
การศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องวัวลมับูในศาสนาพราหมณ์-ฮินด ู
ของกลุ่มชาติพันธุ์บาหลีประเทศอินโดนีเซียกับนกหัสดีลิงค ์

ในพระพุทธศาสนาเถรวาท จังหวัดอุบลราชธานี 
A Comparative Study of the concept of Wulembu in  

Brahminism-Hinduism of the Balinese  Ethnic group in 

Indonesia with Nokhassadiling in Theravada Buddhism in  

Ubonratchathani Province 

 
 

ปาณิศา มีแสง 
Panisa Meesang 

คณะพุทธศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: panisa2505000@gmail.com 

 

 
Received: September 16, 2022; Revised: November 22, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยเรื่องนี้ มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ (1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่อง  
“วัวลัมบู”  ใน ศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู  (2) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่อง “นกหัสดีลิงค์” ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท (3)  ศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่อง  “วัวลัมบู”  ใน ศาสนาพราหมณ์-
ฮินดู  และ แนวคิดเรื่อง  “นกหัสดีลิงค์” ในพระพุทธศาสนาเถรวาท ด้วยวิธีการศึกษาเอกสาร
และการสัมภาษณ์ ผลการศึกษาพบว่า พิธีกรรมชาวบาหลี “วัวลัมบู”รูปแบบพิธีเผาศพ 
ศิลปกรรมที่สะท้อนกระบวนการทางสังคมพิธีกรรมเผาศพของกลุ่มคนที่เชื่อในเรื่องเทพเจ้า จิต
วิญญาณ และชีวิตที่รวมเป็นหนึ่งของสังคมและวัฒนธรรมบาหลีการเชื่อมโยงสร้างเรื่องราวว่า 
วัว คือเทพเจ้าที่จะนำคนตายไปสู่สวรรค์ คนบาหลีเชื่อเรื่องการกลับชาติมาเกิดใหม่ คติความ
เชื่อนี้ ได้มีความเชื่อสอดคล้องกับนกหัสดีลิงค์กับพิธีเผาศพอันเป็นความเชื่อที่ เกิดขึ้นต่อ
เนื่องมาจากการผสมผสานความเชื่อของศาสนาพุทธ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู อันเกี่ยวเนื่องใน
ความเชื่อของไตรภูมิ การสร้างเมรุเป็นรูปนกหัสดีลิงค์ในงานพิธีปลงศพชนชั้นเจ้านายและพระ
เถระชั้นผู้ใหญ่ตามคตินิยมโบราณของชาวอีสานนั้นจึงมีรากฐานมาจากคติความเชื่อที่ว่า นก

mailto:panisa2505000@gmail.com


36  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

หัสดีลิงค์ คือสัตว์ในอุตตรกุรุทวีป อีกคติความเชื่อหนึ่งที่ว่า นกหัสดีลิงค์คือสัตว์หิมพานต์ เป็น
นกใหญ่ที่มีพละกำลังมากสมควรที่จะเป็นพาหนะของเจ้านายผู้สูงศักดิ์และพระเถระชั้นผู้ใหญ่นำ
ดวงวิญญาณขึ้นสู่สรวงสวรรค์ตามความเชื่อในทั้งสองศาสนา 
คำสำคัญ : วัวลัมบู, นกหัสดลีิงค์, ความเชื่อ, พิธีกรรม 
 
Abstract 
 

 This research article It has three objectives: (1) to study the concept of 

"Wulembu" in Brahmin-Hinduism; “NokHassadiling” in Theravada Buddhism 

(3) A comparative study of the concept of “Wulembu” in Brahmin-Hinduism 

and the concept of “NokHassadiling” in Theravada Buddhism. With the method 

of studying documents and interviews The study found that Bali rituals " 

Wulembu " cremation form An art that reflects the social processes, cremation 

ceremonies of people who believe in gods. The spirit and life that is united by 

Balinese society and culture, its connection creates the story that cows are gods 

who will lead the dead to heaven. Balinese people believe in reincarnation. This 

myth is believed to be consistent with NokHassadiling to the cremation 

ceremony, which is a continuation of the Buddhist belief. Brahmin-Hinduism 

related to the beliefs of Triphum The creation of the crematorium in the form of 

a NokHassadiling  in the funeral ceremony of a master and a senior monk 

according to the ancient beliefs of the Isan people is therefore rooted in the belief 

that NokHassadiling is an animal in the continent of Uttar Pradesh. Another 

belief is that NokHassadiling is a Himmapan creature. It is a large bird with great 

strength that deserves to be a vehicle of Noble lords and senior monks bring 

souls to heaven according to beliefs in both religions. 

Key words: wulembu, NokHassadiling, belief, ritual 

 

 

 

บทนำ  
 พิธีกรรมในวิถีชีวิตที่เกี่ยวข้องกับการเกิด แก่ เจ็บ และตาย ซึ่งปรากฎในกลุ่มชาติ

พันธุ์หรือพ้ืนที่แตกต่างกันออกไป พิธีกรรมงานศพถือเป็นพิธีกรรมที่ต่อยอดจากการนำเอาองค์
ความรู้ที่ปรากฎในหลักการทางศาสนามานำเสนอในรูปแบบความเชื่อผ่านอุดมคติทางศาสนาใน
เรื่องสังสารวัฎและกฎแห่งกรรมที่นำเสนอผ่านสัญลักษณ์ที่มีรายละเอียดแตกต่างกันไป โดยจะ
พบว่าพิธีกรรมที่ เกี่ยวข้องกับมนุษย์ที่ เสียเสียชีวิตก็จะมีพิธีกรรมทางศาสนา ในศาสนา
พราหมณ์–ฮินดู การบรรลุโมกษะเป้าหมายอันสูงสุดของชีวิตคือความพ้นไปจากการตายแล้วเกิด 



37 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ในที่สุดต้องแสวงหาความหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดสิ่งที่เป็นนิรันดรคือความเจริญสูงสุด
หรือพระเป็นเจ้า (ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู–กระทรวงวัฒนธรรม, 2561) ตามคติของชาวฮินดู
บาหลีในประเทศอินโดนีเซียแตกต่างจากศาสนาฮินดูสายหลัก คือมีการบูชาผีบรรพบุรุษ 
“วัวลัมบู”รูปแบบพิธีเผาศพ ของกลุ่มคนที่เชื่อในเรื่องเทพเจ้า จิตวิญญาณและชีวิตที่รวมเป็น
หนึ่งของสังคมและวัฒนธรรมบาหลีการเชื่อมโยงสร้างเรื่องราวว่า วัว คือเทพเจ้าที่จะนำคนตาย
ไปสู่สวรรค์ จากการศึกษาแนวคิดเชื่อว่า เมื่อมีคนตายลงจะทำให้ดวงวิญญาณเป็นอิสระและ
จะต้องกลับไปเกิดใหม่ หากจะเป็นอิสระได้ก็ต้องมีการฌาปนกิจศพให้เรียบร้อยเสียก่อนจึงจะ
ถือว่าเสร็จสิ้นพิธีการ เพราะการฌาปนกิจไม่ใช่แค่การกำจัดศพ แต่เป็นการส่งดวงวิญญาณให้
กลับไปสู่เทพเจ้าและเป็นผีบรรพบุรุษคอยบันดาลพูนสุขแก่ลูกหลานบนโลก กระนั้นการ
ฌาปนกิจนั้นค่าใช้จ่ายสูงมากเนื่องจากมีพิธีกรรมค่อนข้างซับซ้อน หลายครอบครัวจึงต้องฝังศพ
ไว้ก่อนจนกว่าจะมีเงินเพียงพอที่จะจ่ายค่างานศพ ทั้งนี้ศพของนักบวชและชนชั้นสูงจะถูกเก็บไว้
เหนือผืนดินไม่ ให้ฝังไว้ใต้ดิน  (Haer, Debbie Guthrie; Morillot, Juliette; Toh, Lrene., 
2000)  โดยจะพบพิธีกรรมงานศพของชาวฮินดูบาหลี เกี่ยวข้องกับไฟและน้ำ โดยร่างผู้ตายจะ
ถูกฌาปนกิจและเถ้ากระดูกจะถูกนำไปโปรยในแม่น้ำ (เชษฐ์ ติงสัญชลี, 2556) ซ่ึงพิธีกรรมนี้ มี
พ้ืนฐานมาจากความเชื่อที่ว่า มีที่หมายปลายทางหลังความตายอยู่สองทางคือยมโลกและสวรรค
โลก ไฟจะช่วยปลดปล่อยกายเหตุให้เป็นอิสระ แต่น้ำกลับผูกมัด ไว้ ชีวะก็จะยังคงอยู่ใน
วัฏสงสาร ล่องลอยไปมาระหว่างดินแดนคนเป็นกับดินแดนคนตาย หรือเป็นอิสระหลุดพ้นและ
เสวยสุขในแต่ละชั้นสวรรค์ขึ้นอยู่กับการกระทำในอดีต (เทวทัตต์ ปัตตะไนก์, 2562) คนบาหลี
ให้ความสำคัญกับชีวิตเป็นอย่างมาก ทุกช่วงชีวิต ตั้งแต่เกิดจนตาย การเกิดคือการเริ่มต้นชีวิต 
ส่วนการตายหรือการเสียชีวิต คือการเริ่มต้นในชาติภพใหม่ คนบาหลีเชื่อเรื่องการกลับชาติมา
เกิดใหม่ “วัวลัมบู” คำว่า ลัมบู เป็นภาษาบาหลีที่ใช้เรียกชื่อวัว ลักษณะเป็นวัวกระทิงสีดำ 
ภายในหลังวัวจะเปิดออกได้สำหรับบรรจุศพคนตายเป็นโลงศพและทำการเผาไปพร้อมกับ”
วัวลัมบู”ในพิธี ขณะที่พิธีกรรมงานศพของพระพุทธศาสนาเถรวาท ก็อ้างอิงถึงคุณค่าจาก
สถานะผู้นั้นว่ามีความสำคัญมากน้อยเพียงใด หากมีความสำคัญมากก็จะมีการจัดพิธีกรรมที่สม
กับฐานะของผู้นั้น  

 ถึงพิธีกรรมงานศพ ทั้งของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและพระพุทธศาสนาเถรวาท เป็น
การแสดงให้เห็นถึงวิธีการปฏิบัติต่อศพให้สมฐานะแก่การปฏิบัติต่อกัน โดยมีการยกย่องสถานะ
ของบุคคลผู้ล่วงลับนั้นให้ประจักษ์แก่บุคคลที่อยู่ภายหลังอย่างมีนัยยะสำคัญ โดยเฉพาะจะเห็น
ถึงการยกย่องศพด้วยการประกอบพิธีกรรมให้สมเกียรติ และที่สำคัญมีการนำสัตว์มาใช้ในพิธี
ดังกล่าว โดยจะพบลักษณนี้ในศาสนาพราหมณ์ -ฮินดูตามรูปแบบพิธีกรรมที่ชาวบาหลีใช้ 
“วัวลัมบู”รูปแบบพิธีเผาศพ ศิลปกรรมที่สะท้อนกระบวนการทางสังคมพิธีกรรมเผาศพของกลุ่ม



38  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

คนที่เชื่อในเรื่องเทพเจ้า จิตวิญญาณและชีวิต ที่รวมเป็นหนึ่งของสังคมและวัฒนธรรมชาวฮินดู
บาหลี การเชื่อมโยงสร้างเรื่องราวว่า วัว คือเทพเจ้าที่จะนำคนตายไปสู่สวรรค์ เป็นวัวศักดิ์สิทธิ์ 
ชาวฮินดู-บาหลีให้ความสำคัญกับชีวิตเป็นอย่างมาก ทุกช่วงชีวิต ตั้งแต่เกิดจนตาย การเกิดคือ
การเริ่มต้นชีวิต ส่วนการตายหรือการเสียชีวิต คือการเริ่มต้นในชาติภพใหม่ ชาวฮินดู-บาหลีเชื่อ
เรื่องการกลับชาติมาเกิดใหม่ “วัวลัมบู” คำว่า ลัมบู เป็นภาษาบาหลีที่ใช้เรียกชื่อ วัว ลักษณะ
เป็นวัวกระทิงที่กำหนดสีตามวรรณะ คือ วรรณะพราหมณ์ใช้วัวสีขาว วรรณะกษัตริย์ใช้สีดำ 
วรรณะไวศยะใช้สีแดง (Made Darmayasa, 2009) ภายในหลังวัวจะเปิดออกได้ สำหรับบรรจุ
ศพคนตายเป็นโลงศพ และทำการเผาไปพร้อมกับ”วัวลัมบู” ในพิธีกรรม (นันทวัน เพ็ชรวัฒนา, 
2532) ขณะที่ ในพิธีกรรมศพของพระพุทธศาสนาเถรวาท มีการใช้นกหัสดีลิงค์ควบคู่ไปกับพิธี
เผาศพอันเป็นความเชื่อ ที่เกิดขึ้นต่อเนื่อง มาจากการผสมผสานความเชื่อ ของศาสนาพุทธ 
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู (คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง, วิจักขณ์ พานิช, ศิริพจน์ เหล่ามานะเจริญ, 2560) 
อันเกี่ยวเนื่องในความเชื่อของไตรภูมิ ที่ว่านกหัสดีลิงค์ คือสัตว์ในอุตตรกุรุทวีป อีกคติความเชื่อ
หนึ่งที่ว่า นกหัสดีลิงค์คือสัตว์ที่อยู่ในป่าหิมพานต์ (ขุ.ชา.อ. (ไทย) 28/447/126) เป็นนกใหญ่ที่มี
พละกำลังมาก สามารถบินไปส่งดวงวิญญาณผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ ทั้งยังแสดงให้เห็นถึงความมี
บุญบารมีของผู้ตายที่มีเหนือนกหัสดีลิงค์ จึงอยู่บนหลังนกหัสดีลิงค์ นั้นได้ หากสิ้นชีวิตลงจะมี
นกหัสดีลิงค์มาคาบศพไปทิ้งที่อ่ืนโดยไม่ต้องมีการจัดงานศพในโลกมนุษย์ในความเป็นจริงยุค
โบราณนั้น มีการใช้นกแร้งมาชำระศพ แต่ต่อมาได้ปรับเปลี่ยนรูปแบบไปตามกาลเวลา นกใหญ่
ที่ดูมีอิทธิฤทธิ์สามารถส่งวิญญาณของศพคนตายสู่สวรรค์ได้ อันถือว่าเป็นการชำระสิ่งสกปรก
ให้แก่แผ่นดินให้สะอาด โดยจะไม่ให้ศพคนตายตกลงบนพ้ืนดิน โดยได้ถูกจำลองด้วยนกหัสดี
ลิงค์แทน ในหนังสือไตรภูมิ บรรยายลักษณะของนกหัสดีลิงค์ว่า ลำตัวเป็นหงส์ หัวเป็นช้าง ทำ
หน้าที่คาบซากศพคนตายไปทิ้ง เพ่ือมิให้ดินแดนอุตตรกุรุทวีปสกปรก (ลิไทย, พญา, 2551) นก
หัสดีลิงค์กับพิธีกรรมเผาศพอันเป็นความเชื่อที่เกิดขึ้นต่อเนื่องมาจากการผสมผสานความเชื่ อ
ของพระพุทธศาสนาเถรวาท และศาสนาพราหมณ์-ฮินดู อันเกี่ยวเนื่องในความเชื่อของไตรภูมิ 
การสร้างเมรุเป็นรูปนกหัสดีลิงค์ในงานพิธีปลงศพชั้นเจ้านายและพระเถระชั้นผู้ใหญ่ตามคตินิยม
โบราณของชาวอีสานนั้นจึงมีรากฐานมาจากคติความเชื่อที่ว่านกหัสดีลิงค์คือสัตว์ในทวีปอุตตรกุ
รุทวีป อีกคติความเชื่อหนึ่งที่ว่านกหัสดีลิงค์คือสัตว์หิมพานต์ เป็นนกใหญ่ที่มีพละกำลังมาก
สมควรที่จะเป็นพาหนะของ เจ้านายผู้สูงศักดิ์และพระเถระชั้นผู้ใหญ่นำดวงวิญญาณขึ้นสู่สรวง
สวรรค์ได ้

 ด้วยเหตุที่สังคมไทยในอดีตมีความเชื่อว่าสัตว์บางชนิดรวมทั้งนกหัสดีลิงค์เป็ น
พาหนะในการนำดวงวิญญาณของชนชั้นสูงสู่สวรรค์ได้ ดังนั้นจึงนิยมใช้พาหนะรูปสัตว์อยู่ใน
ขบวนแห่ศพของชนชั้นสูงมาจนถึงปัจจุบัน พิธีกรรมศพแบบนกหัสดีลิงค์ในจังหวัดอุบลราชธานี 



39 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เกิดขึ้นครั้งแรกเมื่อ พ.ศ. 2316 (วิราณี  แว่นทอง , 2551) โดยเจ้านายหรือคนที่สืบเชื้อ
สายอัญญาสี่ ที่มาจากเมืองเชียงรุ้งได้นำพิธีศพดังกล่าวมาแพร่หลายใช้ประกอบพิธีเฉพาะ
เจ้านายและพระเถระในการทำพิธีกรรมศพ มีขบวนแห่หลายขบวนเมรุลอยรูปนกหัสดีลิงค์เป็น
ขบวนหนึ่ง ที่เน้นความโดดเด่นของนกหัสดีลิงค์ สัตว์สัญลักษณ์ท่ีมาจากป่าหิมพานต์ หัวเป็นช้าง 
ลำตัวเป็นนก หางเป็นหงส์ มีกลไกในส่วนหัวที่ขยับไปมาได้เฉพาะในพิธีกรรมศพ  

การศึกษาเกี่ยวกับพิธีกรรมเป็นเครื่องมือในการผลิตซ้ำอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ 
(Ethnic Identity Reproduced)  (กาญจนา ชินนาค, 2549) ผู้วิจัยมีแนวคิดที่จะยกตัวอย่างใน
การอธิบายเรื่องพิธีกรรมศพแบบนกหัสดีลิงค์ของจังหวัดอุบลราชธานี ชี้ให้เห็นว่า กระบวนการ
ทางสังคมพิธีกรรมศพของกลุ่มคนที่แตกต่างของสังคม และวัฒนธรรมอีสานการเชื่ อมโยง
เรื่องราว ตัวละครหรือผู้แสดงกลุ่มหนึ่ง ในสนามพิธีการรื้อฟ้ืนความทรงจำและสร้างความทรงจำ
ทางสังคม การประกอบสร้างนกหัสดีลิงค์ ที่ถูกสร้างความหมาย จากสั งคมว่ามิได้เป็นร่างศพ
ของคนธรรมดา แต่เป็นคนที่มีบุญบารมี และประกอบคุณงามความดี ซึ่งมีทั้งระดับชนชั้นสูง 
และชนชั้นสามัญ หากแต่สะสมความดีตามแนวทาง สังคมวัฒนธรรมอีสาน นกหัสดีลิงค์ เมื่อถูก
นำไปใช้ในพิธีกรรมศพ แสดงว่าผู้ตายมีบุญบารมีมาก จึงอยู่บนหลังนกได้ นกหัสดีลิงค์สามารถ
นำดวงวิญญานของผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ พิธีกรรมศพนี้คือจะไม่เจาะจงเฉพาะ เจ้าครองนครหรือ
พระเถระ อีกทั้งพิธีกรรมศพคนตายของกลุ่มชาติพันธุ์บาหลีที่นับถือศาสนาพราหมณ์-ฮินดูที่ใช้
วัวลัมบูในพิธีกรรมงานศพในฐานะการยกย่องสถานะ ของผู้สิ้นชีพ 

 จากข้อพิจารณาทางด้านสัญลักษณ์ จึงถูกพิจารณาให้เห็นรูปแบบของพิธีกรรมศพ
คนตาย กับสัตว์สัญลักษณ์นั้นได้ปรากฎในลักษณะยกย่องโดยพิธีกรรมศพคนตายเหล่านี้ ยังมี
ปรากฎอยู่ในปัจจุบัน ดังจะพบพิธีกรรมศพแบบฮินดู-บาหลี ที่ใช้วัวลัมบูเป็นสัตว์สัญลักษณ์ได้ใน
ชาวฮินดู-บาลี ที่มีการใช้วัว ในการประกอบพิธีกรรมศพ ตามหลักปรัชญาของชาวฮินดู-บาหลี 
ถือว่า การเผาศพ คือการส่งมอบกายคืนสู่ธาตุทั้งห้า คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ อากาศ ความตายคือ
การเดินทางของวิญญาณ จากชีวิตในภพภูมินี้  ไปสู่ชีวิตใหม่บนสรวงสวรรค์ และชนชาว
อุบลราชธานี ที่มีการใช้นกหัสดีลิงค์ในการประกอบพิธีกรรมศพเพ่ือเป็นการแสดงถึงความ
เคารพศรัทธาในพิธีกรรมศพ เพราะมีความเชื่อว่าเจ้านายและพระเถระผู้ได้รับการยกย่ อง ใน
สังคมว่าเป็นชนชั้นสูง เมื่อสิ้นชีพ หรือมรณภาพแล้วจะไปจุติในภพภูมิที่สูงกว่ามนุษย์ ซึ่งเป็น
ลักษณะวัฒนธรรมที่ต่อเนื่องกันมา จนกระทั่งกรมหลวงสรรพสิทธิประสงค์เป็นข้าหลวงต่าง
พระองค์ ปกครองเมืองอุบลราชธานี ทรงศรัทธาเลื่อมใสท่านธรรมบาล ซึ่งเคร่งครัดในพระธรรม
วินัย มีความรู้ในพระปริยัติแตกฉาน ไม่แพ้พระเถระทางกรุงเทพมหานคร ซึ่งถึงแก่มรณภาพ
เสด็จในกรมสั่งให้สร้างเมรุนกหัสดีลิงค์ ถวายเป็นเกียรติยศและให้เผาที่ทุ่ งศรีเมือง พระสงฆ์ที่
เป็นพระเถระผู้ใหญ่จึงได้รับเกียรติยศให้ขึ้นนกหัสดีลิงค์ ตั้งแต่นั้นมา (บำเพ็ญ ณ อุบล, 2535)   



40  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 พิธีกรรมทางศาสนา ได้ผสมผสานกับคุณค่าของความตายผ่านการสร้างสัญลักษณ์
สัตว์ให้เชื่อมโยงต่อเนื่องกัน อีกทั้งยังนำคตินิยมความเชื่อเรื่องสัตว์ว่า  เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตของ
มนุษย์ในรูปแบบของการยกย่องเชิดชู จึงอาจนำไปสู่การเข้าใจได้ว่า การที่ความตายกับความ
ศักดิ์สิทธิ์ได้โยงเข้าหากันเป็นรูปแบบของ การทำให้ชีวิตหลังจากตายนั้น มีคุณค่าผ่านการมีชีวิต
อยู่ โดยเฉพาะ ได้สืบต่อให้เห็นมิติของชุมชน ที่แม้จะแตกต่างกันในแง่ของชาติพันธุ์ แต่ยังคง
แสดงให้เห็นมิติความเชื่อที่สะท้อนให้เห็นคุณค่า ผ่านการตีความซึ่งนำไปสู่สิ่ง ที่ผู้วิจัยสนใจถึง
คุณค่าความตาย พิธีกรรมและสัญลักษณ์สัตว์ที่จะนำมาศึกษาเปรียบเทียบการทำพิธีศพ ในทั้ง
สองศาสนาฮินดูในบาหลีและแบบพระพุทธศาสนาเถรวาทในอีสานจังหวัดอุบลราชธานี 

 ผู้วิจัยมีความสนใจจะค้นคว้าวิจัยในเรื่องความเหมือนและความต่างทางวัฒนธรรมที่
นำเสนอสัตว์ในฐานะสัญลักษณ์ทางศาสนาที่สะท้อนให้เห็นเรื่องเล่า นิทานชาดก และคติความ
เชื่อต่อพิธีกรรมผ่านงานศพของกลุ่มชาติพันธุ์ในบาหลี  และพิธีกรรมในจังหวัดอุบลราชธานี 
เพ่ือให้เกิดความเข้าใจถึงรูปแบบของความเชื่อที่ทรงอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของกลุ่มคนในพ้ืนที่
เหล่านั้น และนำเสนอคุณค่า ทางด้านกายภาพและจิตใจอันเป็นพ้ืนฐานของการสร้างพ้ืนฐาน
ทางสังคมด้วยคติความเชื่อทางศาสนาของกลุ่มคนในพ้ืนที่ต่อไป 
 
วัตถุประสงค ์

 มีวัตถุประสงค์ของการวิจัย 3 ประการคือ  1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่อง  “วัวลัมบู”  
ใน ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู  2. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่อง “นกหัสดีลิงค์” ในพระพุทธศาสนาเถร
วาท  3. ศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่อง  “วัวลัมบู”  ในศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและแนวคิดเรื่อง  
“นกหัสดีลิงค์” ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
ระเบียบวิธีวิจัย  

 เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ เก็บข้อมูลภาคสนามในจังหวัดอุบลราชธานีประเทศไทย 
และในต่างประเทศ จังหวัดบาหลี ประเทศอินโดนีเชีย ด้วย วิธีสัมภาษณ์เชิงลึก สังเกตการณ์
แบบไม่มีส่วนร่วม จากพ้ืนที่เป้าหมาย ประชากรที่ให้ข้อมูลแยกเป็น 3 กลุ่ม ดังนี้ 1. กลุ่ม
ผู้เชี่ยวชาญด้านพราหมณ์-ฮินดู 2. กลุ่มผู้ประกอบพิธีกรรมในพราหมณ์-ฮินดู 3. กลุ่มศาสนิกใน
พราหมณ์-ฮินดู และประชากรที่ให้ข้อมูลอุบลราชธานีประเทศไทยพระพุทธศาสนาเถรวาท 1. 
กลุ่มผู้เชี่ยวชาญด้านพระพุทธศาสนาเถรวาท 2. กลุ่มผู้ประกอบพิธีกรรมในพระพุทธศาสนา 
เถรวาท 3. กลุ่มศาสนิกในพระพุทธศาสนาเถรวาทประชากรที่คัดเลือกเพ่ือขอสัมภาษณ์ จำนวน 
30 รูป/คน ประกอบด้วย 

 



41 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

กลุ่มประชากรการสัมภาษณ์เชิงลึก 
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 

สุ่มแบบสโนว์บอลล์(snowball sampling) 
พระพุทธศาสนาเถรวาท 

สุ่มแบบเจาะจง (Purposive sampling) 
1. กลุ่มผู้เชี่ยวชาญ จำนวน 5 คน 
2. กลุ่มนักบวช    จำนวน 5 คน 
3. กลุ่มศาสนิก    จำนวน 5 คน 

1. กลุ่มผู้เชี่ยวชาญ จำนวน 5 คน 
2. กลุ่มนักบวช    จำนวน 5 คน 
3. กลุ่มศาสนิก    จำนวน 5 คน 

รวมทั้งสิ้น 30 รูป/คน 
  

 การวิจัยนี้ใช้แบบสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) แบบมีโครงสร้างและไม่มี
โครงสร้าง ประกอบด้วยเอกสารสัมภาษณ์ผ่านการเปรียบเทียบพระพุทธศาสนาเถรวาท กับ 
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับรูปแบบพิธีเผาศพของเจ้านายชนชั้นสูง  ตาม
แนวคิดเรื่องสัญลักษณ์สัตว์ อิทธิพลความเชื่อทางศาสนาต่อเรื่องความตาย  และใช้การ
สังเกตการณ์แบบไม่มีส่วนร่วม (Non-Participant Observation) เพ่ือค้นหารูปแบบการดำเนิน
ชีวิตในปัจจุบันขณะของสังคมไทย การเลือกกลุ่มประชากรในสัมภาษณ์เชิงลึกใช้วิธีอาศัยการสุ่ม
แบบเจาะจง (Purposive sampling) และแบบสโนว์บอลล์ (snowball sampling) โดยมี
กระบวนการสร้าง ดังนี้ 

 

1. สัมภาษณ์กลุ่มผู้เชี่ยวชาญเรื่องสัญลักษณ์ และพิธีศพของพระพุทธศาสนาเถร
วาท กับ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู โดยแบ่งเป็นกลุ่มผู้เชี่ยวชาญ 5 คน กลุ่มนักบวช 5 คน และ 
กลุ่มศาสนิก 5 คน 

2. สังเกตการณ์การดำเนินชีวิตและสัมภาษณ์กลุ่มนักบวช และกลุ่มศาสนิก
เกี่ยวกับการพิธีกรรมงานศพพระพุทธศาสนาเถรวาทโดยผู้วิจัยนำสัมภาษณ์เชิงลึกใช้วิธีอาศัย
การสุ่มแบบเจาะจง กับ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู สัมภาษณ์แบบสโนว์บอลล์โดยอาศัยผู้วิจัยใน
พ้ืนที่ส่งแบบสัมภาษณ์ที่ส่งไปจากประเทศไทยเมื่อสัมภาษณ์เสร็จแล้วก็ส่งแบบวิจัยกลับมาโดย
ทางสื่ออิเลคทรอนิค 

3 . น ำข้ อมู ลที่ ได้ จ ากก ารศึ กษ าสัญ ลั กษ ณ์ สั ต ว์ แ ละ พิ ธี ก รรมศพ ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท กับ ศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู  และข้อมูล การสัมภาษณ์  นำมา
เปรียบเทียบ วิเคราะห์ และสังเคราะห์ หาข้อสรุปที่เป็นรูปแบบพิธีเผาศพของเจ้านายชนชั้นสูง 
แนวคิดเรื่องสัญลักษณ์สัตว์ อิทธิพลความเชื่อทางศาสนาต่อเรื่องความตาย ผ่านการเปรียบเทียบ



42  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

พระพุทธศาสนาเถรวาท กับ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู และ จัดทำเป็นรายงานผลการวิจัยเพ่ือ
นำเสนอต่อไป 

 
ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ 

 ผลการศึกษา อิทธิพลแนวคิดเรื่อง “วัวลัมบู” ในศาสนาพราหมณ์-ฮินดูรูปแบบพิธี
เผาศพพบว่า วัวลัมบู เป็นศิลปกรรมที่สะท้อนกระบวนการทางสังคมพิธีกรรมเผาศพของกลุ่ม
คนมีความที่เชื่อในเรื่องเทพเจ้าจิตวิญญาณและชีวิต ที่รวมเป็นหนึ่งของสังคมและวัฒนธรรมชาว
ฮินดูบาหลี การเชื่อมโยงสร้างเรื่องราวว่า วัว คือเทพเจ้าที่จะนำคนตายไปสู่สวรรค์ เป็น สัตว์
ศักดิ์สิทธิ์ (ชนินทร์ ไชยศิริ, 2009) ชาวฮินดู-บาหลีให้ความสำคัญกับชีวิตเป็นอย่างมาก ทุกช่วง
ชีวิต ตั้งแต่เกิดจนตาย การเกิดคือการเริ่มต้นชีวิต ส่วนการตายหรือการเสียชีวิต คือการเริ่มต้น
ในชาติภพใหม่ ซ่ึงชาวฮินดู ในบาหลีเชื่อเรื่องการกลับชาติมาเกิดใหม่ คำว่า“วัวลัมบู” 
ความหมาย ลัมบู เป็นภาษาบาหลีที่ใช้เรียกชื่อ วัว มีลักษณะเป็นวัวกระทิงที่ใช้สีตามวรรณะของ
ผู้ตาย สีขาววรรณะพราหมณ์ สีดำวรรณะกษัตริย์  (อั ศวิน) สีแดงวรรณะไวศยะ (Made 
Darmayasa, 2009)  พ้ืนวัวลัมบูภายในตัวสามารถเปิดออกเพ่ือบรรจุโลงศพคนตาย และทำ
การเผาไปพร้อมกับ”วัวลัมบู”ในพิธีกรรม (นันทวัน เพ็ชรวัฒนา, 2532) ที่เรียกว่า งาเบ็ญ 
(NGABEN) (Drs. I Nyoman Singgin Wikarman, 2002) 

 พิธีกรรมเกี่ยวกับศพของชาวบาหลีจะเห็นถึงเรื่องราวความเชื่อที่น่าสนใจแฝงอยู่ ใน
อิทธิพลของศาสนา และสังคมของชาวบาหลี รวมถึงความเชื่อในการทำพิธีศพของชาวอุษาคเนย์ 
ซึ่งมีทัศนคติที่แตกต่างของชาวอุษาคเนย์กับชาวตะวันตกที่มีต่อความตายอันอาจทำให้เกิดความ
เข้าใจผิดต่อประเพณีการจัดงานศพที่ใช้เวลาหลายวัน และผู้ร่วมงานแสดงความรื่นเริง สนุกต่อ
การละเล่น การแสดงที่มีเสียงดนตรี และเพลงหรือการแสดงที่เปิดเผยในเรื่องเพศ ใช้คำหยาบ
คายในการดื่มเหล้า หรืออาการไม่สำรวมโศกเศร้าร้องไห้ของญาติผู้ตาย ซึ่งอย่างในงานศพของ
ชาวบาหลีและชวานั้น ที่มีความเชื่อในเรื่องงานศพต้องแสดงอาการดีใจ มิฉะนั้นวิญญาณจะหา
หลุมศพไม่พบ ในลักษณะดังกล่าวถ้าเปรียบกันกับสังคมไทยก็อาจจะรับไม่ได้กับงานศพที่มีการ
แสดงท่ารื่นเริง หรือการใช้คำหยาบคายในการละเล่นหรือมหรสพ จะมคีวามเชื่อเรื่องความอุดม
สมบูรณ์ เพราะในงานศพบรรพบุรุษจะต้องการให้เกิดการสืบทอดเผ่าพันธุ์ด้วยเสียงฆ้องหรือ
กลองที่ตีในพิธีศพ เป็นเสียงที่แสดงสัญลักษณ์การเปลี่ยนผ่านจากชีวิตไปสู่ความตายในการทำ
พิธีกรรมเกี่ยวกับศพของชาวบาหลีแล้ว ภาพรวมของสังคมอุษาคเนย์ ซึ่งจะเห็นได้ว่าสังคม
อุษาคเนย์ในอดีตและสังคมดั้งเดิม มีโลกทรรน์ เกี่ยวกับความตายที่แตกต่างไปจากสังคมปัจจุบัน
อย่างมากท่ีจะเข้าใจ เหตุผลบางประการหนึ่ง อาจจะเพราะว่าผู้คนเหล่านี้ยังไม่ได้รับอิทธิพลทาง
ความคิด ความเชื่อและวิทยาการสมัยใหม่จากตะวันตกจึงไม่เกิดการรังเกียจศพ ถึงแม้จะมีความ



43 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

กลัวแฝงอยู่ การจัดการเกี่ยวกับคนตายด้วยพิธีกรรมต่าง ๆ จึงเป็นการเตรียมให้ผู้ตายเดินทางไป
อยู่อีกโลกหนึ่งอย่างดีที่สุดเท่าที่ความเป็นมนุษย์จะพึงกระทำต่อผู้เป็นที่รักได้ มนุษย์ยอมรับ
ความตายว่า คือการเปลี่ยนสภาพจากโลกนี้ไปสู่โลกหน้า จึงมีการเตรียมตัวสำหรับเดินทาง ด้วย
ความเข้าใจว่าจะได้พบกับบรรพบุรุษในโลกหน้าที่รอคอย   

 ผลการศึกษา อิทธิพลแนวคิดเรื่อง “นกหัสดีลิงค์” ในศาสนาพุทธเถรวาท เก็บ
ข้อมูลภาคสนามด้วย สัมภาษณ์เชิงลึก สังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม พบว่าการใช้นกหัสดีลิงค์
ควบคู่ไปกับพิธีเผาศพอันเป็นความเชื่อ ที่เกิดขึ้นต่อเนื่อง มาจากการผสมผสานความเชื่อ ของ
ศาสนาพุทธ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู และผี (คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง, 2564)  อันเกี่ยวเนื่องในความ
เชื่อของไตรภูมิ (ลิไทย, พญา, 2551) ที่ว่านกหัสดีลิงค์ คือ สัตว์ในอุตตรกุรุทวีป อีกคติความเชื่อ
หนึ่งที่ว่า นกหัสดีลิงค์คือสัตว์ที่อยู่ในป่าหิมพานต์  เป็นนกใหญ่ที่มีพละกำลังมาก สามารถบินไป
ส่งดวงวิญญาณผู้วายชนม์ถึงสรวงสวรรค์ ทั้งยังแสดงให้เห็นถึงความมีบุญบารมีของผู้ตายที่มี
เหนือนก จึงอยู่บนหลังนกนั้นได้ (กาญจนา ชินนาค, 2549) คำสัมภาษณ์ช่างทำเมรุนกหัสดีลิงค์
ในปัจจุบันมีความเป็นอารยะมากขึ้น ไม่ได้จำกัดแค่พระเถระชั้นผู้ใหญ่ในสมัยก่อน พบว่ามีช่าง
ทำนกในจังหวัดที่เพ่ิมข้ึนแตกสายออกไปจากครูช่างคำหมา แสงงาม จากจังหวัดอุบลราชธานี มี
ร้อยเอ็ด ยโสธร มหาสารคาม กาฬสินธุ์ ที่มีการขึ้นนกได้ใน พิธีกรรมก็มีข้ึนนกของพระเถระและ
ผู้ที่เป็นคหบดีและเชื้อสายเจ้านายในพ้ืนที่เมื่อมีการตายเกิดขึ้น ญาติผู้ตายประสงค์จะทำการขึ้น
นก หรือทำนกหัสดีลิงค์ใส่ศพผู้ตายก็สามารถทำได้เช่นกันถ้ามีเงินสำหรับใช้ในพิธีปลงศพ 

 อิทธิพลสำคัญจากไตรภูมิกถา (ลิไทย , พญา, 2551) คือ ความเชื่อเรื่องบาป บุญ 
การเวียนว่ายตายเกิดใน 3 ภพภูมิ การหลุดพ้นจากสงสารวัฏด้วยการเข้าถึงพระนิพพาน ความ
เชื่อเหล่านี้คือ แก่นธรรมของพระพุทธศาสนา ไตรภูมิกถานําเสนอความคิดเหล่านี้อย่างชัดเจน 
สร้างความศรัทธาแก่พุทธศาสนิกชนอย่างแน่นแฟ้นตลอดมา นอกจากนี้ ไตรภูมิกถา ยังมี
อิทธิพลในเรื่องความเชื่อเก่ียวกับอายุของโลก การสิ้นโลก-การสร้างโลกภูมิศาสตร์จักรวาล นรก-
สวรรค์ เทพยดา ป่าหิมพานต์ และสัตว์หิมพานต์ จินตนาการของกวีโบราณที่สร้างสรรค์เพ่ือ
อธิบายและสนับสนุนความเชื่อดังกล่าว เป็นจินตนาการมหัศจรรย์ ที่ทำให้จดจํา อ้างถึง 
(Allusion) สืบทอด และสืบสร้าง(Perpetuation) ในพิธีกรรมศพ รูปแบบ นกหัสดีลิงค์ชี้ให้เห็น
ว่า กระบวนการทางสังคม พิธีกรรมศพของกลุ่มคนที่แตกต่างทางสังคมและวัฒนธรรมอีสาน 
การเชื่อมโยงสร้างเรื่องราวผู้แสดงกลุ่มหนึ่งในพิธีการผลิตซ้ำความทรงจำและสร้างความทรงจำ
ทางสังคม การประกอบสร้างนกหัสดีลิงค์ที่ถูกสร้างความหมายจากสังคมว่ามิได้เป็นร่างศพของ
คนธรรมดาแต่เป็น คนมีที่บุญบารมีและประกอบคุณความดี ซึ่งมีทั้งระดับสูงด้านชาติกำเนิด
และชาติกำเนิดที่มาจากสามัญชนหากแต่สะสมความดี ตามแนวทางสังคมวัฒนธรรมอีสานนก
หัสดีลิงค์ เมื่อถูกนำไปใช้ในพิธีกรรมศพแสดงว่า ผู้ตายมีบุญบารมีมาก จึงอยู่บนหลังนกได้  ผู้ที่



44  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ทำคุณงามความดี เมื่อตายไปแล้ว ผู้อยู่เบื้องหลังก็ยังระลึกถึง ผลงานที่ทำไว้ก็ได้เป็นมรดกสืบ
ทอดคุณความดีให้กับสังคม แม้เมรุนกหัสดีลิงค์จะถูกเผาไปสิ้นพร้อมกับผู้ตาย ประดุจคุณบูชา
ครั้งสุดท้าย องค์ความรูแ้ละความงดงามเป็นที่น่าอัศจรรย์ในการสร้างเมรุนกหัสดีลิงค์ ก็ได้ถูกสืบ
ทอดมาโดยช่างฝีมืออีสาน นกหัสดีลิงค์ สามารถนำดวงวิญญาณของผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ เหล่านี้
ล้วนเป็นวาทกรรม การสร้างความหมาย ความทรงจำทางสังคมที่ให้เกิดความแตกต่างทางสังคม
วัฒนธรรมจึงมีลักษณะของวัฒนธรรมที่แฝงไว้ ซึ่งอำนาจในการควบคุม สังคมกลุ่มหนึ่ง แต่ความ
เปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นกับพิธีกรรมนี้ก็คือ พิธีกรรมนี้เริ่มไม่ผูกขาดเฉพาะ “เจ้า” กับ “พระ” ดัง
ในอดีต เนื่องจากปัจจุบันผู้ที่สืบเชื้อสายเจ้าเมืองอุบลราชธานีเริ่มลดลงไปตามลำดับ ดังนั้น 
โอกาสที่จะได้จัดพิธีกรรม “ข้ึนนก” หัสดีลิงค์เมื่อเสียชีวิตไปแล้วก็ย่อมน้อยลงไปด้วย ดังจะเห็น
ได้ว่านับตั้งแต่งานศพ ญาพ่อพระอุบลการประชานิตย์ (ท้าวสิทธิสาร-บุญชู พรหมวงศานนท์) 
เมื่อ พ.ศ. 2491 แล้ว ยังไม่เคยมีพิธีปลงศพแบบนกหัสดีลิงค์ของผู้ที่สืบเชื้อสายเจ้าเมือง
อุบลราชธานีอีกเลย หากแต่กลุ่มที่จะได้รับการจัดพิธีปลงศพแบบนกหัสดีลิงค์มากก็คือ “พระ
เถระชั้นผู้ใหญ่” นอกจากนี้ก็ยังพบว่ามีการจัดพิธีปลงศพแบบนกหัสดีลิงค์แก่สามัญชนทั่วไปถึง 
4 คนด้วยกันมองในแง่หนึ่งนั้น การที่ปัจจุบันผู้ที่สืบเชื้อสายเจ้าเมืองเก่าเริ่มลดน้อยถอยลงไป
เป็นลำดับ และผู้ที่จะได้รับการปลงศพแบบนกหัสดีลิงค์ก็คือบรรดาพระเถระชั้นผู้ใหญ่ ดังนั้น
การที่ทำให้พิธีกรรมที่เคยเป็นเรื่อง “เฉพาะกลุ่ม” กลับกลายเป็นพิธีกรรม “ทั่วไป” ดังในแง่ของ
การพบว่ามีการจัดพิธีปลงศพแบบนกหัสดีลิงค์แก่สามัญชนทั่วไปถึง 4 คนข้างต้นนั้น ก็น่าจะมี
ส่วนในการช่วยทำให้พิธีกรรมนี้ยังคงอยู่อย่างไรก็ตาม การคงอยู่นั้นส่วนใหญ่ก็คงจะคงอยู่ในเชิง
ของรูปแบบ (form) ส่วนเนื้อหา (content) นั้น ย่อมเปลี่ยนแปลงไปตามช่วงเวลา 

 ปัจจุบันไม่มี “เจ้านาย” องค์ไหนของทางล้านนาและเมืองอุบลราชธานี มีสิทธิ์ได้รับ
เกียรติอันสูงส่ง ในการปลงศพด้วยปราสาทนกหัสดีลิงค์อีกต่อไปแล้ว แต่หากไม่ช่วยกันรักษา 
“พ้ืนที่” อนุรักษ์พิธีกรรมนี้ไว้เมื่อพระสงฆ์ผู้หลักผู้ใหญ่ถึงแก่มรณภาพ คนในท้องถิ่นก็จะขาด
สำนึกทางประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์ ในแง่ของการผลิตซ้ำอุดมการณ์ความเชื่อที่ว่าพวกตนต่างสืบ
เชื้อสายมาจากกลุ่ม “ล้านนา-ล้านช้าง” 

 ผลการศึกษา การเปรียบเทยีบแนวคิดเรื่องวัวลัมบู และนกหัสดีลิงค์ เหมือนกันใน 2 
ศาสนาคือ มีระบบความเชื่อเรื่องสัตว์พาหนะเหมือนกัน แต่ที่ต่างออกไปคือวัวลัมบูเป็นสัตว์
พาหนะของพระศิวะที่สามารถจะนำคนตายไปสู่สวรรค์ได้ แต่นกหัสดีลิงค์เป็นสัตว์วิเศษที่อยู่ใน
ป่าหิมพาต์ ในพระพุทธศาสนาเถรวาท นกหัสดีลิงค์ที่กล่าวถึงในอุตตรกุรุทวีป มีหน้าที่คาบเอา
ศพคนตายไปทิ้งเพ่ือมิให้แผ่นดินสกปรก มีกำลังมากเท่ากับช้าง 5 เชือก และสามารถบินคาบ
เอาศพคนตายไปสู่สวรรค์ได้เช่นเดียวกัน ในเรื่องความแตกต่างของแนวคิดอยู่ที่อิทธิพลในสังคม
ที่นับถือเทพเจ้าแบบเทวนิยม ชาวบาหลีฮินดูมีการบูชาบวงสรวงเทพกันทุกวันและในงานศพ 



45 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

หุ่นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ (ชนินทร์ ไชยศิริ, 2560) วัวลัมบูในการประกอบพิธีกรรมซึ่งจะเป็นไปตามชั้น
วรรณะ ที่ดูได้จากสีของวัวลัมบู กิจกรรมงานศพมีให้เห็นกันแทบทุกวันจนพัฒนากลายเป็นการ
ท่องเที่ยวร่วมงานศพในพิธีกรรมได้ด้วย ซึ่งต่างกับชาวพุทธเถรวาท ถ้ามีการจัดงานพิธีศพ ที่ใช้
นกหัสดีลิงค์ จะใช้กับงานที่สำคัญเพราะถือเป็นพิธีที่ศักดิ์สิทธิ์จะจำกัดผู้ที่เข้าร่วมขบวนแห่ 
เฉพาะผู้ที่สำคัญและเกี่ยวข้องผู้ตายในงานศพนกหัสดีลิงค์เท่านั้น ที่ถูกสร้างความหมาย จาก
สังคมว่ามิได้เป็นร่างศพของคนธรรมดา แต่เป็นคนที่มีบุญบารมี และประกอบคุณงามความดี ซึ่ง
มีทั้งระดับชนชั้นสูง และชนชั้นสามัญ หากแต่สะสมความดีตามแนวทาง สังคมวัฒนธรรมอีสาน 
นกหัสดีลิงค์ เมื่อถูกนำไปใช้ในพิธีกรรมการปลงศพแบบฌาปนกิจ แสดงว่าผู้ตายมีบุญบารมีมาก 
จึงอยู่บนหลังนกได้ นกหัสดีลิงค์สามารถนำดวงวิญญานของผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ (กาญจนา ชิน
นาค, 2549) 

 ศาสนาฮินดูบาหลี ถือว่าพิธีกรรมเผาศพหรืองาเบ็ญ (NGABEN) (Drs. I Nyoman 
Singgin Wikarman, 2002)  คือการเผาวัวลัมบู เชื่อว่าเป็นการส่งมอบกายคืนสู่ธาตุทั้งห้า คือ 
ดิน น้ำ ลม ไฟ อากาศ ความตายคือ การเดินทางของวิญญาณจากชีวิตในภพภูมินี้ ไปสู่ชีวิตใหม่
บนสรวงสวรรค์ โดยมีสัตว์พาหนะวัวลัมบูของพระศิวะนำทางไป ซึ่งมีศูนย์กลางอยู่ที่เขาพระ
สุเมรุ ที่ประทับของทวยเทพตามคติของชาวฮินดู พิธีกรรมศพบาหลีจึงเปรียบเสมือนการส่งดวง
วิญญาณของผู้ตายกลับคืนสู่สวรรค์ หรือการกลับไปสู่สถานะเทพเจ้าดังเดิม ขั้นตอนสำคัญในพิธี
นี้จึงต้องสร้าง บาเดห์หรือหออัญเชิญศพ (pelinggih meru: เปอลิงกิฮ์เมรู) ชื่อเป็นภาษา
อินโดนีเซีย (Eiseman, 2011) แบบจำลองจักรวาลตามคติของชาวฮินดู ซึ่งก็คือเขาพระสุ เมรุ
จำลองนั่นเอง ขบวนแห่ บาเดห์หรือหออัญเชิญศพ แบบจำลองจักรวาลตามคติของชาวฮินดู ซึ่ง
ก็คือเขาพระสุเมรุจำลอง หรือเมรุมาศในศาสนาฮินดูในบาหลี มีชื่อเรียกทางการว่า “อากามา 
ฮินดู ธรรมะ” หรือชื่อที่นิยมเรียกกัน คือ อากามา ตีร์ตา หมายถึง ศาสนาแห่งน้ำศักดิ์สิทธิ์ 
เนื่องจากน้ำมนต์เป็นสิ่งสำคัญในพิธีกรรมต่าง ๆ มากมาย ศาสนาแบบ ฮินดูธรรมะ เป็นการ
ผสมผสานระหว่างฮินดูที่นับถือพระศิวะเป็นใหญ่ กับพระพุทธศาสนาเภรวาทที่เคยแพร่หลายมา
ก่อนหน้านี้ โดยหลักปฏิบัติได้มาจากปรัชญาอินเดียผสมกับความเชื่อของท้องถิ่น ก่อให้เกิดฮินดู
สไตล์บาหลีที่แตกต่างจากฮินดูแบบอินเดียมาก จากอินเดีย สู่ เกาะชวา สู่กัมพูชา สู่กรุงศรี
อยุธยา กระทั่งถึงกรุงรัตนโกสินทร์ ธรรมเนียมการสร้างเมรุมาศ ยังได้รับการสืบสาน ทั้งบนเกาะ
บาหลี กัมพูชา และไทย ตราบจนวันนี้ ในขณะที่ยังมีฝรั่งชาติตะวันตกมักนิยมซื้อทัวร์ท่องเที่ยว
ไปร่วมพิธีกรรมศพขบวนแห่วัวลัมบู และสัตว์สัญลักษณ์อ่ืน ๆ ในพิธีที่มีขบวนแห่เกือบจะทุก ๆ 
สัปดาห์ ที่จัดขึ้นตามชุมชนต่าง ๆ บนเกาะบาหลีไม่ขาดสาย เช่นกัน เพราะสำหรับชาวบาหลี 
การที่มีชาวต่างชาติต่างภาษาเข้าร่วมพิธีศพ ถือเป็นการให้เกียรติกับผู้ตาย และแขกผู้มาร่วม



46  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ขบวนต้องแต่งกายด้วยชุดพ้ืนเมืองตามประเพณีก็สามารถเข้าร่วมขบวนแห่ศพเป็นประสบการณ์
ชีวิตที่ยากจะลืมเลือน  

 พิธีกรรมศพนกหัสดีลิงค์ ถ้าจะดึงการท่องเที่ยวเข้ามาร่วมพิธีทำได้ยากเพราะถือเป็น
ประเพณีที่ศักดิ์สิทธิ์ ที่คนจะไปร่วมพิธีในขบวนแห่นกหัสดีลิงค์ได้ ก็ต้องเป็นบุคคลสำคัญในงาน
ส่วนใหญ่ก็จะเป็นข้าราชการ ผู้ว่าราชการ พระเถระชั้นผู้ใหญ่ เชื้อสายเจ้าเมืองที่ยังหลงเหลือ
ตามลำดับชั้น ผู้ร่วมพิธีกรรมศพนกหัสดีลิงค์ ในงาน นักข่าว นอกนั้นก็อยู่รอบนอกซึ่งก็อาจจะ
มองไม่เห็นพิธีการแห่จะได้ยินแต่เสียงเท่านั้น ซึ่งบางงานคนไทยเองก็ยังไม่มีสิทธิ์จะเข้าใกล้
ขบวนแห่ได้เลยต้องมีการรับชมการถ่ายทอดสดจากโทรทัศน์เท่านั้น ตามขนบประเพณีให้เชิญ
ศพขึ้นเมรุรูปนกหัสดีลิงค์ ซึ่งถือเป็นสัญลักษณ์ของเจ้านายเมืองเชียงรุ้งแสนหวีฟ้า แล้วชักลาก
ออกไปบำเพ็ญกุศลที่ทุ่งศรีเมืองเป็นเวลา 3 วัน การทำศพแบบนี้จะจำกัดเฉพาะกลุ่มเจ้านาย
เมืองอุบลราชธานีเท่านั้น (วิโรฆ ศรีสุโร, 2556) มาภายหลังเมื่อกรมหลวงสรรพสิทธิประสงค์
เป็นข้าหลวงต่างพระองค์ปกครองเมืองอุบลราชธานี ให้ยกเลิกประเพณีการเผาศพที่ทุ่งศรีเมือง 
และอนุญาตให้พระเถระชั้นผู้ใหญ่ที่มีคุณธรรมเมื่อมรณภาพให้จัดประเพณีการทำศพแบบนก
หัสดีลิงค์ได้ในเวลาต่อมา การเชิญศพขึ้นสู่หลังนกหัสดีลิงค์ และจัดกระบวนแห่ในพิธีญาติพ่ีน้อง
จะแต่งตัวนุ่งขาวห่มขาว เมื่อพร้อมกันแล้วญาติผู้ใหญ่ที่เป็นประธานจะนำขันห้า ประกอบด้วย
เทียน 5 คู่ ดอกไม้ 5 คู่ ขอขมาศพ แล้วนำศพสู่เมรุนกหัสดีลิงค์ เมื่อตั้งศพเรียบร้อยแล้ว นิมนต์
พระเถระทั้งสี่ขึ้นนั่งบนที่นั่งหลังนกหัสดีลิงค์ เพ่ืออ่านคัมภีร์บนนกหัสดีลิงค์ นั้นด้วย กระบวน
แห่ศพจะนำเชือกหนังอย่างดีผูกมัดกับฐานนกหัสดีลิงค์ ซึ่งทำเป็นตะเข่ใหญ่ 3 เส้น แล้วจัดคน
เข้าแถวตามเส้นเชือกนั้นเป็น 3 แถว กระบวนสุดคือต้นแถวจะมีคนหามฆ้องใหญ่ตีให้สัญญาณ
นำหน้า แถวถัดมาก็จะเป็นกระบวนพิณพาทย์เครื่องประโคมแห่ มีคนถือธงสามหางและธงช่อ
ธงชัย กระบวนหอก กระบวนดาบ กระบวนช้าง กระบวนเครื่องยศของผู้ตาบ แล้วจึงถึงกระบวน
ชักลากด้วยเชือกสามสายดังกล่าว เมื่อได้สัญญาณแล้วก็จะพร้อมกันดึงนกหัสดีลิงค์ เคลื่อนที่แห่
ไปตามถนนจนถึงวัด กระบวนท้ายคือกระบวนผู้ที่จะใช้ท่อนไม้งัดตะเข่นกใหญ่หากติดขัด ใน
กระบวนแห่นกใหญ่จะมีคนมาร่วมกระบวนมาก เรียกว่าพร้อมทั้งบ้านทั้งเมืองเลยทีเดียว เพราะ
ถือว่าเป็นการแสดงความเคารพรักแก่ผู้ตายในครั้งสุดท้าย แม้แต่เจ้านายที่เป็นญาติกันที่อยู่เมือง
อ่ืนก็มาร่วมงานด้วย 

 พิธีกรรมรำฆ่านกหัสดีลิงค์ เจ้าภาพมอบให้ผู้มีเชื้อสายเจ้านายคือ (กลุ่มอัญญาสี่ซึ่ง
ประกอบด้วย 1. เจ้าเมือง 2. อุปฮาด/อุปราช 3. ราชวงศ์ 4. ราชบุตร เถระชั้นผู้ใหญ่ของชุมชน) 
อัญญาชาย 2 คน หญิง 2 คน เชิญผู้ฆ่านกไปฆ่านกหัสดีลิงค์ เมื่อคนทรงได้รับเชิญแล้วจะเข้า
ประทับทรงเชิญเจ้านางสีดามารับเชิญ และเรียกค่าบูชาครูก่อนทำพิธีกรรมรำฆ่านกหัสดีลิงค์ 
เรียกว่า คายหน้า (วิราณี แว่นทอง, 2551) เมื่อคนทรงทำพิธีบวงสรวงในตอนเช้าก่อนเที่ยงแล้ว 



47 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ก็จะเข้าประทับทรง แล้วทรงเครื่อง สวมหมวก ถือศร แล้วก็ร่ายรำไปขึ้นเสลี่ยงเข้ากระบวนแห่
ไปบริเวณงานศพที่มีนกหัสดีลิงค์ตั้งอยู่ โดยมีคนขึ้นสัปทนแดงให้ มีทหารถือหอกง้าวแห่ตามไป
พร้อมตน พร้อมกล้วย อ้อย และบริวารตามไปเป็นแถว เมื่อไปถึงบริเวณงาน กระบวนนางทรง
ฆ่านกหัสดีลิงค์ ก็จะแห่ไปรอบ ๆ นกหัสดีลิงค์ และทำท่าล่อหลอกนกหัสดีลิงค์ ฝ่ายนกหัสดีลิงค์
เมื่อเห็นคู่ต่อสู้ไปถึงก็จะยกงวงร้องเสียงดังและกลอกตากระพือ แกว่งหู หันหน้าเข้าใส่คนฆ่านก
ประหนึ่งต่อสู้กัน ฝ่ายข้างนางทรงผู้ฆ่านกหัสดีลิงค์ พอได้ที่ก็จะยิงศรใส่นกหัสดีลิงค์ สามลูกดอก 
เมื่อศรปักอกนกหัสดีลิงค์ คนอยู่ข้างในร่างนกหัสดีลิงค์ก็จะเทสีแดงออกมาตามรูลูกศร เมื่อนก
หัสดีลิงค์ ถูกศรก็จะดิ้นรนกระวนกระวายจนเงียบไป งวงตก ตาหลับ เป็นสัญญาณว่านกหัสดี
ลิงค์ตาย ช่างนกหัสดีลิงค์ก็จะนำผ้าขาวมามัดส่วนหัว แล้วหันหน้านกหัสดีลิงค์ เข้าไปทางศพที่
ตั้งอยู่ ก็เป็นอันเสร็จพิธีฆ่านกหัสดีลิงค์ แล้วเตรียมการเผาศพ ก่อนมีพิธีกรรมรำฆ่านกหัสดีลิงค์ 
เจ้าภาพจะจัดพิธีทอดผ้าทางศาสนาเสียก่อน หลังจากเผานกและเมรุแล้ว คืนนั้นจะมีมหรสพ
สมโภชอัฐิไปด้วย รุ่งเช้าเก็บอัฐและเดินสามหาบ นำอัฐิไปก่อธาตุบรรจุต่อไป เป็นอันเสร็จพิธีทำ
ศพแบบนกหัสดีลิงค ์

 
  เปรียบเทียบแนวคิดเรื่องความตายและพิธีกรรม 
แนวคิดวัวลัมบูในบาหลีในศาสนาพราหมณ์-

ฮินดู 
แนวคิดนกหัสดีลิงค์ในอุบลราชธานีใน

พระพุทธศาสนาเถรวาท 
ก. รูปแบบความเชื่อ 

                                   ความเหมือน 
(1) ความเชื่อเรื่องความตาย 
-ความตายคือ การปลดปล่อยวิญญาณออก
จากร่างกายของเรา  
-ความตายเป็นจุดจบของชีวิตในโลกนี้ ซ่ึง
วิญญาณจะไปยังดินแดนแห่งนิรันดรเพื่อรับ
การทดลองก่อนที่จะอยู่ฝ่ายพระเจ้า  
 

(1) ความเชื่อเรื่องความตาย 
-การตายคือ เป็นการเปลี่ยนผ่านสถานภาพ
ของชีวิต จากความเป็นไปสู่ความตาย ไม่มีใคร
หนีพ้น  
-เรื่องการตายเป็นสิ่งที่ทุกคนจะต้องเจอเป็นสิ่ง
ที่ต้องพลัดพรากหรือเสื่อมไปตลอด  
-การตาย  คือ   การดับไปของ สังสารอุปาทิ
เสสนิพพาน และอนุปาทิเสสนิพพานแนวคิด
การตายแล้วเกิดเวียนว่ายในสังสารวัฏและดับ
ไปไม่มีส่วนเหลือ คือ นิพพาน”  
-การตายคือ เป็นส่วนหนึ่งของการมีชีวิตและ
เป็นที่สิ้นสุดของทุกสิ่งที่มีชีวิต  



48  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

-ความตายคือ การสิ้นสุดของชีวิตของจิตดวง
หนึ่ง เป็นไปด้วยกันเป็นอย่างดี โดย เป็น
พิธีกรรมหลักการเสียชีวิตไปแล้ว 
 

                                    ความต่าง 
(2) ความเชื่อเรื่องดินแดนนิรันดร 
 
-ความตายเป็นจุดจบของชีวิตในโลกนี้ ซ่ึง
วิญญาณจะไปยังดินแดนแห่งนิรันดรเพื่อรับ
การทดลองก่อนที่จะอยู่ฝ่ายพระเจ้า  
 

(2) ความเชื่อเรื่องความตายเป็นความ
ศักดิ์สิทธิ์ 
-การตาย  คือ    การดับไปของสังสารอุปาทิ
เสสนิพพาน และอนุปาทิเสสนิพพานแนวคิด
การตายแล้วเกิดเวียนว่ายในสังสารวัฏและดับ
ไปไม่มีส่วนเหลือ คือ นิพพาน”  
 

                              ข. รูปแบบพิธีกรรม 
                                   ความเหมือน 
(1) แนวคิดเชิงอุดมคติ 
-เป็นพิธีกรรมเพ่ือพ้ืนฟูธาตุทั้ง 5 ในร่างกาย
ของเรา 
-แบ่งตามสีของวรรณะ พราหมณ์สีขาว ชน
ชั้นสูงสีดำ ไวษยะสีแดง 
 

(1) แนวคิดเชิงอุดมคติ 
-การจัดพิธีศพเปนคติธรรมความเชื่อท่ี
เชื่อมโยงกับหลักธรรม 
-มีความเก่ียวข้องกับพระเถระชั้นผู้ใหญ่ ชน
ชั้นสูง 
-เป็นไปตามวัฏจักร เกิด แก่ เจ็บ ตาย เป็น
ธรรมดาไม่มีใครหนีพ้น 

                                    ความต่าง 
(2) ลักษณะพิธีกรรม 
-พิธีเผาศพ (งาเบ็ญ NGABEN) เป็นข้อบังคับ
สำหรับชาวฮินดู เป้าหมายคือการคืนสู่ต้น
กำเนิดโดย พิธีเผาศพ มี 3 ระดับ คือ เล็ก 
กลาง ใหญ่ 
-สามารถทำได้ทุกรูปแบบตามความสามารถ
ทางเศรษฐกิจ 

(2) ลักษณะพิธีกรรม 
-มีความเก่ียวข้องกับพระเถระชั้นผู้ใหญ่ ชน
ชั้นสูง 
-เป็นเครื่องมือของพระสงฆ์ในการสอดแทรก
คำสอนที่เป็นนามธรรม 
-มีการแยกการเผาศพตามฐานะที่แตกต่างกัน 
 

 



49 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 ส่วนที่เหมือนกัน ทั้งศาสนาพราหมณ-ฮินดู และพระพุทธศาสนาเถรวาท มีความ
เชื่อวา การประกอบพิธีกรรมเกี่ยวกับศพ นอกจากเปนการชําระสิ่งสกปรกแลว ยังเปนการ
ทําบุญและอุทิศส่วนกุศลสงดวงวิญญาณผู้ตายไปสูสุคติ สวนที่ตางกันคือการประกอบพิธีกรรม
ทางพระพุทธศาสนาเถรวาทเนนการทําบุญแกพระภิกษุสงฆแลวอุทิศสวนบุญกุศลและมีการเก็บ
อัฐิไวบูชา สวนศาสนาพราหมณ-ฮินดู มุงถึงพิธีกรรมและสถานที่นําสงดวงวิญญาณ คือแมน้ำคง
คาอันศักดิ์สิทธิ์ และมุ่งหมายว่านั่นเปนวิธีที่จะนําดวงวิญญาณกลับไปอยู่กับพระผูเปนเจา และ
การไดนําดวงวิญญาณเข้าสูโมกษะ และไมมีการเก็บอัฐิไวบูชา 

 จะเห็นได้ว่าเมื่อยุคสมัยเปลี่ยนไปตามกาลเวลาเมื่อถึงจุดเปลี่ยนข้อจำกัดต่าง ๆ ก็
ยกเว้นได้เพียงแต่ว่า ไม่จำเป็นต้องบอกกล่าว เพราะแค่ถือเป็นธรรมเนียมปฏิบัติเท่านั้ น แค่
ตระหนักกันไปตามเหตุของกาลเวลาวัฒนธรรมที่เปลี่ยนได้ ถ้าเปลี่ยนแปลงเพ่ือทำให้ดีขึ้น 
ถึงแม้ว่าวัฒนธรรมประเพณีเรื่องพิธีกรรมเผาศพนกหัสดีลิงค์จะเปลี่ยนไปสำหรับข้อจำกัด แต่
รูปแบบการสร้าง และอนุรักษ์ศิลปะวัฒนธรรมที่ทรงคุณค่าให้อยู่กับคนอีสานพื้นถิ่นยังคงเป็นอัต
ลักษณ์ตำนานที่มาแต่เดิมอยู่มิได้เสื่อมสลาย ยังคงกล่าวขาน เป็นตำนานที่ศักดิ์สิทธิ์ เป็ นการ
อนุรักษ์สืบสานประเพณีเพ่ือรักษาด้านประเพณีให้ลูกหลานได้ศึกษาและสืบทอดมาทุกยุคทุก
สมัยและจดจำเป็นความทรงจำที่ดีงามตลอดไปให้อยู่กับคนไทยต่อไป 

 
การอภิปรายผล 

 แนวคิดเรื่องวัวลัมบูในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ของกลุ่มชาติพันธุ์บาหลีในประเทศ
อินโดนีเซียและแนวคิดเรื่องนกหัสดีลิงค์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท จังหวัดอุบลราชธานี พบว่า 

 1. แนวคิดเรื่องวัวลัมบู ใน ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู โคอุสุภราชในความเชื่อของชาว
ฮินดูไม่เพียงแต่เป็นสัตว์พาหนะตัวหนึ่งเท่านั้น แต่ยังได้รับการบูชาดุจดั่งเทพเจ้าองค์หนึ่ง ดังนั้น 
โค หรือวัวสำหรับชาวฮินดูจึงถือเป็นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ ชาวฮินดูจึงไม่ฆ่าโคและกินเนื้อวัว ในพิธีการ
มงคลแบบฮินดู พราหมณ์จะนำมูลโคมาเจิมหน้าผาก ถือว่าเป็นมงคล และในวิหารบูชาพระศิวะ
มีรูปปั้นโคอุสุภราชนี้ประดิษฐานที่กลางวิหารด้วย ด้วยถือว่าเป็นสัญลักษณ์หนึ่งขององค์พระ
ศิวะ สำหรับกลุ่มคนที่เชื่อในเรื่องเทพในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ในเกาะบาหลี ใช้ วัว ในพิธีกรรม
ศพ โดยสร้าง รูปหุ่นรูปวัวที่มีสีตามวรรณะ ที่สร้างข้ึนไว้สำหรับบรรจุศพคนที่เสียชีวิตและจะเผา
ไปพร้อมกนัเมือ่ทำพิธี รูปแบบพิธีเผาศพ ศิลปกรรมที่สะท้อนกระบวนการทางสังคมพิธีกรรมเผา
ศพของกลุ่มคนที่เชื่อในเรื่องเทพในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ในเกาะบาหลี โดยมีความเชื่อว่าเมื่อ
เผาศพคนตายไปพร้อมกับหุ่นรูปวัวที่ใช้เป็นโลงศพแล้วก็จะสามารถนำคนตายไปสู่วรรค์ได้  
สอดคล้องกับงานวิจัย ของชาญชัย คงเพียรธรรม (ชาญชัย คงเพียรธรรม, 2558) คนเขมรถือว่า 
วัว เป็นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ เนื่องจากโคนันทิเป็นพาหนะของพระศิวะ ต่อมาเมื่อลัทธิไศวนิกายเสื่อม



50  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ลง ความหมายของ โคนันทิ ได้ถูกแทนที่ด้วยพระโค ในยุคหลังเขมรใช้วัวเพ่ือสื่อความหมายใน
เชิงสัญลักษณ์เป็นเครือ่งหมายแทนความสุข ในด้านรัฐศาสตร์ วัวเป็นเครื่องบำรุงขวัญกำลังใจใน
การสร้างบ้านแปลงเมือง วัวเป็นสัญลักษณ์ประจำชาติ ถึงแม้ว่าในปัจจุบันจะไม่มีการกินเนื้อวัว
โดยถือว่าวัวเป็น เทพเจ้าอวตารมาที่ชาวฮินดูถือว่า วัวเป็นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ ไม่กินไม่ฆ่า เพราะวัว
เป็นสัตวพ์าหนะของพระศิวะ และเป็นเทพนนทิ แต่ในความเป็นจริง ก็ยังมีการกินเนื้อวัวอยู่ (คม
กฤช อุ่ยเต็กเค่ง, 2559) หลักฐานทางประวัติศาสตร์ชี้ให้เห็นว่า คนฮินดูกินเนื้อวัวกันมาก่อนอยู่
แล้ว และยังฆ่าวัวเพ่ือบูชายัญต่อเทพเจ้า ในคัมภีร์ฤคเวทมีหลายแห่งที่แสดงว่าชาวอารยันฆ่า
และกินวัว และมีเทพบางองค์ที่โปรดปรานเนื้อวัว อย่างพระอินทร์ (ในพระเวท) นอกจากคัมภีร์
พระเวท คัมภีร์อ่ืน ๆ เช่น อปัสตัมพคฤหยสูตร ซึ่งเป็นคัมภีร์แสดงพิธีกรรมสำหรับคฤหัสถ์ ยัง
กล่าวว่าให้เจ้าบ้าน “ล้มวัว” เมื่อมีแขกมาเยือน เมื่อมีพิธีศราทธ์ และมีพิธีการแต่งงาน หรือใน
คัมภีร์แพทยศาสตร์ยังแนะนำให้มีการปรุงเนื้อวัวเพ่ือรักษาโรคบางอย่าง ใครก็รู้ว่า ฮินดูมีข้อ
ห้ามรับประทานเนื้อวัว ซึ่งรวมถึงไม่ให้ฆ่าวัวด้วย การฆ่า (และกิน) วัวถือกันว่าเป็นบาปหนัก 
(ปาตกะ) แต่ก็ไม่ใช่บาปที่สุดแบบอนันตริยกรรม ที่เรียกว่า “มหาปาตกะ” เท่าฆ่าพราหมณ์ 
(เรียกว่า พราหมณะทหัน) แม้จะไม่ใช่บาปที่สุด แต่ก็ถือเป็นเรื่องร้ายแรงอย่างมากในปัจจุบัน
(คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง, 2559) 

 2. แนวคิดและความเชื่อของนกหัสดีลิงค์ ของพระพุทธศาสนาเถรวาท เชื่อแนวคิด
เรื่อง “นกหัสดีลิงค์” แบบพิธีเผาศพของชนชั้นสูงหรือเจ้านายในภาคอีสานในพระพุทธศาสนา
เถรวาท ในประเด็นของความหมายของ”นกหัสดีลิงค์”ที่ปรากฏศิลปกรรมทางศาสนา รวมถึง
บทบาทของเทพเจ้าในพระพุทธศาสนาเถรวาทการพิจารณาสัญลักษณ์สัตว์ ในพระพุทธศาสนา
เถรวาท มาจากการ พิจารณารูปแบบที่ปรากฏ ดังนี้ 

ก. สัญลักษณ์สัตว์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท ที่ปรากฏในคัมภีร์นกหัสดีลิงค์
เป็นสัตว์ที่ปรากฏในคัมภีร์ธรรมบทโดยมีความหมายว่า นกมีเพศเพียงดังเพศแห่งช้าง โดยคำนี้
ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา สัญลักษณ์สัตว์ที่ปรากฏในเรื่องเล่าที่ระบุถึงป่าหิมพานต์ 
ในป่าหิมพานต์นี้ เต็มไปด้วยสัตว์นานาชนิด รู้จักในนามของสัตว์หิมพานต์ ซึ่งล้วนแปลก
ประหลาดต่างจากสัตว์ที่มนุษย์ทั่วไปรู้จัก เป็นสัตว์หลายอย่างผสมกันแล้วตั้งชื่ อขึ้นใหม่ สัตว์
เหล่านี้เกิดจากจินตนาการของจิตรกรไทยโบราณ ที่ได้สรรค์สร้างภาพจากเอกสารเก่าต่าง ๆ 
สัตว์หิมพานต์ คือ สัตว์ในจินตนาการท่ีกวี หรือจิตรกร พรรณนาถึง อาศัยอยู่ในป่าหิมพานต์หรือ
เขาไกรลาส ดังที่ปรากฏในวรรณคดีไตรภูมิพระร่วง และรามเกียรติ์ โดยมีลักษณะของสัตว์หลาย
ชนิดมาประกอบกันในตัวเดียว จำแนกออกเป็น 3 ประเภท คือ สัตว์ทวิบาท (มีสองขา) สัตว์จตุ
บาท (มีสี่ขา) และจำพวกปลาจำแนกตามชนิดสัตว์  ป่าหิมพานต์ เป็นประตูเชื่อม ระหว่าง แดน
มนุษย์กับแดนสวรรค์ ตามคติจักรวาล การประดับตกแต่งศาสนสถานด้วยเหล่าสัตว์หิมพานต์



51 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ด้วยเชื่อว่าสัตว์เหล่านี้เป็นสัตว์วิเศษ มีอำนาจ พละกำลังมากสามารถปกป้องคุ้มครอง อาคารศา
สนสถาน ให้รอดพ้นจากภยันตรายต่าง ๆ ได้ สอดคล้องกับงานวิจัยเรื่อง “นกหัสดีลิงค์การ
วิเคราะห์ในเชิงมานุษยวิทยา”(กาญจนา ชินนาค , 2549) ที่กล่าวถึงเรื่องนี้ว่า เมื่อนำคติความ
เชื่อที่เกี่ยวกับสัตว์ต่าง ๆ ซึ่งมีองค์ประกอบ ของร่างกายที่รวมกันเป็นตัวนกหัสดีลิงค์แล้วจะเห็น
ได้ว่าเป็นการรวบรวม คติความเชื่อที่จะมาจากสัตว์หิมพานต์อันมีฤทธิ์ เดชมากหลายตัว คือ 
ความเชื่อจากหงส์ ครุฑ และช้าง มารวมกัน ทำให้ดูประหนึ่งว่านกหัสดีลิงค์นั้นเป็นนกที่ มี
คุณสมบัติที่เหนือกว่าสัตว์อ่ืน ๆ คือเป็นสัตว์ชั้นสูง เป็นผู้คุ้มครองอยู่บนฟ้า ซึ่งเป็นคุณสมบัติ
พิเศษที่ได้จากหงส์ และเป็นสัตว์ที่มีอำนาจมหาศาลอันเทียบได้กับดวงอาทิตย์และเป็นผู้ที่มีปีก
แข็งแรงบินได้รวดเร็วอย่างเช่นครุฑ และมีพละกำลังมหาศาลจากช้างจากองค์ประกอบด้าน คติ
ความเชื่อดังกล่าวนี้เป็นตัวนกหัสดีลิงค์ได้รับการยกย่องว่าเป็นสัตว์ในท้องฟ้าอันกว้างไกล มี
ความยิ่งใหญ่ครอบคลุมทั้งแผ่นฟ้า ผืนดิน และผืนน้ำซึ่งสามารถท่ีจะรองรับเอาดวงวิญญาณข้าม
ไปสู่สวรรค์ชั้นฟ้า 

ข. สัญลักษณ์สัตว์ที่ปรากฏในพิธีกรรม เป็นกระบวนการทางการสร้าง
ความหมาย (Significance) โดยจะพบว่าการนำสัตว์มาไว้ในพิธีกรรมจะพบการอธิบายนี้ใน
ลักษณะที่เกี่ยวข้องกับรูปแบบของกษัตริย์ คือ ลักษณะของสัตว์ที่เหมาะสมกับสถานภาพ เช่น 
ช้างแก้วจะต้องเป็นช้างเผือก เป็นที่พ่ึงของเหล่าสัตว์ มีฤทธิ์ เหาะไปในอากาศได้ การสร้าง
ความหมายเชิงสัญลักษณ์ในเชิงอุดมคติบางอย่างนั้น คือเป้าหมายที่สำคัญมากประการหนึ่ง ของ
การสร้างงานสถาปัตยกรรมทางศาสนา ที่อาจกล่าวได้ว่าล้วนแล้วแต่ถูกออกแบบขึ้นเพ่ือ
เป้าหมายในการจำลองพ้ืนที่ ในอุดมคติอย่างใดอย่างหนึ่งเสมอ ไม่ว่าจะเป็น เขาพระสุเมรุ 
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ หรือ ชมพูทวีป ซึ่งการจำลองพ้ืนที่ดังกล่าวจะไม่มีทางสมบูรณ์ได้เลยหากขาด
ซึ่งองค์ประกอบที่เกี่ยวข้องกับสัญลักษณ์สัตว์ พ้ืนที่พุทธาวาสของวัดไทยในอดีต คือ พ้ืนที่ที่มัก
ถูกสร้างขึ้นโดยมุ่งหวังที่จะให้มีสถานะเป็นสัญลักษณ์ของ “เขาพระสุเมรุ” ตามคติพุทธศาสนา 
ให้ปรากฏเป็นรูปธรรม รูปแบบทางสถาปัตยกรรมที่นิยมใช้ในการสื่อความหมายนี้คือการสร้าง 
“พระปรางค์” ที่เป็นสัญลักษณ์ของภูเขาขึ้นเป็นหลักประธานของวัดโดยล้อมรอบด้วยพระ
ปรางค์ทิศและพระระเบียงที่สื่อความหมายถึง “เขาสัตตบริภัณฑ์” ที่โอบล้อมเขาพระสุเมรุ  
ดังนั้น จึงสรุปได้ว่า นกหัสดีลิงค์หมายถึง นกหัสดีลิงค์มักถูกนำมาใช้ในพิธีกรรมฌาปนกิจแสดง
ว่า ผู้ตายมีบุญบารมีมาก จึงอยู่บนหลังนกได้ โดยนกหัสดีลิงค์สามารถนำดวงวิญญาณของผู้ตาย
ไปสู่สวรรค์ได้ เช่นงานวิจัยของกาญจนา ชินนาค ”(กาญจนา ชินนาค, 2549) เมื่อนำคติความ
เชื่อที่เกี่ยวกับสัตว์ต่าง ๆ ซึ่งมีองค์ประกอบ ของร่างกายที่รวมกันเป็นตัวนกหัสดีลิงค์แล้วจะเห็น
ได้ว่าเป็นการรวบรวม คติความเชื่อที่จะมาจากสัตว์หิมพานต์อันมีฤทธิ์เดชมากหลายตัว คื อ 
ความเชื่อจากหงส์ ครุฑ และช้าง มารวมกัน ทำให้ดูประหนึ่งว่านกหัสดีลิงค์นั้นเป็นนกที่มี



52  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

คุณสมบัติที่เหนือกว่าสัตว์อ่ืน ๆ คือเป็นสัตว์ชั้นสูง เป็นผู้คุ้มครองอยู่บนฟ้า ซึ่งเป็นคุณสมบัติ
พิเศษที่ได้จากหงส์ และเป็นสัตว์ที่มีอำนาจมหาศาลอันเทียบได้กับดวงอาทิตย์และเป็นผู้ที่มีปีก
แข็งแรงบินได้รวดเร็วอย่างเช่นครุฑ และมีพละกำลังมหาศาลจากช้างจากองค์ประกอบด้าน คติ
ความเชื่อดังกล่าวนี้เป็นตัวนกหัสดีลิงค์ได้รับการยกย่องว่าเป็นสัตว์ในท้องฟ้าอันกว้างไกล มี
ความยิ่งใหญ่ครอบคลุมทั้งแผ่นฟ้า ผืนดิน และผืนน้ำซึ่งสามารถท่ีจะรองรับเอาดวงวิญญาณข้าม
ไปสู่สวรรค์ชั้นฟ้าได้นั่นเอง 

 3.  เปรียบเทียบแนวคิดเรื่อง  “วัวลัมบู”  ใน ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู  และ แนวคิด
เรื่อง  “นกหัสดีลิงค์” ใน พระพุทธศาสนาเถรวาท จากการสังเคราะห์คติธรรมและความเชื่อ
ของสัตว์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในศาสนาพุทธในสังคมไทยใช้สัญลักษณ์ทาง
พระพุทธศาสนาในมิติต่าง ๆ นับตั้งแต่ตราสัญลักษณ์ของรัฐและเอกชน สัญลักษณ์ในจิตรกรรม
และประติมากรรม สัญลักษณ์ทางสถาปัตยกรรมและสัญลักษณ์ในประเพณีและ พิธีกรรมต่าง ๆ 
จิตรกรรมไทยภาพเขียนที่มีลักษณะเป็นแบบอย่างของไทยที่แตกต่างจากศิลปะของชนชาติอ่ืน
อย่างชัดเจน โดยทั่วไปแล้วประติมากรรมรูปสัตว์ มักจะเป็นสัตว์ที่ประดิษฐ์ขึ้นมาจาก
จินตนาการ หรืออุดมคติคือ “สัตว์หิมพานต์” ซึ่งมีความหมายเชิงสัญลักษณ์และคติความเชื่อ
เช่น ครุฑ  เป็นสัตว์กึ่งเทพที่ปรากฏในวรรณคดีที่สำคัญ โดยครุฑนั้นเป็นสัตว์ที่ทรงอำนาจเป็น
อมตะและไม่มีอาวุธใดทำลายได้ จึงทำให้เกิดความเชื่อเกี่ยวกับความศักดิ์สิทธิ์ของพญาครุฑว่า 
หากสถานที่ไหนมีอาถรรพ์แรง ผีแรง ผีเฮ้ียน ก็ให้เอาตราครุฑไปติดไว้ จะทำให้อาถรรพ์นั้น
เสื่อมสลายไป จึงทำให้เป็นที่เคารพบูชาว่าเป็นของสูง เหมือนเป็นตัวแทนของกษัตริย์ เป็น
สัญลักษณ์ของความเจริญรุ่งเรืองและมหาอำนาจ นกหัสดีลิงค์  ในเชิงศิลปกรรมแล้วได้พบว่ามี
การสร้างนกหัสดีลิงค์หลายแห่ง มักจะเกี่ยวกับพิธีงานศพของ พระสงฆ์ที่มีพรรษามาก โดยจะ
ทำเป็นปราสาทศพนกหัสดีลิงค์เพราะมีความเชื่อกันว่านกหัสดีลิงค์ สามารถนำดวงวิญญาณของ
ผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ ส่วนที่เหมือนกัน ทั้งพระพุทธศาสนาเถรวาทและศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มี
ความเชื่อวา การประกอบพิธีกรรมที่เกี่ยวเนื่องกับศพคนตาย นอกจากจะเป็นการชําระสิ่ง
สกปรกแลว ยังเป็นการทำบุญอุทิศส่วนกุศลเพ่ือนําสงดวงวิญญาณให้ไปสู่สุคติได้ สวนที่ต่างกัน 
คือการประกอบพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาเถรวาท เนนการทำบุญแกพระภิกษุสงฆแลวอุทิศส
วนบุญกุศล และมีการเก็บอัฐิไวบูชา สวนศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มุงถึงพิธีกรรม และสถานที่นําส
งดวงวิญญาณคือแม่น้ำคงคา ด้วยมุ่งหมายว่านั่นเป็นวิธีที่จะนําดวงวิญญาณกลับคืนไปอยู่กับ
พระผู้เป็นเจ้า และการได้นำพาวิญญาณเข้าสู่โมกษะ และไม่มีการเก็บอัฐิไว้บูชา สอดคล้องกับ
การวิจัยเรื่อง “สัตว์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา: การสังเคราะห์คติธรรม และความเชื่อสู่การ
สร้างสรรค์พุทธศิลปกรรมของวัดในวัดพิจิตร” (ชัยภัทร ปทุมทา ; พระครูพิพัฒน์สุตคุณ; พระ
ปลัดทัศนพล เขมจาโร; กวีภัทร ฉาวชาวนา; นพวรรณ์ ไชยชนะ, 2563) ที่กล่าวถึงเรื่องนี้ว่าจึง



53 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

มุ่งศึกษาวิเคราะห์สังเคราะห์คติธรรมและความเชื่อของสัตว์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาไม่ว่า
จะเป็นสัตว์ในจินตนาการหรือในวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา เช่น นาค สิงห์ คชสีห์ มอม 
นรสิงห์ กิเลน นกหัสดีลิงค์ หรือ สัตว์ในโลกแห่งความเป็นจริง เช่น ช้าง โค จระเข้ ปลา ตะขาบ 
กระต่ายและเต่า ฯลฯ เพ่ือให้เข้าใจความหมายของสัญลักษณ์ต่าง ๆ ที่มาของสัตว์สัญลักษณ์ 
การสืบทอดทางวัฒนธรรมสู่การสร้างสรรค์งานพุทธศิลปกรรมของวัดในเขตจังหวัดพิจิตร 

 อย่างไรก็ตาม คติความเชื่อในเรื่องการนับถือวัวว่าเป็นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ จึงปรากฏขึ้น 
ซึ่งวัวที่ว่านี้คือ” โคนนทิ” พาหนะของพระศิวะนั่นเองส่วนในลัทธิไวษณพนิกาย ซึ่งเป็นนิกายที่
นับถือพระวิษณุ หรือ พระนารายณ์ เป็นใหญ่นั้น ไม่ได้ให้ความสำคัญกับการบูชาวัว แต่ประการ
ใด ขณะที่ศาสนาพุทธนิกายมหายาน และ นิกายเถรวาท นั้นแทบจะไม่ได้ให้ความสำคัญกับวัว
เลย ศาสนสถานที่สร้างขึ้น เนื่องด้วยคติความเชื่อในศาสนาพราหมณ์ลัทธิไศวนิกายจะ
ประดิษฐานศิวลึงค์ ซึ่งเป็นสัญลักษณ์แทนพระศิวะและประติมากรรมรูป โคนนทิ ที่หันหน้าเข้า
หาศาสนาสถานนั้น ๆ ในประเทศอินเดียเชื่อกันว่า นอกจากโคนนทิจะเป็นพาหนะของพระศิวะ
แล้วโคนนทิยังเป็นอวตารปางหนึ่งของพระศิวะอีกด้วย  “โคนนทิ” ถือเป็นอวตารของพระศิวะ
ในรูปของสัตว์ เมื่อมนุษย์มีความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้องกับตนเองมากขึ้น จึงได้
นําเอาสิ่งแวดล้อมเหล่านั้นมาเป็นสัญลักษณ์ทางความเชื่อ เช่น วัว สิงโต แรด เสือ นกอินทรีย์ งู 
และ สุนัข เป็นต้น ทั้งในวัฒนธรรมโบราณพบว่ามนุษย์ได้มีการนําสัตว์ต่าง ๆ มาเป็นสัญลักษณ์
ความเชื่อของตน เพ่ือเพ่ิมความศักดิ์สิทธิ์และเป็นช่องทางติดต่อกับเทพเจ้า อีกทั้งเพ่ือให้
วิญญาณของสัตว์ชนิดนั้น ๆ ได้ปกปักรักษา ในยุคต่อมาจึงเปลี่ยนเป้าหมายความเชื่อไว้ที่ตัว
มนุษย์ซึ่งปรากฏในรูปแบบศาสนา สอดคล้องกับการวิจัยเรื่อง “คติความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ที่
มีอิทธิพลต่องานพุทธศิลป์” ”(พระมณีพร ขนฺติสาโร, พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ , 2563) 
การสร้างซุ้มประตูโขงทางเข้าวัด ซุ้มประตูโขง เปรียบเสมือนป่าหิมพานต์เป็นประตูเชื่อม
ระหว่างแดนมนุษย์กับแดนสวรรค์ตามคติจักรวาลการประดับตกแต่งศาสนสถานด้วยเหล่ าสัตว์
หิมพานต์ด้วยเชื่อว่าสัตว์เหล่านี้เป็นสัตว์วิเศษ มีอำนาจ พละกำลังมากสามารถปกป้องคุ้มครอง
อาคารศาสนสถาน ให้รอดพ้นจากภยันตรายต่าง ๆ ได้ในอีกด้านหนึ่ง เพ่ือให้เกิดความสวยงาม
ตระการตา เป็นดั่งสรวงสวรรค์ 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

 จากการศึกษาเรื่องเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องวัวลัมบูในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ของ
กลุ่มชาติพันธุ์บาหลีประเทศอินโดนีเซีย กับนกหัสดีลิงค์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท จังหวัด
อุบลราชธานี ได้พบองค์ความรู้ใหม่จากการแสดงให้เห็นความหมายของพิธีกรรมในมิติศาสนา 
แสดงให้เห็นลักษณะที่สำคัญของพิธีกรรมที่แสดงออกมา โดยปรากฎเป็นรูปแบบ ดังนี้ 



54  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 

 
 จากการศึกษาพบข้อสรุปใน 5 มิติ ประกอบด้วย 1. R. Rite พิธีกรรม 2. B. Belife 
ความเชื่อ 3. D. death ความตาย 4. A. Art ศิลปะ/ และ 5. T. Tourism การท่องเที่ยว ซึ่งมี
รายละเอียดความเหมือนและความต่างกัน ดังนี้ 
 ความต่างกันนั้น วัวลัมบู ในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู วัวลัมบู คือ 1. R. Rite พิธีกรรม 
เป็นพิธีเผาศพเป็นงานรื่นเริง 2. B. Belife ความเชื่อ สัตว์พาหนะของพระศิวะ 3. D. death 
ความตายเป็นการส่งวิญญาณไปสู่แดนพระเจ้า 3. A.Art ศิลปะ คือไม่มีกลไก ขยับไม่ได้ หลังวัว
เปิดออกได้ และใช้สีตาวรรณะ 3 สี คือ ขาว ดำ แดง 4. T. Tourism การท่องเที่ยว มีกิจกรรมที่
นักท่องเที่ยวร่วมขบวนแห่ และมีการจัดงานรื่นเริงสำหรับการท่องเที่ยว ขณะที่นกหัสดีลิงค์ ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท คือ 1. R. Rite พิธีกรรม เป็นพิธีเผาศพเฉพาะพระเถระผู้ใหญ่ มีขบวน
แห่เฉพาะผู้เกี่ยวข้อง มีเจ้าภาพในการจัดงาน มีการจัดงานและประกอบพิธีนี้น้อยมาก และเป็น
พิธีเผาศพที่ศักดิ์สิทธิ์ 2. B. Belife ความเชื่อ เชื่อว่านกหัสดีลิงค์เป็นสัตว์ในป่าหิมพาน 3. D. 
death ความตาย เป็นการส่งวิญญาณไปสู่แดนพระเจ้า 4. A.Art ศิลปะ มีกลไก ขยับไปมาได้ 
และตั้งโลงศพอยู่บนหลังนก จุดที่รวมกันคือความเหมือนกัน คือ 1. R. Rite พิธีกรรม คือมีพิธี
เผาไปพร้อมศพ และมีขบวนแห่ 2. B. Belife ความเชื่อ เป็นการจำลองเขาพระสุเมรุ 3. D. 
death ความตาย เป็นการส่งวิญญาณไปสุคติ 4. A.Art ศิลปะ เป็นการสร้างเป็นโรงศพ และใช้
วัสดุที่สร้างส่วนใหญ่เป็นไม้ไผ่ 
 



55 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

บทสรุป 
 ศาสนาฮินดูบาหลี ถือว่าพิธีกรรมเผาศพหรืองาเบ็ญ (NGABEN) คือการเผาวัวลัมบู 
เชื่อว่าเป็นการส่งมอบกายคืนสู่ธาตุทั้งห้า คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ อากาศ ความตายคือ การเดินทาง
ของวิญญาณจากชีวิตในภพภูมินี้ ไปสู่ชีวิตใหม่บนสรวงสวรรค์ โดยมีสัตว์พาหนะวัวลัมบูของพระ
ศิวะนำทางไป ซ่ึงมีศูนย์กลางอยู่ที่เขาพระสุเมรุ ที่ประทับของทวยเทพตามคติของชาวฮินดู 
พิธีกรรมศพบาหลีจึงเปรียบเสมือนการส่งดวงวิญญาณของผู้ตายกลับคืนสู่สวรรค์  หรือการกลับ
ไปสู่สถานะเทพเจ้าดังเดิม ขั้นตอนสำคัญในพิธีนี้จึงต้องสร้าง บาเดห์หรือหออัญเชิญศพ 
แบบจำลองจักรวาลตามคติของชาวฮินดู ซึ่งก็คือเขาพระสุเมรุจำลองนั่นเอง ขบวนแห่ บาเดห์
หรือหออัญเชิญศพ แบบจำลองจักรวาลตามคติของชาวฮินดู ซึ่งก็คือเขาพระสุเมรุจำลอง หรือ
เมรุมาศในศาสนาฮินดูในบาหลี มีชื่อเรียกอย่างเป็นทางการว่า “อากามา ฮินดู ธรรมะ” หรือชื่อ
ที่นิยมเรียกกัน คือ อากามา ตีร์ตา หมายถึง ศาสนาแห่งน้ำศักดิ์สิทธ์ เนื่องจากน้ำมนต์เป็นสิ่ง
สำคัญในพิธีกรรมต่าง ๆ มากมาย ศาสนาแบบ ฮินดูธรรมะ เป็นการผสมผสานระหว่างฮินดูที่นับ
ถือพระศิวะเป็นใหญ่ กับศาสนาพุทธที่เคยแพร่หลายมาก่อนหน้านี้ โดยหลักปฏิบัติได้มาจาก
ปรัชญาอินเดียผสมกับความเชื่อของท้องถิ่น ก่อให้เกิดฮินดูสไตล์บาหลีที่แตกต่างจากฮินดูแบบ
อินเดียมาก จากอินเดีย สู่เกาะชวา สู่กัมพูชา สู่กรุงศรีอยุธยา กระทั่งถึงกรุงรัตนโกสินทร์ ธรรม
เนียมการสร้างเมรุมาศ ยังได้รับการสืบสาน ทั้งบนเกาะบาหลี กัมพูชา และไทย ตราบจนวันนี้ 
ในขณะที่ยังมีฝรั่งชาติตะวันตกมักนิยมซื้อทัวร์ท่องเที่ยวไปร่วมพิธีกรรมศพขบวนแห่วัวลัมบู  
และสัตว์สัญลักษณ์อ่ืน ๆ ในพิธีที่มีขบวนแห่เกือบจะทุก ๆ สัปดาห์ ที่จัดขึ้นตามชุมชนต่างๆ บน
เกาะบาหลีไม่ขาดสายเช่นกัน เพราะสำหรับชาวบาหลี การที่มีชาวต่างชาติต่างภาษาเข้าร่วมพิธี
ศพ ถือเป็นการให้เกียรติกับผู้ตาย และนักท่องเที่ยวที่ต้องการมาร่วมขบวนต้องแต่งกายด้วยชุด
พ้ืนเมืองตามประเพณีก็สามารถเข้าร่วมขบวนแห่ศพในพิธีนี้ได้ ทำให้นักท่องเที่ยวรู้สึกเป็นเกรี
ยติและเป็นทีป่ระทับใจอย่างยิ่ง  

 จะเห็นได้ว่าเมื่อยุคสมัยเปลี่ยนไปตามกาลเวลาเมื่อถึงจุดเปลี่ยนข้อจำกัดต่าง  ๆ ก็
ยกเว้นได้เพียงแต่ว่า ไม่จำเป็นต้องบอกกล่าว เพราะแค่ถือเป็นธรรมเนียมปฏิบัติเท่านั้น แค่
ตระหนักกันไปตามเหตุของกาลเวลาวัฒนธรรมนั้นเปลี่ยนได้  ถ้าเปลี่ยนแปลงเพ่ือทำให้ดีขึ้น 
ถึงแม้ว่าวัฒนธรรมประเพณีเรื่องพิธีกรรมเผาศพนกหัสดีลิงค์จะเปลี่ยนไปสำหรับข้อจำกัด  แต่
รูปแบบการสร้าง และอนุรักษ์ศิลปะวัฒนธรรมที่ทรงคุณค่าให้อยู่กับคนอีสานพื้นถิ่นยังคงเป็นอัต
ลักษณ์ตำนานที่มาแต่เดิมอยู่มิได้เสื่อมสลาย ยังคงกล่าวขาน เป็นตำนานที่ศักดิ์สิทธิ์ เป็นการ
อนุรักษ์สืบสานประเพณีเพ่ือรักษาด้านประเพณีให้ลูกหลานได้ศึกษาและสืบทอดมาทุกยุคทุ ก
สมัยและจดจำเป็นความทรงจำที่ดีงามตลอดไป 

 



56  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เอกสารอ้างอิง  
กรุณา กุศลาสัย. (2554). ภารตวิทยา. พิมพ์ครั้งที่ 7. กรุงเทพมหานคร: ศยาม. 
กาญจนา ชินนาค. (2549). นกหัสดีลิงค์การวิเคราะห์ในเชิงมานุษยวิทยา. มหาวิทยาลัยราช 

 ภัฏอุบลราชธานี, 2549. 
คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง. (2559). “ฮินดูกินวัว การเมืองเรื่องอาหารในอินเดีย”. กรุงเทพมหานคร: 
มติชน. จำนงค์ ทองประเสริฐ. (2540).  บ่อเกิดลัทธิประเพณีอินเดีย .กรุงเทพมหานคร: อรุณ 

การพิมพ์. 
ชนินทร์ ไชยศิริ. (2560). “พระเมรุ” สถาปัตยกรรมสุดท้ายของชีวิตบนดินแดนสุดท้ายของ 

 ฮินดูชนแห่งหมู่เกาะบาหลี. งานพระเมรุ: ศิลปะสถาปัตยกรรมประวัติศาสตร์และ
วัฒนธรรมเกี่ยวเนื่อง. พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพ์มติชน. 

เชษฐ์ ติงสัญชลี. (2558). ศิลปะชวา. กรุงเทพมหานคร: มติชน. 
เทวทัตต์ ปัตตะไนก์. (2562). เทพปกรณัมอินเดีย. แปลโดย ปัณณวิชย์ ผสมทรัพย์ 

 กรุงเทพมหานคร: ยิปซี่ กรุ๊ป. 
นันทวัน เพ็ชรวัฒนา. (2554). บาหลี เกาะแห่งความลึกลับ. กรุงเทพมหานคร: บี.ซี.พับลิเคชั่น,  

 2532. 
ปรมหังสา โยคานันทะ. (2561). ภควัทคีตา: ราชศาสตร์แห่งการหยั่งรู้พระเจ้า.  

 กรุงเทพมหานคร: อมรินท์พริ้นติ้ง. 
ประทับใจ สิกขา. (2556). นกหัสดีลิงค.์ อุบลราชธานี: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี. 
พรหมา พิทักษ์. (2537). บก.นัยแห่งสัญลักษณ์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ต้นธรรม. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี  สุรเตโช). (2550). ศัพท์วิเคราะห์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เลี่ยง 

 เซียง.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2552). กาลานุกรม : พระพุทธศาสนาในอารยธรรมโลก.  

 พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: ผลิธัมม์. 
ฟ้ืน ดอกบัว. (2561). ศาสนาเปรียบเทียบ. พิมพ์ครั้งที ่4. กรุงเทพมหานคร: ศิลปบรรณาคาร. 
ยูวัล โนอาร์ แฮร์รี่. (2554). เซเปียนส์ : ประวัติย่อมนุษยชาติ. แปลโดย ดร.นำชัย ชีววิวรรธน์.  

 กรุงเทพมหานคร: ยิปซี กรุ๊ป. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542.  

 กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสภา. 
ลิไทย, พญา. (2551).  ไตรภูมิกถา หรือ ไตรภูมิพระร่วง. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร:  

 องค์การค้าของ สกสค. 
 



57 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

วิโรฆ ศรีสุโร. (2556). ศิลปะอีสานกับกระแสการเปลี่ยนแปลงทางสังคมวัฒนธรรม.  
 อุบลราชธานี: อุบลกิจ  ออฟเซทการพิมพ์.  

วิราณี แว่นทอง. (2551). การรำในพิธีทำศพแบบนกหัสดีลิงค์ในอุบลราชธานี. ศิลปศาสตร 
 มหาบัณฑิต สาขาวิชานาฎยศิลป์ไทย. ศิลปกรรมศาสตร์: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ส.พลายน้อย. (2552). สัตว์หิมพานต์. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์พิมพ์คำ. 
ธีรภาพ โลหิตกุล. (2556). มนตราอาเซียน เปิดประตูใจสู่การเรยีนรู้วิถีวัฒนธรรมเพื่อนบ้านจาก 

 ประสบการณ์สองทศวรรษสัญจร. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มติชน.  
ชัยภัทร ปทุมทา; พระครูพิพัฒน์สุตคุณ; พระปลัดทัศนพล เขมจาโร; กวีภัทร ฉาวชาวนา;  

นพวรรณ์ ไชยชนะ. (2554). สัตว์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา : การสังเคราะห์
คติธรรมและความเชื่อสู่การสร้างสรรค์พุทธศิลปกรรมของวัดในจังหวัดพิจิตร. 
สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ศาสนาพราหมณ-์ฮินดู–กระทรวงวัฒนธรรม. (2554). กรมการศาสนา และอนุกรรมการ 
ส่งเสริมกิจการศาสน และศาสนิกสัมพันธ์ คณะกรรมาธิการ การศาสนา คุณธรรม 
จริยธรรม ศิลปะและวัฒนธรรม วุฒิสภา. วิถีชีวิต 5 ศาสนิกในประเทศไทย. 
กรุงเทพมหานคร : บริษัท รำไทยเพรส จำกัด. พิมพ์ครั้งที่ 5,. 

Eiseman, Fred B. (1989). Bali: Sekala & Niskala Volume I: Essays on Religion,  
 Ritual, and Art. Singapore: Periplus Editions.  

Drs. I Nyoman Singgin Wikarman. (2002). NGABEN (upacara dari tingkat  
sederhana sampai utama) NGABEN (พิ ธี จ ากระดั บ ง่าย ไป ระดับหลั ก ) , 
Penerbit Paramita Surabaya. 

 

 

 


