
การศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย 
ในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุม่ชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุร ี
A Comparative Study of Religious Beliefs about the Afterlife  

of the Traditions of Lao and Khmer Groups in  

Prachinburi Province 
 

1พระครปูลัดวัลลภ วชิรวโํส (เดชผิว) 
Phrakhrupalad Wanlop VaJiravaṃso (Detchphew) 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail:  aod1548@gmail.com 
2รศ.ดร.กฤต ศรียะอาจ 

Assoc. Prof. Dr.Kit Sriya-ad  

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

1Corresponding author E-mail: kit.sri@mcu.ac.th 

 
Received: October 27, 2022; Revised: December 13, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ  

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือเปรียบเทียบความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลัง
ความตายในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี งานวิจัยนี้เป็น
การศึกษาเชิงคุณภาพ โดยศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากพระไตรปิฎก งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และ
สัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย ผลการศึกษาพบว่า 

ความเชื่อนั้นสนับสนุนให้คนเราเกิดความคิดที่จะสร้างหลักประกันความเชื่อของ
ตนเอง จึงมีการกำหนดเกณฑ์แหง่ชีวิตหลังความตายต้องมีพิธีการรองรับเพ่ือให้ผู้ไปสู่โลกหน้ามี
ภพอยู่อาศัย โดยเฉพาะความเชื่อของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร 

บุญประเพณีเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร มี
รูปแบบการประกอบพิธีคล้ายกัน 2 ส่วน คือ ส่วนที่หนึ่งเป็นการเตรียมวัตถุทานเพ่ือถวาย



97 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

พระสงฆ์แล้วอุทิศส่วนบุญให้ญาติที่เสียชีวิตไปแล้วตามคติความเชื่อในทางพระพุทธศาสนา ส่วน
ที่สองเป็นการทำเครื่องเซ่นไหว้เพ่ือบูชาผีต่าง ๆ โดยคติที่ว่า ผีนั้น ๆ จะสามารถที่จะมาหยิบ
ฉวยเอาวัตถุเหล่านั้นคืนเมืองเปรตได้ ส่วนนัยที่ต่างกันก็อยู่ที่รูปแบบในการประกอบพิธีอัน
ขึน้อยู่กับท้องถิ่นนั้น ๆ  

บุญประเพณีทั้ง 2 นั้น แสดงให้ความเห็นของตัววัฒนธรรมของ 2 กลุ่ม นี้ว่ามีความ
เหมือนกัน ไปแนวทางเดียวกัน ตัวพิธีกรรมนี้ทำขึ้นเพ่ือ 1) อุทิศผลบุญแก่ผู้ล่วงลับ 2) แสดง
ความกตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณ 3) มีความเชื่อว่าท่านผู้ล่วงลับจะได้ผลบุญและมีความสุขใน
สุคติภูมิ มีความเชื่อไปแนวทางเดียวกันหมด ก็เพ่ือเป็นการอุทิศผลให้กับผู้ล่วงลับเป็นหลักการ
สำคัญ 
คำสำคัญ: ความเชื่อทางศาสนา, ชีวิตหลังความตาย, ประเพณี, ชาวลาว, ชาวเขมร 
 

 

Abstract  

This article aimed to compare of religious beliefs about the afterlife of 

the Traditions of Lao and Khmer Groups in Prachinburi Province. This research 

is a qualitative study by studying and collecting data from the Tripitaka related 

research academic papers and interview target audiences. The research results 

were found as follows. The initial belief in faith encourages people to come up 

with ideas to ensure their beliefs. Therefore, there are the criterion of the 

afterlife, they must have  sacred ceremonies to support those who went to the 

next world to live. Especially the beliefs of Lao and Khmer Groups. Merit-

traditions is relating to the afterlife of Lao and Khmer Groups.  

There are 2 forms of similar ceremonies: the first form is the 

preparation of alms to offer to the monks and then dedicating the consequence of 

merit to the deceased relatives according to Buddhist beliefs. The second form is 

to make offerings to worship various spirits by the motto that ghosts will be able 

to come and grab those objects back to the city of jinn (Hungry Ghosts). As for 

the different implications, it depends on the format of the ceremony depending 

on the locality. The merits of the two traditions indicate that the cultures of these 

two groups are similar.  

This ritual was done for 1) for dedicating merits to the deceased 2) for 

paying gratitude to the benefactors 3) for by believing that the deceased would 

gain merit and be happy in peace. All believe in the same direction. It is to 

dedicate the results to the deceased as an important principle. 

Key words: Religious Beliefs, Afterlife, Traditions, Lao Groups, Khmer Groups 

 

 



98  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

บทนำ 
ความเชื่อเป็นธรรมชาติที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ จะนับว่าเป็นวัฒนธรรมของมนุษย์อย่าง

หนึ่ง ก็ว่าได้ เพราะการดำรงชีวิตของมนุษย์ในสมัยโบราณที่มีความเจริญทางด้านวิชาการน้อย  
ความเชื่อจึงเกิดจากการเกิดขึ้นของปรากฏการณ์ต่าง ๆ และการเปลี่ยนแปลงของธรรมชาติที่
มนุษย์เชื่อว่าเป็นการบันดาลให้เกิดขึ้นจากอำนาจของเทพเจ้า หรือภูตผีปีศาจ ดังนั้นเมื่อเกิด
ปรากฏการณ์ต่างๆ ขึ้น เช่น ฝนตก ฟ้าร้อง ฟ้าผ่า แผ่นดินไหว ภูเขาไฟระเบิด อุทกภัย และวาต
ภัยต่าง ๆ ขึ้น ล้วนเป็นสิ่งที่มีอิทธิพลต่อชีวิตหรือความเป็นอยู่ของมนุษย์ ซึ่งยากที่จะป้องกัน
หรือแก้ไขได้ด้วยตัวเอง บางอย่างเป็นเหตุการณ์ที่อำนวยประโยชน์ แต่บางเหตุการณ์ก็เป็น
อันตรายต่อชีวิตและความเป็นอยู่ของมนุษย์ มนุษย์จึงพยายามที่จะคิดหาวิธีการที่จะก่อให้เกิด
ผลในทางที่ดี และเกิดความสุขให้กับตนเอง เพ่ือกระทำต่อสิ่งที่มีอำนาจเหนือธรรมชาติเหล่านั้น 
ทำให้เกิดเป็นแนวทางปฏิบัติที่เป็นพิธีกรรม หรือศาสนาเกิดข้ึน  

พระพุทธศาสนาสอนเรื่องคติความเชื่อเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย ผูกโยงไว้กับหลัก
ของกฎแห่งกรรม ซึ่งภพภูมิของสัตว์ที่ตายไปแล้ว มี 2 ทาง คือ สุคติ ทางไปดี และทุคติ ทางไป
เลว(พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 11 ข้อ 281 หน้า 246, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย) กล่าวคือ เมื่อมนุษย์ถึงแก่ความตายแล้ว ย่อมถึงภูมิแห่งเปรต นรก สัตว์ดิรัจฉาน 
อสุรกายหรือภูมิแห่งสวรรค์ โดยมีพระพุทธพจน์ที่ตรัสรับรองไว้ว่า “สัตว์ทั้งหลาย มีกรรมเป็น
ของตน  มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์มีกรรมเป็นทายาท มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย บุคคล
ทำกรรมอันใดไว้ ย่อมได้รับผลแห่งกรรมนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 22 ข้อ 57 
หน้า 81, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

เมื่อพิจารณาจากพระพุทธพจน์นี้ ทำให้เห็นว่า บุคคลที่ละโลกนี้ไปสู่ปรโลก ขณะที่
เขายังเป็นมนุษย์อยู่นั้น หากกระทำกรรมชั่วทางกาย วาจาและใจ ซึ่งประกอบด้วยความโลภเป็น
มูลแล้ว ย่อมไปสู่ภูมิแห่งเปรตอย่างแน่นอน โดยแดนแห่งเปรตนั้น มีแต่ความทุกข์ ความหิวโหย 
ความพร่องอยู่เป็นนิจอิ่มไม่เป็น ร้องโหยหวนน่ากลัว รูปร่างพิกลพิการต่างๆ เช่น เปรตปากเท่ารู
เข็ม เปรตปากเหม็น เป็นต้น ซึ่งเกิดจากผลแห่งกรรมเลวที่ได้กระทำไว้ในคราวมาเกิดเป็นมนุษย์ 
(พระประวิทย์ วิสุทฺโธ (ปานทอง), 2548) 

พระพุทธศาสนามีความเชื่อว่า เมื่อญาติเสียชีวิตไปแล้วบุคคลผู้อยู่เบื้องหลังพึง
ทำบุญอุทิศไปให้ ซึ่งเรียกกันว่าปุพพเปตพลี คือการทำบุญอุทิศให้ผู้ล่วงลับ (พระธรรมกิตติวงศ์ 
(ทองดี สุรเตโช) ราชบัณฑิต, 2554) โดยความเชื่อที่ว่าการทำบุญอุทิศนี้ เป็นพลีสำคัญประการ
หนึ่งในพลีทั้ง 5 ประการในทางพระพุทธศาสนา เป็นการประกอบบุญกิริยาวัตถุในส่วนแห่งการ
ให้ทาน มูลเหตุแห่งการทำบุญอุทิศนี้มีปรากฏเมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้า ได้เสด็จประทับกรุงรา
ชคฤห์ โปรดรับนิมนต์พระเจ้าพิมพิสารเพ่ือเสวยภัตตาหาร ในวันรุ่งขึ้นครั้นถึงวันเวลาแล้ว 



99 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

พระพุทธเจ้าทรงรับมหาทานในราชนิเวศน์ ของพระเจ้าพิมพิสารเสวยแล้ว ในขณะนั้นเปรต
ทั้งหลายที่เป็นญาติของพระเจ้าพิมพิสาร มาห้อมล้อมอยู่หวังว่าพระเจ้าพิมพิสารจะทรงอุทิศ
ทานนั้นให้ พระเจ้าพิมพิสารถวายมหาทานพระพุทธเจ้าแล้ว กังวลคิดอยู่แต่เรื่องที่ประทับของ 
สมเด็จพระผู้มีพระภาคเจ้าเพียงอย่างเดียว มิได้ทรงอุทิศทานให้แก่ใคร (พระมหาสุพจน ์คำน้อย, 
2547) ครั้นถึงเวลากลางคืน พวกเปรตที่สิ้นหวังจากอุทิศทาน พากันออกมาทำเสียงต่าง ๆ ทั่ว
ราชนิเวศน์ถึงรุ่งเช้า พระเจ้าพิมพิสารด้วยความหวาดกลัว สลดพระราชหฤทัย ทรงกราบทูล
พระพุทธเจ้าว่า เสียงนั้นเป็นเพราะเหตุใด เกิดอะไรขึ้นแก่พระองค์ พระพุทธเจ้าตรัสว่า เป็น
เสียงของพระญาติของพระเจ้าพิมพิสาร ที่เกิดเป็นเปรตหวังว่า เมื่อพระองค์ถวายมหาทานแด่
พระพุทธเจ้าแล้ว จะอุทิศส่วนกุศลแก่ญาติเปรตทั้งหลายนั้น พระเจ้าพิมพิสารไม่ได้อุทิศส่วน
กุศล แก่ญาติเปรตทั้งหลายนั้น พวกเขาพากันสิ้นหวังจึงได้ส่งเสียงเช่นนั้น พระเจ้าพิมพิสารก
ราบทูลขอให้พระพุทธเจ้าทรงรับนิมนต์เสวยภัตตาหาร ในวันรุ่งขึ้นเพ่ือที่จะได้อุทิศทานแก่ญาติ
เปรตเหล่านั้น ในวันรุ่งขึ้นพระพุทธเจ้าเสด็จเข้าไป ภายในราชนิเวศน์พร้อมด้วยภิกษุสงฆ์ 
พระพุทธเจ้าได้ทำให้อาการของเปรตทั้งหลายนั้นปรากฏเฉพาะหน้าพระเจ้าพิมพิสาร  

พระเจ้าพิมพิสารถวายน้ำทักษิโณทกแล้วกล่าวว่า “ขอทานนี้จงมีแก่พวกท่าน” 
ในขณะนั้น ก็บังเกิดสระโบกขรณีขึ้น พวกเปรตพากันชำระตนดื่มนำนั้น ระงับจากความลำบาก
หิวกระหาย มีผิวพรรณงามดุจทอง ในลำดับนั้นพระเจ้าพิมพิสารถวายข้าวยาคู ของเคี้ยวของกิน
แล้วทรงอุทิศส่วนกุศล โภชนาหารทั้งหลาย อันเป็นทิพย์ก็บังเกิดขึ้นเปรตพวกนั้น พากันบริโภค
ของทิพย์นั้น มีอินทรีย์บริบูรณ์ ถัดมาทรงถวายผ้า เสนาสนะเครื่องอลังการต่าง ๆ แล้วอุทิศของ
เหล่านั้นอันเป็นทิพย์ ก็บังเกิดแก่เปรต แต่นั้นพระพุทธเจ้าเสวยภัตตาหารเสร็จแล้ว ตรัส
อนุโมทนาสรรเสริญถึงคุณแห่งการทำทักษิโณทกของพระเจ้าพิมพิสาร ดังนั้น การทำปุพพ
เปตพลี ย่อมบำรุงความรัก ความนับถือ ในบรรพบุรุษของตนให้เจริญกุศลส่วนกตัญญูกตเวทิตา 
เป็นทางมาแห่งความรุ่งเรืองแห่งสกุลวงศ์ 

แม้ในสังคมชาวพุทธภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย ซึ่งในงานวิจัยนี้
เรียกว่ากลุ่มชาวลาว ซ่ึงมีวัฒนธรรมความเชื่ออย่างเดียวกับชาวพุทธประเทศสาธารณรัฐ
ประชาธิปไตยประชาชนลาว นอกจากจะมีคติความเชื่อหลักทางพระพุทธศาสนาแล้ว ยังมีความ
เชื่ออันเกิดแต่วัฒนธรรมท้องถิ่นที่สืบทอดมายาวนาน โดยเฉพาะคติความเชื่อเรื่องเปรต โดย
กลุ่มชาวไทยอีสาน เชื่อว่า เปรตนั้นมีจรงิ  ทัง้ที่เป็นญาติของตนและทั้งท่ีไม่มีญาติ เปรตเหล่านั้น  
จะปรากฏก็ต่อเมื่อต้องการสิ่งใดสิ่งหนึ่งจากมนุษย์  ตามคติความเชื่อเปรตเหล่านั้นจะถูกปล่อย
มาเพ่ือมารับส่วนบุญจากบรรดาญาติๆ ของตน เปรตเหล่านั้นจะถูกปล่อยมาประมาณ  15  วัน 
ถ้าถือตามนัยนี้ คือ ตั้งแต่วันแรม 14 ค่ำ เดือน 9 เป็นวันรับเปรต เรียกว่า “บุญข้าวประดับดิน” 
จนถึงวันเพ็ญเดือน 10  คือวันส่งเปรตกลับ เรียกว่า “บุญข้าวสาก” (อุดม บัวศรี, 2546) 



100  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

พิธีกรรมการทำบุญข้าวสากเป็นความเชื่อที่ว่า ในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 10 เป็นวันที่ 
พระยายมภิบาล เปิดขุมนรกให้สัตว์นรก ไดม้ารับส่วนบุญส่วนกุศลจากญาติพ่ีน้องที่อยู่ในมนุษย์
โลก วัตถุประสงค์สำคัญของประเพณีทำบุญข้าวสาก 1) เป็นการทำบุญอุทิศให้แก่บุรพเปตชน ผู้
ล่วงลับไปแล้วจากโลกนี้ (จันทร์ ไพจิตร, 2520) และ 2) เป็นการทำเพ่ืออุทิศให้แก่ผู้ล่วงลับไป
แล้วอย่างหนึ่ง ทำเพ่ือให้เกิดสวัสดีมงคลแก่ตนเองในเมื่อคนมีอายุล่วงมาได้ครึ่งปีอย่างหนึ่ง ทำ
เพ่ือประสานสามัคคีในระหว่างเพ่ือนบ้านอย่างหนึ่ง (แปลก สนธิรักษ์, 2520) 

ส่วนความเชื่อเกี่ยวกับพิธีกรรมทำบุญอุทิศให้ผู้ตายในทัศนะของกลุ่มชาวเขมรใน
ประเทศไทย โดยเฉพาะกลุ่มชาวเขมรอาศัยอยู่ในจังหวัดสุรินทร์ บุรีรัมย์ ศรีษะเกษ มีกลุ่ม
วัฒนธรรมคล้ายคลึงกัน 2 กลุ่มคือ กลุ่มชาวเขมร และกลุ่มชาวกูยหรือส่วย ประเพณีที่ว่านั้น
เรียกว่าประเพณีแซนโฎนตา เป็นประเพณีที่มีความสำคัญ และปฏิบัติสืบทอดติดต่อกันมา
ยาวนาน นับเป็นพันปีของชาวเขมร ที่แสดงออกถึงความกตัญญูต่อผู้มีพระคุณ สะท้อนให้เห็น
ความรกั ความผูกพัน ความกตัญญูรู้คุณของสมาชิกในครอบครัวเครือญาติ และชุมชน  

ประเพณีนี้แซนโฎนตา จึงนับว่าเป็นประเพณีสำคัญที่คนไทยเชื้อสายเขมร ที่มีการ
สืบทอดกันมาเป็นระยะเวลานาน ซึ่งงานประเพณีแซนโฎนตาบูชาบรรพบุรุษ จะทำให้คนทั่วไป
ได้รับทราบวิถีชีวิตของคนไทยเชื้อสายเขมร ที่มีคติธรรมความเชื่อ การดำรงชีวิต วัฒนธรรม 
ประเพณี ที่มีอัตลักษณ์เฉพาะตัว แต่ก็แฝงแก่นแท้ของความดีงามเหมือนกับผู้คนในสังคมไทยที่
ให้ความสำคัญกับความกตัญญูต่อผู้มีพระคุณ แม้ว่าสภาพสังคมจะเปลี่ยนแปลงไปแล้วอย่าง
รวดเร็ว ถือเป็นเรื่องควรค่าแก่การอนุรักษ์ใหค้นรุ่นหลังได้รับทราบต่อไป 

การปฏิบัติในพิธีกรรมดังกล่าว สะท้อนให้เห็นการเคารพรากเหง้าต้นตระกูลของ
ตัวเอง ได้ประโยชน์ทั้งในภพนี้และภพหน้า ส่งผลให้เกิดเป็นประเพณีที่ปฏิบัติกันมาอย่าง
ต่อเนื่อง จนกลายเป็นเอกลักษณ์เฉพาะท้องถิ่นของชาวพุทธ เพราะได้แสดงออกถึงความกตัญญู
กตเวทีต่อบรรพบุรุษ แสดงออกถึงความสัมพันธ์ทางจิตใจ เป็นสายสัมพันธ์ของคนในครอบครัว
ที่ลึกซึ้ง แม้แต่อยู่กันคนละภพก็มิอาจตัดสายสัมพันธ์นี้ ได้ จึงเป็นประเพณีที่ปฏิบัติเพ่ือความสุข
ของคนที่มีชีวิตอยู่และเพ่ือความสุขของผู้ที่ละโลกนี้ไปแล้ว (พระอธิการช่วง ฐิตโสภโณ (ตั้งอยู่), 
2554) 

จากเอกสารข้อมูลเบื้องต้น ทำให้เห็นภาพความเชื่อของกลุ่มชาวลาวและชาวเขมร
ทั้งสองกลุ่ม ซึ่งมีความเชื่อเหมือนกันในเรื่องชีวิตหลังความตาย โดยมองตามหลักของ
พระพุทธศาสนาที่ว่า เมื่อคนเราตายไปแล้วมีคติ 2 ส่วนคือสุคติกับทุคติ ซึ่งการจะมีชีวิตอย่างไร
นั้นก็ขึ้นอยู่กับผลแห่งกรรมที่กระทำ และมีความเชื่อว่า คนเมื่อยังมีชีวิตอยู่อาศัยบุญของตน เมื่อ
ตายไปอาศัยบุญของญาติตามส่งอุทิศให้ สิ่งสำคัญคือทั้งสองกลุ่มมีความเชื่อว่า ในช่วงเดือน 10 
นี้ พระยายมราชจะเปิดโลกให้เปรตทั้งหลายออกมารับส่วนบุญจากญาติพ่ีน้องได้ ดังนั้น ญาติ



101 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ทั้งหลายจึงพึงกระทำพิธีกรรมส่งบุญให้ ซึ่งมีระยะเวลาในการประกอบพิธี และสิ่งที่ใช้ในพิธี
ต่างกันตามคติความเชื่อท้องถิ่น นั่นจึงเป็นจุดประกายสำคัญที่ทำให้ผู้วิจัยต้องการศึกษาเพ่ือ
ทราบผลกระทบที่เกิดขึ้นจากความเชื่อในพิธีกรรมทางศาสนาที่ปรากฏในสังคมของกลุ่มทั้งสอง
นั้น โดยผู้วิจัยจะศึกษาเบื้องต้นจากเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และการสัมภาษณ์ปราชญ์
ชาวบ้าน เพ่ือต้องการที่จะทราบในประเด็นหลัก ๆ คือ คติความเชื่อเรื่องสังสารวัฎฎ์ (การเวียน
ว่ายตายเกิด)  คติความเชื่อเรื่องภพภูมิ ความเชื่อเรื่องความกตัญญูกตเวทีต่อบรรพชน แล้ว
นำมาเปรียบเทียบให้เห็นถึงประเด็นความคล้ายคลึงและแตกต่างของประเพณีตลอดถึงประเด็น
เรื่องคุณค่า ความสำคัญ ของประเพณีเพ่ือที่จะนำเสนอเป็นแนวทางในการสืบทอดอนุรักษ์
วัฒนธรรมเชิงชาติพันธุ์ต่อไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่ม
ชาวลาวในจังหวัดปราจีนบุรี 

2. เพ่ือศึกษาความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่ม
ชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี 

3. เพ่ือเปรียบเทียบความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของ
กลุม่ชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี 

 
ระเบียบวิธีวิจัย 

การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธีการ
ดำเนินการ ดังนี้ 

1) การศึกษาในเชิงเอกสาร เช่น พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา คัมภีร์ปกรณ์วิเสส 
รายงานการวิจัย วิทยานิพนธ์ เอกสารประเภทตำรา บทความวิชาการทั้งภาษาไทยและ
ต่างประเทศ ตลอดถึงจากสื่ออินเทอร์เน็ต มุ่งหาคำตอบเกี่ยวกับข้อเท็จจริงของสภาพที่เป็นอยู่
ในปัจจุบันเกี่ยวกับความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่มชาวลาว
และกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบรุ ี

2) การศึกษาในภาคสนาม (Field Study) เพ่ือทราบถึงความเชื่อทางศาสนา
เกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี 
ในประเด็นความหมายและความเป็นมา ประเพณีเก่ียวกับชีวิตหลังความตาย คุณค่าและอิทธิพล
ความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร
ในจังหวัดปราจีนบุรี โดยมีขั้นตอนการศึกษาค้นคว้า ดังนี้ 



102  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

(1)  ทำการศึกษาและคัดเลือกประชากรกลุ่มเป้าหมาย โดยการกำหนด
คุณสมบัติกลุ่มพระสงฆ์ ผู้นำชุมชน นักวิชาการ และประชากรกลุ่มเป้าหมายที่เป็นชาวลาวและ
กลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี โดยการสุ่มแบบเจาะจง (Purposive Sampling) ตาม
ความสำคัญของเรื่อง คือความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่ม
ชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี 

(2) ศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์ประชากรกลุ่มเป้าหมาย 
จำนวน 60 รูป/คน  

(3) ดำเนินการศึกษาประเด็นความหมายและความเป็นมา ประเพณีเกี่ยวกับ
ชีวิตหลังความตาย คุณค่าและอิทธิพลความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายใน
ประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี โดยเน้นกระบวนการมีส่วนร่วม
ของผู้ที่เกี่ยวข้องในการดำเนนิการศึกษาวิจัย 

(4) สรุปและนำเสนอผลการศึกษาที่ได้ทั้งจากการศึกษาในเชิงเอกสารและ
ภาคสนาม โดยนำมาวิเคราะห์ตามประเด็นที่สำคัญ คือความหมายและความเป็นมา ประเพณี
เกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย คุณค่าและอิทธิพลความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย
ในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี ทั้งนี้ เน้นการนำผลการ
ศึกษาวิจัยมาเผยแพร่ให้แก่ผู้นำทางศาสนาได้แก่พระสงฆ์ ชาวพุทธ และผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้อง
โดยเฉพาะประชาชนในจังหวัดปราจีนบุรี ได้รับทราบ 

(5) วิเคราะห์ความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของ
กลุม่ชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรมาประยุกต์ใช้ในสังคม 

(6) สรุปผลการศึกษาวิจัย และข้อเสนอแนะ 
3) ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant) มีคุณสมบัติดังนี้ 

1) กลุ่มพระสงฆ์ ผู้นำชุมชน นักวิชาการ และประชาชนกลุ่มเป้าหมายที่เป็น
ชาวลาวและชาวเขมรที่อาศัยอยู่ในจังหวัดปราจีนบุร ีจำนวน 60 รูป/คน  

2) เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษามีการจัดสัมมนากลุ่มย่อย และการลงพ้ืนที่
สัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย โดยมีกระบวนการดังนี้ 

2.1) ผู้วิจัยและอาจารย์ที่ปรึกษาร่วมออกแบบสัมภาษณ์และกิจกรรมที่
สอดคล้องกับงานวิจัย 

2.2) ส่งแบบสัมภาษณ์ให้ผู้ทรงคุณวุฒิจำนวน 3 ท่าน ตรวจสอบความ
เทีย่งตรง แล้วนำมาแก้ไข 

2.3) นำแบบสัมภาษณ์ที่แก้ไขแล้ว ลงพื้นที่สัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย 



103 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

2.4) จัดกิจกรรมเสวนากลุ่มย่อยระหว่างกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร
ในจังหวัดปราจีนบุรี 

4) การเก็บรวบรวมข้อมูล นำข้อมูลที่ได้ทั้งจากเอกสารและการลงพื้นที่วิจัย แยก
ประเด็นคำถาม คำตอบให้เป็นหมวดหมู่ 

5) การวิเคราะห์ข้อมูล นำข้อมูลที่ได้มาแปรผล เขียนรายงานการวิจัย 
6) การนำเสนอผลการศึกษาวิจัย  

 
ผลการศึกษา 

วัตถุประสงค์ที่ 1 ผลการวิจัยพบว่า ความเชื่อเป็นส่วนหนึ่งที่ทำให้เกิดศาสนาขึ้น 
โดยมีศาสนาประเภทอเทวนิยม เช่นพระพุทธศาสนา ศาสนาประเภทพหุเทวนิยม เช่นศาสนา
พราหมณ์-ฮินดู และศาสนาประเภทวิญญาณนิยม คือชื่อว่าสรรพสิ่งมีวิญญาณอาศัยอยู่ เป็น
ความเชื่อเริ่มแรก ความเชื่อนั้นสนับสนุนให้คนเราเกิดความคิดที่จะสร้างหลักประกันความเชื่อ
ของตนเอง จึงมีการกำหนดเกณฑ์แห่งชีวิตหลังความตายต้องมีพิธีการรองรับเพ่ือให้ผู้ไปสู่โลก
หน้ามีภพอยู่อาศัย  (ราชบัณฑิตยสถาน, 2539) โดยเฉพาะความเชื่อของกลุ่มชาวลาว 

ชาวอีสานนับถือบ้าน แถน ผีฟ้า มีการเซ่นสรวงดวงวิญญาณบรรพบุรุษเพ่ือให้ช่วย
ปกป้องรักษาลูกหลาน มีการตั้ง “ศาลเจ้าปู่” หรือ “ศาลตาปู่” ไว้ ที่ดอนปู่ตา ซึ่งมีลักษณะพื้นที่
เป็นโคก น้ำท่วมไม่ถึง มีต้นไม้ใหญ่หนาทึบ มีการก่อสร้าง “ตูบ” เป็นที่สถิตของเจ้าปู่ทั้งหลาย 
ตลอดจนการตั้ง “บือบ้าน” (หลักบ้าน) เพ่ือเป็นสิริมงคลของหมู่บ้านและมีการเซ่น “ผีอา
ฮัก” คือเทพารักษ์ให้ดูแลคุ้มครองผู้คนในหมู่บ้านให้อยู่ดีมีสุขตลอดไป จากความเชื่อดังกล่าวทำ
ให้เห็นว่าชาวบ้านอีสานมีการนับถือผี โดยเฉพาะอย่างยิ่งผีบรรพบุรุษ ซึ่งเชื่อว่าจะช่วยปกปัก
รักษาปกป้องคุ้มครองลูกหลานให้อยู่อย่างร่มเย็นเป็นสุขตลอดไป นอกจากผีบรรพบุรุษแล้วยังมี
ความเชื่อเรื่องชนิดต่าง ๆ อีกมากมาย เช่น ผีบ้านผีเรือน คือ ผีที่เป็นบรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้ว
ลูกหลานเชิญให้สถิตอยู่ที่บ้านหรือวัดเพ่ือเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจให้ความคุ้มครองภัย ผีไร่ผีนา มี
หน้าที่คอยคุ้มครองวัว ควายและข้าวกล้าในนาให้พ้นจากเพลี้ย ปู หนอน วัชพืชต่าง ๆ ผีตาแฮก 
แม่โพสพ ถือว่าเป็นผีไร่นาที่คอยพิทักษ์ชาวนาและพืชผล ผีป่าผีภู เป็นผีที่อยู่ตามภูเขาตามป่า 
คอยคุ้มครองพืชและสัตว์ป่า คอยให้โชค แก่นักเดินทางหรือนายพรานผู้ต้องพ่ึงพาอาหารจากป่า
และผีที่มีบทบาทต่อส่วนรวม เป็นผีที่คุ้มครองหมู่บ้านเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจของหลายครอบครัว 
ซึ่งเรียกว่ากลุ่มผู้ถือผีตัวเดียวกัน ได้แก่ ผีปู่ตา ผีฟ้าหรือผีแถน ผีอารักษ์หลักเมือง นอกจากนี้ยัง
มีผีตามความเชื่ออ่ืน ๆ เช่น ผีเป้า เชื่อว่าเป็นผีกินคน, ผีโพง เชื่อว่าเป็นผีป่าที่จะคอยทำร้ายคน
ที่เดินในป่ายามค่ำคืน, ผีปอบเชื่อว่าเป็นวิญญาณของผีดุร้ายที่จะทำให้คนเสียสติได้ , ผีกองกอย 
เชื่อว่าเป็นผีเจ้าชู้และรักสนุก คนที่นอนไม่เรียบร้อยจะถูกผีกองกอยจับหัวจับเท้าเล่น, ผีอีซิ่น



104  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เหี้ยน เชื่อว่าเป็นผีแม่หม้ายที่หลอกผู้ชายไปเป็นสามีและฆ่าทิ้ง ฯลฯ (ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร 
(องค์การมหาชน), 2564) 

การทำบุญอุทิศคือการทำบุญเพ่ือส่งผลบุญให้กับญาติหรือบุคคลที่ตนเองเคารพนับ
ถือทีไ่ด้เสียชีวิตไปแล้ว มีการทำบุญผ่านประเพณีหลายประเพณีเช่นทำบุญเดือน 5 วันสงกรานต์
ที่เรียกอีกอย่างว่าทำบุญกระดูกรวมญาติ หรือการทำบุญข้าวสาก (ทองคำ อ่อนมะสีสอน, 
2535) เป็นเรื่องของความเชื่อของกลุ่มชาวลาวหรือชาวอีสานที่เชื่อกันว่า ในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 
10 เป็นวันที่พระยายมภิบาล เปิดขุมนรกให้สัตว์นรกได้มารับส่วนบุญส่วนกุศลจากญาติพ่ีน้องที่
อยู่ในมนุษย์โลก ตั้งแต่เที่ยงคืนถึงวันขึ้น 14 ค่ำ ไปจนถึงเที่ยงคืนวันขึ้น 15 ค่ำ (สมใจ ศรีหล้า, 
2550) เมื่อพวกเปรตหรือสัตว์นรกเหล่านั้นมารับส่วนบุญจากญาติพ่ีน้องที่อยู่ในมนุษย์โลก 
ประเพณีบุญข้าวสาก เป็นกิจกรรมที่สามารถปฏิบัติได้และอำนวยประโยชน์ให้แก่บุคคลได้ใน
ชีวิตประจำวัน โดยให้เขารู้สึกว่าเป็นเรื่องใกล้ตัว ที่สามารถประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้ ไม่ใช่
เรื่องที่ห่างไกล และไร้คุณค่า จนไม่สามารถปฏิบัติ ในชีวิตประจำวันได้ ซึ่งจุดมุ่งหมายของ
ประเพณีบุญข้าวสากนั้น (1) เพ่ือแสดงความกตัญญูกตเวที (2) เพ่ืออุทิศส่วนบุญให้กับเปรต (3) 
เพ่ือการแสดงความอาลัยรักผู้มีอุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไป  (4) เพ่ือเป็นกุศโลบายให้มีจิตใจ
เสียสละ (5) เพ่ือสร้าง ความรักความสามัคคีในครอบครัวหมู่วงศาคณาญาติและชุมชน (6) เพ่ือ
ส่งเสริมความเป็นสิริมงคล และ (7) เพ่ือเป็นบรรทัดฐานทางสังคม (จันทร์ ไพจิตร, 2520) 

วัตถุประสงค์ที่ 2 ผลการวิจัยพบว่า พิธีกรรมความเชื่อถือ เป็นสิ่งสำคัญที่ไม่เพียงแค่
เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจากอุดมคติความคิด ความรู้สึก จินตนาการและถูกสร้างขึ้นเป็นรูปธรรมที่มีไว้
เพ่ือตอบสนองต่อความต้องการของกลุ่มผู้ให้ความเคารพ ความนับถือบูชา และมีการสืบทอดกัน
มาแต่โบราณเท่านั่น แต่ในขณะเดียวกัน พิธีกรรมก็เป็นแหล่งรวมความสัมพันธ์ของกลุ่มชนทำ
ให้เกิดความผูกพัน ความรัก ความสามัคคี เป็นสิ่งยึดเหนี่ยวใจ และเป็นสิ่งที่คอยย้ำคิด ย้ำเตือน
ในการใช้ชีวิตให้ดำรงอยู่อย่างเป็นระบบระเบียบ เพ่ือการเป็นอยู่ด้วยความร่มเย็นเป็นปกติสุข 
ซึ่งการกระทำต่อพิธีกรรมแสดงให้เห็นว่า พิธีกรรมเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่เมื่อปฏิบัติแล้วจะนำพา
ความเป็นสิริมงคลมาสู่ผู้คนและขจัดปัดเป่าสิ่งชั่วร้ายออกไป ลักษณะสำคัญของพิธีกรรมอีก
ประการหนึ่ง คือ การเป็นสิ่งที่สื่อระหว่างมนุษย์และสิ่งเหนือธรรมชาติ  
 ประเทศไทย มีชาวเขมรถิ่นไทยอาศัยอยู่มากที่สุดในจังหวัดสุรินทร์ ศรีสะเกษ และ
บุรีรัมย์โดยเฉพาะอำเภอชายแดนที่มีพ้ืนที่ติดกับกัมพูชา และอำเภอเมือง ซึ่งเชื่อว่าคนกลุ่มนี้
เป็นชนพ้ืนเมืองเดิม ชาวไทยเชื้อสายเขมรยังมีความเชื่อเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา คือ ความเชื่อ
ในเรื่องเปรต โดยเชื่อว่า เปรตนั้นมีมูลเหตุจากบุคคลที่ประกอบด้วยอกุศลมูล 3 อย่าง 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 24 ข้อ 188-192 หน้า 92, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย) คือ ความโลภ ความโกรธและความลุ่มหลง โดยมีแสดงออกทางกาย ทางวาจา



105 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

และทางใจที่เรียกว่า ทุจริต 3 คือ กายทุจริต วจึทุจริต และ มโนทุจริต ซึ่งเป็นคติความเชื่อทาง
พระพุทธศาสนาเกี่ยวกับเรื่องโลกหน้าว่ามีอยู่จริง คติความเชื่อทางพระพุทธศาสนาได้แสดงไว้ว่า 
สัตว์จะต้องถือกำเนิดใดกำเนิดหนึ่งหรือภพภูมิใดภพภูมิหนึ่ง จนกว่าจะบรรลุอรหัตผล มีการ
ทำลายกิ เลสจนหมดสิ้น แล้วไม่ต้องมาเวียนว่ายตายเกิดอีกความเชื่อเรื่อง เปรตทาง
พระพุทธศาสนานั้น มีคติมาจากเค้าเรื่องของญาติพระเจ้าพิมพิสารที่ตายไปแล้ว เกิดเป็น เปรต 
พระองค์จึงทรงอุทิศส่วนบุญไปให้ และเป็นมูลเหตุให้ชาวพุทธนิยมทำบุญกรวดน้ำอุทิศส่วนบุญ 
ให้แก่ผู้เป็นเปรตในปรโลก ตั้งแต่นั้นเป็นต้นมาถึงป้จจุบัน เพราะเชื่อว่าญาติจะได้รับ ในส่วนบุญ
ที่ญาติ อุทิศไปให้ เปรตที่ปรากฏในคัมภีร์ พระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น มีความหมาย 2 ด้าน คือ 
ผู้ล่วงลับไป แล้วสู่ปรโลกและผู้ตาย ส่วนในทัศนะนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา ได้ให้
ความหมายที่หลากหลายออกไปสรุปได้ว่า เปรต คือ ผู้ที่ตายไปจากโลกมนุษย์แล้วไปเสวยผล
วิบากกรรมที่ตนได้กระทำไว้ เช่น เปรตสูงเทียมสวรรค์ เปรตไฟไหม้ทั้งตัวเป็นต้น มูลเหตุให้เกิด
เปรตนั้นเกิดขึ้นจากอนุสัย 3 อย่าง และ อกุศล 3 อีกทั้งเหตุอ่ืนๆ อีก เช่น ความเห็นผิดจาก
คลองธรรม หากพิจารณาในแง่ของบุพกรรมของ เปรตจะเห็นว่า เกิดจากการกระทำกรรมชั่ว
ทางกายเรียกกายทุจริต การกระทำทางวาจาเรียกว่า วจี ทุจริต และการกระทำทางใจ เรียกว่า 
มโนทุจริต 
 ชาวไทยเชื้อสายเขมรส่วนใหญ่จะไม่มีการแยกว่าอะไรเป็นพระพุทธ และอะไรเป็น
คติการนับถือผี คือจะเชื่อถือให้ความเคารพและประกอบพิธีกรรมตามจารีตทุกผู้ทุกนาม แม้แต่
พระภิกษุท่ีเป็นคนในท้องถิ่นเอง ก็ไม่นิยมชี้ให้ชาวบ้านเห็นว่า พิธีกรรมใดเป็นพิธีเนื่องด้วยผีสาง 
หรือพิธีกรรมใดเป็นพิธีของชาวพุทธ และโดยปกติแล้วสังคมอีสานก็ไม่ได้ใส่ใจที่จะแยกออกว่า
อะไรคือพิธีผี อะไรคือพิธีพระพุทธศาสนา กลับเห็นว่าพิธีกรรมเหล่านั้นเป็นพิธีกรรมที่นำมาเพ่ือ
สันติสุข และความเป็นคิริมงคลแก่ครอบครัว และสังคมชาวไทยเชื้อสายเขมรจึงไม่พึงใจที่จะละ
เว้นไม่ประกอบพิธีกรรมเหล่านั้น หรือไม่เคารพนับถือ ด้วยแนวคิดดังกล่าวนี้อาจจะเป็นคำตอบ
ที่ดีในคำถามที่ว่าทำไม ความเชื่อเรื่องภูตผีวิญญาณ ในสังคมอีสานนั้น ยังฝังแน่นอยู่ในจิตสำนึก 
มากกว่าท้องถิ่นอ่ืน 
 พิธีกรรมแซนโฎนตาแสดงให้เห็นถึงการเคารพต่อผู้มีพระคุณที่ล่วงลับไปแล้ว  การ 
แสดงออกถึงความกตัญญูกตเวที ความสามัคคีกลมเกลียวกันในสังคม นอกจากนี้ยังแสดงให้เห็น
ถึง ลักษณะโครงสร้างทางสังคมของชาวไทยเชื้อสายเขมร การปลูกฝังการให้และความเมตตา
เอ้ือเฟ้ือเผื่อ แผ่ สร้างความสัมพันธ์อันดีของสมาชิกในครอบครัว และเป็นการสืบทอดความเชื่อ
เรื่องผีบรรพบุรุษตลอดจนทำให้ญาติพ่ีน้องได้พบปะกัน (ยโสธารา ศิริภาประภากร, 16(2), 
2561) คุณค่าของประเพณีแซนโฎนตา 1) คุณค่าด้านจริยธรรม ได้แก่ ข้อประพฤติปฏิบัติทาง
ศีลธรรม หรือกฎแห่งศีลธรรม สำหรับการดำเนินซีวิตอย่างประเสริฐ จริยธรรมเป็นเรื่องสำคัญ



106  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

อย่างยิ่ง ผู้มีความเชื่อเรื่องบุญบาป เรื่องกรรม เรื่องผลของกรรมต่างก็ตระหนักในเรื่องนี้เป็น
อย่างดีโดยเฉพาะเรื่องความโลภ ความโกรธ ความหลง ล้วนเป็นเรื่องที่ต้องให้ความสำคัญอย่าง
มาก เพราะหากกิเลสทั้งสามอย่างมาครอบงำจิต แล้วก็ย่อมทำให้ซีวิตและจิตใจประสบแต่ความ
ทุกข์ (อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย, (2557), เล่ม 49 หน้า 220-221, มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 2) คุณค่าด้านความกตัญญู การระลึกถึงอุปการะของบุญหรือบุคคล
แม้เหล่านั้น (อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย, (2557), เล่ม 39 ข้อ 6 หน้า 20, มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 3) คุณค่าด้านจิตใจ การเซ่นไหว้ผีบรรพบุรุษผี ปู่ ย่า ตา ยาย 
รวมทั้งเครือญาติที่ เสียชีวิตไปแล้วนั้น เป็นการประกอบพิธีทำบุญอุทิศส่วนกุศล ให้บรรดาผี
ทั้งหลายมีความสุขและอ่ิม หนำสำราญด้วยข้าวปลาอาหารข้าวของเครื่องใช้ เสื้อผ้าเพ่ือเป็นการ
แสดงความกตัญญูกตเวที ตาม หลักพระพุทธศาสนา และมีผลทางด้านจิตใจต่อผู้ได้เข้าร่วม
ประกอบพิธีกรรมนั้นเป็นอย่างมาก ความสุขใจที่ได้มีโอกาสตอบแทนบุญคุณบรรพบุรุษ การได้
ขอความคุ้มครองจากดวงวิญญาณปู่ ย่า ตา ยายให้ทำมาหากินคล่อง ได้ลาภ ยศ สรรเสริญ การ
ได้มารวมญาติพ่ีน้องที่ยังมีชีวิตอยู่ จากการแยก ย้ายกันไปทำงานต่างจังหวัด ได้เดินทางมาร่วม
พิธีกรรมกันอย่างพร้อมหน้าพร้อมตา ลูกหลาน ญาติพ่ี น้อง พ่อแม่ทางบ้านต่างมีความสุขใจร้อง
รำทำเพลง ดื่มสุรากินอาหารกันเต็มที่ ควบคู่ไปกับการทำบุญ ใหญ่ ตามหลักพระพุทธศาสนา 
คนที่มีความสุขต้องเปีนผู้รู้จักให้และรู้จักรับ ประเพณีสารทเดือนสิบ จึงรวมทุกอย่างของความ
รัก ความสามัคคี ความกตัญญูรู้คุณการเสียสละไว้อย่างครบล้วนในประเพณีนี้  การให้ความ
เคารพนับถือแก่บรรพบุรุษเป็นสิ่งที่ลูก ๆ หลาน ๆ ได้รับมรดกตกทอดมาจากบรรพบุรุษให้มีการ
แสดงออกโดยการบูชา เซ่นไหว้และให้แสดงความยำเกรงถึงแม้ว่าบรรพบุรุษของตระกูลจะตาย
ไปแล้วก็ตาม โดยมีความเชื่อเรื่องวิญญาณของบรรพบุรุษจะยังคงวนเรียนอยู่เพ่ือคอยดูแล
ปกป้องอันตรายคุ้มครอง ให้ความช่วยเหลือแก่ลูก ๆ หลาน ๆ ที่กระทำคุณงามความดีและ
อาจจะลงโทษลูกหลานที่ประพฤติไม่ดีให้ได้รับความทุกข์ยาก มีความเดือดร้อน ไม่มีความสงบ
สุขในครอบครัว 
 

วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัยพบดังนี้ 
1. เปรียบเทียบความหมายและความเป็นมาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายของกลุ่ม

ชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร 
กลุ่มชาวลาว กลุ่มชาวเขมร 

คติความเชื่อเรื่องอุทิศส่วนบุญให้เปรตญาติที่
ล่วงลับไปแล้ว โดยโยงกับตำนานพระพุทธ-
ศาสนาเรื่องเปรตญาติพระเจ้าพิมพิสาร และ

คติความเชื่อเรื่องอุทิศส่วนบุญให้เปรตญาติที่
ล่วงลับไปแล้ว โดยโยงกับตำนานในพระพุทธ-
ศาสนาเรื่องเปรตญาติพระเจ้าพิมพิสาร และ



107 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เรื่องนางยักขิณี  
- บุญข้าวประดับดิน เดือน 9 
- บุญข้าวสาก เดือน 10 

เรื่องนางยักขิณี 
-บุญประเพณีแซนโฎนตา เดือน 10 

จากตารางเบื้องต้น พบว่า การทำบุญอุทิศหรือการทำบุญข้าวสากนี้  มีความเป็นมา
จากคติความเชื่อในนิทานธรรมบทเรื่องกาลยักษิณี ที่กล่าวไว้ว่า  บุตรกุฏมณีผู้หนึ่งเมื่อพ่อ
สิ้นชีวิตแล้ว แม่ก็หาภรรยาให้ แต่ไม่มีบุตรด้วยกัน แม่จึงหาหญิงอ่ืนให้เป็นภรรยาอีก ต่อมาเมีย
น้อยมีลูก เมียหลวงอิจฉาจึงคิดฆ่าเมียน้อยและลูก ก่อนตายเมียน้อยคิดอาฆาตเมียหลวง  ชาติ
ต่อมาทั้งสองเกิดเป็นสัตว์ชนิดต่าง ๆ และอาฆาตเข่นฆ่ากันเรื่อยมา จนชาติสุดท้าย ฝ่ายหนึ่งเกิด
เป็นคน อีกฝ่ายหนึ่งเกิดเป็นยักษิณี ยักษิณีจองเวรได้มากินลูกของผู้เป็นคนถึงสองครั้ง พอเกิด
ลูกคนที่สามยักษิณีจะตามมากินอีก หญิงคนนั้นพร้อมลูกและสามี จึงหนีไปพ่ึงพระพุทธเจ้า ณ 
เชตวันมหาวิหาร พระพุทธเจ้าได้เทศนาให้ทั้งสองเลิกจองเวรกัน และโปรดให้ทางยักษิณีไปอยู่
ตามหัวไร่ปลายนา นางยักษิณีมีความรู้เกณฑ์เกี่ยวกับฝนและน้ำดี ชาวเมืองนับถือมาก จึงได้นำ
อาหารไปส่งอย่างบริบูรณ์ นางยักษิณีจึงนำอาหารเหล่านั้นไปถวายเป็นสลากภัตแด่พระสงฆ์วัน
ละแปดที่เป็นประจำ ชาวอีสานจึงถือเป็นประเพณีถวายสลากภัต หรือบุญข้าวสากสืบต่อมาและ
มีการเปลี่ยนเรียกนางยักษิณีว่าตาแฮก (สภาการศึกษามหามกุฎราชวิทยาลัย,  2551) ส่วน
พิธีกรรมแซนโฎนตาของชาวพุทธเชื้อสายเขมรเป็นพิธีกรรมที่มีมาแล้วตั้งแต่สมัยโบราณ และ
เป็นพิธีกรรมที่เกิดจากความเชื่อดั้งเดิมของประชาชนที่มีความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องผีบรรพบุรุษที่
ล่วงลับไปแล้ว จึงได้กำหนดให้มีการประกอบพิธีกรรมเพ่ือบูชาบรรพบุรุษ พิธีกรรมดังกล่าวนี้ ซึ่ง
เป็นการผสมระหว่างความเชื่อในศาสนาพุทธเรื่องการทำบุญอุทิศให้แก่ผู้ตาย และเรื่องการเวียน
ว่ายตายเกิด และความกตัญญูกตเวทีกับความเชื่อ ในศาสนาพราหมณ์ในเรื่องของการทำบุญใน
เดือนสารทหรือเดือนสิบ (ยโสธารา ศิริภาประภากร, 16(2), 2561) 

2. เปรียบเทียบรูปแบบประเพณีและพิธีกรรมในบุญประเพณีเก่ียวกับชีวิตหลังความ
ตายของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร 

 
กลุ่มชาวลาว กลุ่มชาวเขมร 

รูปแบบประเพณีบุญข้าวสากของกลุ่มชาวลาว 
จะมีการเตรียมการ 2 ส่วน คือ 

1) เตรียมวัตถุทานเพื่อถวายพระสงฆ์ 
2) ห่อข้าวสาก เพ่ือไปห้อยตามรั้วหรือ

กำแพงวัด ด้วยคิดว่าญาติจะมารับเอาห่อข้าว
นั้น 

รูปแบบประเพณีแซนโฎนตาของกลุ่มชาวเขมร 
จะมีการเตรียมการ 5 ส่วน คือ 

1) ผู้นำประกอบพิธีกรรม มีอยู่ 4 ลักษณะ 
คื อ  (1 ) ระดั บ ค รอบ ครั ว  คื อ  มี หั วห น้ า
ครอบครัว   (2) ระดับเครือญาติ คือ มีผู้อาวุโส
ของตระกูลนั้น  ๆ (3) ระดับชุมชน คือ มี  



108  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

พระสงฆ์ ครู ผู้ ใหญ่บ้าน เป็นต้น (4) ระดับ
จังหวัดมีผู้ว่าราชการจังหวัด เป็นต้น  

2) ผู้เข้าร่วมประกอบพิธีกรรม ประกอบด้วย
พ่อแม่ ปู่ ย่า ตา ยาย ลูกหลาน  

3) ด้านวัตถุสิ่งของที่ใช้ประกอบพิธีกรรม 
เช่น เครื่องเซ่นไหว้  

4) ด้านวันเวลาในการประกอบพิธีกรรม 
เวลาในการประกอบพิธีสารท แบ่งเป็น 2 ช่วง 
ช่วงที่ 1 เบณฑ์ตูจ (สารทเล็ก) ช่วงที่ 2 เบณฑ์
ทม (สารทใหญ่)  

5) ด้านสถานที่ ในการประกอบพิธีกรรม 
ชาวบ้านจะใช้สถานที่อยู่ 2 แห่ง (1) ที่บ้าน มี
การจัดพิธีกรรมในระดับครอบครัวและเครือ
ญาติ (2) ที่วัดหรือที่โรงเรียน เป็นการเซ่นไหว้
ในระดับชุมชนหมู่บ้าน  

 
จากตารางข้างต้น แสดงถึงรูปแบบในการประกอบพิธีคล้ายกัน 2 ส่วน คือ ส่วนที่

หนึ่งเป็นการเตรียมวัตถุทานเพื่อถวายพระสงฆ์แล้วอุทิศส่วนบุญให้ญาติที่เสียชีวิตไปแล้วตามคติ
ความเชื่อในทางพระพุทธศาสนา ส่วนที่สองเป็นการทำเครื่องเซ่นไหว้เพ่ือบูชาผีต่าง ๆ โดยคติ
ที่ว่า ผีนั้น ๆ จะสามารถท่ีจะมาหยิบฉวยเอาวัตถุเหล่านั้นคืนเมืองเปรตได้ ส่วนนัยที่ต่างกันก็อยู่
ที่รูปแบบในการประกอบพิธีอันขึ้นอยู่กับท้องถิ่นนั้น ๆ  

3. เปรียบเทียบคุณค่าและอิทธิพลของบุญประเพณีเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายของ
กลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร ในจังหวัดปราจีนบุร ี

 
กลุ่มชาวลาว กลุ่มชาวเขมร 

ประเพณี ของชาวลาวคือบุญข้าวสาก มี
จุดมุ่งหมาย 7 ลักษณะดังนี้  

1) เพ่ือแสดงความกตัญญูกตเวทีแก่ผู้มี
อุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไปแล้ว 

2) เพ่ืออุทิศส่วนบุญให้กับเปรต  
3) เพ่ื อการแสดงความอาลั ยรัก  ผู้ มี

บุญประเพณีของชาวเขมรคือบุญแซนโฎนตา
แสดงให้เห็นถึงการเคารพต่อผู้มีพระคุณที่
ล่วงลับไปแล้ว มีดังต่อไปนี้ 

1) คุณค่าด้านจริยธรรม ได้แก่ ข้อประพฤติ
ปฏิบัติทางศีลธรรม หรือกฎแห่ งศีลธรรม 
สำหรับการดำเนินซีวิตอย่างประเสริฐ 



109 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

อุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไป  
4) เพ่ือเป็นกุศโลบายเพ่ือสั่งสอนให้บุคคล 

มีจิตใจเสียสละ  
5) เพ่ือเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของชาว

พุทธโดยอาศัยบรรพบุรุษ  
6) เพ่ือส่งเสริมความเป็นสิริมงคลตามหลัก

มงคลสูตรในพระพุทธศาสนา  
7) เพ่ือเป็นบรรทัดฐานทางสังคม ให้คนใน

สังคมได้แสดงออกถึงความกตัญญูกตเวทีต่อผู้
มีพระคุณท้ังหลาย  

2) คุณค่าด้านความกตัญญู การระลึกถึง
อุปการะของบุญหรือบุคคลแม้เหล่านั้น ก็พึง 
ทราบว่าเป็นกตัญญู  

3) คุณค่าด้านจิตใจ การเซ่นไหว้ผีบรรพ
บุรุษเป็นการแสดงความกตัญญูกตเวที ตาม
หลักพระพุทธศาสนา และมีผลทางด้านจิตใจ
ต่อผู้ได้เข้าร่วมประกอบพิธีกรรมนั้นเป็นอย่าง
มาก ความสุขใจที่ได้มีโอกาสตอบแทนบุญคุณ
บรรพบุรุษ  

 
 
จากตารางข้างต้น พบว่า บุญประเพณีทั้ ง 2 นั้น แสดงให้ความเห็นของตัว

วัฒนธรรมของ 2 กลุ่ม นี้ว่ามีความเหมือนกัน ไปแนวทางเดียวกัน ตัวพิธีกรรมนี้ทำขึ้นเพ่ือ 1) 
อุทิศผลบุญแก่ผู้ล่วงลับ 2) แสดงความกตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณ 3) มีความเชื่อว่าท่านผู้
ล่วงลับจะได้ผลบุญและมีความสุขในสุคติภูมิ มีความเชื่อไปแนวทางเดียวกันหมด ก็เพ่ือเป็นการ
อุทิศผลให้กับผู้ล่วงลับเป็นหลักการสำคัญ 

 
อภิปรายผลการวิจัย  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่  1 พบว่า การทำบุญอุทิศหรือการทำบุญข้าวสากนี้ 
เป็นเรื่องของความเชื่อของกลุ่มชาวลาวหรือชาวอีสานที่เชื่อกันว่า ในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 10 
เป็นวันที่ พระยายมภิบาล เปิดขุมนรกให้สัตว์นรกได้มารับส่วนบุญส่วนกุศลจากญาติพ่ีน้องที่อยู่
ในมนุษย์โลก ตั้งแต่เที่ยงคืนถึงวันขึ้น 14 ค่ำ ไปจนถึงเที่ยงคืนวันขึ้น 15 ค่ำ  เมื่อพวกเปรตหรือ
สัตว์นรกเหล่านั้นมารับส่วนบุญจากญาติพ่ีน้องที่อยู่ในมนุษย์โลก ประเพณีบุญข้าวสาก เป็น
กิจกรรมที่สามารถปฏิบัติได้และอำนวยประโยชน์ให้แก่บุคคลได้ในชีวิตประจำวัน โดยให้เขารู้สึก
ว่าเป็นเรื่องใกล้ตัว ที่สามารถประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้ ไม่ใช่เรื่องที่ห่างไกล และไร้คุณค่า 
จนไม่สามารถปฏิบัติในชีวิตประจำวันได้ ซึ่งจุดมุ่งหมายของประเพณีบุญข้าวสากนั้น (1) เพ่ือ
แสดงความกตัญญูกตเวที   (2) เพ่ืออุทิศส่วนบุญให้กับเปรต (3) เพ่ือการแสดงความอาลัยรักผู้มี
อุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไป    (4) เพ่ือเป็นกุศโลบายให้มีจิตใจเสียสละ (5) เพ่ือสร้าง ความรัก
ความสามัคคีในครอบครัวหมู่วงศาคณาญาติและชุมชน (6) เพ่ือส่งเสริมความเป็นสิริมงคล และ 
(7) เพ่ือเป็นบรรทัดฐานทางสังคม สอดคล้องกับอนันตศักดิ์ พลแก้วเกษ (2565) ที่ว่าประเพณี
ทำบุญของคนอีสาน มีในลักษณะ 1) การสร้างความสัมพันธ์ในเครือญาติของคนอีสานผ่าน



110  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ประเพณีบุญข้าวประดับดินและบุญ ข้าวสากแบ่งออกเป็น 3 รูปแบบ ได้แก่ (1) การสร้าง
ความสัมพันธ์ผ่านความเชื่อ (2) การสร้างความสัมพันธ์ ผ่านพิธีกรรม และ (3) การสร้าง
ความสัมพันธ์ผ่านบทบาทหน้าที่  2) ลักษณะความสัมพันธ์ในเครือญาติของคนอีสานผ่าน
ประเพณีบุญข้าวประดับดินและบุญ  ข้าวสาก แบ่งออกเป็น 2 รูปแบบ ได้แก่   สร้าง
ความสัมพันธ์ในเครือญาติระหว่างผู้ที่มีชีวิตอยู่ และสร้างความสัมพันธ์ในเครือญาติระหว่างผู้ที่
เสียชีวิตไปแล้ว 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า พิธีกรรมแซนโฎนตาของชาวพุทธเชื้อสาย
เขมร มีมาแล้วตั้งแต่โบราณกาลโดยพิธีกรรมนี้ได้ประยุกต์หลักความเชื่อในเรื่องผีบรรพบุรุษ 
หลักความเชื่อในเรื่องการทําบุญในเดือนสิบของศาสนาพราหมณ์และหลักความเชื่อในการ
ทําบุญอุทิศแก่ญาติที่ล่วงลับไปแล้วของศาสนาพุทธเข้าไว้ด้วยกัน  กลายเป็นประเพณีและ
พิธีกรรมที่สําคัญต่อชาวพุทธไทยเชื้อสายเขมร ปัจจุบันงานแซนโฎนตามีการปฏิบัติกันทั้งใน
ครอบครัว หมู่บ้าน จะทําพิธีในวันแรม 14 ค่ำ เดือน 10 ของทุกปี เชื่อว่าวิญญาณของบรรพ
บุรุษจะกลับมาเยี่ยม ลูกหลาน หรือญาติพ่ีน้องที่ยังมีชีวิตอยู่ สมาชิกในครอบครัวที่อาศัยอยู่ที่อ่ืน
หรือที่แยกครอบครัวจะกลับมาเยี่ยมบ้าน ลูกสาวหรือลูกสะใภ้จะต้องเตรียมของฝาก “กันจือ
เบ็น” (กระเฌอสําหรับจัดเตรียม เครื่องเซ่นไหว้) เป็นเสื้อผ้าเครื่องใช้มาส่งครอบครัวใหญ่ และ
จะช่วยกันจัดเตรียมเครื่องเซ่นไหว้ เช่น อาหาร เครื่องดื่ม ขนม ผลไม้ เสื้อผ้าเครื่องใช้ เพ่ือใช้ใน
การเซ่นไหว้บรรพบุรุษของครอบครัว ในวัน แรม 14 ค่ำ เดือน 10 เชื่อว่าเป็นวันที่บรรพบุรุษที่
ล่วงลับแล้วเดินทางมาถึงโลก สอดคล้องกับยโสธารา ศิริภาประภากร (2561) ประเพณีแซนโฎ
นตาของชาวไทยเชื้อสายเขมร จังหวัดสุรินทร์ เป็นวัฒนธรรมของชาวไทยเชื้อสายเขมรที่อาศัย
อยู่ในภาคอีสานตอนใต้ โดยมีลักษณะความเชื่อพิธีกรรมคล้ายคลึงกันอยู่ ประเพณีแซนโฎนตามี
ความเชื่อต่อดวงวิญญาณบรรพบุรุษ ซึ่งเชื่อกันว่าทางยมโลกจะเปิดให้ดวงวิญญาณบรรพบุรุษนี้
มารับส่วนบุญกับลูกหลาน ดังนั้น การเดินทางมานั้นอาจเหนื่อยล้ามาก ฐานคติความเชื่อของ
ชาวไทยเชื้อสายเขมรจะจัดพิธีกรรมรับดวงวิญญาณบรรพบุรุษด้วยการจัดเครื่องเซ่นไหว้ด้วย
อาหารคาวหวาน เสื้อผ้า และมีพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับประเพณีนี้  คือ การ
ทำบุญอุทิศให้แก่ดวงวิญญาณโดยมีพิธีกรรมทางศาสนาพุทธด้วย  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า บุญประเพณีเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย
ของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร มีรูปแบบการประกอบพิธีคล้ายกัน 2 ส่วน คือ ส่วนที่หนึ่ง
เป็นการเตรียมวัตถุทานเพ่ือถวายพระสงฆ์แล้วอุทิศส่วนบุญให้ญาติที่เสียชีวิตไปแล้วตามคติ
ความเชื่อในทางพระพุทธศาสนา ส่วนที่สองเป็นการทำเครื่องเซ่นไหว้เพ่ือบูชาผีต่าง ๆ โดยคติ
ที่ว่า ผีนั้น ๆ จะสามารถท่ีจะมาหยิบฉวยเอาวัตถุเหล่านั้นคืนเมืองเปรตได้ ส่วนนัยที่ต่างกันก็อยู่
ที่รูปแบบในการประกอบพิธีอันขึ้นอยู่กับท้องถิ่นนั้น ๆ บุญประเพณีทั้ง 2 นั้น แสดงให้ความเห็น



111 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ของตัววัฒนธรรมของ 2 กลุ่ม นี้ว่ามีความเหมือนกัน ไปแนวทางเดียวกัน ตัวพิธีกรรมนี้ทำขึ้น
เพ่ือ 1) อุทิศผลบุญแก่ผู้ล่วงลับ 2) แสดงความกตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณ 3) มีความเชื่อว่า
ท่านผู้ล่วงลับจะได้ผลบุญและมีความสุขในสุคติภูมิ มีความเชื่อไปแนวทางเดียวกันหมด ก็เพ่ือ
เป็นการอุทิศผลให้กับผู้ล่วงลับเป็นหลักการสำคัญ 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

การศึกษาเรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความ
ตายในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี” ได้องค์ความรู้ใหม่ผ่าน
ปัญหา 3 ข้อ คือ (1) ความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตายคืออะไร (2) รูปแบบความเชื่อเป็น
อย่างไร (3) อิทธิพลความเชื่อที่มตี่อสังคมเป็นอย่างไร ดังนี้ 
 

ประเด็น แปลความหมาย 
1. ความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตาย (life of 
dead) 

1. การเวียนตายเกิดตามกฎแห่งกรรม
ทำกรรมดีก็ไปสู่สุคติ ทำกรรมชั่วไปสู่ทุคติ  
2. ความศรัทธาในคำสอนทางพระพุทธศาสนา
อย่างมั่นคง 
3. เชื่อตามบรรพบุรุษ และถือปฏิบัติตามบรรพ
บุรุษสืบๆ  

2. รูปแบบความเชื่อ (pattern of belief) 1. วัตถุทานเพื่อถวายสงฆ์ ตามหลักของ
พระพุทธศาสนาในกลางเดือน 10 เพ่ือเป็น
สะพานบุญถึงญาติที่ล่วงลับไป  
2. การอุทิศผลบุญให้ญาติผู้ล่วงลับไป ด้วยหวัง
ว่า ผลบุญที่ทำไปจะทำให้ญาตินั้นพ้นจากความ
ทุกข์ในอบายภูมิ  

3. อิทธิพลความเชื่อที่มีต่อสังคม(Social 
Influence) 

1. การสร้างเครือข่าย ส่งเสริมวัฒนธรรมความ
เชื่อท้องถิ่น เพื่อการอยู่ร่วมกันของบุคคลใน
สังคม  
2. การส่งเสริมทางด้านจิตใจ ดูแลจิตใจ ให้
ญาติตระหนักถึงความดี ความกตัญญู มีความ
เอ้ืออารีต่อญาติที่เสียชีวิตไปแล้ว  
3. รักษาวัฒนธรรมอันดีงาม ส่งเสริมศาสนา



112  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ศิลปะและวัฒนธรรมของท้องถิ่น 
 
จากตารางข้างต้น อธิบายได้ดังนี้ 

1. ความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตาย (1) การเวียนตายเกิดตามกฎแห่งกรรม 
ชีวิตหลังความตาย เมื่อตายแล้วจะต้องไปเกิดอีก และจะต้องไปตามกรรมที่ได้ทำไว้ ทำกรรมดีก็
ไปสู่สุคติ ถ้าทำกรรมชั่ว ตายไปก็ต้องไปสู่ทุคติ (2) ความศรัทธาในคำสอนทางพระพุทธศาสนา 
ความเชื่อว่า ชีวิตหลังความตายนั้นมีจริง การจุติหรือการไปเกิดยังภพใหม่ เช่น สวรรค์สำหรับผู้
ที่ประพฤติตนอยู่ในหลักธรรม ส่วนผู้ประพฤติไม่ดีไม่เป็นมงคลกับชีวิตก็ไปเกิดในอบายภูมิต่าง ๆ 
(3) มีความเชื่อตามบรรพบุรุษ โดยสรุปชีวิตหลังความตายนั้น คือ การเวียนว่ายอยู่ในสังสารวัฏ 
นี้คือ จนกว่าจะหลุดพ้นวัฎจักรนี้ โดยสรุปคือ ผู้ที่ตายแล้วมีทางไป 2 ทางคือ ทางดี (สุคติ) และ 
ทางชั่ว (ทุคติ) 

2. รูปแบบความเชื่อ การทำบุญอุทิศปรากฏขึ้นเพราะความเชื่อว่า (1) วัตถุทาน
เพ่ือถวายสงฆ ์จะสามารถถึงผู้ที่ล่วงลับไปโดยเป็นวัตถุทานที่มีพระสงฆ์เป็นผู้รับ (2) การอุทิศผล
บุญให้ญาติผู้ล่วงลับไป เมื่อบุคคลผู้นั้นละจากโลกนี้ไปเป็นดวงวิญญาณ ไม่สามารถทำบุญได้ด้วย
ตนเอง ต้องอาศัยญาติบนมนุษยโลกทำบุญอุทิศไปให้  

3.  อิทธิพลความเชื่อที่มีต่อสังคม การทำบุญประเพณีบุญข้าวสากของชาวลาว
และประเพณีแซนโฎนตาของชาวเขมร ส่งผลให้เกิดคุณค่าต่อสังคม ได้แก่  (1) การสร้าง
เครือข่าย ส่งเสริมวัฒนธรรมความเชื่อท้องถิ่น (2) การส่งเสริมทางด้านจิตใจ ดูแลจิตใจ (3) 
รักษาวัฒนธรรมอันดีงาม ส่งเสริมศาสนาศิลปะและวัฒนธรรม  
 
สรุป 

ความเชื่อเป็นส่วนหนึ่งที่ทำให้เกิดศาสนาขึ้น ความเชื่อนั้นสนับสนุนให้คนเราเกิด
ความคิดที่จะสร้างกำหนดเกณฑ์แห่งชีวิตหลังความตาย โดยมีพิธีการรองรับเพ่ือให้ผู้ไปสู่โลก
หน้ามีภพอยู่อาศัย  ดังนั้น จึงเกิดบุญประเพณีข้ึนมาโดยมุ่งหวังว่า 1) อุทิศผลบุญแก่ผู้ล่วงลับ 2) 
แสดงความกตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณ 3) มีความเชื่อว่าท่านผู้ล่วงลับจะได้ผลบุญและมี
ความสุขในสุคติภูมิ มีความเชื่อไปแนวทางเดียวกันหมด ก็เพ่ือเป็นการอุทิศผลให้กับผู้ล่วงลับ
เป็นหลักการสำคัญ 

 
 
 



113 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ข้อเสนอแนะ  
จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  

1. รัฐควรควรมีการสนับสนุนกิจกรรมชุมชนวัฒนธรรม เพ่ือความยั่งยืนสามารถ
ส่งต่อวัฒนธรรมสู่รุ่นลูกหลานได ้

2. ควรมีการสร้างรูปแบบการทำบุญอุทิศให้มีความเป็นเอกลักษณ์ของท้องถิ่น 
ซึ่งทุกคนสามารถนำไปปฏิบัติในรูปแบบเดียวกันได้ โดยการสนับสนุนกิจกรรมจากหน่วยงานรัฐ 
จนเกิดเครือข่ายกว้างขวางเพ่ือการอยู่ร่วมกันของบุคคลในสังคม 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
1. ควรศึกษารูปแบบความเชื่อทางศาสนาที่มีอิทธิพลต่อการอยู่ร่วมกันของกลุ่ม

ชาติพันธุ์ต่าง ๆ 
2. ควรศึกษารูปแบบความเชื่อทางศาสนาที่มีอิทธิพลต่อเยาวชนในสังคมปัจจุบัน 
 
 

เอกสารอ้างอิง 
จันทร์ ไพจิตร. (2520). ประมวลพิธีมงคลไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ไทยวัฒนาพานิช. 
ทองคำ อ่อนมะสีสอน. (2535). วัดจะนานุกรมพาสาลาว. เวียงจันทน์: โรงพิมพ์เวียงจันทน์.  
แปลก สนธิรักษ์. (2520). พิธีกรรมและประเพณีไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ไทยวัฒนา 

พานิช. 
พระประวิทย์ วิสุทฺโธ (ปานทอง). (2548). ศึกษาวิเคราะห์เรื่องเปรตในคัมภีร์ของ 

พระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองด ีสุรเตโช) ราชบัณฑิต. (2554). ชาดกในธรรมบท. กรุงเทพมหานคร:  
เลี่ยงเชียง. 

พระมหาสุพจน์ คำน้อย. (2547). การศึกษาวิเคราะห์คำสอนเรื่องการอุทิศส่วนบุญในพุทธ 
ศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์ปริญญาศึกษาศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย:
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

พระอธิการช่วง ฐิตโสภโณ (ตั้งอยู่). (2554). ศึกษาคติทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในประเพณี 
สารทเดือนสิบ (แซนโฎนตา) ของจังหวัดสุรินทร์ . วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 



114  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2557).  อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ยโสธารา ศิริภาประภากร. (2561). ประเพณีแซนโฎนตา: วัฒนธรรมประเพณีของชาวไทยเชื้อ 
สายเขมร จังหวัดสุรินทร์. วารสารหาดใหญ่วิชาการ. 16 (2) ก.ค. - ธ.ค., 237 – 
249. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2539). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพมหานคร: อักษร 
  เจริญทัศน์. 
ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). (2564). กลุ่มชาติพันธ์ลาวอีสาน. (ออนไลน์),   

แหล่งที่มา: https://www.sac.or.th/databases/ethnic-
groups/ethnicGroups/62. 

ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). (2564). กลุ่มชาติพันธุ์เขมรลือ. (ออนไลน์),   
แหล่งที่มา: https://www.sac.or.th/databases/ethnic-
groups/ethnicGroups/160. 

สภาการศึกษามหามกุฎราชวิทยาลัย. (2551). พระธัมมปทัฏฐกถาแปล ภาค 1. พิมพ์ครั้งที ่22.  
  กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. 
สมใจ ศรหีล้า. (2550). กลุ่มชาติพันธุ์ข่า-บรู : การสร้างและการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์. วารสาร 
  สังคมลุ่มน้ำโขง. 1 (1) มกราคม-มีนาคม, 98. 
อนันตศักดิ์ พลแก้วเกษ. (2565). บุญข้าวสาก บุญข้าวประดับดิน: การสร้างความสัมพันธ์ใน 

เครือญาติ ของคนอีสาน. วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ . 22(1) มกราคม-มีนาคม, 
195-208. 

อุดม บัวศร.ี (2549). วัฒนธรรมอีสาน. ขอนแก่น: โรงพิมพ์คลังนานาวิทยา. 
 

 

https://www.sac.or.th/databases/ethnic-
https://www.sac.or.th/databases/ethnic-
https://www.sac.or.th/databases/ethnic-
https://www.sac.or.th/databases/ethnic-

