
การศึกษาเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวพุทธ 
กับชาวมุสลิม: กรณีศึกษาชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน 
ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพล ีจังหวัดสมุทรปราการ 

A Comparative Study of the Religious Lifestyle in Buddhist 

Society and Muslim Society: A Case Study of Ban Khlong Bang-

Takhian Community, Bangchalong Subdistrict, Bangphli 

District, Samutprakarn Province 
 

1พระครูปลัดภาณุวัฒน์ วฑฺฒธมโม (พลอยทรัพย์) 
Phrakrupalad Phanuwat Vaddhadhammo (Ploisup) 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail:  Phanu2509@gmail.com 

 
2พระมหามงคลกานต์ ตธมฺโม, ผศ. ดร. 

Phramaha Mongkholkan Ṭhitadhammo, Asst. Prof. Dr. 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

1Corresponding author E-mail:  Mongkholkan2522@gmail.com 

 

 

 
Received: November 10, 2022; Revised: December 13, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ  

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวพุทธใน
ชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ 2) เพ่ือ
ศึกษาวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง 
อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ 3) เพ่ือเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาว
พุทธและชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัด

mailto:Phanu2509@gmail.com
mailto:Mongkholkan2522@gmail.com


79 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

สมุทรปราการ งานวิจัยครั้งนี้เป็นการศึกษาเชิงคุณภาพ โดยศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากคัมภีร์
ทางศาสนา เอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และการสัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย ผลการวิจัยพบว่า 

วิถีปฏิบัติในพระพุทธศาสนาคือ ศีลธรรม จารีตประเพณี คำสั่งสอนในทางศาสนา ที่
ศาสดาผู้ประกาศศาสนาได้นำมาเผยแผ่ สอนให้มนุษย์ได้ประพฤติตามทั้งข้อที่ควรและไม่ควร
ประพฤติตามคือ ข้อที่ทรงอนุญาตได้แก่ กุศลธรรมความดีและในข้อที่ทรงห้ามเช่น ศีล 5 เป็นต้น 
และอกุศลธรรมความชั่วต่าง ๆ ที่เกิดจากการกระทำทางกาย วาจา และทางใจ ส่วนวิถีปฏิบัติทาง
ศาสนาในศาสนาอิสลาม คือ ปฏิบัติตนตามหลักการ 3 ประการ คือ 1) หลักการศรัทธา 2) หลักการ
ปฏิบัติ และ 3) หลักคุณธรรมการศรัทธาในศาสนาอิสลาม และความศรัทธาของภายในหัวใจ ไม่มี
ใครมีอำนาจที่จะทำอะไรได้ นอกเหนือจากอัลลอฮฺ องค์เดียวเท่านั้น 

วิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน  เน้นหลักการ ๓ 
ประการ คือ 1) การทำหน้าทีข่องตนเองให้สมบูรณ์ รู้ว่าตนคือใคร ควรมีบทบาทอย่างไร 2) เข้าใจวิถี
ปฏิบัติทางศาสนาของผู้อ่ืน 3) สละประโยชน์ส่วนตัวเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม การเป็นผู้นำของชุมชน 
ต้องมีความเป็นผู้นำที่ทำจริง ทำให้เห็นเพ่ือประโยชน์ต่อส่วนรวม ส่วนวิถีปฏิบัติทางศาสนาในทัศนะ
ของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน จังหวัดสมุทรปราการ พบว่า การทำหน้าที่ของตนให้
สมบูรณ์ เป็นการสร้างเหตุแห่งความสุข คือสงบ สันติ เบิกบานใจ ความสุขจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อเรา
ได้ปฏิบัติตามความเชื่อของหลักการ  

ชาวพุทธกับชาวมุสลิมที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียนนั้น มีวิถีชีวิตอยู่อย่าง
สันติสุข ไร้ความขัดแย้งทางศาสนา มีความแตกต่างกันเพียงความศรัทธาในศาสนาของตน ไม่ก้าว
ล่วงวิถีปฏิบัติทางศาสนาของบุคคลอ่ืน ดังนั้น การรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา และการลงมือทำ
กิจกรรมร่วมกัน จึงเป็นการเชื่อมประสานให้มนุษย์เข้าใจซึ่งเหตุและผลของกันและกัน 
คำสำคัญ: วิถชีีวิตทางศาสนา, สังคมชาวพุทธ, สังคมชาวมุสลิม 
 
 
Abstract  

This article aimed to study 1) to study the way of religious life in 

Buddhist Society of Ban Khlong Bang-Takhian Community, Bangchalong 

Subdistrict, Bangphli District, Samutprakarn Province, 2) to study the way of the 

religious life in Muslim Society in Ban Khlong Bang-Takhian Community, 

Bangchalong Subdistrict, Bangphli District, Samutprakarn Province, 3)  to 

compare the way of religious life in Buddhist and Muslim Society of Ban 

Khlong Bang-Takhian Community, Bangchalong Subdistrict, Bangphli District, 

Samutprakarn Province.  



80  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

This research is a qualitative study by studying and collecting data 

from religious scriptures related to research papers and interviewing the target 

audiences.  

The research results were found as follows. 

The way of practice in Buddhism is related to morals, customs, and 

religious teachings as the religious founders proclaimed that whether what they 

should behave or so what not.  

The religious provisions that they were allowed to practice as virtuous 

virtues, etc., and religious prohibition such as the five precepts, etc., and various 

evil deeds were arising from physical, verbal, and mental actions. 

  For Religious practices in Islam are to act according to 3 areas of 

principles: 1) Faith Principle 2) Practice Principle and 3) Moral Principles of 

faith in Islam. And faith in the heart that NO ONE has the power to do anything, 

apart from only one is Allah.  

Religious way of life of the Buddhists in Ban Khlong Bang Takhian 

community emphasizing 3 areas of principles: 1) Completing one’s duties, 

knowing who you are, what role should you play? 2) Understanding other 

peoples’ religious practices 3) Sacrifice personal gain for the common good, for 

the leadership of community, they must have  the true leadership completely. 

Because it is necessary to do it concretely for the benefit of the public. 

Religious practices according to the view of Muslims in Ban Khlong 

Bang Takhian community, Samut Prakan Province.  It was found that fulfilling 

their duties is a cause for happiness; that is, peace, cheerfulness, happiness can 

only occur when they follow the beliefs of the principles. Buddhists and 

Muslims who live in the Ban Khlong Bang Takhian community can be living a 

peaceful life without any conditions of religious conflict. They differ only in 

their religious beliefs, but they really did not violate other people’s religious 

practices. Therefore, knowing how to put yourself in someone else’s shoes, and 

they are also doing activities together, it is a cause of the connection that allows 

humans to understand each other’s cause and effect. 

Key words: Religious Lifestyle, Buddhist Society, Muslim Society 
 
 
 

บทนำ 
ความแตกต่างทางด้านเชื้อชาติ ศาสนา ภาษา และวัฒนธรรม ทำให้มนุษย์มีความ

แตกต่างกันหลายเผ่าพันธุ์ แต่มนุษย์นั้นมีสิ่งที่เหมือนกันคือความเป็นมนุษย์ที่ต้องอยู่ร่วมโลกใบ
เดียวกัน แต่เมื่อมนุษย์มองว่าคนเราต่างกันจึงเป็นเหตุให้ก่อสงคราม ต่อสู้กันขึ้น เช่นกรณีที่
เกิดขึ้นในภาคใต้ ของประเทศไทย ซึ่งเหตุแห่งความไม่สงบเกิดขึ้นเพราะความไม่เข้าใจกันและ



81 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

กัน เช่นกรณีของชาวไทยพุทธกับชาวมลายูมุสลิมชุมชนทรายขาวที่อาศัยอยู่ร่วมกันสามารถที่จะ
ฟันฝ่าอุปสรรคในเรื่องความหวาดระแวง ความไม่ไว้วางใจซึ่งกนและกันจนสำเร็จมาได้ เพราะทั้ง
สองกลุ่มมีศาสนาของตนเองเป็นแรงยึดเหนี่ยวไว้ ทำให้เกิดความสัมพันธ์ของคนในชุมชนใน
ระดับต่าง ๆ (สุไรยา วานิ, มะรอนิง สาแลมิง, 2556) 

เมื่อกล่าวถึงครั้งพุทธกาล พระพุทธเจ้าทรงตั้งองค์กรสงฆ์ขึ้นมาก็เพ่ือแสวงหา
แนวทางให้ มนุษย์สามารถอยู่ ร่ วมกัน ในสั งคม โดยจะเห็ น ได้ว่ าหลักคำสอนในทาง
พระพุทธศาสนาจะมองไปที่คุณค่าของมนุษย์ที่อยู่ในสังคมมากกว่าคุณค่าทางด้านชนชั้นวรรณะ 
ความแตกต่างทางเชื้อชาติ ศาสนา เพราะมนุษย์นั้นสามารถที่จะพัฒนาชีวิตจนมีคุณภาพได้ ดัง
พุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ในสัตว์โลกนี้ บุคคลผู้เป็นบัณฑิตมีปัญญามากย่อมไม่คิดเพ่ือการ
เบียดเบียนตน ย่อมไม่คิดเพ่ือการเบียดเบียนผู้อ่ืน ย่อมไม่คิดเพ่ือเบียดเบียนทั้งสองฝ่าย ย่อมคิด
การที่จะเป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่ตน ย่อมคิดการที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่ผู้อ่ืน ย่อมคิดการที่
เป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่ทั้งสองฝ่าย ย่อมคิดด้วยเหตุผลนี้ บุคคลจึงชื่อว่าเป็นบัณฑิตมีปัญญา
มาก” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 21 ข้อ 186 หน้า 203, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย) 

ดังนั้น สังคมตามแนวทางพระพุทธศาสนา คือสังคมที่มีการประสานประโยชน์ตน
และประโยชน์ผู้อ่ืนเข้าด้วยกัน อันจะเป็นเหตุให้เกิดความผาสุกและมีสวัสดิภาพทั้งแก่ตนเอง
และผู้อ่ืน ควรมีลักษณะดังต่อไปนี้ 1) มีความเมตตา คิดเอ้ือเฟ้ือสงเคราะห์ในหมู่คณะ เช่น การ
ช่วยเหลือกิจธุระ ของสังคมด้วยความเต็มใจ ด้วยความเคารพ ยำเกรง และนับถือทั้งต่อหน้า
และลับหลัง 2) มีความเมตตาทางคำพูดในหมู่คณะ ไม่นินทาว่าร้ายอันเป็นเหตุให้เกิดความ
แตกแยกทั้งต่อหน้าและลับหลัง 3) เมื่อได้ทรัพย์สิ่งของมาด้วยความสุจริตก็รู้จักเอ้ือเฟ้ือแบ่งปัน
แก่คนอ่ืน เป็นการแสดงน้ำใจแก่สมาชิกในสังคมเพ่ือให้สังคมได้มีส่วนในการบริโภคใช้สอยสิ่งนั้น
ร่วมกัน 4) มีความประพฤติอันตั้งอยู่ในระเบียบวินัย หรือจารีตประเพณีของสังคมอันเป็น
มาตรฐานในการอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข 5) มีทัศนะคติที่ดีต่อสังคม ย่อมรับฟังความคิดเห็น
ของคนส่วนมาก (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 11 ข้อ 1324 หน้า 216-217, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

ส่วนของศาสนาอิสลามมองว่าการอยู่ร่วมกันท่ามกลางสังคมพหุวัฒนธรรมเป็นข้อ
ยอมรับของศาสนาอิสลาม มีโองการอัลกุรอานได้ระบุวัตถุประสงค์หลักของการสร้างมนุษย์คือ
การทำความรู้จักซึ่งกันและกันและกันอิสลามรับประกันและเปิดโอกาสให้มีเสรีภาพในการนับ
ถือศาสนา ความเชื่อและความคิดโดยคำนึงถึงความแตกต่างนั้นถือว่าเป็นกฎสภาวการณ์ที่อัลลอ
ฮฺทรงกำหนดไว้และจะไม่มีการบังคับให้ นับถือศาสนาอิสลาม แต่ให้มุสลิมตระหนักถึง
ความสำคัญของการดะวะฮฺต่อมนุษยชาติพร้อมทั้งอิสลามได้รักษาเกียรติของมนุษย์ และให้



82  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ความสำคัญกับเกียรติและศักดิ์ศรีของมนุษย์ ซึ่งสิ่งดังกล่าวนั้นถือเป็นความยุติธรรมและความ
เสมอภาคของศาสนาอิสลาม (อีสมาแอ กาเต๊ะ, 2560) 

อิสลามยอมรับความหลากหลายทางความเชื่อ อิสลามจึงได้คำนึงถึงความแตกต่าง 
โดยสรุป 4 ประการ คือ 1) ความหลากหลายนั้นเป็นสิ่งจำเป็นต้องเกิดขึ้นในสังคมโดยเฉพาะ
สังคมมนุษย์และถือว่าเป็นกฎสภาวการณ์ที่อัลลอฮฺทรงกำหนดไว้ 2) อิสลามให้ความสำคัญของ
เสรีภาพในการนับถือศาสนาโดยไม่มีการบังคับให้รับศาสนาอิสลาม 3) อิสลามตระหนักถึง
ความสำคัญในการเผยแผ่ศาสนาอิสลามต่อมนุษยชาติ และความสำคัญต่อการให้เกียรติและ
ศักดิ์ศรีต่อมนุษยชาติ และ 4) อิสลามยังคำนึงถึงความยุติธรรมและความเสมอภาพต่อกลุ่มชน
ต่างศาสนิก ดังข้อความที่ว่า “หากพระเจ้าของเจ้าทรงประสงค์แน่นอน พระองค์จะทรงทำให้
ปวงมนุษย์เป็นประชาชาติเดียวกัน แต่พวกเขาก็ยังคงขัดแย้งกัน เว้นแต่ผู้ที่พระเจ้าของเจ้ามี
เมตตา และเช่นนั้นแหละพระองค์ทรงบังเกิดพวกเขาและลิขิตของพระเจ้า ทรงกำหนดไว้
สมบูรณ์แล้ว แน่นอนข้าจะให้นรกนั้นเต็มไปด้วยพวกญินและ มนุษย์ทั้งหมด” (อีสมาแอ กาเต๊ะ, 
2560) 

ชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน แต่เดิมเป็นชุมชนเกษตรกรรม แต่มีบางพ้ืนที่เป็น
แหล่งชุมชนที่หลากหลายวัฒนธรรมอันเกิดจากการย้ายเข้ามาอยู่อาศัยของพนักงานโรงงาน
อุตสาหกรรมต่าง ๆ การกระทบกระทั่งกันระหว่างบุคคลต่างวัฒนธรรมย่อมตามมา แต่สามารถ
ที่จะยุติปัญหานั้นได้ ด้วยอาศัยวัฒนธรรมทางศาสนาโดยผู้นำทางศาสนาทั้งพระพุทธศาสนาและ
อิสลามร่วมมือกับภาครัฐ จัดกิจกรรมที่เสริมสร้างการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข โดยเทศบาลตำบล
บางโฉลงได้กำหนดให้ชุมชนบ้านคลองบางตะเคียนเป็นชุมชนที่อยู่ในแผนพัฒนาชุมชนคุณธรรม 
และวิถีไทยวิถีพอเพียงตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง และเรื่องสินค้าและบริการทาง
วัฒนธรรมในชุมชน โดยแผนพัฒนาแหล่งวัฒนธรรมความเชื่อทางศาสนาสำคัญของชุมชน คือ
พระพุทธศาสนา ซึ่งมีวัดสำคัญ ๆ หลายวัด เช่น วัดบางโฉลงใน และมัสยิดที่สำคัญของศาสนา
อิสลามคือมัสยิดดารุ้ลอามีน บางโฉลง ซึ่งศาสนาทั้ง 2 ศาสนานั้น เป็นศาสนาหลักที่ทำให้คนใน
ชุมชนมีความรักสามัคคีกนั และสามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุข 

บทความวิจัยนี้ ผู้วิจัยสนใจที่ศึกษาเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาว
พุทธและชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัด
สมุทรปราการ ในประเด็นหลักการอยู่ ร่วมกัน หลักธรรมส่งเสริมการอยู่ร่วมกัน หลักการ
สงเคราะห์และการอยู่ร่วมกัน และหลักปฏิบัติตามหลักการที่เกี่ยวข้อง เพ่ือประโยชน์ในการอยู่
ร่วมกันในสังคมอย่างยั่งยืนต่อไป 

 
 



83 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวพุทธในชุมชนบ้านคลองบาง

ตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ 
2. เพ่ือศึกษาวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบาง

ตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ 
3. เพ่ือเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวพุทธและชาวมุสลิมในชุมชน

บ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จงัหวัดสมุทรปราการ 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธีการ

ดำเนินการ ดังนี้ 
1) การศึกษาในเชิงเอกสาร เช่น พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา คัมภีร์ปกรณ์วิเสส 

และคัมภีร์อัลกุรอานของศาสนาอิสลาม รายงานการวิจัย วิทยานิพนธ์ เอกสารประเภทตำรา 
บทความวิชาการทั้งภาษาไทยและต่างประเทศ ตลอดถึงจากสื่ออินเทอร์เน็ต มุ่งหาคำตอบ
เกี่ยวกับข้อเท็จจริงของสภาพที่เป็นอยู่ในปัจจุบันเกี่ยวกับวิถชีีวิตทางศาสนา 

2) การศึกษาในภาคสนาม (Field Study) เพ่ือทราบถึงวิถีชีวิตทางศาสนาใน
สังคมของชาวพุทธกับชาวมุสลิม ในประเด็นหลักการอยู่ร่วมกัน หลักธรรมส่งเสริมการอยู่
ร่วมกัน หลักการสงเคราะห์และการอยู่ร่วมกัน และหลักปฏิบัติตามหลักการที่เกี่ยวข้อง ในพ้ืนที่
ชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการโดยมีข้ันตอน
การศึกษาค้นคว้า ดังนี้ 

(1)  ทำการศึกษาและคัดเลือกประชากรกลุ่มเป้าหมาย โดยการกำหนด
คุณสมบัติกลุ่มผู้นำทางศาสนา ผู้นำชุมชน นักวิชาการ ข้าราชการที่ทำงานเกี่ยวข้องกับชุมชน 
และประชากรกลุ่มเป้าหมายที่เป็นชาวพุทธและชาวมุสลิมที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้านคลองบาง
ตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ โดยการสุ่มแบบเจาะจง 
(Purposive Sampling) ตามความสำคัญของเรื่อง คือ การศึกษาเปรียบเทียบวิถีชีวิตทาง
ศาสนาในสังคมของชาวพุทธและชาวมุสลิม 

(2) ศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์ประชากรกลุ่มเป้าหมาย  
(3) ดำเนินการศึกษาประเด็นหลักการอยู่ร่วมกัน หลักธรรมส่งเสริมการอยู่

ร่วมกัน หลักการสงเคราะห์และการอยู่ร่วมกัน และหลักปฏิบัติตามหลักการที่เกี่ยวข้อง เพ่ือ
ประโยชน์ในการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างยั่งยืน โดยเน้นกระบวนการมีส่วนร่วมของผู้ที่เกี่ยวข้อง
ในการดำเนินการศึกษาวิจัย 



84  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

(4) สรุปและนำเสนอผลการศึกษาที่ได้ทั้งจากการศึกษาในเชิงเอกสารและ
ภาคสนาม โดยนำมาวิเคราะห์ตามประเด็นที่สำคัญ คือหลักการอยู่ร่วมกัน หลักธรรมส่งเสริม
การอยู่ร่วมกัน หลักการสงเคราะห์และการอยู่ร่วมกัน และหลักปฏิบัติตามหลักการที่เกี่ยวข้อง 
เพ่ือประโยชน์ในการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างยั่งยืน ทั้งนี้  เน้นการนำผลการศึกษาวิจัยมา
เผยแพร่ให้ชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน และผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องโดยเฉพาะองค์กรบริหารส่วน
ตำบลบางโฉลงได้รับทราบ 

(5) วิเคราะห์รูปแบบและแนวทางการในการนำหลักวิถีชีวิตทางศาสนามา
ประยุกต์ใช้ในสังคม 

(6) สรุปผลการศึกษาวิจัย และข้อเสนอแนะ 
3) ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant) มีคุณสมบัติดังนี้ 

1) กลุ่มผู้นำทางศาสนา ผู้นำชุมชน นักวิชาการ ข้าราชการที่ทำงานเกี่ยวข้อง
กับชุมชน และประชาชนกลุ่มเป้าหมายที่เป็นชาวพุทธและชาวมุสลิมที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้าน
คลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ จำนวน 60 รูป/คน  

2) เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษามีการจัดสัมมนากลุ่มย่อย และการลงพ้ืนที่
สัมภาษณก์ลุ่มเป้าหมาย โดยมีกระบวนการดังนี้ 

(2.1) ผู้วิจัยและอาจารย์ที่ปรึกษาร่วมออกแบบสัมภาษณ์และกิจกรรมที่
สอดคล้องกับงานวิจัย 

(2.2) ส่งแบบสัมภาษณ์ให้ผู้ทรงคุณวุฒิจำนวน 3 ท่าน ตรวจสอบความ
เทีย่งตรง แล้วนำมาแก้ไข 

(2.3) นำแบบสัมภาษณ์ท่ีแก้ไขแล้ว ลงพื้นที่สัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย  
(2.4) จัดกิจกรรมเสวนากลุม่ย่อยในพ้ืนทีชุ่มชนบ้านคลองบางตะเคยีน 

4) การเก็บรวบรวมข้อมูล นำข้อมูลที่ได้ทั้งจากเอกสารและการลงพ้ืนที่วิจัย แยก
ประเดน็คำถาม คำตอบให้เป็นหมวดหมู ่

5) การวิเคราะห์ข้อมูล นำข้อมลูที่ได้มาแปรผล เขียนรายงานการวิจัย 
6) การนำเสนอผลการศึกษาวิจัย  

 
ผลการการศึกษา 

ข้อที่ 1 ผลการวิจัยพบว่า พระพุทธศาสนา มีความเป็นตัวตนที่แสดงให้เห็นเป็น
พระพุทธศาสนา และบุคคลที่นับถือพระพุทธศาสนาที่เรียกว่า พุทธศาสนิกชน ก็มีอัตลักษณ์อัน
แสดงตนว่าเป็นชาวพุทธ เช่น บุคลิกลักษณะ ข้อวัตรปฏิบัติ การดำรงตน จนกระทั่งการสร้าง
วัฒนธรรมโดยอิงอาศัยพระพุทธศาสนาที่แสดงให้เห็นว่า เป็นชาวพุทธ เช่น การทำบุญใส่บาตร 



85 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

สวดมนต์ไหว้พระ และการปฏิบัติตนตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะการปฏิบัติ
ตามหลักฆราวาสธรรม ได้แก่ หลักจริยธรรมสำหรับฆราวาสผู้ใช้ชีวิตในทางโลกคือผู้ครองเรือน 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 11 ข้อ 176 หน้า 137, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย) 

การที่ชาวพุทธแสดงความเคารพนับถือพระพุทธเจ้าว่าเป็นที่พ่ึงที่ระลึกถึง  แสดงให้
เห็นว่า ชาวพุทธนั้นมีความเชื่อมั่นในพระพุทธเจ้าว่า เป็นผู้บรรลุผลของสิ่งที่พุทธสาวกหรือ
พุทธศาสนิกชนทุกคนต้องการจะตรัสรู้ตาม หรือบรรลุในสิ่งที่พระพุทธองค์บรรลุ และด้วยสิ่งนี้
เขาก็จะมีอิสระจากวัฏจักรของการเวียนว่ายตายเกิด เพราะการเวียนว่ายตายเกิดเป็นเหตุแห่ง
ทุกข์ในทางพระพุทธศาสนา การจะพ้นทุกข์ได้ ต้องตัดวงจรแห่งวัฏสงสารนี้ได้ โดยการละกิเลส
ขั้นพ้ืนฐานตั้งแต่ความอยากมี ความอยากได้ ความลุ่มหลงของคน ดังนั้นเป้าหมายของชาวพุทธ 
คือการทำจิตใจให้บริสุทธิ์ และปล่อยวางจากความต้องการสิ่งที่เป็นกิเลสกามทั้ง 5 อันแก่ รูป 
เสียง กลิ่น รส สัมผัส อันเป็นเหตุให้ยึดติดในโลกนี้ (พระสุธีรัตนบัณฑิต, พระครูโสภณพุทธ
ศาสตร์, 2559) 

วิถีปฏิบัติในพระพุทธศาสนาคือ ศีลธรรม จารีตประเพณี คำสั่งสอนในทางศาสนา ที่
ศาสดาผู้ประกาศศาสนาได้นำมาเผยแผ่ สอนให้มนุษย์ได้ประพฤติตามทั้งข้อที่ควรและไม่ควร
ประพฤติตามคือ ข้อที่ทรงอนุญาต ได้แก่ กุศลธรรมความดีและในข้อที่ทรงห้ามเช่น ศีล 5 และ
อกุศลธรรมความชั่วต่าง ๆ ที่เกิดจากการกระทำทางกาย วาจา และทางใจ วิถีปฏิบัตินี้จำเป็น
จะต้องมีอยู่ในตัวหรือจิตใจของคนทุกคนในสังคมทุกสังคม โดยเฉพาะผู้นำระดับต่างๆ มีผู้นำ
ครอบครัวไปจนถึงประเทศและผู้นำระดับโลก คนที่มีจริยาวัตรที่เรียบร้อย งดงามควบคุม
อินทรีย์ความประพฤติของตนเองได้ วิถีปฏิบัติมีหลายประเภทแต่ละประเภทเหมาะแก่คนแต่ละ
คน ขึ้นอยู่กับตัวบุคคลนั้น ๆ ว่าตนอยู่ในสถานะอะไรและจะต้องวางตัวประพฤติตัวอย่างไร 
โดยรวมแล้วล้วนแต่เป็นวิถีปฏิบัติที่ควบคุมความประพฤติคือ กาย วาจา และใจของคนในสังคม
ให้เป็นคนดีมีคุณภาพ วิถีปฏิบัติช่วยให้มนุษย์อยู่ร่วมกันในสังคมอย่างมีระเบียบเรียบร้อย มี
ความอบอุ่นรู้สึกปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน ทำให้คนรู้จักหน้าที่ความรับผิดชอบต่อตนเอง
ครอบครัวตลอดถึงประเทศชาติ วิถีปฏิบัติเกิดขึน้ได้หลายทางเช่น ทางวัฒนธรรม ประเพณี ทาง
กฎหมายบ้านเมืองเป็นต้น เป็นบรรทัดฐานในการกระทำของมนุษย์ เป็นหลักการหรือแนวทาง
ในการดำเนินชีวิตที่ดีของคนในประเทศ เพ่ือให้บรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีวิต มีจุดประสงค์
เพ่ือให้บุคคลมีชีวิตความเป็นอยู่ที่ดีอนุเคราะห์  ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน (วิจิตร สมบัติบริบูรณ์, 

8252 ) 
จากการที่ผู้วิจัยได้ลงพ้ืนที่ศึกษาวิถีชีวิตของชาวพุทธในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน 

ได้สรุปประเด็นในการศึกษาไว้ดังนี้ 1) วิถีการอยู่ร่วมกันของบุคคลในชุมชน โดยการการทำ



86  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

หน้าที่ของตนเองให้สมบูรณ์ เข้าใจวิถีปฏิบัติทางศาสนาของผู้อ่ืน และไม่มีอคติในการปฏิบัติต่อ
บุคคลต่างศาสนา (พระครูจันทสารสุตกิจ, ดร. ผู้ช่วยเจ้าอาวาสวัดบางโฉลงใน. สัมภาษณ์. 01  
มีนาคม 5652 ) 2) การมีส่วนร่วมในการพัฒนาวิถีชีวิตของบุคคลในสังคม โดยทำหน้าที่ของตน
ให้ดี สละประโยชน์ส่วนตัวเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม  (คุณมารีนา มะแซสะอิ. หัวหน้าฝ่ายบริหาร
การศึกษา กองการศึกษาศาสนาและวัฒนธรรม องค์การบริหารส่วนตำบลบางโฉลง. สัมภาษณ์. 
01  มีนาคม 5652 ) และ 3) กิจกรรมที่สะท้อนถึงความสามัคคีของชุมชน ยึดหลักของกิจกรรม

จิตอาสา และการให้การศึกษาเพ่ือพัฒนาสู่อนาคต (ดร.ธนพร กล้าจริง. อดีตผู้อำนวยการกอง
การศึกษาศาสนาและวัฒนธรรม องค์การบริหารส่วนตำบลบางโฉลง. สัมภาษณ์. 01  มีนาคม 

5652 ) 
ข้อที่ 2 ผลการวิจัยพบว่า วิถีชีวิตทางศาสนาของชาวมุสลิม คือการยอมรับศาสนา

อิสลาม มีโองการอัลกุรอานได้ระบุวัตถุประสงค์หลักของการสร้างมนุษย์คือการทำความรู้จักกัน
และกัน ซึ่งศาสนาอิสลามรับประกันและเปิดโอกาสให้มีเสรีภาพในการนับถือศาสนา ความเชื่อ
และความคิดโดยคำนึงถึงความแตกต่างกัน ถือว่า เป็นกฎสภาวการณ์ที่อัลลอฮฺทรงกำหนดไว้ 
และจะไม่มีการบังคับให้นับถือศาสนาอิสลาม แต่ให้มุสลิมตระหนักถึงความสำคัญของการดะ
วะฮฺ ต่อมนุษยชาติพร้อมทั้งอิสลามได้รักษาเกียรติของมนุษย์และให้ความสำคัญกับเกียรติและ
ศักดิ์ศรีของมนุษย์ ซึ่งสิ่งดังกล่าวนั้นถือเป็นความยุติธรรมและความเสมอภาคของศาสนาอิสลาม 
ดังนี้  

1. การเกิดขึ้นของความแตกต่าง ความหลากหลายทางกายภาพและสรรพสิ่ง
ต่าง ๆ นั้นมีมาแต่ดั้งเดิมซึ่งสอดคล้องกับกฎสภาวการณ์ของพระองค์อัลลอฮฺที่ทรงประสงค์จะให้
เป็นเช่นนั้น โดยธรรมชาติของสรรพสิ่งที่มีชีวิตในโลกนี้ล้วนแล้วแต่อยู่บนฐานของความแตกต่าง
และความหลากหลาย ด้วยเหตุนี้ความหลากหลายทางชาติ ชาติพันธุ์ สีผิว ภาษา วัฒนธรรม 
ประเพณี จะนำมาซึ่งความแตกต่างกันในหมู่มวลมนุษยชาติ ทั้งความคิด ความเชื่อ กฎข้อบังคับ 
การเป็นอยู่ การแต่งกายและอ่ืน ๆ อีกมากมาย สภาพเหล่านี้เป็นเจตนารมณ์ของพระองค์อัลลอ
ฮฺ ในการสรรค์สร้างจักรวาลนี้ ดังที่พระองค์อัลลอฮฺ ได้ตรัสไว้ในพระมหาคัมภีร์อัลกุรอานว่า 
“แต่ละประชาชาติในหมู่พวกเจ้านั้น เราได้ให้มีบทบัญญัติและแนวทางไว้และหากอัลลอฮฺทรง
ประสงค์แล้ว แน่นอนก็ทรงให้พวกเจ้าเป็นประชาชาติ เดียวกันแล้ว แต่ทว่าเพ่ือที่จะทรงทดสอบ
พวกเจ้าในสิ่งที่พระองค์ได้ประทานแก่พวกเจ้า ดังนั้น พวกเจ้าจงแข่งขันกันในความดีทั้งหลาย
เถิด นั้นคือ พวกเจ้าทั้งหมดก็จะต้องกลับไปยังอัลลอฮฺ แล้วพระองค์จะทรงแจ้งให้พวกเจ้า ทราบ
ในสิ่งที่พวกเจ้ากำลังขัดแย้งกันในสิ่งนั้น” (คัมภีร์อัลกุรอาน ฉบับแปลภาษาไทย, (2524), ซู
เราะฮฺอัลมาอีดะฮฺ อายะท่ี 84 , มัรวาน สะมะอุน) 



87 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

2. ไม่มีการบังคับนับถือศาสนา และให้ความสำคัญในการดะวะฮฺ เมื่อพระองค์
อัลลอฮฺประสงค์ที่จะให้มีความหลากหลายความแตกต่างของสรรพสิ่งเหล่านั้น ให้ดำรงอยู่
ตลอดไปแน่นอนพระองค์อัลลอฮฺ ก็ไม่ทรงบังคับมนุษย์เช่นกันในการเลือกทางเดินของชีวิต
พร้อมกันนี้ยังเปิดให้มีเจตจำนงเสรี มีความเป็นอิสระทางความคิดความเชื่อประเพณี วัฒนธรรม
และพระองค์ยังได้กำชับกับมุสลิมว่า “การบังคับผู้คนอ่ืนที่มิใช่มุสลิมให้ยอมรับหรือ ศรัทธาใน
หนทางของพระองค์นั้นหรือศรัทธา ต่อพระองค์นั้นไม่สามารถกระทำได้ดังที่โองการ พระมหา
คัมภีร์ของพระองค์ได้กำชับไว้อย่างชัดเจน ด้วยเหตุนี้มนุษย์ถูกบังเกิดในสภาพที่มีความอิสระใน
การเลือกทางเดินใหก้ับชีวิต พระองค์อัลลอฮฺมิได้บังคับมนุษย์ให้เลือกสิ่งใด สิ่งหนึ่ง”  

3. ความเป็นธรรม ท่านเคาะลีฟะฮฺ อุมัรฺเราะฎิยัลลอฮฺอันฮฺ เป็นผู้นำที่มีใจเป็น
ธรรมเป็นอย่างยิ่ง ท่านไม่เคยลำเอียงหรือมีอคติต่อผู้ใดในการปฏิบัติตามกฎหมาย แม้ว่าจะเป็น
คนในครอบครัวของท่านก็ตาม ท่านกล่าวเสมอว่า ท่านคือสามัญชนคนหนึ่งซ่ึงมีหน้าที่ต้อง
ปฏิบัติตามกฎหมายเช่นเดียวกับประชาชนทั่วไป ดังที่ อัล-เฏาะบารียฺกล่าวว่า ท่านอุมัรฺนั้นทุก
ครั้งที่ ท่านขึ้นปราศรัยบนมิมบัรกล่าวห้ามประชาชนในสิ่งใด ท่านจะประชุมคนในครอบครัว
แล้ว กล่าวว่า “ฉันได้ห้ามประชาชนไม่ให้ทำสิ่งนั้นสิ่งนี้ ซึ่งพวกเขาต่างพากันจ้องมองสังเกตดู
พวกเจ้า เหมือนกับการจ้องมองของนกต่อก้อนเนื้อและฉันขอสาบานกับอัลลอฮฺว่าหากมีใครใน
หมู่พวกเจ้าไปกระทำในสิ่งต้องห้ามฉันจะลงโทษเขาหนักถึงสองเท่าอย่างแน่นอน”  ทั้งนี้การที่
ท่านเคยเฆี่ยนบุตรของท่าน เองอย่างหนักเพราะมีความผิดฐานลักลอบดื่มสุราก็ดี การที่ท่านเคย
เรียกอัมรฺอิบนฺอัล-อาศ ข้าหลวงอียิปต์พร้อมกับบุตรชายให้เข้ามายังมะดีนะฮฺเป็นการด่วนเพ่ือ
รับการลงโทษบุตรชาย เพราะไปมีเรื่องกับประชาชนอียิปต์โดยมิชอบก็ดี  การที่ท่านเคยจับ
สะอฺดฺอิบนฺอบีวักก็อศ ข้าหลวงประจำแคว้นกูฟะฮฺผู้เป็นบุรุษหมายเลขหนึ่งของแคว้นไปตระเวน
ตามมัสยิดต่าง ๆ ทั่วเมืองกูฟะฮฺ เพ่ือให้ประชาชนเป็นพยานยืนยันความบริสุทธิ์ตอนที่ส่ง
เจ้าหน้าที่ไปตรวจค้นบ้านเพื่อหาหลักฐานทุจริตตามข้อกล่าวหาบางอย่างก็ดี การที่ท่านเคยใช้ไม้
เรียว ตีอบูสุฟยานเพ่ือนสนิทและคนกว้างขวางแห่งนครมักกะฮฺเพราะมีความผิดฐานสับเปลี่ยน
หลักเขตที่ดินที่นครมักกะฮฺก็ดี หรือการที่ท่านเปิดโอกาสให้ประชาชนสามารถฟ้องร้องข้าหลวง
อย่างอิสระต่อหน้าท่านเองในช่วงพิธีฮัจญ์ก็ดี สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้ล้วนเป็นสิ่งที่แสดงถึงความมีใจ
เป็นธรรมของทา่นอย่างชัดเจน 

4. ความเสมอภาคของศาสนาอิสลาม ความเสมอภาคเป็นที่สำคัญอีกประการ
หนึ่งของการอยู่ร่วมกันในสังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒธรรม อัลลอฮฺ ได้ตรัสไว้ในอัลกุ
รอานว่า “โอ้มวลมนุษย์ทั้งหลายจงรู้ไว้เถิดว่า แท้จริงพระเจ้าของพวกท่านนั้นมีเพียง องค์เดียว 
บรรพบุรุษของพวกท่านก็มาจากคนเดียวกัน จงรู้เถิดว่าคนอาหรับก็ไม่ได้เลิศเลอเหนือคนที่หาใช่
ชาวอาหรับ และคนที่ไม่ใช่อาหรับก็ไม่ได้เหนือกว่าคนอาหรับ คนผิวแดง  ก็ไม่ได้เลิศเลอ



88  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เหนือกว่าคนผิวดำ และคนผิวดำก็ไม่ได้เหนือกว่าคนผิวแดง และผู้ที่ประเสริฐยิ่งก็คือผู้ที่ยำเกรง
ต่ออัลลอฮฺเท่านั้น” (คัมภีร์อัลกุรอาน ฉบับแปลภาษาไทย, (2524), ซูเราะอัลหุจรอต อายะที่ 
13, มัรวาน สะมะอุน) 

5. การให้เกียรติมวลมนุษยชาติทั้งหลายของศาสนาอิสลาม อัลลอฮฺทรงยกย่อง
และให้เกียรติมวลมนุษยชาติทั้งหลายทุกเชื้อชาติ เผ่าพันธุ์ศาสนา ไม่ว่าจะเป็นคนผิวดำ หรือผิว
ขาว ชาติพันธุ์ อาหรับ หรือไม่ใช่อาหรับ มุสลิม หรือไม่ใช่มุสลิม และทรงยกสถานะของ
มนุษยชาติทั้งหลาย เหนือสรรพสิ่งอ่ืนใด พระองค์อัลลอฮฺ ทรงตรัสว่า ความว่า “และโดย
แน่นอน เราได้ให้เกียรติแก่ลูกหลานของอาดัม และเราได้บรรทุกพวกเขาทั้งทางบกและทาง
ทะเล และได้ให้ปัจจัยยังชีพที่ดีทั้งหลายแก่พวกเขา และเราได้ให้พวกเขาดีเด่นอย่างมีเกียรติ
เหนือกว่าผู้ที่เราได้ให้บังเกิดมาเป็นส่วนใหญ่” (คัมภีร์อัลกุรอาน ฉบับแปลภาษาไทย, (2524), ซู
เราะฮฺอัลอิส รออฺ อายะฮฺที่ 88, มัรวาน สะมะอุน)  

ดังนั้น หากว่าสังคมใดนำหลักของอิสลามดังกล่าวมาใช้ในการอยู่ร่วมกัน ท่ามกลาง
สังคมพหุวัฒนธรรมแน่นอนจะต้องว่า เกิดความสันติในสังคม แต่หากมิได้นำหลักการ ดังกล่าว
มาใช้ในการอยู่ร่วมกันท่ามกลางสังคมพหุวัฒนธรรมย่อมเป็นการทำลายอิสลามและประชาชน 
สังคมจะเต็มเปี่ยมไปด้วยการต่อสู้ แย่งชิงซึ่งจะนำมาซึ่งความแตกแยกและความเป็นศัตรูและที่
ร้ายที่สุดคือการเสียประโยชน์ ของสัปปุรุษในสังคมที่มีความขัดแย้ง และขาดดุลยภาพซึ่งการมี
ดุลยภาพระหว่างผู้นำกับประชาชนทำให้เกิดสันติภาพในสังคมโดยภาพรวม 

วิถีปฏิบัติทางศาสนาในทัศนะของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน จังหวัด
สมุทรปราการ พบว่า มีการทำหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์ เป็นการสร้างเหตุแห่งความสุข คือสงบ 
สันติ เบิกบานใจ ความสุขจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อเราได้ปฏิบัติตามความเชื่อของหลักการ ความสุข
ไม่ได้เกิดจากปัจจัยใดปัจจัยหนึ่งโดยเฉพาะ ไม่ได้อยู่กับร่างกายของคนเราหรือทรัพย์สินเงินทอง 
หรือเครื่องอำนวยความสะดวกอย่างมากมาย แท้ที่จริงแล้วมันอยู่ที่เราได้ปฏิบัติตนตามคำสอน
ของศาสนาที่เรายึดถือ เราก็จะพบกับความสำเร็จอย่างแท้จริง ซึ่งความสุขในทัศนะของศาสนา
อิสลามนั้นประกอบด้วยหลักการ 3 ประการ คือ 1) หลักการศรัทธา 2) หลักการปฏิบัติ และ 3) 
หลักคุณธรรมการศรัทธาในศาสนาอิสลาม (นายเสงี่ยม มิมมา. กรรมการอิสลามประจำจังหวัด
สมุทรปราการ. สัมภาษณ์. 11 มีนาคม 5652 ) และความศรัทธาของภายในหัวใจ ไม่มีใครมี
อำนาจที่จะทำอะไรได้ นอกเหนือจากอัลลอฮฺ องค์เดียวเท่านั้น และความสุขในศาสนาอิสลาม
นั้น คือการกระทำในสิ่งที่พระเจ้าใช้ และไม่กระทำในสิ่งที่พระเจ้าห้าม และการช่วยเหลือเจือ
จานเพ่ือนมนุษย์ที่มีฐานะไม่ดี ยากจน เด็กกำพร้า และอีกมากมาย (นายประสาน รอมาลี. บิ
หลั่น มัสยิดดารัลอามีน (บางโฉลง). สัมภาษณ์. 11 มีนาคม 5652 ) เพราะว่าศาสนาอิสลามสอน
ให้มุสลิมเป็นพี่น้องกัน มีความเสมอภาค ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน เพื่อให้อยู่ร่วมกันในสังคมอย่าง



89 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

มีความสุข การทำความเข้าใจผู้ที่นับถือศาสนาอ่ืนโดยเฉพาะชาวพุทธที่อยู่ในชุมชนเดียวกัน 
ก่อให้เกิดความสุขภายในและความสุขภายนอก สุขจากภายในคือ ทำให้ร่างกายสดชื่นแจ่มใส 
แบ่งปันทรัพยากรที่มีให้กับผู้ยากไร้ ส่วนความสุขภายนอกทำให้ร่างกายแข็งแรง ไม่ย่อท้อต่อ
อุปสรรค (นางสมจิตต์ มิมมา. อสม.ประจำหมู่บ้าน. สัมภาษณ์. 11 มีนาคม 5652 ) 

ข้อที่ 3 การเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธกับชาวมุสลิม ในชุมชนบ้าน
คลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ สรุปได้ว่า วิถีชีวิตทาง
พระพุทธศาสนาหมายถึงการมีความเห็นชอบ โดยปฏิบัติตนเพ่ือให้เกิดประโยชน์ 3 ประการ 
ได้แก่ ประโยชน์ในโลกนี้ ประโยชน์ในโลกหน้า ประโยชน์สูงสุด ส่วนวิถีชีวิตของอิสลาม คือ การ
ยอมจำนน การอ่อนน้อม และการเชื่อฟังต่ออัลเลาะฮ์ อย่างสิ้นเชิง โดยดำเนินชีวิตตามวิถี
อิสลาม 2 ประการ คือ  ศรัทธา มี 6 ประการ และหลักปฏิบัติ 5 จะพบว่าทั้งพระพุทธศาสนา
และศาสนาอิสลามมีความเห็นเหมือนกันคือการปฏิบัติตนตามหน้าที่ของศาสนิกที่ดี  ส่วนที่
ต่างกันจะเป็นในส่วนของหลักธรรมที่นำมาใช้ในการดำเนินชีวิตที่แตกต่างกัน ตามที่กำหนดไว้ใน
หลักการทางศาสนานั้น ๆ ซึ่งผู้วิจัยเห็นว่าถึงแม้หลักปฏิบัติจะต่างกัน แต่เป้าหมายเบื้องต้นคือ
การก่อให้เกิดประโยชน์สุขแก่ตนและคนรอบข้าง 

ในประเด็นความสำคัญของวิถีชีวิตทางศาสนา ชาวพุทธเชื่อฟังและปฏิบัติตาม
หลักการต่างๆ ในคำสอนของศาสนาและทำสมาธิภาวนาอย่างเคร่งครัด โดยการฝึกฝนทำสมาธิ
จนกระทั่งเข้าถึงการบรรลุพระนิพพานได้ เป็นการขจัดกิเลสที่กองสุมอยู่ในจิตใจหรือความ
ปรารถนาที่จะพ้นจากทุกข์ ซึ่งเป็นค่านิยมที่ดีในทางพระพุทธศาสนา คำสอนของพระพุทธเจ้า
นั้นมีอยู่ด้วยกัน 2 ระดับ คือ 1) ทิศ 6 ในฐานะหน้าที่ของกัลยาณมิตรในครอบครัว  2) 
คุณสมบัติของกัลยาณมิตร 7 ส่วนความสำคัญของวิถีชีวิตทางศาสนา การอยู่ร่วมกันท่ามกลาง
สังคมพหุวัฒนธรรมเป็นการยอมรับของศาสนาอิสลาม มีโองการอัลกุรอานได้ระบุวัตถุประสงค์
หลักของการสร้างมนุษย์คือการทำความรู้จักซึ่งกันและกัน อิสลามรับประกันและเปิดโอกาสให้มี
เสรีภาพในการนับถือศาสนา ความเชื่อและความคิดโดยคำนึงถึงความแตกต่างนั้นถือว่า เป็นกฎ
สภาวการณ์ที่อัลลอฮฺทรงกำหนดไว้ และจะไม่มีการบังคับให้นับถือศาสนาอิสลาม จะเห็นได้ว่า 
เป้าหมายของศาสนาทั้งสองมีนัยเหมือนกันคือการให้เกียรติผู้อื่น ส่วนประเด็นที่แตกต่างกันทาง
พระพุทธศาสนามองหลักธรรมที่พึงปฏิบัติตามหน้าที่ของตนๆ เรียกว่าทิศ 6 และมีหลักความ
เป็นกัลยาณมิตรมาช่วยเสริม ส่วนศาสนาอิสลาม นอกจากจะเน้นไปที่การทำหน้าที่ของตนให้
สมบูรณ์แล้ว ก็ไม่มีการก้าวก่ายหน้าที่ของคนอ่ืน  

ประเด็นวิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธกับชาวมุสลิม ในชุมชนบ้านคลองบาง
ตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ จากการลงพ้ืนที่และสัมภาษณ์
กลุ่มเป้าหมาย พบว่า วิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน  เน้น



90  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

หลักการ 3 ประการ คือ   1) การทำหน้าที่ของตนเองให้สมบูรณ์ รู้ว่าตนคือใคร ควรมีบทบาท
อย่างไร เมื่อเป็นเช่นนั้น จึงสามารถที่จะทำหน้าที่ตามสถานะของตนเองได้ 2) เข้าใจวิถีปฏิบัติ
ทางศาสนาของผู้ อ่ืน โบราณกล่าวไว้ว่ารู้เรารู้เขา เมื่อเรารู้จักหน้าที่ของตนแล้ว สิ่งสำคัญ
ประการต่อมาคือการเรียนรู้คนอื่น 3) สละประโยชน์ส่วนตัวเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม การเป็นผู้นำ
ของชุมชน ต้องมีความเป็นผู้นำที่ทำจริง ทำให้เห็นเพ่ือประโยชน์ต่อส่วนรวม ส่วนวิถีปฏิบัติทาง
ศาสนาในทัศนะของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน จังหวัดสมุทรปราการ พบว่า การ
ทำหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์ เป็นการสร้างเหตุแห่งความสุข คือสงบ สันติ เบิกบานใจ ความสุข
จะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อเราได้ปฏิบัติตามความเชื่อของหลักการ จะเห็นได้ว่า ชาวพุทธกับชาวมุสลิม
ที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียนนั้น มีวิถีชีวิตอยู่อย่างสันติสุข ไร้ความขัดแย้งทาง
ศาสนา ด้วยเหตุแห่งการอยู่ร่วมกันมานานเป็นเสมือนพ่ีน้อง มีความแตกต่างกันเพียงความ
ศรัทธาในศาสนาของตน ไม่ก้าวล่วงวิถีปฏิบัติทางศาสนาของบุคคลอ่ืน มีความเข้าใจว่าวัตร
ปฏิบัติที่แต่ละศาสนาทำอยู่นั้น เป็นการแสดงถึงความเคารพต่อศาสดาของตนเอง เช่น ชาวพุทธ
สวดมนต์ทำวัตร ชาวมุสลิมทำละหมาด ดังนั้น การรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา และการลงมือทำ
กิจกรรมร่วมกัน จึงเป็นการเชื่อมประสานให้คนเราเข้าใจซึ่งเหตุและผลของกันและกัน 
 
อภิปรายผลการวิจัย  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า วิถีปฏิบัติในพระพุทธศาสนาคือ ศีลธรรม 
จารีตประเพณี วิถีปฏิบัติมีหลายประเภทแต่ละประเภทเหมาะแก่คนแต่ละคน ขึ้นอยู่กับตัว
บุคคลนั้น ๆ ว่าตนอยู่ในสถานะอะไรและจะต้องวางตัวประพฤติตัวอย่างไร โดยรวมแล้วล้วนแต่
เป็นวิถีปฏิบัติที่ควบคุมความประพฤติคือ กาย วาจา และใจของคนในสังคมให้เป็นคนดีมี
คุณภาพ วิถีปฏิบัติช่วยให้มนุษย์อยู่ร่วมกันในสังคมอย่างมีระเบียบเรียบร้อย มีความอบอุ่นรู้สึก
ปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน ทำให้คนรู้จักหน้าที่ความรับผิดชอบต่อตนเองครอบครัวตลอดถึง
ประเทศชาติ วิถีปฏิบัติเกิดขึ้นได้หลายทางเช่น ทางวัฒนธรรม ประเพณี ทางกฎหมายบ้านเมือง
เป็นต้น เป็นบรรทัดฐานในการกระทำของมนุษย์ สอดคล้องกับธเนศ นกเพ็ชร ไดก้ล่าวถึงวิถีชีวิต
ใหม่ภายใต้พระพุทธศาสนา (ธเนศ นกเพ็ชร, 2565) ว่า สังคมยุคปัจจุบันที่มีการเปลี่ยนแปลง
เกิดขึ้นอย่างรวดเร็วในลักษณะก้าวกระโดด ทำคนบางคนเกิดความเครียดกับการเปลี่ยนแปลง
ดังกล่าว ก่อให้เกิดปัญหาหรือความทุกข์ข้ึนมาทั้งทางกาย และจิตใจ การที่คนเราจะดำเนินชีวิต
ให้ถึงความสุขในยุคนี้ได้นั้น พระพุทธศาสนาเน้นหลัก 3 ประการ คือ การละความชั่ว ประพฤติ
ความดี และทำจิตใจให้ผ่องใส 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า วิถีชีวิตทางศาสนาของชาวมุสลิม คือการ
ยอมรับศาสนาอิสลาม มีโองการอัลกุรอานได้ระบุวัตถุประสงค์หลักของการสร้างมนุษย์คือการ



91 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ทำความรู้จักซึ่งกันและกัน อิสลามรับประกันและเปิดโอกาสให้มีเสรีภาพในการนับถือศาสนา 
ความเชื่อและความคิดโดยคำนึงถึงความแตกต่างนั้นถือว่า เป็นกฎสภาวการณ์ที่อัลลอฮฺทรง
กำหนดไว้ และจะไม่มีการบังคับให้นับถือศาสนาอิสลาม แต่ให้มุสลิมตระหนักถึงความสำคัญ
ของการดะวะฮฺ ต่อมนุษยชาติพร้อมทั้งอิสลามได้รักษาเกียรติของมนุษย์และให้ความสำคัญกับ
เกียรติและศักดิ์ศรีของมนุษย์ ซึ่งสิ่งดังกล่าวนั้นถือเป็นความยุติธรรมและความเสมอภาคของ
ศาสนาอิสลาม สอดคล้องกับงานวิจยัของอีสมาแอ กาเต๊ะ (อีสมาแอ กาเต๊ะ, 2561) ที่ว่าอิสลาม
ยอมรับความหลากหลายทางความเชื่อ อิสลามให้ความสำคัญกับความแตกต่างที่เกิดขึ้นในสังคม
มนษุย์และถือว่าเป็นกฎสภาวการณ์ที่อัลลอฮฺทรงกำหนดไว้  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า ประเด็นวิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธกับ
ชาวมุสลิม ในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ 
จากการลงพ้ืนที่และสัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย พบว่า วิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธในชุมชน
บ้านคลองบางตะเคียน เน้นหลักการ 3 ประการ คือ 1) การทำหน้าที่ของตนเองให้สมบูรณ์ รู้ว่า
ตนคือใคร ควรมีบทบาทอย่างไร เมื่อเป็นเช่นนั้น จึงสามารถที่จะทำหน้าที่ตามสถานะของ
ตนเองได้ 2) เข้าใจวิถีปฏิบัติทางศาสนาของผู้อ่ืน โบราณกล่าวไว้ว่ารู้เรารู้เขา เมื่อเรารู้จักหน้าที่
ของตนแล้ว สิ่งสำคัญประการต่อมาคือการเรียนรู้คนอ่ืน 3) สละประโยชน์ส่วนตัวเพ่ือประโยชน์
ส่วนรวม การเป็นผู้นำของชุมชน ต้องมีความเป็นผู้นำที่ทำจริง ทำให้เห็นเพ่ือประโยชน์ต่อ
ส่วนรวม สอดคล้องกับงานของสมบูรณ์ วัฒนะ (สมบูรณ์ วัฒนะ, 2564)  เรื่อง พระพุทธศาสนา
กับวิถีชีวิตคนไทยในดินแดนสุวรรณภูมิ ที่ปรากฏให้เห็นว่าพระพุทธศาสนานั้นมีส่วนต่อวิถีชีวิต
ของชาวพุทธแดนสุวรรณภูมิทั้งด้านทัศนคติและความรู้สึก วัฒนประเพณี ส่วนวิถีปฏิบัติทาง
ศาสนาในทัศนะของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน จังหวัดสมุทรปราการ พบว่า การ
ทำหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์ เป็นการสร้างเหตุแห่งความสุข คือสงบ สันติ เบิกบานใจ ความสุข
จะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อเราได้ปฏิบัติตามความเชื่อของหลักการ จะเห็นได้ว่า ชาวพุทธกับชาวมุสลิม
ที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียนนั้น มีวิถีชีวิตอยู่อย่างสันติสุข ไร้ความขัดแย้งทาง
ศาสนา ด้วยเหตุแห่งการอยู่ร่วมกันมานานเป็นเสมือนพ่ีน้อง มีความแตกต่างกันเพียงความ
ศรัทธาในศาสนาของตน ไม่ก้าวล่วงวิถีปฏิบัติทางศาสนาของบุคคลอ่ืน มีความเข้าใจว่าวัตร
ปฏิบัติที่แต่ละศาสนาทำอยู่นั้น เป็นการแสดงถึงความเคารพต่อศาสดาของตนเอง เช่น ชาวพุทธ
สวดมนต์ทำวัตร ชาวมุสลิมทำละหมาด ดังนั้น การรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา และการลงมือทำ
กิจกรรมร่วมกัน จึงเป็นการเชื่อมประสานให้คนเราเข้าใจซึ่งเหตุและผลของกันและกัน 
สอดคล้องกับงานวิจัยของอีสมาแอ กาเต๊ะ (อีสมาแอ กาเต๊ะ, 2561) ที่ว่าอิสลามยอมรับความ
หลากหลายทางความเชื่อ อิสลามให้ความสำคัญกับความแตกต่างที่เกิดขึ้นในสังคมมนุษย์และ
ถือว่าเป็นกฎสภาวการณ์ที่อัลลอฮฺทรงกำหนดไว้ อิสลามเชื่อว่าหากสังคมนำหลักอิสลามมาใช้ใน



92  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

การอยู่ร่วมกันท่ามกลางสังคมพหุวัฒนธรรมย่อมจะก่อให้ เกิดสันติสุขในสังคม และก่อให้เกิด
สันติภาพในสังคมโดยภาพรวม 
องคค์วามรู้ใหม่จากการวิจัย 
 

จากการลงพ้ืนที่วิจัย ได้ผลสรุปเกีย่วกับการอยู่ร่วมกันของชาวพุทธกับชาวมุสลิมใน
ชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ เป็นภาพรวม
ดังนี้ 

ประเด็น ผลที่ได้รับ 
1. วิถีการอยู่ร่วมกันของบุคคลในชุมชน 1. การทำหน้าที่ของตนเองให้สมบูรณ์ คือการ

เข้าใจตัวเองว่า สิ่งที่เรากระทำอยู่เพื่อใคร และ
มีประโยชน์หรือมีโทษมากน้อยเพียงไร  
2. เข้าใจวิถีปฏิบัติทางศาสนาของผู้อ่ืน เข้าใจ
วิถีปฏิบัติทางศาสนาของกันและกัน รู้จัก
ข้อจำกัดทางศาสนา ไม่ฝืนใจผู้อื่น  
3. ไม่มีอคติในการปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนา 
ไม่ก้าวล่วงหน้าที่ของผู้อ่ืน ย่อมสร้างประโยชน์
แก่สังคมส่วนรวมได้ยิ่งขึ้น  
4. ศาสนาไม่ใช่ต้นเหตุแห่งความขัดแย้ง การ
ขัดแย้งเป็นพฤติกรรมเฉพาะบุคคลเท่านั้น  

2. การมีส่วนร่วมในการพัฒนาวิถีชีวิตของ
บุคคลในสังคม 
 

1. ทำหน้าที่ของตนให้ดี รู้จักหน้าที่ของตนเอง 
เพ่ือทำให้เกิดประโยชน์ต่อสังคมโดยรวม  
2. สละประโยชน์ส่วนตัวเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม
เพ่ือให้เกิดประโยชน์แก่คนในชุมชนไม่เลือก
ความต่างแห่งศาสนา  

3. กิจกรรมที่สะท้อนถึงความสามัคคีของ
ชุมชนกิจกรรมที่สะท้อนถึงความสามัคคีของ
ชุมชน 

1. กิจกรรมจิตอาสา เป็นส่วนสำคัญที่ทำให้
ชุมชนเกิดความสามัคคี ไม่มีการแบ่งแยกทาง
ศาสนา  
2. การให้การศึกษาเพ่ือพัฒนาสู่อนาคต การ
พัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยการให้การศึกษาท่ี
ถูกต้องจึงเป็นสิ่งสำคัญ จะทำให้เกิดเรียนรู้
ธรรมชาติ และเข้าใจกัน  



93 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

3. กิจกรรมเยาวชนค่ายคุณธรรม นำไปสู่การ
แก้ปัญหาความขัดแย้งทางความคิดเรื่องความ
แตกต่างทางศาสนาในอนาคต  

 

จากตารางข้างต้น อธิบายได้ว่า การที่บุคคลในสังคมที่มีวัฒนธรรมทางศาสนาที่
หลากหลาย หากศาสนิกปฏิบัติตนตามวิถีชีวิตทางศาสนาของตนเอง ย่อมทำให้สังคมเกิดสันติ
สุขได้ เห็นได้จากข้อสรุปในงานวิจัยเรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคม
ของชาวพุทธกับชาวมุสลิม : กรณีศึกษาชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอ
บางพลี จังหวัดสมุทรปราการ” ซึ่งได้ผลสรุปดังนี้ 

1. วิถีการอยู่ร่วมกันของบุคคลในชุมชน การปฏิบัติตนตามวิถีชีวิตทางศาสนาของ
แต่และศาสนาโดยยึดหลักธรรมของตนเป็นเป็นวิถีปฏิบัติ ทำให้การอยู่ร่วมกันในชุมชน
พระพุทธศาสนาและศาสนาอิสลาม เกิดผล 4 ประการ (1) การทำหน้าที่ของตนเองให้สมบูรณ์ 
คือการเข้าใจตัวเองว่า สิ่งที่เรากระทำอยู่เพ่ือใคร และมีประโยชน์หรือมีโทษมากน้อยเพียงไร  
(2) เข้าใจวิถีปฏิบัติทางศาสนาของผู้อ่ืน เข้าใจวิถีปฏิบัติทางศาสนาของกันและกัน รู้จักข้อจำกัด
ทางศาสนา ไม่ฝืนใจผู้อ่ืน (3) ไม่มีอคติในการปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนา ไม่ก้าวล่วงหน้าที่ของ
ผู้อ่ืน ย่อมสร้างประโยชน์แก่สังคมส่วนรวมได้ยิ่งขึ้น (4) ศาสนาไม่ใช่ต้นเหตุแห่งความขัดแย้ง 
การขัดแย้งเป็นพฤติกรรมเฉพาะบุคคลเท่านั้น 

2. การมีส่วนร่วมในการพัฒนาวิถีชีวิตของบุคคลในสังคม เมื่อศาสนิกปฏิบัติตนตาม
หลักศาสนาย่อมมีจิตอาสาร่วมพัฒนาชุมชน ก่อให้เกิดผล 2 ประการ คือ (1) ทำหน้าที่ของตน
ให้ดี รู้จักหน้าที่ของตนเอง เพ่ือทำให้เกิดประโยชน์ต่อสังคมโดยรวม (2) สละประโยชน์ส่วนตัว
เพ่ือประโยชน์ส่วนรวมเพ่ือให้เกิดประโยชน์แก่คนในชุมชนไม่เลือกความต่างแห่งศาสนา  

3. กิจกรรมที่สะท้อนถึงความสามัคคีของชุมชนกิจกรรมที่สะท้อนถึงความสามัคคี
ของชุมชน มี 2 ลักษณะ ได้แก่ (1) กิจกรรมจิตอาสา เป็นส่วนสำคัญที่ทำให้ชุมชนเกิดความ
สามัคคี ไม่มีการแบ่งแยกทางศาสนา (2)  การให้การศึกษาเพ่ือพัฒนาสู่อนาคต การพัฒนา
คุณภาพชีวิตด้วยการให้การศึกษาที่ถูกต้องจึงเป็นสิ่งสำคัญ จะทำให้เกิดเรียนรู้ธรรมชาติ และ
เข้าใจกัน (3) กิจกรรมเยาวชนค่ายคุณธรรม นำไปสู่การแก้ปัญหาความขัดแย้งทางความคิดเรื่อง
ความแตกต่างทางศาสนาในอนาคต 

 
สรุป 

ชาวพุทธกับชาวมุสลิมที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน มีวิถีชีวิตอยู่อย่าง
สันติสุข ไร้ความขัดแย้งทางศาสนา มีความแตกต่างกันเพียงความศรัทธาในศาสนาของตน โดย



94  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ไม่ก้าวล่วงวิถีปฏิบัติทางศาสนาของบุคคลอ่ืน ดังนั้น การรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา และการลง
มือทำกิจกรรมร่วมกัน จึงเป็นการเชื่อมประสานให้มนุษยเ์ข้าใจเหตุและผลของกันและกัน 

 
ข้อเสนอแนะ  

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  

1. การสร้างการเรียนรู้วิถีชุมชน โดยเปิดให้มีการสอนกันข้ามศาสนาเพ่ือให้เกิด
การเรียนรู้ระหว่างกัน  สร้างความเข้าใจต่อกันมากขึ้น เป็นการสร้างภูมิคุ้มกันทางความคิด
ตั้งแต่เด็กเยาวชน เพ่ือให้เรียนรู้หลักการทางศาสนาของศาสนาตนให้เข้าใจ และเรียนรู้ศาสนา
อ่ืนให้รู้แจ้งเพื่อจะได้ปฏิบัติตนให้ถูกต้องไม่ก้าวก่ายความเชื่อของผู้อ่ืน  

2. สร้างกระบวนการนับถือกัน (Respect) ตามที่ริชาร์ด ไทเลอร์ (Richard 
Taylor) กล่าวถึงพหุวัฒนธรรมคือการแสดงออกถึงความเคารพต่อกัน ผ่านการพบเจอกัน 
พูดคุยกันในบรรยากาศแบบมิตรภาพ เป็นวิธีการทางมานุษยวิทยาที่ต้องไปพบกัน อยู่ร่วมกัน 
แสดงน้ำใจต่อกัน พูดคุยกันเมื่อเกิดปัญหาและหาทางออกร่วมกัน  

3. ควรมีการสร้างกิจกรรมที่สะท้อนถึงความสามัคคีของชุมชน เน้นกิจกรรมที่
สะท้อนถึงความสามัคคีของชุมชน เช่น กิจกรรมจิตอาสา เป็นส่วนสำคัญที่ทำให้ชุมชนเกิดความ
สามัคคี ไม่มีการแบ่งแยกทางศาสนา โดยรัฐมีส่วนร่วมอย่างจริงจัง 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
1. ควรมี การศึ กษ าพหุ วัฒ นธรรมทางศาสนาเชิ งสัญ ลั กษณ์ ระหว่ าง

พระพุทธศาสนากับศาสนาอิสลาม 
2. ควรมีการศึกษาพหุวัฒนธรรมการบริโภคตามหลักศาสนาที่มีผลต่อการ

ดำรงชีวิตของคนในชุมชนชาวพุทธกับชาวมุสลิม 
 
เอกสารอ้างอิง 
ธเนศ นกเพ็ชร. (2565). วิถีชีวิตใหม่ภายใต้พระพุทธศาสนา. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์.  

9(1) มกราคม, 292-302. 
พระสุธีรัตนบัณฑิต, พระครูโสภณพุทธศาสตร์. (2559). อัตลักษณ์ทางศาสนา: รูปแบบการสื่อ 

ความหมายเพ่ือสร้างสันติภาพของประชาคมอาเซียน. สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย.  กรุงเทพมหานคร: โรงพมิพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



95 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

มัรวาน สะมะอุน. (2524). คัมภีร์อัลกุรอาน ฉบับแปลภาษาไทย. กรงุเทพมหานคร: สำนักพิมพ์  
ส.วงศ์เสงี่ยม. 

วิจิตร สมบัติบริบูรณ์. (2528). เบญจศีล–เบญจธรรม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ชวนพิมพ์. 
สุไรยา วานิ, มะรอนิง สาแลมิง. (2557). การอยู่ร่วมกันของชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรม  

กรณีศึกษา ตำบลทรายขาว อำเภอโคกโพธิ์ จังหวัดปัตตานี.  วารสารการเมืองการ
ปกครอง. 4(1) ปีที ่4 กันยายน, 217.  

สมบูรณ์ วัฒนะ และคณะ. (2564). พระพุทธศาสนากบัวิถีชีวิตคนไทยในดินแดนสุวรรณภูมิ.  
วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. 9(3) พฤษภาคม, 950-964. 

อีสมาแอ กาเต๊ะ. (2560). วะสะฎียะฮฺในอิสลามกับการอยู่ร่วมกันท่ามกลางสังคมพหุวัฒนธรรม 
ด้ า น ค ว า ม เชื่ อ แ ล ะ ค ว า ม คิ ด . ว า ร ส า ร วิ ท ย า ลั ย อิ ส ล า ม ศึ ก ษ า 
มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์. 9(1)มกราคม – มิถุนายน, 48. 

 

 


