
แนวทางการปฏิบัติกรรมฐานของพระมหาเถรศรีศรัทธา 
The practice of meditation according to Phramahatherasrisaddha 

 
 

1พระมหายงยุทธ ธีรธมฺโม  
Phramaha Yongyut Dhiradhammo 

2พระมหาบุญเกิด  ปญฺญาปวุฑฺฒี 
Phramaha Boonkerd  Panyapawutti 

3คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์ 
                                                    Khongsaris Pangthrap 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.  

4พระมหาพิทักษ์ จิตฺตโสภโณ 
Phramaha Pitak Jittasobhano  

นักวิชาการอิสระ, Independence Academic 
1Corresponding author E-mail: yongyutpolman@gmail.com 

 

 

 
Received: December 2, 2022; Revised: December 14, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ 

 บทความวิชาการนี้ ผู้เขียนต้องการนำเสนอแนวทางการปฏิบัติกรรมฐานของพระ
มหาเถรศรีศรัทธาในสมัยสุโขทัย  การศึกษาพบว่า แนวการปฏิบัติกรรมฐานของพระมหาเถรศรี
ศรัทธานั้นมีความสอดคล้องกับกรรมฐานในคัมภีร์พระพุทธศาสนา เช่น พระไตรปิฎก คัมภีร์ 
วิสุทธิมรรค เป็นต้น และปรากฏแนวกรรมฐานที่เด่นชัดตามจริยาวัตรของท่านคือ เมตตา
กรรมฐาน สมถกรรมฐานและวิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งมีเป้าหมายการปฏิบัติและบำเพ็ญบารมีเพ่ือ
ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าพระองค์หนึ่งในอนาคต   
 ลักษณะของพระมหาเถรศรีศรัทธาเป็นทั้ งพระคามวาสีและอรัญญวาสีที่มุ่ ง
สงเคราะห์ประชาชน ท่านบูรณะปฏิสังขรณ์ศาสนวัตถุและปฏิบัติธรรมควบคู่กัน  ขณะเดียวกัน
ได้เที่ยวสั่งสมบารมีเพ่ือเป็นปัจจัยแห่งการตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต  อาจเรียกการ



249 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

บำเพ็ญกรรมฐานในสายนี้ว่า “กรรมฐานสายพระโพธิสัตว์” เพราะสายนี้มุ่งบำเพ็ญบารมี ฌาน 
และวิปัสสนา ไปพร้อมกันนั่นเอง   
คำสำคัญ:  กรรมฐาน, วิสุทธิมรรค, พระโพธิสัตว์ 

 
Abstract 
 This academic article, the author would like to investigate the practice 

of meditation of Phramahatherasrisaddha in Sukhothai period. This study found 

that the practice of meditation according to Phramahatherasrisaddha is consistent 

with the meditation practice in Buddhist scriptures such as the Tripitaka and the 

Visuddhimagga.   Phramahatherasrisaddha  showed distinct meditation way 

according to his ethics, namely, Metta meditation, Samatha meditation, and 

Vipassana meditation.  Most importantly, he practiced meditation in order to 

attain Enlightenment as a future Buddha. 

 The characteristics of the teachings of Phramahatherasrisaddha 

contains both the elements of the town order and the forest order, both of which 

aim to help people and practice Dharma concurrently.  At the same time, he 

continued to accumulate merits as the prerequisite for future enlightenment as a 

Buddha. This way of practice could be called "meditation in the Bodhisattava’s 

way because this way is to practice the perfection,  Samatha meditation and 

Vipassana meditation are practised together. 

Key words: Meditation, Visuddhimagga, Bodhisattava 

 
 
 
บทนำ 

 การปฏิบัติกรรมฐานในสังคมไทยนั้นมีหลากหลายรูปแบบ และมีความสืบเนื่องมา
ตั้งแต่อดีตสืบทอดสู่ปัจจุบัน (ลาลูแบร์. ซิมอน เดอ, 2548, ปรีดี  พิศภูมิวิถี, 2561) โดยเฉพาะ
ความสัมพันธ์ระหว่างไทยกับศรีลังกาเมื่อครั้งสุโขทัย ทำให้คัมภีร์ที่เป็นรากฐานของการปฏิบัติ
กรรมฐานได้แก่ “วิสุทธิมรรค” ของพระพุทธโฆสาจารย์ ซึ่งมีอิทธิพลอยู่ในลังกาเข้ามามีอิทธิพล
อย่างสูงต่อแนวปฏิบัติกรรมฐานของสังคมไทยด้วย  ในสมัยนั้น พระสงฆ์ในภูมิภาคนี้ต่าง
เดินทางไปศึกษาพระพุทธศาสนาที่ลังกา พระภิกษุไทยได้เข้าอุปสมบทแบบลังกาและกลับ
เมืองไทยเป็นพระภิกษุสายลังกาวงศ์ ประมาณพุทธศตวรรษที่ 19 ได้รวมตัวตั้งมั่นอยู่ในดินแดน
นครศรีธรรมราช ต่อมาพ่อขุนรามคำแหงนิมนต์มาให้การอุปสมบทแก่กุลบุตรที่สุโขทัย และ
สถาปนาพุทธศาสนาแบบลังกาวงศ์ขึ้นที่นี่  พระภิกษุชุดแรกที่เข้ามาเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่



250  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

สุโขทัยนั้นเป็นฝ่ายอรัญญวาสี มีความเคร่งครัดในพระธรรมวินัย ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร สร้าง
ศรัทธาความเลื่อมใสแก่ประชาชนเป็นอย่างมาก (ภัทรพร  สิริกาญจน, 2557) 

 หนึ่งในรูปแบบที่ปรากฎในสังคมไทยในสมัยสุโขทัยนั้นคือการปฏิบัติตามแนวของ
พระมหาเถรศรีศรัทธา ผู้เป็นพระมหาเถระที่ชื่อเสียงและมีอิทธิพลอย่างมาก ประวัติของท่าน
ปรากฏอย่างเด่นชัดในศิลาจารึกหลักที่ 2 (จารึกวัดศรีชุม)ซึ่งบันทึกไว้ว่าท่านได้เดินทางไปศึกษา
พระพุทธศาสนาที่เกาะลังกา (ประเทศศรีลังกา) เป็นเวลานับสิบปี (กรมศิลปากร, 2527) ต่อมา
พระมหาเถรศรีศรัทธาได้นำแนวการปฏิบัติกรรมฐานแบบลังกาวงศ์เข้ามาเผยแผ่ในกรุงสุโขทัย
ในสมัยพญาลิไท  (กรมศิลปากร, 2539) สิ่งที่น่าสนใจอย่างยิ่งก็คือแนวปฏิบัติกรรมฐานของท่าน
ว่ามีแนวทางปฏิบัติอย่างไร ยังเป็นเรื่องที่ต้องศึกษากันต่อไปตามเอกสารหลักฐานต่างๆ ซึ่ง
ผู้เขียนจะได้ประมวลมาและร้อยเรียง โดยจะยกประเด็นตั้งแต่ความหมายและประเภทของ
กรรมฐาน สภาพแวดล้อมในสมัยสุโขทัย  ชาติกำเนิดของพระมหาเถรศรีศรัทธา  แรงจูงใจใน
การบวช  ร่องรอยการปฏิบัติกรรมฐาน รวมทั้งผลงานของท่านในสมัยนั้นด้วย  
  
ความหมายของคำว่า “กรรมฐาน” 

 เกี่ยวกับความหมายของคำว่า “กรรมฐาน” นี้ ข้อมูลจากพจนานุกรมและจาก
มุมมองของนักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาให้ความหมายไว้ในหลายแง่มุม ตามท่ีปรากฏ คือ 

 พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554 ให้ความหมายของกรรมฐานว่า คือ
ที่ตั้งแห่งการงาน  หมายเอาอุบายทางใจ  2 ประการ คือ สมถกรรมฐาน เป็นอุบายสงบใจ และ
วิปัสสนากรรมฐาน เป็นอุบายเรืองปัญญา (พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน, 2554)  

 ขณะที่ Buddhist Dictionary ให้ความหมายว่า “กรรมฐาน (Kammaṭṭhāna) 
แปลว่า ที่ตั้งแห่งการงาน มีการปฏิบัติสมาธิเป็นต้น เป็นคำที่ใช้ในความหมายของวิชาการทำ
สมาธิ  ใช้ในความหมายของการฝึกสมาธิ (ภาวนา) ปรากฏในคัมภีร์ชั้นอรรถกถา แต่ในพระสูตร
ใช้คำนี้บ่งถึงกิจกรรมในท้องทุ่ง หรือการประกอบอาชีพ เช่น กสิกรรม การค้าขาย เป็นต้น 
(Nyanatiloka, 2007)  

 ท่านราหุล (Walpola Sri Rahula)  วินิจฉัยว่า คำว่า “กรรรมฐาน” มาแทนคำ
ดั้งเดิมคือคำว่า “ภาวนา” หมายถึง การเจริญ (culture) หรือการพัฒนา (development) 
ได้แก่ การเจริญหรือการพัฒนาจิตใจ  เมื่อกล่าวให้ถูกต้องตรงตามความหมายจริง ๆ  ของศัพท์ 
การภาวนาทางพระพุทธศาสนาคือการเจริญจิต มีจุดมุ่งหมายเพ่ือชำระจิตใจให้สะอาดบริสุทธิ์
ปราศจากกิเลสเครื่องเศร้าหมองและสิ่งรบกวนทั้งหลาย (Walpola  Sri Rahula, 2009) 

 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ให้ความหมายว่า “กรรมฐานคือที่ตั้งแห่งการ
งาน  อารมณ์เป็นที่ตั้งแห่งการงานของใจ  อุบายทางใจ วิธีฝึกอบรมจิตใจและเจริญปัญญา นิยม



251 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เขียนว่า “กรรมฐาน” โดยหลักทั่วไป คือ (1) สมถกัมมัฏฐาน กรรมฐานเพ่ือการทำจิตใจให้สงบ  
วิธีฝึกอบรมเจริญจิตใจ  (2) วิปัสสนากัมมัฏฐาน กรรมฐานเพ่ือการให้เกิดความรู้แจ้ง  วิธี
ฝึกอบรมเจริญปัญญา” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2554) 

 ศาสตราจารย์ ดร. ระวี ภาวิไล ให้ความเห็นว่า กรรมฐาน แปลว่า ที่ตั้งแห่งการ
ทำงานของจิต หมายความถึงสิ่งที่จิตเข้าไปยึดหน่วง เพ่ือให้เกิดวิถีจิตที่พัฒนาไปสู่สภาพที่มี
คุณธรรมอันพึงประสงค์ยิ่งข้ึน (ศ. ดร. ระวี ภาวิไล, 2548) 

 จากข้อมูลดังกล่าวเหล่านี้ สามารถสรุปความหมายของกรรมฐานได้ 3 ความหมาย
คือ (1) กรรมฐานคือ   สิ่งที่ให้จิตยึดเป็นฐานที่มั่นหรือเป็นอารมณ์  (2) กรรมฐานคืองานฝึกจิต 
และ (3) กรรมฐานคือการพัฒนาจิตใจให้เจริญก้าวหน้า เกิดความสงบและเกิดสติปัญญารู้แจ้ง
เห็นจริงตามมา กรรมฐานนี้มีรากเค้ามาจากการทำงานของชาวบ้านที่ใช้แรงงานเพ่ือประกอบ
อาชีพธุระการงาน แต่ในทางพระพุทธศาสนานำคำดังกล่าวมาใช้เป็นงานการพัฒนาจิตใจแทน 

 
ประเภทของกรรมฐาน 
 แนวทางการปฏิบัติกรรมฐานนั้นมีหลายวิธี แต่เมื่อจัดประเภทของกรรมฐานใน
พระพุทธศาสนา สามารถแบ่งออกเป็น 2 ลักษณะ คือ สมถกรรมฐานและวิปัสสนากรรมฐาน ใน
พระไตรปิฎกได้บันทึกเก่ียวกับกรรมฐานทั้งสองอย่างนี้ไว้ว่า   
 1) ธรรม 2 อย่าง ที่ควรเจริญยิ่ง คือสมถะและวิปัสสนา (พระไตรปิฎกภาษาไทย, 
(2539), เล่ม 14 ข้อ 431 หน้า 490, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 
 2) เมื่อภิกษุรู้ว่ายังไม่เจริญสมถะและวิปัสสนาก็ควรเจริญ  (พระไตรปิฎกภาษาไทย, 
(2539), เล่ม 14 ข้อ 450 หน้า 503, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 
 3) สมถะและวิปัสสนาเป็นส่วนแห่งวิชชา เป็นทางให้ถึงความสิ้นราคะ โทสะ และ
โมหะ (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 18 ข้อ 377 หน้า 453-454, มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 
 ส่วนคัมภีร์ชั้นอรรถกถาได้จำแนกกรรมฐานออกเป็น 2 ลักษณะ คือ 
 1) สพฺพตฺถกกมฺมฏฺฐาน (สัพพัตถกกรรมฐาน)  ได้แก่ เมตฺตา  มรณสฺสติ  และ
อสุภสญฺญา   
 2) ปาฏิหาริยกมฺมฏฺฐาน (ปาริหาริยกรรมฐาน) (อรรถกถาภาษาบาลี สมันตปาสาทิ
กา ฉบับมหาจุฬาอัฏฐกถา, วิ.อ. เล่ม 1 ข้อ 165 หน้า 454 - 455,  วิสุทฺธิ. เล่ม 1 ข้อ 42 หน้า 
105) ได้แก่ กรรมมฐานที่ต้องปฏิบัติเป็นประจำ 
 กรรมฐานทั้งสองอย่างนี้  ท่านมุ่ งอธิบายลักษณะในการนำไปใช้ว่า สัพพัตถก
กรรมฐานเป็นกรรมฐานที่พึงใช้ในทุกที่ คือ 



252  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 (1)  เมตฺตา เมตตาใช้แผ่ให้แก่ผู้ที่เกี่ยวข้อง เช่น เพื่อนผู้ปฏิบัติธรรม ชาวบ้าน ผู้เป็น
ใหญ่ในถิ่นนั้น  เทวดา  เพ่ือให้บุคคลเหล่านั้นมีจิตอ่อนโยน  ไม่ทำร้ายผู้ปฏิบัติ   แต่จะช่วย
อภิบาลรักษาให้ผู้ปฏิบัติอยู่เป็นสุขในการปฏิบัติธรรม 
 (2)  อสุภสญฺญา   การเจริญอสุภสัญญาคือความจำได้หมายรู้ว่าไม่งามเพ่ือไม่ทำให้
เกิดตัณหาแม้ในอารมณ์ท่ีเป็นทิพย์ 
 (3)  มรณสฺสติ  มรณสติ คือการพิจารณาเกี่ยวกับความตาย  เพราะเมื่อบุคคลรู้ว่า
ต้องตายแน่  ย่อมจะละการแสวงหาที่ไม่สมควร เป็นผู้มีความสลดใจ  เจริญธรรมสูงขึ้นโดย
ลำดับ และเป็นผู้มีความประพฤติไม่ย่อหย่อน (วิสุทฺธิ. ฉบับภาษาบาลี เล่ม 1 ข้อ 42 หน้า 105 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) ส่วนปาริหาริยกรรมฐาน  เป็นกรรมฐานที่สอดคล้อง
กับอุปนิสัย(จริต) ซึ่งผู้ปฏิบัติจำเป็นต้องปฏิบัติเป็นประจำอย่างใดอย่างหนึ่งใน 40 วิธีนั้น มี 
อนุสสติ 10  กสิณ 10 เป็นต้น 
 อารมณ์ของสมถกรรมฐานทั้งหมดตามที่กล่าวมานี้  มีจุดมุ่งหมายโดยรวมคือเพ่ือ
กำจัดนิวรณ์ซึ่งเป็นตัวปิดกั้นประสิทธิภาพการทำงานของจิต และผลสำเร็จที่ได้จากการเจริญสม
ถกรรมฐานก็คือเกิดสมาธิในระดับต่าง ๆ ซึ่งทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า “ฌาน”(รูปฌาน ๔, 
อรูปฌาน ๔)   
 ส่วนวิปัสสนากรรมฐาน คืออุบายวิธีเพ่ือให้เกิดปัญญารู้แจ้งเห็นจริง โดยมองเห็น
ความเป็นอนิจจัง ความเป็นทุกข์ และความเป็นอนัตตาของสรรพสิ่ง ดังคำบาลีว่า “อนิจจาทิว
เสน วิวิเธหิ อากาเรหิ  ธมฺเม ปสฺสตีติ  วิปสฺสนา” (อรรถกถาภาษาบาลี อัฏฐสาลินี ฉบับมหา
จุฬาอัฏฐกถา, (2532), เล่ม 1 ข้อ 181 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) อีกนัยหนึ่ง 
วิปัสสนาก็คือวิธีที่ทำให้เห็นแจ้ง  หมายถึงข้อปฏิบัติต่างๆ ในการฝึกอบรมปัญญาเพ่ือให้เกิด
ความรู้แจ้งตรงตามสภาวะที่เป็นจริงจนถอนตัวออกจากความยึดมั่นถือมั่นและความเห็นผิด
ทั้งหลายได้   
 ฉะนั้น สรุปได้ว่า ประเภทของกรรมฐานมีสองอย่างคือ สมถะและวิปัสสนา  โดยที่
สมถะก่อให้เกิดสมาธิ ส่วนวิปัสสนาคือการอบรมบ่มเพาะปัญญาจนเห็นแจ้งในสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้น
ตามความเป็นจริง กรรมฐานทั้งสองนี้เกื้อกูลต่อกันและสนับสนุนส่งเสริมซึ่งกันและกัน ถือเป็น
รูปแบบของการพัฒนาจิตในพระพุทธศาสนานั่นเอง  
 
ชาติภูมิของพระมหาเถรศรีศรัทธา 
 บ้านเมืองสมัยสุโขทัยและศรีสัชนาลัยสมัยนั้นได้ปกครองโดยพ่อขุนศรีนาวนำถุม 
กระทั่งพ่อขุนศรีนาวนำถุมสิ้นพระชนม์ ต่อมาพวกขอม (ขอมสบาดโขลญลำพง) ได้เข้ายึดเมือง
สุโขทัยได้  พ่อขุนผาเมือง (ลูกพ่อขุนศรีนาวนำถม) ซึ่งตอนนั้นได้ครองเมืองราด (ราชบุรี) ได้



253 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ร่วมมือกับสหายคือพ่อขุนบางกลางหาวเคลื่อนทัพขึ้นมาช่วยกันตีเอาเมืองคืนได้    พ่อขุนผา
เมืองจึงได้ยกเมืองสุโขทัยพร้อมถวายนามของพระองค์ให้แก่พ่อขุนบางกลางหาว  เรียกชื่อว่า
ศรีบดินอินทราทิตย์ (กรมศิลปากร, 2527) 
 เมื่อพ่อขุนศรีอินทราทิตย์สิ้นพระชนม์ ผู้ที่ปกครองสุโขทัยต่อมา คือพ่อขุนบานเมือง   
ในขณะนั้น พ่อขุนรามคำแหงยังครองอยู่ที่เมืองสองแคว (พิษณุโลก)  
 พระมหาเถรศรีศรัทธาได้ถือกำเนิดขึ้นที่เมืองสองแคว (พิษณุโลก) นี้เอง ท่านเป็นลูก
ชายของพ่อขุนรามคำแหง  มีศักดิ์เป็นหลานของพ่อขุนผาเมือง  มีพ่อขุนศรีนาวนำถุมเป็นปู่   
ส่วนพระมารดาไม่ปรากฏชื่อ  ความตอนหนึ่งในศิลาจารึกวัดศรีชุมพรรณนาชาติภูมิของท่านว่า  
“พระมหาเถรศรีศรัทธาราชจุฬามุนี  เกิดในนครสระหลวงสองแคว   ปู่ชื่อพระยาศรีนาวนำถุม 
เป็นขุน  เป็นพ่อ ....เสวยราชย์อยู่ในนครสองอัน  อันหนึ่ง ชื่อนครสุโขทัย อันหนึ่ง ชื่อนครศรีเส
ชนาไล....” (กรมศิลปากร, 2527) 
 ดังนั้น ถิ่นฐานบ้านเกิดของพระมหาเถรศรีศรัทธาฯ ก็คือพ้ืนที่ของจังหวัดพิษณุโลก
ในปัจจุบัน  ในสมัยนั้น  เรียกว่า  เมืองสองแคว  เนื่องจากมีแม่น้ำสองสายไหลผ่าน  บางทีว่า 
เพราะเมืองนี้ตั้งอยู่ระหว่างแม่น้ำสองสายก็มี 
 ต่อมา เมืองสุโขทัยก็ได้ตกทอดมาถึงพ่อขุนรามคำแหงภายหลังจากที่พ่อขุนบาน
เมืองสิ้นพระชนม์ลง  ดังความในศิลาจารึกหลักที่ 1 ว่า “พ่อกูตายยังพ่ีกู  กูพร่ำบำเรอแก่พ่ีกู ดั่ง
บำเรอแก่พ่อกู  พี่กูตายจึงได้(ให้)เมืองแก่กู…” (กรมศิลปากร, 2527) พ่อขุนรามคำแหงจึงครอง
สุโขทัยแต่นั้นมา 
 ฉะนั้น  เมื่อกล่าวถึงความสัมพันธ์ระหว่างเจ้าศรีศรัทธา (พระมหาเถรศรีศรัทธา)กับ
ผู้ปกครองในสายสุโขทัย  ไล่ลำดับความสัมพันธ์ตามหลักฐานทางประวัติศาสตร์  ได้ดังนี้ 
 

 
 



254  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 ลักษณะชุมชนเมืองสุ โขทัยในอดีตนั้น   ทำนองว่าในน้ำมีปลา ในนามีข้าว  
ประชาชนดำรงชีพด้วยเกษตรกรรมพ่ึงพาธรรมชาติเป็นหลัก มีพระพุทธศาสนาเป็นศูนย์รวม
จิตใจ  มีวัดเป็นศูนย์กลางของชุมชน ดังความว่า เมืองสุโขทัยนี้ มีอรัญญิก พ่อขุนรามคำแหง
ถวายทานแก่มหาเถระสังฆราชปราชญ์เรียนจบปิฎกไตร (กรมศิลปากร, 2527) มีพ่อขุน
รามคำแหงผู้มีน้ำใจใฝ่ธรรมเป็นผู้ปกครอง ได้นิมนต์พระสงฆ์ที่ทรงความรู้มาสอนธรรมแก่เมือง
ชาวสุโขทัยและได้เริ่มสานสัมพันธ์กับศรีลังกาโดยส่งพระภิกษุไปศึกษาที่นั่น อีกด้วย (Kong 
Meng San Phor Kark See Monastery, 2016) 

 ในสมัยสุโขทัยนั้น พระพุทธศาสนายังคงเป็นศาสนากระแสหลักในการนับถือของ
ประชาชน  สังคมสุโขทัยให้อิสระเสรีในการดำเนินชีวิต ดังศิลาจารึกวัดศรีชุมบันทึกว่า  เจ้าเมือง
สุโขทัยนี้ ลูกเจ้าลูกขุนทั้งสิ้นทั้งหลาย  ทั้งผู้ชายผู้หญิง  ล้วนมีศรัทธาในพระพุทธศาสนา  และ
ว่า เมื่อชั่วพ่อขุนรามคำแหง  เมืองสุโขทัยนี้ดี...ใครจักใคร่ค้าช้าง ค้า  ใครจักใคร่ค้าม้า ค้า  ใคร
จักใคร่ค้าเงินค้าทอง ค้า (กรมศิลปากร, 2527) 

 ในวัยเด็ก  เจ้าศรีศรัทธาเป็นผู้ที่มีความเฉลียวฉลาด  มีปัญญาดี  รักในการเรียนรู้  
แสวงหาความรู้ไม่หยุดหย่อน  ล้วนแจ่มแจ้งในสรรพศาสตร์  ดังศิลาจารึกวัดศรีชุมว่า  มักเรียน
คุณพิเศษ  รู้คุณหลายประการ   และดังความว่า “ เจ้าศรีศรัทธาราชจุฬามุนี    มักเรียนคุณ
พิเศษ อันหนึ่งรู้คุณช้าง  อันหนึ่งรู้คุณม้า  อันหนึ่งรู้คุณสีหะ... อันหนึ่งรู้คุณ คือธนูศิลป์ ปืนยิง
เขา้ไปก็ถูก (แม่น)  รู้คุณหลายประการ”  (กรมศิลปากร, 2527) 

 เมื่อวัยหนุ่ม เจ้าศรีศรัทธา ได้ศึกษาศิลปวิทยาชั้นสูงหลายแขนง  มีวิชาเรียกและ
ควบคุมราชสีห์  ศิลปะการใช้ช้างและม้า  และในทุก ๆ วันพระ  พ่อขุนรามคำแหงจะข่ีช้างไปวัด 
เพ่ือรักษาศีลและฟังธรรมจากพระเถระชั้นครูเป็นประจำ ซึ่งเจ้าศรีศรัทธาได้รับรู้และเห็นพ่อขุน
รามคำแหงประพฤติธรรมเป็นนิจ ดังความในศิลาจารึกว่า “ครั้นวันเดือนดับเดือนเต็ม ท่านแต่ง
ช้างเผือก...พ่อขุนรามคำแหงขึ้นข่ีไปนบพระ(เถิง)อรัญญิกแล้วเข้ามา” (กรมศิลปากร, 2527)  

 กล่าวได้ว่า ท่านเจริญเติบโตอยู่ในสภาพแวดล้อมของพระพุทธศาสนา  ทำให้ได้ซึม
ซับคุณความดีมากมาย  ชีวิตในช่วงปฐมวัยของเจ้าศรีศรัทธา จึงใกล้ชิดและผูกพันอยู่กับ
พระพุทธศาสนามาโดยตลอด    

 
มูลเหตุการณ์ออกบวช 

 บ้านเมืองในสมัยสุโขทัยในช่วงวัยหนุ่มของเจ้าศรีศรัทธา (พระมหาเถรศรีศรัทธา) ยัง
มีความไม่สงบด้วยข้าศึกที่คอยรุกราน หนึ่งในผู้ที่ทำหน้าที่รบเคียงบ่าเคียงไหล่กับพ่อขุน
รามคำแหงในตอนนั้น  ก็คือเจ้าศรีศรัทธา  ปรากฏในศิลาจารึกว่า ท่านได้สู้รบกับขุนต่าง ๆ และ
สามารถเอาชนะขุนเหล่านั้นได้อย่างง่ายดาย ดังความว่า 



255 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 “เจ้าศรีศรัทธาราชจุฬามุนี ดูเหมือนราชสีห์ตัวมีกำลัง  ได้ต่อหัวช้าง  (ชนช้าง) กับ
ขุนจัง  ขุนจังขี่ช้างพลายสารสูงใหญ่กำลังตกมัน   ขี่มาด้วยความเร็วหนักหนา   ได้ท้าทายพ่อขุน
รามคำแหง(ซึ่งท่าน)จักแลกหมอนแพร…เจ้าศรีศรัทธา เจ็บใจต่างพ่อตนหนักหนา   เสมอดังเอา
ค้อนตีหางนาคราช…” (กรมศิลปากร, 2527)  
 สงครามในครั้งนี้ ได้อ้างถึงขุนผู้หนึ่งชื่อว่า “ขุนจัง”  (ขุนผู้เรืองวิชามีอาคมแก่กล้า 
เชี่ยวชาญในเชิงรบ)  ได้ขี่ช้างพลายใหญ่กำลังตกมัน  มาพร้อมไพร่พลจำนวนมาก  เข้ามาท้ารบ
กับพ่อขุนรามคำแหง  พ่อขุนรามคำแหงไม่คิดจะรบด้วย  จึงใช้การทูตเจรจาแลกแพรหมอน   
(เจรจาขอเป็นมิตรกัน)   แต่ขุนจังไม่ยอมเลิกรา จะรบให้ได้ จึงแกล้งยั่วโทสะของพ่อขุน
รามคำแหง ด้วยการใช้วาจาหยาบคายดูหมิ่นดูแคลนสารพัดประการ  เจ้าศรีศรัทธาราชจุฬามุนี
ผู้เป็นลูก ซึ่งยืนช้างอยู่ข้าง ๆ พ่อขุน  ทนเห็นพ่อของตนถูกรังแกไม่ได้   รู้สึกเจ็บใจแทนพ่อหนัก
หนา  จารึกวัดศรีชุมกล่าวถึงตอนนี้ว่า  “เจ้าศรีศรัทธา เจ็บใจต่างพ่อตนหนักหนา  เสมอดังเอา
ค้อนตีหางนาคราช”   ทันใดนั้น เจ้าศรีศรัทธาฯ ก็ได้ไสช้างพังซึ่งเป็นช้างตัวเมียออกไปต่อสู้กับ
ขุนจังอย่างห้าวหาญ   

 ขุนจังพยายามสู้สุดฤทธิ์ด้วยวิชาสารพัดอย่างที่ตนมี   แต่ ไม่อาจสู้เจ้าศรีศรัทธา  จึง
ได้แต่ถอยล่นหนีไป  เจ้าศรีศรัทธาฯยังคงไสช้างไล่ตี  ดังศิลาจารึกว่า “ไล่ตามตีบ่หย่าค้าน  บ่
ทาน  เมือตามตีควาญช้างวิ่งหนีตกป่าแขม...” (กรมศิลปากร, 2527) จากนั้น พอเห็นว่าขุนจัง
ยอมแพ้แล้ว  ท่านก็ไม่เข่นฆ่า  แต่กลับเปิดทางให้หนีต่อไป  ขุนทัพทั้งหลายต่างชื่นชม เพราะได้
เห็นสิ่งอัศจรรย์ที่ไม่เคยพบมาก่อนว่าช้างพังตัวเมียสามารถชนะช้างพลายตัวผู้ได้ จึงยกย่องเจ้า
ศรีศรัทธาฯ ว่าเป็นผู้ทำเรื่องน่าอัศจรรย์อย่างยิ่ง 

 เหตุการณ์สู้รบต่าง ๆ ทำให้เห็นถึงบุคลิกภาพในด้านความตรงไปตรงมาและการให้
อภัยของเจ้าศรีศรัทธาอย่างเด่นชัด โดยเฉพาะเรื่องความกล้าหาญเด็ดเดี่ยว  ความมุ่งมั่นในการ
ทำบางสิ่งบางประการให้สำเร็จ  นอกจากนี้แล้ว จะเห็นว่าประสบการณ์เชิงรบของท่านไม่ด้อย
ไปกว่าผู้ใด ด้วยปรีชาของเจ้าศรีศรัทธา  จึงมีความเป็นไปได้ว่าผู้ปกครองสุโขทัยภายหน้านั้น
อาจเป็นท่าน 
 เมื่อเจ้าศรีศรัทธา มีอายุได้ 29 ย่างเข้า 30 ปี  “มาเถิงยี่สิบเก้าเข้าสามสิบทัศ” ก็ได้
เผชิญกับมรสุมชีวิตหลายประการ  บ้างก็ว่าเป็นเรื่องการเมือง  บ้างก็ว่าท่านสูญเสียคนที่รัก  ทำ
ให้เจ้าศรีศรัทธามองเห็นความไม่เที่ยงแท้ของโลกและชีวิต  ดังความตอนหนึ่งในศิลาจารึกว่า  
“เจ้าศรีศรัทธาราชจุฬามุนี บัดเดี๋ยว บุญเข้า  บาปเข้า  บัดหัว  บัดไห้ (ร้องไห้)บัดได้ บัดเสีย  
บัดได้สุขบัดได้ทุกข์เวียนสับกลับไปมา  เข็ญในสงสารนี้หนักหนา ”   (กรมศิลปากร, 2527) 
ต่อมา ท่านจึงได้นึกถึงคุณของพระพุทธศาสนา  ใคร่ปรารถนาจะออกบวช   ดังศิลาจารึกว่า  
“เห็นสงสารภพนี้ อนิตยอนาถบ่เท่ียงแท้  จึงคำนึงโพธิสมภาร”  (กรมศิลปากร, 2527) 



256  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 ชีวิตในช่วงนี้ของเจ้าศรีศรัทธา ดูเหมือนว่าได้พานพบกับเหตุการณ์ที่ผกผันในชีวิต
หลายประการ  และดูเหมือนท่านจะมองเห็นว่าสรรพสิ่งนั้นล้วนประกอบด้วยทุกข์  แม้แต่ทรัพย์
สมบัติที่เคยมี  ชัยชนะที่เคยได้  ลาภ ยศ  สรรเสริญ  สุข  ล้วนไม่เที่ยงสักอย่างเดียว  เป็นไป
เพ่ือทุกข์ท้ังนั้น  มนุษย์ล้วนแสวงหาสิ่งดังกล่าวที่เป็นไปเพ่ือทุกข์  แล้วพวกเขาจะประสบกับสุข
อันแท้จริงได้อย่างไร  แม้แต่ตัวท่านเองก็ตาม 
 ความตอนหนึ่งของศิลาจารึกบ่งชี้ตอนเมื่อท่านมีอายุ 31 ปีว่า มาเถิงสามสิบเอ็ดปี 
(เจ้าศรีศรัทธา) มีศรัทธาหนักหนา ผู้ใดปรารถนาเอาหัวตน โอยทาน(ให้)เม่ือนั้น  (กรมศิลปากร, 
2527) 
 มาถึงตอนนี้ท่านตัดสินใจอย่างแน่วแน่  เพราะเห็นโทษภัยในการใช้ชีวิตทางโลก  จึง
ให้นำเครื่องศาสตราวุธ  เช่น  หอก  ดาบ  ธนู  แหลน  ออกมาทำลายจนหมดสิ้น  และให้นำ
สมบัติเครื่องประดับแพรพรรณ  เพชร  นิล  จินดา  แก้วมณี  แก้วไพฑูรย์  อันล้ำค่าสารพัด
อย่างออกมาบริจาคเป็นทาน  บ่งบอกว่าจะไม่หวนกลับสู่เพศคฤหัสถ์อีก   แม้ใครต้องการศีรษะ
ของตน เจ้าศรีศรัทธาก็พร้อมยอมตัดให้ ได้ ในตอนนั้น   ด้วยตั้ งความปรารถนาจะเป็น
พระพุทธเจ้าในอนาคต หลังจากนั้น  ได้ออกบวชเป็นพระภิกษุ ดังความในจารึกวัดศรีชุมว่า 
“ปรารถนาเป็นพระพุทธมหาอุดม  จึงภิเนษกรมออกจากรัตนภูมิ  สพายบาตร  …”  (กรม
ศิลปากร, 2527) 
 เมื่อกล่าวถึงเหตุผลที่เจ้าศรีศรัทธาออกบวชนั้น สามารถสรุปมูลเหตุโดยกว้างๆ ดังนี้ 
คือ (1) ท่านออกบวชด้วยเหตุผลที่มีความเกี่ยวข้องกับการเมืองภายในสุโขทัย  (2) ออกบวช
เพราะเห็นความเปลี่ยนแปลงในชีวิตซึ่งอาจเกิดจากการสูญเสียคนที่รัก  (3)  ออกบวชเพ่ือ
แสวงหาทางพ้นทุกข์   ฉะนั้น การออกบวชของท่านจึงประกอบด้วยเหตุปัจจัยหลายประการ 
 
แนวการปฏิบัติกรรมฐาน 

 เมื่อเจ้าศรีศรัทธาออกบวชเป็นพระภิกษุ ท่านมีจริยาวัตรเยี่ยงพระเถระสายอรัญญ
วาสี มีวัตรปฏิบัติเคร่งครัดเยี่ยงพระมหาเถระในสิงหลทวีป (ลังกา)  และมีปฏิปทาที่น่าเลื่อมใส
ศรัทธาหลายประการ   ศิลาจารึกได้บันทึกคุณลักษณะของท่านไว้ว่า “มีหลานพ่อขุนผาเมืองผู้
หนึ่ง คือสมเด็จพระมหาเถรศรีศรัทธาราชจุฬามุนีลงกาทีปมหาสวามี… มักกระทำบุญ กระทำ
ธรรม (ปฏิบัติธรรม) มักโอยทานทุกเมื่อ  บ่คิดแค้น จักให้แก่ท่าน  แต่งสะอาดงามหนักหนา  จึง
โอย(ให้)ทานบิณฑิบาต  โอยทานบ่ขาดสักวัน โอย(ทาน)สิบห้าคาบแล...มักฉันทุกอันดังนั้นแล” 
(กรมศิลปากร, 2527) และความตอนหนึ่งในศิลาจารึกอีกตอนที่พรรณนาถึงคุณสมบัติของท่าน
ว่า “พระมหาเถรศรีศรัทธาราชจุฬามุนี...บ่มิเคียดตอบ  ขสานติไมตรี (ประสานไมตรี)  รู้ปราณี 



257 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เอ็นดูสัตว์ทั้งหลาย  โปรสสราย(รักษา)บ่ให้ล้มบ่ให้ตาย  รู้บุญรู้คุณท่าน สงบเสงี่ยมมารยาทอาจ
สังวรตน  สั่งสอนคนท้ังหลายให้รู้ละอายรู้กลัวบาปกลัวผิดต่อผู้เฒ่าผู้แก่” (กรมศิลปากร, 2527) 

 หากประมวลคุณลักษณะตามที่ปรากฏในศิลาจารึกหลักที่ 2 (กรมศิลปากร, 2527) 
ตามท่ียกมาเป็นตัวอย่างนี้ สามารถสรุปคุณสมบัติของพระมหาเถรศรีศรัทธาได้ดังนี้ 
  1. เป็นผู้มีปัญญาหลักแหลม      
  2. ใฝ่บุญใฝ่ธรรม  ชอบให้ทานทุกวัน    
  3. นุ่งห่มสะอาดงามหนักหนา      
  4. ออกบิณฑบาตไม่ขาดสักวัน   
  5. ฉันอาหารที่ได้จากการบิณฑบาต     
  6. ส่วนเหลือจากที่ฉันก็นำไปแจกจ่ายแก่ผู้อื่น (โอยทานบิณฑบาต)    
  7. เมตตาและเอ็นดูสรรพสัตว์ 
  8. รู้บุญรู้คุณผู้อ่ืน 
  9. ชอบเดินธุดงค์แสวงหาปัญญารู้อันพิเศษ    
  10. รู้ทุกภาษา    

 เมื่อกาลออกพรรษา เป็นช่วงเวลาที่พระภิกษุสามารถจาริกไปปฏิบัติธรรมตามที่
ต่างๆ ได้  พระมหาเถรศรีศรัทธา ได้จำศีลภาวนาอยู่ตามป่าเขา บางครั้งก็ฉัน เพียงใบไม้และ
ผลไม้แทนข้าว  ปฏิบัติเคร่งครัด   บำเพ็ญเพียรอย่างหนัก  ไม่หยุดไม่พักทั้งเวลากลางวันและ
กลางคืน ดังจารึกวัดศรีชุมว่า “ มักกระทำเพียรพยายาม  กลางวันบ่ยืน  กลางคืนบ่อยู่  เทียร
(เพียร)ปรารถนาโพธิสมภาร ” (กรมศิลปากร, 2527) มีวัตรปฏิบัตินั้นท่านประพฤติเช่นพระสงฆ์
ที่อยู่ในสิงหลทวีปทุกประการ  ดังความในศิลาจารึกตอนหนึ่งว่า พระมหาเถรศรีศรัทธา มักจำ
ศีลภาวนาอยู่กลางป่ากลางดง ฉันใบพงลูกหมากรากไม้   มีวัตรปฏิบัติเยี่ยง(พระใน)สิงหลทวีป
ทุกประการ  มักเพียรแสวงหาปัญญารู้อันวิเศษ   รู้ทุกภาษา (กรมศิลปากร, 2527) 
 จึงกล่าวได้ว่า พระมหาเถรศรีศรัทธามีคุณลักษณะพิเศษ คือเป็นผู้อยู่ด้วยเมตตา
กรรมฐาน  นิยมการให้ทาน  ชอบการปฏิบัติธรรม  สมถะเรียบง่าย  มีระเบียบวินัย สร้างสรรค์
สาธารณประโยชน์ และปรารถนาความเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต 
 
ความสัมพันธ์ระหว่างกรรมฐานในคัมภีร์พุทธศาสนากับแนวปฏิบัตกิรรมฐานของ
พระมหาเถรศรีศรัทธา 
 บุคลิกภาพในด้านการปฏิบัติธรรมของพระมหาเถรศรีศรัทธาตามที่ปรากฏในศิลา
จารึกพบว่ามีหลายลักษณะ ที่ประมวลได้จะเห็นว่าท่านเป็นผู้มีความเมตตาช่วยเหลือเพ่ือน
มนุษย์และสัตว์ รวมทั้งฟ้ืนฟูวัดวาศาสนวัตถุที่ทิ้งร้างในที่ต่างๆ และยังปรารถนาที่จะเป็น



258  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

พระพุทธเจ้าในอนาคตอีกด้วย อาจจำแนกคุณลักษณะในการปฏิบัติกรรมฐานของท่านได้ ๓ 
ส่วน คือ  เมตตากรรมฐาน  สมถะวิปัสสนา  และการบำเพ็ญโพธิสัตวบารมี  

 1. เมตตากรรมฐาน กรรมฐานประเภทนี้ ปรากฏในจริยาวัตรของพระมหาเถรศรี
ศรัทธา ดังที่ท่านโอยทาน(บริจาคทาน)ทุกวัน และมีความเอ็นดูในสัตว์ทั้งหลาย ให้มีการไถ่และ
ปล่อยชีวิตสัตว์จำนวนมาก จัดว่าเป็นคุณลักษณะของเมตตาซึ่งเป็นพ้ืนฐานของการปฏิบัติ
กรรมฐานในทางพระพุทธศาสนา โดยจัดอยู่ในสัพพัตถกกรรมฐาน 

 2. สมถะวิปัสสนา  การปฏิบัติกรรมฐานตามแนวพระมหาเถรศรีศรัทธาพิจารณาได้
จากลักษณะของพระสายอรัญญวาสี  พระอรัญญวาสี คือพระที่อยู่ป่าเป็นวัตร และวัดที่พักนั้น
มักตั้งอยู่ในป่าห่างไกลจากชาวบ้าน มุ่งเน้นการศึกษาสมาธิและวิปัสสนา บำเพ็ญเพียรทางจิต
เป็นหลัก จะพบบทบาทของพระมหาเถรศรีศรัทธาว่าท่านภาวนาอยู่ตามป่าเขา ฉันใบไม้เป็น
อาหาร มีวัตรปฏิบัติเช่นพระสิงหล(ลังกา) ดังคำในศิลาจารึกว่า “กลางคำบ่ยืน กลางคืนบ่อยู่” 
นั่นชี้ให้เห็นว่าท่านเป็นพระนักปฏิบัติ เป็นพระนักภาวนา เป็นพระป่าสายอรัญญวาสี หรือ
เรียกว่า สายวิปัสสนาธุระ ซึ่งมุ่งการปฏิบัติกรรมฐานทั้งสมถะและวิปัสสนานั่นเอง 
 3. การบำเพ็ญโพธิสัตวบารมี  การเป็นพระโพธิสัตว์นั้นต้องบำเพ็ญบารมี 10 ทัศ มี
ทานเป็นต้น รวมทั้งช่วยเหลือสรรพสัตว์ในรูปแบบต่างๆ และต้องปรารถนาความเป็น
พระพุทธเจ้าด้วย  เห็นได้ว่า เมื่อพระมหาเถรศรีศรัทธาเดินทางไปในถิ่นใด  เมื่อเห็นวัดวา
ศาสนาอยู่ในสภาพที่ไม่เรียบร้อย ก็มักจะเทศนาสั่งสอนประชาชนได้รู้ถึงคุณค่าของศาสนสถาน 
และได้ชักชวนผู้มีจิตศรัทธาร่วมกันดำเนินการบูรณปฏิสังขรณ์และก่อสร้างไว้เป็นจำนวนมาก  
โดยเฉพาะช่วงหลังออกพรรษา ท่านธุดงค์ไปตามป่าตามเขา  ในบางที่หากมีพระธาตุ  เจดีย์ 
หรือพระพุทธรูปที่ชำรุดทรุดโทรม   ท่านก็จะเที่ยวซ่อมแซมให้คืนสภาพดีดังเดิม บางแห่งกลาง
ป่าเขา ขาดปูนมาโบกทา ก่อทำเจดีย์วิหาร  พระมหาเถรศรีศรัทธาได้ลองอธิษฐานขอปูน   ยังไม่
ทันไร  ก็ได้พบปูนมาโบกทาสมใจหมาย เมื่อสร้างวิหารเป็นต้นเสร็จแล้ว แต่ยังขาดพระพุทธรูป 
ท่านจึงให้คนไปเสาะเอาพระพุทธรูปมาประดิษฐานไว้    และในสถานที่ เช่นนั้ น  มีเพียง
พระพุทธรูปที่ชำรุดเสียหาย  จึงหามาได้เพียงบางชิ้นบางส่วนเท่านั้น   ดังศิลาจารึกว่า “ 0 ลาง
แห่งได้แข้งได้ขา ลางแห่งได้มือได้ตีน  ย่อมพระหินอันใหญ่ ชักมาด้วยล้อด้วยเกวียน  เข็นเข้าใน
มหาพิหาร  เอามาต่อติดประกิดด้วยปูน  มีรูปโฉมพรรณอันงามพิจิตรดังอินทรนิรมิต…”  (กรม
ศิลปากร, 2527) ท่านให้เอามาต่อกันจนเป็นพระพุทธรูปองค์ใหญ่  ได้ประดิษฐานไว้ที่มหาวิหาร
นั้น  
  ผลงานของท่านที่ตกทอดถึงปัจจุบัน ส่วนหนึ่งก็คือ “พระอถารส”  ในจารึกบอกว่า  
พระมหาเถรศรีศรัทธาฯ  เป็นผู้สร้าง  หลังจากที่ประดิษฐานพระธาตุและพระปฏิมาอันท่าน
กระทำแล้วด้วยเงิน ทอง เหียก งา แล้วจึงกระทำพระอถารสขึ้น และท่านได้อธิษฐานว่า “ขอ



259 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

บุญนี้จงเป็นปัจจัยให้เราได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต  เพ่ือพาสรรพสัตว์ข้ามพ้นจาก
สังสารวัฏด้วยเถิด” (ปุญฺญกมฺเมน  พุทฺโธ  โหมิ  อนาคเต  สงฺสารโมจนตฺถาย  สพฺเพสตฺเต) 
(กรมศิลปากร, 2527) เหล่านี้ถือเป็นการบำเพ็ญประโยชน์ต่อสัตว์โลกซึ่งเป็นแนวทางของพระ
โพธิสัตว์ตามคติทางพุทธศาสนา 

 ดังนั้น กรรมฐานตามแนวของพระมหาศรีศรัทธา เห็นได้ว่ามีความสอดคล้องกับ
กรรมฐานในคัมภีร์พระพุทธศาสนาโดยพระมหาเถรศรีศรัทธานั้นปฏิบัติกรรมฐานตามแนว
พระไตรปิฎกและคัมภีร์วิสุทธิมรรคซึ่งท่านได้เดินทางไปศึกษาโดยตรงที่ลังกา โดยมีกรรมฐานที่
เด่นชัดตามจริยาวัตรของท่านคือ เมตตากรรมฐาน  สมถะวิปัสสนา แต่การปฏิบัติกรรมฐานของ
ท่านนั้นไม่ได้เป็นไปเพ่ือจะเป็นพระอรหันตสาวก หากแต่มุ่งปฏิบัติกรรมฐานและบำเพ็ญบารมี
เพ่ือตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต  สามารถเขียนตารางเปรียบเทียบได้ดังนี้ 

 
พระไตรปิฎกและ 
วิสุทธิมรรค 

เป้าหมาย พระมหาเถรศรีศรัทธา เป้าหมาย 

สัพพัตถกกรรมฐาน  
อรหันตสาวก 

เมตตากรรมฐาน  
พระพุทธเจ้า สมถะวิปัสสนา สมถะวิปัสสนา 

 โพธิสัตวบารมี 
 

จึงสรุปได้ว่า พระมหาเถรศรีศรัทธาเป็นทั้งพระคามวาสีและอรัญญวาสี ที่มุ่ง
สงเคราะห์ประชาชนและปฏิบัติธรรมควบคู่กัน ขณะเดียวกันท่านก็เที่ยวสั่งสมบารมีเรื่อยไปเพ่ือ
เป็นปัจจัยแห่งการตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต อาจเรียกการปฏิบัติกรรมฐานในสายนี้ว่า 
“กรรมฐานสายพระโพธิสัตว์” ก็ได้  เพราะสายนี้มุ่งบำเพ็ญบารมี ฌาน และวิปัสสนา ไปพร้อมๆ 
กัน   
 
สรุป 
 บทความนี้ได้นำเสนอแนวทางการปฏิบัติกรรมฐานของพระมหาเถรศรีศรัทธาผู้มี
ชีวิตอยู่เมื่อ 700 กว่าปีที่แล้วเมื่อครั้งสมัยสุโขทัยเป็นราชธานีของไทย พระมหาเถรศรีศรัทธาได้
ปฏิบัติตนตามแนวปฏิบัติแบบลังกาวงศ์ ซ่ึงได้นำเข้ามาจากลังกาทวีป (ประเทศศรีลังกาใน
ปัจจุบัน) แนวการปฏิบัตินี้มีปรากฏในพระไตรปิฎกและคัมภีร์วิสุทธิมรรคซึ่งเป็นคัมภีร์ของการ
ปฏิบัติกรรมฐานที่สืบสานในลังกา ในคัมภีร์ดังกล่าวปรากฎการปฏิบัติแบบสมถะและวิปัสสนา 
ลักษณะการปฏิบัติกรรมฐานของพระมหาเถรศรีศรัทธานั้นไม่ได้มุ่งไปที่ความเป็นอรหันตสาวก 
หากมุ่งที่ความเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคตด้วย ฉะนั้นท่านจึงบำเพ็ญบารมีต่างๆ ไปพร้อมกัน 



260  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เช่น ปลูกต้นโพธิ์  ช่อมแซมเจดีย์ พระพุทธรูป ช่วยเหลือชาวบ้าน เพ่ือสั่งสมบารมีตามแนวของ
พระโพธิ์สัตว์  ซึ่งเชื่อได้ว่าเป็นแนวคิดและอิทธิพลของพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทและ
มหายานที่ผสมผสานกันในช่วงสมัยสุโขทัยด้วย  

การศึกษาในเรื่องแนวการปฏิบัติกรรมฐานของพระมหาเถรศรีศรัทธานี้ทำให้เห็น
ร่องรอยการปฏิบัติกรรมฐานเมื่อครั้งอดีตสมัยสุโขทัยที่ไทยรับเข้ามาจากศรีลังกา และเห็นแนว
ทางการบำเพ็ญบารมใีนฐานะพระภิกษุโพธิสัตว์เพ่ือที่จะเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคตอีกด้วย    

 
 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_____________.  (2532). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺกถา. กรุงเทพมหานคร:  โรง 

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_____________.  (2534). สมนฺตปาสาทิกา (ปฐโม  ภาโค).  กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพ์มหา- 
  จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_____________.  (2532). อฏฺฐสาลินี (ปฐโม  ภาโค). กรงุเทพมหานคร:  โรงพิมพ์วิญญาณ. 
พระพุทธโฆษาจารย์. (2539). วิสุทฺธิมคฺคปกรณํ (ปฐโม ภาโค).  กรุงเทพมหานคร:  สำนัก 
 ค้นคว้าทางวิญญาณ. 
พระพุทธทัตตเถระ. (2549). อภิธัมมาวตาร. พระคันธสาราภิวงศ์ แปลและอธิบาย.  
 กรุงเทพมหานคร:  ห้างหุ้นส่วนจำกัด.  
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2538). อภิธมฺมตฺถสงฺคหปาลิยา สห อภิธมฺมตฺถวิภาวินีนาม  
  อภิธมฺมตฺถสงฺคหฏีกา.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
กรมศิลปากร. (2527). จารึกสมัยสุโขทัย. กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร (กรมศิลปากร  

จัดพิมพ์เนื่องในโอกาสฉลอง 700 ปี ลายสือไทย พุทธศักราช 2526).  
กรมศิลปากร. (2539). เรือพระราชพิธี. กรุงเทพมหานคร: บริษัทรุ่งศิลป์การพิมพ์. 
ปรีดี  พิศภูมิวิถี. (2561).  สยามศึกษาในสายตาฝรั่ง. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่ง 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2554). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 
ภัทรพร สิริกาญจน. (2557). พระพุทธศาสนาในประเทศไทย: เอกภาพบนความหลากหลาย.  

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  



261 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ลาลูแบร์. ซิมอน เดอ. (๒๕๔๘). จดหมายเหตุลาลูแบร์ ราชอาณาจักรสยาม. นนทบุรี:  
ศรปีัญญา. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมราชบัณฑิตสถาน พ.ศ.๒๕๕๔  เฉลิมพระเกียรติ 
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว เนื่องในโอกาสพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระ
ชนมพรรษา ๗ รอบ ๕ ธันวาคม ๒๕๕๔. กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตสถาน.  

ระวี ภาวิไล. (2548).  อภิธรรมสำหรับคนรุ่นใหม่. กรุงเทพมหานคร: บริษัทพิมพ์สวยจำกัด.  
Kong Meng San Phor Kark See Monastery. (2016). Buddhism for Beginners.  

Singapore.  
Nyanatiloka. (2007). Budddhist Dictionary: a manual of Buddhist Terms and  

Doctrines. Bangkok: O.S.Printing House. 
Walpola Sri Rahula. (2009). What the Buddha taught. How Tri Foundation,  

Thailand. 

 


