
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ  - 107 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

อนุสาสนีปาฏิหาริย: แนวทางการใชในการดำเนินชีวิตยุคดิจิทัล 

Buddha’s Teaching Miracle: Approach in Digital Era Lifestyle 

 
1ศศิภา แกวหนู 2สิริวัฒน ศรีเครือดง และ 3ม่ัน เสือสูงเนิน  

1Sasipa Kaewnoo, 2Siriwat Srikhruedong and3Man Suesungnoen 
1,2,3คณะมนุษยศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2,3Faculty of Humanities, Mahachulalongkornrajavidyalaya University  
1Corresponding Author’s Email: sasipakaewnoo@gmail.com 

Received: March 10, 2023; Revised: April 14, 2023; Accepted: April 25, 2023 

 

บทคัดยอ  

 อนุสาสนีปาฏิหาริย คือ การสั่งสอนเปนอัศจรรยวา ควรประพฤติปฏิบัติตลอดจนการปฏิบัติไดผล 

คุณสมบัติของอนุสาสนีปาฏิหาริย คือ คำสอนท่ีเปนจริง สอนใหเห็นจริง และนำไป ปฏิบัติไดผลสมจริง ผลสำเร็จ

เกิดจากการใชรูปแบบการสอน ไดแก 1) เผยแผดวยการใหไดยินไดฟงทุกวิถีทาง (หลักปริยัติธรรม) 1) เผยแผดวย

การทำสิ่งท่ีดีและทำยากใหเขาดู (หลักปฏิบัติธรรม) 3) เผยแผดวยการเปนผูมีความสุขใหเขาดู (หลักปฎิเวธธรรม) 

อาเทสนาปาฏิหาริย มี 2 วิธีดวยกัน คือ 1) การสอนดวยคำพูด สั้นๆ แตประทับใจหรือกินใจ 2. การสอนดวยการ

ไมพูด แตใหลงมือกระทำการอยางใดอยางหนึ่ง จนเกิดความรูดวยตนเอง ซ่ึงการนำหลักการสอนดวยอนุสาสนี

ปาฏิหาริยไปใชในการดำเนินชีวิตจะสอดคลองกับการใชชีวิตในยุคดิจิทัลเนื่องดวยประชาชนสามารถรับฟงคำสอน

ดวยการอาน การฟง ท้ังในรูปแบบของการพบหนา หรือทางออนไลน หรือ การลงมือนำหลักธรรมของ

พระพุทธศาสนามาใชในการดำเนินชีวิต การใชจิตสมาธิในการมุงม่ันทำงาน หรือ การใชหลักอริยสัจ 4 ในการทำให

ตนเองคลายทุกข 

คำสำคัญ: อนุสาสนีปาฏหิาริย; การใชชีวิตยุคดิจิทัล; พุทธธรรม   

 

Abstract  
 Buddha’s teaching miracle is a miraculous teaching that should behave and practice 
with results The qualities of Buddha’s teaching miracle are true teachings. Teach to see the truth 
and put it into practice with realistic results. Successful results from the use of teaching methods 
are: (Principles of Dharma) 2) Spread by doing good things and doing things that are difficult for 
them to see. (Practice Dharma) 3) Spread by being happy for him to see. There are 2 methods of 
teaching miracles: 1. Teaching with short words but impressive or touching. 2. Teaching without 
speaking. but to do any action until self-knowledge The application of Buddha’s teaching 
miracle , teaching principles to life will be consistent with living in the digital age as people can 
listen to teachings by reading, listening, both in the form of face to face. or online, or taking 

mailto:sasipakaewnoo@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ  - 108 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

action to apply the principles of Buddhism to life Using the mind to concentrate on working or 
using the Four Noble Truths to relieve oneself from suffering. 
Keywords: Buddha’s teaching miracle; Digital Lifestyle; Buddhism Lecture   
 

บทนำ 

   วิถีชีวิตของคนไทยในปจจุบันไดเปลี่ยนแปลง ไปจากเดิม คนสวนใหญเริ่มละเลยศีลธรรม ผูบริหาร

บานเมืองไมมองเห็นความสำคัญของการศึกษา จริยธรรม สังคมจึงยุงเหยิงสับสน ปญหาโจรผูราย มีการแขงขันเอา

รัดเอาเปรียบ สภาพท่ีไรน้ำใจและขาดเมตตากรุณาตอกัน ท้ังนี้ เพราะคนไทยมองไมเห็นความสำคัญของศาสนา 

คนไทยในปจจุบันเจริญทางวัตถุ มีความกาวหนาทางวิทยาศาสตรและเทคโนโลยีมาก ทำใหเกิดสภาพความขาด

แคลนทางศาสนาและจริยธรรม (ชมพูนุท ศรีจันทรนิล, 2552) ประเทศไทยเปนประเทศท่ีประชาชนสวนใหญนับ

ถือศาสนาพุทธ และปจจุบันพระพุทธศาสนากำลังเผชิญกับการทาทายสำคัญจาก กระแสโลกาภิวัตน ซ่ึงเปนยุค

ของเทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสาร เปนยุคท่ีเทคโนโลยีไดเชื่อมโยงใหโลกสามารถเชื่อมรวมเปนหนึ่งเดียวกัน

ได มนุษยชาติสามารถเขาถึงและรับรูขอมูลขาวสาร ไดอยางรวดเร็วสำหรับพระพุทธศาสนานั้น (พระครูโกวิทสุตา

ภรณ, 2565)  เทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสารไดสงผลกระทบท้ัง ดานบวกและดานลบตอพระพุทธศาสนา 

ตัวอยางของผลกระทบดานบวก เชน การเผยแพร พระพุทธศาสนาไดอยางรวดเร็วกวางขวางท่ัวโลก ผูคนสามารถ

เขาถึงพระธรรมคำสอนผานทาง เทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสารไดโดยสะดวกทุกทีทุกเวลา การเผยแผ

พระพุทธศาสนานั้นเปนการเปดเผยพระสัทธรรมใหปรากฏแกชาวโลก  เปนการชี้แนะแนวทางปฏิบัติเพ่ือเขาถึง

ความหลุดพน  เปนการชวยเหลือเพ่ือมนุษยโดยไมเลือกชั้นวรรณะ เปนการพัฒนาคุณภาพชีวิตดวยหลักธรรมใน

พระพุทธศาสนา เปนการรักษาและสืบตออายุพระพุทธศาสนา (พระครูโกวิทสุตาภรณ, 2565) 

   จากการท่ีไดศึกษานั้นในสภาพแวดลอมทางสังคมในปจจุบันท่ีมีผลกระทบท้ังทางตรงและทางออมตอ

การเผยแผพระพุทธศาสนา และการเผยแผพระพุทธศาสนาท่ีเหมาะสมกับสังคมปจจุบัน การศึกษาในครั้งนี้จะทำ

ใหไดเห็นภาพรวมของปญหาอุปสรรคตาง ๆ ในการเผยแผพระพุทธศาสนาในประเทศไทยยุคดิจิทัลไดชัดเจน 

  พระผูมีพระภาคเจาไดเทศนาเก่ียวกับการเรียนรู การพิจารณาเหตุผล การพิจารณาถึงสถานการณตาง 

ๆ ดวยหลักพุทธธรรม (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2539) โดยทรงเทศนาวา ปาฏิหาริยท่ีทรงทำใหแจงดวย

ความรูยิ่งดวยพระองคเองมีอยู 3 อยาง คือ 1. อิทธิปาฏิหาริย แสดงฤทธิ์ไดเปนอัศจรรย 2. อาเทสนาปาฏิหาริย 

ดักใจทายใจไดเปนอัศจรรย 3. อนุสาสนีปาฏิหาริยสั่งสอนมีเหตุผลดีเปนอัศจรรย ครั้นแลวทรงแสดงถึงอนุสาสนี

ปาฏิหาริย คือการสั่งสอนเปนอัศจรรยวา ควรประพฤติปฏิบัติตลอดจนการปฏิบัติไดผล คุณสมบัติของอนุสาสนี

ปาฏิหาริย คือ คำสอนท่ีเปนจริง สอนใหเห็นจริง และนำไปปฏิบัติไดผลสมจริงหากตองใชอิทธิปาฏิหาริย หรือ      

อาเทศนาปาฏิหาริยบางในเม่ือมีเหตุอันควร ก็ ใชเพียงเพ่ือเปนเครื่องประกอบเบื้องตน เพ่ือนำเขาสูอนุสาสนี

ปาฏิหาริย มีอนุสาสนีปาฏิหาริย เปนเปาหมาย และจบลงดวยอริยสัจ 4 (พุทธทาสภิกขุ, 2521) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ  - 109 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

พุทธลีลาเก่ียวกับการใชอนุสาสนีปาฏิหาริยมีเปาหมายเพ่ือใหผูฟงและผูปฏิบัติหลุดพน จากอาสวกิเลสเปนสำคัญ

และพระผูมีพระภาคเจาเองก็ทรงใชอนุสาสนีปาฏิหาริยแกพุทธบริษัท ของพระองคเชน แกพระภิกษุ เพราะ

พระองคทรงมีความเขาใจถึงอัธยาศัยของผูฟง ทรงแสดงธรรมใหเห็นจริงคือผูฟงนำผลนั้นไปปฏิบัติตาม พรอมท้ัง

ไดรับผลแหงการปฏบิัติตามกำลังของตน (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2550) ทรงพิจารณาเห็นความเจริญ

ม่ันคงของ ภิกษุบริษัทวาการแสดงธรรมจะตองใชอนุสาสนีปาฏิหาริยประเภทไหนใหเหมาะสมเม่ือพิจารณาดวย

พระปรีชาญาณหยั่งรูตามเปนจริงจึงทรงวางหลักระเบียบกฎวินัยข้ึนเพ่ือปกครองหมูสงฆเบื้องตนนั้นทรงบัญญัติ

อาบัติปาราชิก เพ่ือเพ่ิมพูนความรูในการใชอนุสาสนีปาฏิหาริยตามหลักพระสัพพัญู การใชอนุสาสนีปาฏิหาริย

ครั้งแรกคือ ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ทรงใชกับนักบวช ใจความสำคัญในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร คือ 1) ทรงชี้ทางท่ี

ผิด อันไดแกกามสุขัลลกิานุโยค การประกอบตนใหชุมอยูดวยกาม และอัตตกิลมถานุโยค การทรมานตนใหลำบาก 

วาเปนสวนสุดท่ี บรรพชิตไมควรดำเนิน แลวทรงแสดงมัชฌิมาปฏิปทาคือขอปฏิบัติสายกลาง ไดแก มรรคมีองค 8 

วาพระองคตรัสรูแลว เปนไปเพ่ือพระนิพพาน 2) ทรงแสดงอริยสัจ 4 คือ ทุกข เหตุใหทุกข เกิด ความดับทุกข     

ขอปฏิบัติใหถึงความดับทุกขโดยละเอียด 3) ทรงแสดงวาทรงรูตัวอริยสัจ 4 ทรงรูหนาท่ีอันควรทำในอริยสัจท้ังสี่ 

และทรงรูวาไดทรงทำหนาท่ีเสร็จแลว จึงทรงแนพระหฤทัย วา ไดตรัสรูอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณแลว อันแสดงวา

ทรงปฏิบัติจนไดผลดวยพระองคเองเม่ือ จบพระธรรมเทศนา โกณฑัญญะไดดวงตาเห็นธรรม  

   

หลักอนุสาสนียปาฏิหาริยของพระพุทธเจา 

   หลักอนุสาสนียปาฏิหาริยของพระพุทธเจา การใชหลักอนุสาสนียปาฏิหาริยของพระพุทธเจาสามารถ

สรุปโดยสังเขป ไดแก 1) รูวิธีการเขาหาผูนำทางศาสนา  2) รูวิธีการปฏิวัติหลักคำสอนและหลักความเชื่อบาง

ประการของลัทธิศาสนาดั้งเดิม ซ่ึงพระพุทธเจาทรงปฏิวัติทางสังคมชนชั้นท่ีชาวชมพูทวีปยึดถือมานาน 3) รูวิธีการ

ปฏิรูปพระพุทธศาสนาเกิดข้ึนมาทามกลางกระแสวัฒนธรรมและลัทธิตางๆ 4) รูวิธีการเสนอหลักคำสอนท่ีเปนแกน

แทของพระพุทธศาสนา 5) รูวิธีการปฏิบัติเชิงรุก หรือเยี่ยมเยียนตามบาน เปนวิธีท่ีพระพุทธเจาทรงใชตลอด การ

เผยแผธรรมะ 6) รูวิธีการบริการชุมชน 7) รูวิธีการใชปาฏิหาริยตางๆ เปนวิธีการเผยแผท่ีใชความสามารถพิเศษเขา

มาชวยโดย มีจุดประสงคเพ่ือปราบปรามคนท่ีแสดงอาการกระดางกระเดื่องไมยอมรับนับถือหรืออยาก ลองดีใหสิ้น 

8) รูวิธีการปรับตัวใหเขากับวัฒนธรรมทองถ่ิน 9) รูวิธีการเผยแผดวยบุคลิกภาพ 10) รูวิธีการสนทนา การบรรยาย 

และตอบปญหา (พระครูโกวิทสุตาภรณ, 2565)    

  1. องคประกอบในการเผยแผพระพุทธศาสนาของพระพุทธเจา 

  การเผยแผพระพุทธศาสนาของพระพุทธเจาในคัมภีรพระพุทธศาสนา การเผยแผตามหลักอนุสาสนี

ปาฏิหาริยในคัมภีรพระพุทธศาสนามีหลักการและวิธีการเผยแผในรูปแบบสื่อสารหลักการสอนของพระพุทธเจา

ไดแก พระพุทธศาสนากำหนดจุดมุงหมายในการสอนใหถึงเปาหมายท่ีกำหนดไว ซ่ึงตองมีเนื้อหา เรื่องท่ีจะสอน      

มีตัวผูรับหรือผูฟง และวิธีการสอนอยางครบถวน เพราะพระพุทธเจาทรงเปนผูท่ีพรั่งพรอมไปดวยคุณสมบัติของนัก



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ  - 110 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

เผยแผ และพุทธวิธีในการสอนอยางครบถวน จึงไดรับการยกยองวา เปนศาสดาของเทวดา และมนุษยท้ังหลาย 

(สมโภชน เอ่ียมสุภาษิต, 2562) สามารถอธิบายโดยสังเขปไดดังนี้ 1) ทรงสอนเพ่ือใหผูฟงรูแจงเห็นจริงในสิ่งท่ีควรรู

ควรเห็น หมายความวา ทรงสอนใหรูแจงเห็นจริงเฉพาะเทาท่ีจำเปนสำหรับสาวกนั้นๆ สิ่งท่ีทรงรูแลว แตเห็นวาไม

จำเปนสำหรับผูฟง หรือผูรับการสอน ก็จะไมสอนสิ่งนั้น 2) ทรงสอนเพ่ือใหผูฟงเห็นจริงได ทรงแสดงธรรมอยางมี

เหตุผลท่ีผูฟงพอตรองตามใหเห็นดวยตนเอง 3) ทรงสอนเพ่ือใหผูฟงไดรับผลแหงการปฏิบัติตามสมควร ทรงแสดง

ธรรมมีคุณเปน มหัศจรรย สามารถยังผูปฏิบัติตามใหไดรับผลตามสมควรแกกำลังแหงการปฏิบัติของตน ผลสำเร็จ

ของการใชอนุสาสนีปาฏิหาริยเพ่ือการเผยแผ ไดแก พระพุทธเจาทรงมีวิธีการ เริ่มตนท่ีเหมาะสมแกกรณี ท้ังนี้เพ่ือ

เตรียมผูฟงใหพรอมท่ีจะรับฟงการสอนของพระองคกอน เสมอ การสอนท่ีดีจะตองมีการเริ่มตนท่ีดีดวยเพราะการ

เริ่มตนเปนจุดสำคัญมากอยางหนึ่ง การเริ่มตนท่ีดีมีสวนชวยใหการสอนสำเร็จผลดีเปนอยางมาก  

            2. การบูรณาการการใชอนุสาสนีปาฏิหาริยเพ่ือการเผยแผพระพุทธศาสนา  

  ในโลกปจจุบัน การบูรณาการอนุสาสนีปาฏิหาริยกับหลักการวิทยาศาสตรโลกปจจุบัน การบูรณาการ

อนุสาสนีปาฏิหาริยกับหลักการวิทยาศาสตรศาสนานั้นเม่ือครอบคลุมท้ังธรรมชาติและจิตใจ จึงควรมีรากฐานอยู

บนสามัญสำนึกทางศาสนาท่ีเกิดข้ึนจากประสบการณตอสิ่งท้ังปวง คือ ท้ังธรรมชาติและจิตใจอยางเปนหนวยรวมท่ี

มีความหมาย พระพุทธศาสนาตอบขอกำหนดนี้ได ถาจะมีศาสนาใดท่ีรับมือไดกับความตองการทางวิทยาศาสตร

สมัยใหมปจจุบัน ศาสนานั้นก็ควรเปนพระพุทธศาสนา การศึกษาคนควานักวิทยาศาสตรอาจใชภาษาธรรมดาเขียน

กฎหรือ หลักการทางวิทยาศาสตรออกมา บางครั้งนักวิทยาศาสตรจำเปนตองสรุปผลดวยคณิตศาสตร และทำการ

ทดลองหลายๆ คน เพ่ือหาเหตุผล  

 

อิทธิปาฏิหาริย 

  อิทธิปาฏิหาริย เปนอภิญญา คือความรูความสามารถพิเศษ มีชื่อเฉพาะวา อิทธิวิธิ หรือ อิทธิวิธา แต

เปนโลกิยอภิญญา คืออภิญญาระดับโลกีย ซ่ึงพัวพันเก่ียวเนื่องอยูในโลก เปนวิสัยของปุถุชน ยังอยูในอำนาจของ

กิเลส อิทธิปาฏิหาริยนี้ พระพุทธเจาทรงจัดเปนปาฏิหาริยอยางหนึ่ง ใน 3 อยาง คือ (พระพรหมคุณาภรณ(ป.อ. 

ปยุตฺโต), 2556)   

 อิทธิปาฏิหาริย ปาฏิหาริย คือ การแสดงฤทธิ์ตางๆ 

 อาเทศนาปาฏิหาริย ปาฏิหาริย คือ การทายใจคนอ่ืนได 

 อนุสาสนีปาฏิหาริย ปาฏิหาริย คือ คำสอนท่ีเปนจริง สอนใหเห็นจริง และนำไปปฏิบัติไดผลสมจริง 

  อิทธิปาฏิหาริย ไมใชธรรมท่ีเปนแกนสาร   ในสมัยพุทธกาล เคยมีบุตรคฤหบดีผูหนึ่ง ทูลขอให

พระพุทธเจาแสดงอิทธิปาฏิหาริย เขากราบทูลวา 

   “ขาแตพระองคผูเจริญ เมืองนาลันทานี้ เจริญรุงเรือง มีประชาชนมาก มีผูคนกระจายอยูท่ัวตางเลื่อมใส

นักในองคพระผูมีพระภาคจึงขออัญเชิญพระผูมีพระภาคเจาไดโปรดทรงรับสั่งพระภิกษุไวสักรูปหนึ่งท่ีจะกระทำ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ  - 111 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

อิทธิปาฏิหาริย ซ่ึงเปนธรรมเหนือมนุษย โดยการกระทำเชนนี้ ชาวเมืองนาลันทานี้ก็จักเลื่อมใสยิ่งนักในพระผูมีพระ

ภาคเจาสุดท่ีจะประมาณ” 

  พระพุทธเจาไดตรัสตอบบุตรคฤหบดีผูนั้นวา 

 “นี่แนะเกวัฏฏ เรามิไดแสดงธรรมแกภิกษุท้ังหลายอยางนี้วา มาเถิด ภิกษุท้ังหลาย พวกเธอจงกระทำ

อิทธิปาฏิหาริย ซ่ึงเปนธรรมเหนือมนุษย แกคนนุงขาวชาวคฤหัสถท้ังหลาย” 

  พระองคไดตรัสแสดงเหตุผลตอไปวา ในบรรดาปาฏิหาริย 3 อยางนั้น ไมโปรด อิทธิปาฏิหาริย และอา

เทศนาปาฏิหาริย เพราะทรงเห็นโทษวา คนท่ีเชื่อก็เห็นจริงตามไป สวนคนท่ีไมเชื่อ ไดฟงแลวก็หาชองขัดแยง

คัดคานเอาไดวา ภิกษุท่ีทำปาฏิหาริยนั้นทำใหคนมัวทุมเถียงทะเลาะกัน และไดทรงชี้แจงความหมายและคุณคา

ของอนุสาสนีปาฏิหาริยใหเห็นวาเอามาใชปฏิบัติเปนประโยชนประจักษไดภายในตนเองจนบรรลุถึงจุดหมายของ

พระพุทธศาสนา นอกจากนั้น ยังไดทรงยกตัวอยางภิกษุรูปหนึ่งมีฤทธิ์มาก อยากรูความจริงเก่ียวกับจุดดับสิ้นของ

โลกวัตถุธาตุจึงเหาะเท่ียวไปในสวรรคดั้นดนไปแสวงหาคำตอบจนถึงพระพรหมก็หาคำเฉลยท่ีถูกตองไมได ในท่ีสุด

ตองเหาะกลับลงมาแลวเดินดินไปทูลถามพระองค เพ่ือความรูจักโลกตามความเปนจริงแสดงถึงความท่ี

อิทธิปาฏิหาริยมีขอบเขตจำกัดอับจนและมิใชแกนธรรม 

   ในเม่ืออิทธิปาฏิหาริยไมใชสาระสำคัญของพระพุทธศาสนา ไมเก่ียวกับจุดหมายของพระพุทธศาสนา ไม

ชวยใหมนุษยหลุดพนจากกิเลส การไปฝกใฝในเรื่องเชนนี้ยอมเปนการพราเวลาและแรงงานท่ีควรใชสำหรับการ

ปฏิบัติธรรมใหหมดไปในทางท่ีผิด และคนท่ีไปเก่ียวของกับผูอางฤทธิ์หรืออำนาจสิ่งศักดิ์สิทธิ์มักมุงเพ่ือไปขอความ

ชวยเหลือ หวังอำนาจดลบันดาลใหเกิดโชคลาภ เปนตน การปฏิบัติเชนนี้ยอมไมถูกตองตามหลักพระพุทธศาสนาท่ี

เปนกรรมวาท กิริยวาท และวิริยวาท สอนใหคนหวังผลสำเร็จจากการลงมือทำดวยความเพียรพยายามตามเหตุ

ตามผล การมัวหวังผลจากการออนวอนขอความชวยเหลือจากอำนาจดลบันดาลอาจทำใหกลายเปนคนมีนิสัยเฉ่ือย

ชากลายเปนคนงอมืองอเทา อยางนอยก็ทำใหขาดความเพียรพยายาม ไมรีบเรงลงมือทำสิ่งท่ีควรจะทำ ไมเรงเวน

สิ่งท่ีควรงดเวน ขัดกับหลักความไมประมาท (สมโภชน เอ่ียมสุภาษิต, 2560) 

   สำหรับองคพระพุทธเจาเอง ปรากฏชัดจากพุทธดำรัสท่ีอางแลวขางตนวา ทรงรังเกียจไมทรงโปรดท้ัง

อิทธิปาฏิหาริยและอาเทศนาปาฏิหาริย แตทรงสนับสนุนอนุสาสนีปาฏิหาริย สรุปไดวา ใชอิทธิปาฏิหาริยประกอบ

อนุสาสนีปาฏิหาริย แตเปนการใชประกอบในขอบเขตจำกัดอยางยิ่ง สรุปเหตุผลขอใหญ ท่ีแสดงถึงขอบเขตจำกัด 

หรือจุดติดตันของอิทธิปาฏิหาริย มี 2 ประการ คือ  

   1. ทางปญญา อิทธิปาฏิหาริย เปนตน ไมอาจทำใหเกิดปญญาหยั่งรูสัจธรรม เขาใจสภาวธรรมท้ังหลาย

ตามความเปนจริงได ดังตัวอยาง เรื่องพระภิกษุมีฤทธิ์ท่ีเหาะไปหาคำตอบเก่ียวกับสัจธรรมท่ัวจักรวาล จนถึงพระ

พรหม ผูถือตนวาเปนผูสรางผูบันดาลโลก ก็ไมสำเร็จ  

   2. ทางจิต อิทธิปาฏิหาริย เปนตน ไมอาจกำจัดกิเลส หรือดับความทุกขไดจริง จิตใจมีความขุนมัว    

กลัดกลุม เรารอน ถูกโลภะ โทสะ โมหะ ครอบงำ ก็ไมสามารถแกไขใหหลุดพนเปนอิสระได แมจะใชฌานสมาบัติ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ  - 112 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

ขมระงับไว ก็ทำไดเพียงชั่วคราว กลับออกมาสูการเผชิญโลกและชีวิตตามปกติเม่ือใด กิเลสและความทุกขก็หวนคืน

มารังควานไดอีก ยิ่งกวานั้น อิทธิปาฏิหาริยอาจกลายเปนเครื่องมือรับใชกิเลสไปก็ได ดังเรื่องพระเทวทัตเปน

ตัวอยางสอดคลองกับการศึกษาของทิพากาญจน ประภารัตน (2558) ท่ีระบุวาอนุสาสนีปาฏิหาริยของพระพุทธเจา

ประกอบดวยเหตุผล โดยพระองคมีความประสงคใหพระสาวกประสบความสำเร็จในเปาหมายสูงสุดของชีวิตดวย

ความมีสติสัมปชัญญะในอิริยาบถตางๆ ใหใชเสนาสนะท่ีสะดวกสบายตอการปฏิบัติและไมประมาท พึงระลึกถึงแต

เรื่องท่ีเปนกุศลธรรมใหพิจารณาเห็นไตรลักษณใหบำเพ็ญมหาสติปฏฐาน 4 ตามความเหมาะสม และจากศึกษา

เก่ียวกับการเผยแผพระพุทธ ศาสนาของพระพุทธเจา (สริิวรรณ มิตตสัตยสิริกุล, 2565) พบวา หลักการและวิธีการ

เผยแผท่ีเปนสากล มีสาระท่ีเปนประโยชนท้ังในดานทฤษฎีท่ีเปนเหตุผลและเปนสากล รวมท้ังมีขอปฏิบัติท่ียึดทาง

สายกลาง สามารถนำมาประยุกตใชใหสอดคลองกับการดำเนินชีวิต เพ่ือความสงบสุขและความเจริญของตนเอง

และสังคม การบูรณาการใชอนุสาสนีปาฏิหาริยเพ่ือการเผยแผพระพุทธศาสนาของพระพุทธเจาพบวามีความ

สอดคลองกันโดย วิทยาศาสตรมีความเชื่อวา สรรพสิ่งในจักรวาลลวนดำเนินไปอยางมี เหตุผล มีความเปนระเบียบ

และมีกฎเกณฑท่ีแนนอน สวนพระพุทธศาสนาสอนวาอยาเชื่อเพียงเพราะเสียงเลาลือ เพราะอางตำราหรือ เพราะ

อนุมาน ใหเชื่อเพราะไดคิดทบทวนตามแนวเหตุผล  

 

องคความรูใหม 

  อนุสาสนีปาฏิหาริยในคำสอนของพระพุทธเจาคือการเผยแผพระพุทธศาสนาในรูปแบบของการใชเหตุผล 

การใชสติสัมปะชัญญะพิจารณาคำสอนและหลักธรรมของพระพุทธเจา โดยไมใชความเชื่อจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ หรือ 

ขอมูลท่ีเขาเลาวา อนุสาสนีปาฏิหาริยคือการเชื่อหลักธรรมคำสอนของพุทธศาสนาดวยการพิจารณาดวยหลัก

เหตุผล ทรงเนนปาฎิหาริยท่ีเกิดจากการสอน พระองคทรงสอนโดยใชเหตุผล ทรงมีหลักการในการปรับการสอนให

เหมาะสมกับบุคคลดวยวิธีการสนทนาบาง บรรยายบาง ถามตอบบาง ตอบปญหาบาง ดวยกฎระเบียบวินัยบาง   

เชน  1) วิธีการสอนแบบรูปธรรมไปหานามธรรม สอนโดยเริ่มตนดวยการหยิบยกหัวขอธรรม คือ หลักอริยสัจ ๔ 

ข้ึนมาแสดงลำดับ ชี้ใหเห็นถึงความทุกข  ชี้ใหเห็นถึงเหตุท่ีกอใหเกิดความทุกข ชี้ใหเห็นถึงความดับทุกข ชี้ใหเห็นถึง

ขอปฏิบัติอันจะนำพาผูฟงนำไปปฏิบัติสูความพนทุกข  2) วิธีการสอนแบบไปตามลำดับ โดยใชหลักอนุบุพพิกถา 

ทรงสอนเนื้อเรื่องท่ีคอยลุมลึกยากลงไปตามลำดับชั้น และตอเนื่องกันเปนสายลงไป 3) สอนแบบมุงเปาใหผูเรียนได

รู ในสิ่งท่ีควรรูควรเห็น โดยการใชสื่อ คือ “ใบไม”ในกำมือหนึ่ง ทรงสอนเทาท่ีจำเปน พอดีสำหรับใหเกิดความ

เขาใจ  เทาท่ีจำเปนจะตองรู  4) สอนแบบการพูดใหเหมาะสมกับกาลเวลา มีอยู 6 ข้ันตอน  พระพุทธเจารูวาจาท่ี

จริง ท่ีแท ท่ีประกอบดวยประโยชน และวาจานั้นเปนท่ีรักเปนท่ีชอบใจของคนอ่ืน ในขอนั้น พระพุทธเจา ทรงรู

กาลท่ีจะกลาววาจานั้น 5) สอนแบบคำนึงถึงจริตความแตกตางของแตละบุคคล  ไดแก ราคจริต, โทสจริต, โมห

จริต, ศรัทธาจริต, พุทธิจริต, และวิตกจริต  6) สอนแบบคำนึงถึงความพรอมของผูเรียน ทรงกำหนดดูสภาวะจิตใจ

ของผูเรียนวามีกำลังอินทรียมากนอยแคไหน  7) สอนแบบใหผูเรียนไดลงมือปฏิบัติดวยตนเอง จะชวยใหเกิด



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ  - 113 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

ความรูความเขาใจชัดเจน แมนยำและไดผลจริง 8) สอนแบบ สากัจฉา หรือ สนทนาทรงใชการสนทนาปราศรยักับ

พุทธบริษัทท้ัง 4 9) สอนแบบบรรยาย บรรยายธรรมะใหกับพุทธบริษัทผูฟงจำนวนมากไดเรียนรูเนื้อหาสาระหรือ

ขอมูลความรูไดในเวลาเดียวกัน 10) สอนแบบตอบปญหา กอนจะตอบปญหาพระพุทธองคจะยอนถามกอน แลวจึง

ตอบปญหา  ทรงตอบปญหาแบบแยกตอบ ทรงงดตอบปญหา 11) สอนแบบวางกฎขอบังคับ เปนวิธีการสอนท่ี

พระพุทธเจาทรงใชกับภิกษุ, ภิกษุณี, สามเณร, สามเณรี, เพ่ือมิใหประพฤติตนนอกธรรมนอกวินัย และเพ่ือปองกัน

ความเสื่อมเสียหรือความเสียหายท่ีจะกอใหเกิดแกหมูคณะ โดยการจัดวางระเบียบขอวัตรปฏิบัติไวโดยความ

เห็นชอบของคณะสงฆ 12) สอนแบบเปรียบเทียบดวยขออุปมา ชวยใหเรื่องท่ีคอนขางยาก ลึกซ้ึง เขาใจไดยาก     

มีความกระจางชัดข้ึนและเขาใจงาย 13) สอนแบบการทำเปนตัวอยาง ทรงใชพระองคเองเปนตัวอยางหรือ

แบบอยางในการสอน เปนการสอนประสบการณ คือ พระจริยาวัตร ท้ังหมดสะทอนใหเห็นวา พระพุทธเจาทรงใช

เหตุผลสรางความรูความเขาใจใหคนเขาถึงธรรรม ไมไดใชอิทธฤิทธิ์หรือเวทมนตคาถาดลบันดาลแตอยางใด 

 

สรุป 

  ผลสำเร็จเกิดจากการใชรูปแบบและประเภทอนุสาสนีปาฏหิาริย ไดแก การเผยแผดวยการใหไดยินไดฟง

ทุกวิถีทาง (หลักปริยัติธรรม) เผยแผดวยการทำทำสิ่งท่ีดีและทำยากใหเขาดู (หลักปฏิบัติธรรม) ) เผยแผดวยการ

เปนผูมีความสุขใหเขาดู (หลักปฎิเวธธรรม) อาเทสนาปาฏิหาริย มี 2 วิธีดวยกัน คือ การสอนดวยคำพูดสั้นๆ แต

ประทับใจหรือกินใจ และ การสอนดวยการไมพูด แตใหลงมือกระทำการจนเกิดความรูดวยตนเอง ในการสอนคน 

หรือมอบหมายขอปฏิบัติให พระพุทธเจาก็ ทรงพิจารณาดูจริตของคนกอนทุกครั้ง ซ่ึงจริตของคนจำแนกได 6 

ประเภทตามคุณภาพทางจิตใจหรือแนวโนมทางจิตใจท่ีเรียกวา จริต คือ  ราคจริต มีความโนมเอียงในทางรักใคร  

โทสจริต มีความโนมเอียงในทางโกรธเคือง โมหะจริต มีความโนมเอียงในทางลุมหลง วิตกจริต มีความโนมเอียง

ในทางฟุงซาน สัทธาจริต มีความโนมเอียงในทางเชื่องาย  พุทธิจริต มีความโนมเอียงในทางใครครวญไตรตรอง 

 

บรรณานุกรม 

ชมพูนุท ศรีจันทรนิล. (2552). จิตวิทยาแนวพุทธ: แนวทางเพ่ือการเยียวยา และพัฒนาจิตใจมนุษย. วารสาร 

  มหาวิทยาลัยหอการคา. 29(4), 23-33. 

ทิพากาญจน ประภารัตน. (2558). การใชอนุสาสนีปาฏิหาริยเพ่ือการเผยแผพระพุทธศาสนาของพระพุทธเจาใน  

   คัมภีรพระพุทธศาสนา. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร. 4(ฉบับพิเศษ), 284-300. 

พระครูโกวิทสุตาภรณ. (2565). การศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบการเผยแผพระพุทธศาสนาของพระสงฆกับการเผย  

   แผคริสตศาสนาของบาทหลวงเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตในจังหวัดหนองบัวลําภู. วารสาร มจร พุทธ 

   ศาสตรปริทรรศน. 6(3), 33-45. 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ  - 114 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2539). การศึกษาเพ่ืออารยธรรมท่ียั่งยืน. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย 

  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). พจนานุกรมพุทธศาสนฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งท่ี 24.  

   กรุงเทพฯ: พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

พุทธทาสภิกขุ. (2521). การศึกษาคืออะไร. กรุงเทพฯ: สำนักหนังสือธรรมบูชา. 

สมโภชน เอ่ียมสุภาษิต. (2560). ทฤษฏีและเทคนิคการปรับพฤติกรรม. พิมพครั้งท่ี 9. กรุงเทพฯ:  

  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

สริิวรรณ มิตตสัตยสิริกุล. (2565). การประยุกตใชหลักพุทธธรรมในการสงเสริมสุขภาวะของผูสูงอายุ 

  จังหวัดนานในสถานการณการแพรระบาดของโรคโควิด-19. วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน.   

  6(3), 21-34 


