
- 51 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
ความออนนอมถอมตนท่ีมีผลตอความเปนมงคลและความเจริญรุงเรืองของชีวิต 

Humility Effective to the Auspiciousness and Life Accomplishments 

 
1พระมหาบุญประสิทธิ์ นาถปุฺโ และ2บุญรวม คำเมืองแสน 

1Phramaha Boonpasid Nathapunyo and 2Boonruam Khammuangsaen 
1,2คณะศาสนาและปรัชญา, มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลยั 

1,2Faculty of Religion and Philosophy, Mahamakut Buddhist University 
1Corresponding Author’s Email: boonpasid2537@gmail.com 

Received: March 24, 2023; Revised: April 24, 2023; Accepted: April 25, 2023 

 

บทคัดยอ 

 มนุษยเปนสัตวสังคมที่ตองอาศัยอยูรวมกันเปนหมูเปนคณะ มิไดใชชีวิตอยูเพียงคนเดียวตามลำพัง 

ตองทำกิจกรรมรวมกัน และตองพึงพาอาศัยซึ่งกันและกันอยูตลอดเวลา แตมนุษยในสังคมเหลานั้นตางมีชีวิต 

มีจิตวิญญาณ และมีความรูสึกนึกคิดท่ีแตกตางกัน ดวยเหตุนี้บางครั้งทำใหสังคมตองเกิดปญหา หรือเกิดความ

สับสนวุนวายขึ้น เพราะขาดการเคารพกันในดานความคิด และการกระทำของกันและกัน ซึ่งพระพุทธศาสนา

ไดวางรูปแบบการปฏิบัติท่ีเหมาะสมตามสถานภาพ และบทบาททางสังคมของบุคคลกลุมตางๆ ตามหลักทิศ 6 

ซ่ึงชวยใหสังคมมนุษยมีความสัมพันธท่ีดีตอกัน เปนการมองเห็นคุณคาและความสำคัญในการแสดงออกท้ังดาน

กาย วาจา และใจ ตอบุคคลอื่นดวยความเคารพ ถือเปนรากฐานสำคัญในการอยูรวมกันของสังคม เพราะเปน

การสรางความเปนมงคล และเปนบอเกิดแหงความสมัครสมานสามัคคี รักใคร ปรารถนาดีตอกัน ทำให

เจร ิญรุ งเร ืองในชีว ิต ดวยเหตุนี้ จึงจำเปนอยางมากที ่บ ุคคลในสังคม จะไดนำหลักธรรมสำคัญใน

พระพุทธศาสนา ไปประยุกตใช ในสังคมและชีว ิตประจำวัน แมม ิใช เป นหลักธรรมที ่ถ ือว าส ูงส ุดใน

พระพุทธศาสนา แตไดรับความยกยองวาเปนมงคลอันสูงสุด เปนหนึ่งในมงคลสูตร ดังพระพุทธพจนวา ความ

ออนนอมถอมตน นี้เปนมงคลอันสูงสุด เปนหลักธรรมที่สงเสริมการพัฒนาจิตใจของมนุษยใหสูงขึ้น  ดวยการ

แสดงออกความออนนอมถอมตนตอบุคคลอื่น ซึ่งเปนการกระทำที่บงบอกถึงสภาพจิตใจที่เขมแข็ง ท่ีสามารถ

ลดทิฐิมานะ ความแข็งกระดาง ที่เปนบอเกิดของการยกตัวเหนือผูอื่นลงได ดวยการฝกฝนอบรมทางสติปญญา

และความประพฤติ เปนการสรางความเจริญรุงเรืองม่ันคงในชีวิตดวย 

คำสำคัญ: ความออนนอมถอมตน; มงคล; ความเจริญรุงเรือง 

 

Abstract 

 Humans are social creatures that need to live together in groups,  not living alone 

They have to do activities together and have to. depend on each other all the time. But 



- 52 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
human beings in those societies Are different lives, souls, and different feelings. For this reason, 

society sometimes causes must be depending on more chaos because of the lack of respect 

for each other's thoughts and actions Buddhism has laid out a form of practice that is 

appropriate according to the situation  And social roles of various groups of people according 

to the 6 directions, which helps human society have good relationships with each other.  It is 

to see the value and importance of physical, verbal, and mental expressions toward others 

with respect.  It is considered an important foundation for the coexistence of society because 

it is the source of solidarity, affection, and good wishes to each other for this reason, it is very 

necessary for people in society to adopt the important principles of Buddhism. To Apply in 

society and daily life although it is not the highest dharma in Buddhism but has been regarded 

as the most auspicious one in the auspicious formula as the Buddha said humility. This is the 

highest auspicious. It is a principle that promotes the development of the human mind to a 

higher level. with an expression of humility toward others.  This is an action that indicates a 

strong mental state. that can be reduced the attitude hardness which is the origin of being 

lifted above others with intellectual training and conduct  It is to create stability in life, both 

physically and mentally for oneself initially and continue to create peace in society 

Keywords: Humility; Auspiciousness; accomplishments 

 

บทนำ  

 ความออนนอมถอมตน เปนคุณสมบัติอยางหนึ่งที่สำคัญในการดำเนินชีวิตในสังคม เพราะการมี

จิตใจท่ีดีงาม และรางกายเปนเครื่องแสดงออกทางความประพฤติ ทำใหเห็นถึงอัตลักษณของผูอ่ืนไดเปนอยางดี  

เพราะการมีปรกติกราบไหว เปนเรื่องที่สังคมไทยไดรับการหลอหลอมมาอยางยาวนาน กลายเปนคานิยมและ

วัฒนธรรม ซ่ึงในสังคมปจจุบันจะตองเคารพผูท่ีมีคุณวุฒิ หรือวัยวุฒิสูงกวา เม่ือยุคสมัยเปลี่ยนผานทางความคิด

และพฤติกรรม ที่คนรุนเกาตองทำความเขาใจ และยอมรับความคิดของคนรุนใหมใหได เพราะนั่นคือสิ่งที่เรา

ตองเผชิญและอยูกับมันในอนาคตอยางหลีกเลี ่ยงไมได จะเห็นไดในสังคมไทยในปจจุบัน คนรุ นใหมให

ความสำคัญกับความเทาเทียมกันและเลียนแบบพฤติกรรมบางอยางจากชาวตะวันตก จึงทำใหการแสดงออก

บางอยางอาจขัดใจคนรุนเกา เชน ไมยกมือไหวผูมีอายุกวา หรือใชคำพูดที่แสดงออกถึงความมั่นใจในตัวเอง

มากเกินไป จนทำใหดูเหมือนอวดดี ไมมีสัมมาคารวะ ทำใหบางครั้งไมไดรับความรวมมือ หรือความชวยเหลือ

จากผูใหญแบบไมรูตัว เพราะมองขามเรื่องเหลานี้ไป ซึ่งแตกตางจากผูที่ออนนอมถอมตน เปนคนที่มีลักษณะ

นิสัยไมชอบโออวด วางตนไดถูกตองเหมาะสม ไมหยิ่งยโสโอหัง ไมโออวดเกินความจริง ไมยกตนสูงและกดคน

อื ่นใหต่ำ มีความสุภาพ ใหเกียรติผู อื ่น รู กาลควรไมควร ซึ ่งสังคมในปจจุบันนี ้ ไดรับอิทธิพลมาจากยุค           

โลกาภิวัตน สงผลทั้งดานสังคม ประชากร เศรษฐกิจ วิทยาศาสตรเทคโนโลยี สิ ่งแวดลอม การเมือง และ



- 53 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
วัฒนธรรม คานิยมที่ดีงามเสื่อมถอยและประเพณีดั้งเดิมถูกบิดเบือน สังคมใหความสำคัญกับวัตถุนิยมมาก

ยิ่งขึ้น การใหความสำคัญกับศีลธรรมและวัฒนธรรมที่ดีงามลดลง การดำรงชีวิตและความสัมพันธกับผูอื่นลด

นอยลงอยางเห็นไดชัดในสังคมปจจุบัน มุงหาแตรายไดเพ่ือสนองความตองการบริโภค การชวยเหลือเก้ือกูลกัน

ลดลง ความมีน้ำใจไมตรีนอยลง แกงแยง เอารัดเอาเปรียบกัน ขาดความสามัคคีไมเคารพสิทธิผูอื่น และขาด

การยึดถือประโยชนสวนรวม เอาแตประโยชนสวนตนเปนสำคัญ (ธีรพงษ มหาวีโร, 2555) หากตองการใหทุก

คนอยูรวมกันไดโดยสันติสุข ตองเกิดจากความเคารพและยอมรับในความแตกตางกัน และเรียนรูที ่จะอยู

ทามกลางความแตกตางนั้นใหได ในขณะเดียวกัน ตองใหเกียรติผูอื่นตามสถานะที่เขาเปนดวย แตถาหากขาด

หลักความเคารพซ่ึงกันและกันแลวไซร อาจกอใหเกิดความขัดแยงได การจะแกปญหาดังกลาวได ตองรูจักการ

เลือกปฏิบัติตามหลักมงคลสูตร ซ่ึงเปนหลักธรรมท่ีสำคัญประการหนึ่งในทางพระพุทธศาสนา ท่ีสอนใหมองเห็น

คุณความดีและความสำคัญของผู อื ่น และปฏิบัติตอผู อื ่นอยางเหมาะสมดวยความจริงใจ จึงจะสามารถ

แกปญหาที่เกิดขึ้นในสังคมได และเปนไปเพื่อเปนประโยชนในการนำไปปฏิบัติในการดำเนินชีวิตประจำวันได 

พรอมท้ังเปนประโยชนในการคนควาทางวิชาการใหเขาใจชัดเจนมากยิ่งข้ึนอีกดวย 

 

ความหมายและความสำคัญของความออนนอมถอมตน 

 การออนนอมถอมตน เปนหลักธรรมที่สำคัญประการหนึ่งในทางพระพุทธศาสนา ที่จะชวยใหสังคม

มนุษยมีความเคารพและมีความสัมพันธที่ดีตอกัน  และเปนหลักที่จะทำใหเกิดความสุขเจริญรุงเรืองในชีวิต    

ซึ่งเปนหลักธรรมที่ปรากฏในมงคลสูตร ขอที่ 22 และ 23 ดังบาลีวา คารโว จ นิวาโต จ เอตมฺมงฺคลมุตฺตมํ 

(พระไตรปฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ: 25/6/4) มีความหมายวา คารโว แปลวา ความเคารพ เปนการแสดงออกถึง

ความเปนผูรูจักคุณคาและความสำคัญ พรอมท้ังตระหนักในคุณความดีของผูอ่ืน พบใครก็คอยมองหาขอดีของ

เขา ไมจับผิด สามารถประเมินคุณคาของผูอื่นไดตามความเปนจริง แลวแสดงอาการเคารพนับถือดวยกาย 

วาจา และใจ ที่ยกยอง นับถือ เอื้อเฟอ ใสใจตอบุคคล ตอสิ่งที่ควรเคารพนับถือ ผูที่มี “คารวธรรม” ยอมรูจัก

สัมมาคารวะ รูจักที่ต่ำที่สูง เรียกวา  สวน คำวา นิวาโต แปลวา ไมพองลม เอาลมออกแลว คือ การถอมตน 

เอาทิฐิมานะออก มีความสงบเสงี่ยมเจียมตน ไมอวดตน ไมทะนงตน ไมมีความมานะถือตัว ไมอวดดื้อถือดี     

ไมยโสโอหัง ไมดูถูกเหยียดหยามใคร ไมกระดาง ไมเยอหยิ่งจองหอง ความถอมตน เปนการปรามตนเอง     

คอยพิจารณาขอบกพรองของตน นอมตัวลงเพื่อถายทอดคุณความดีของผูอื่นเขาสูตนเองไดถูกตองตามความ

เปนจริง จึงเรียกไดวา ความเคารพและความถอมตน เปนมงคลอันสูงสุด (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/9/8) เปนวิธีการพัฒนาชีวิตใหไปถึงเปาหมายสูงสุดของชีวิตได 

 คำวา ความเคารพ หรือการใหความเคารพซึ่งกันและกันนั้น พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน 

พ.ศ. 2554 คือ การยอมรับตระหนักในคุณคาความดีของตน หรือของผูอื่นที่ใกลชิดในสังคม และของเพื่อน

มนุษย โดยการแสดงออกอยางออนนอม ออนโยน ทั้งตอหนาและลับหลัง ไมลวงเกินและไมละเมิดสิทธิ์ของ

ผูอื่น (พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน, 2556) ไดแก กิริยาอาการยกยองเชิดชูบุคคล หรือสิ่งที่ควรยกยอง

เชิดชู ไดแก การกราบ การไหว มีการสำรวมกิริยาใหสงบ และมีความเอื้อเฟอแสดงใหเห็นน้ำใจ มีเมตตา 



- 54 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
ปรารถนาใหมีความสุขความเจริญ ยอมจะนำตนไปสูความเจริญอิสริยยศและบริวารสมบัติ (สมเด็จพระสังฆราช

อุฏฐายี มหาเถร (จวน อุฐายี), 2537) ซึ่งตรงกับภาษาบาลีวา นิวาโต แปลตรงศัพทวา ไมมีลม คือไมแสดง

อาการอยางพองลมหรือลูกโปง อันไมมีสาระภายใน โดยใจความนั้นหมายความวา ไมหยิ่ง ไมจองหอง เจียมตัว

หรือถอมตน ทานแสดงลักษณะบุคคลผูเปนเชนนั้นวา เปนผูไมมีมานะ ไมกระดาง เปนคนไมมีพิษ ประดุจงูท่ี

ถอนเขี้ยว มีวาจา อันละเอียดออน ไพเราะเสนาะโสต แมจะเปนผูมีอิสริยวัยหรือคุณสมบัติมาก จะไมกระดาง

เพ่ือจะทำคารวะออนนอมตอผูอ่ืนโดยฐานะอันสมควร (พระธรรมโกศาจารย, 2544) ผูท่ีมีปญญาและไดรับการ

ฝกฝนความออนนอมถอมตนทางจิตใจแลว จะเห็นคุณงามความดีที่มีอยูในตัวผูอื่นไดอยางชัดเจน เหมือนนัก

เคมีท่ีมองเห็นคุณสมบัติของแรธาตุของโลหะตางๆ อยางชัดเจน แลวสามารถนำแรธาตุตางๆ ไปใชประโยชนใน

การทำงานหรือในการดำเนินชีวิตไดเปนอยางมีประสิทธิภาพ (พระภาวนาวิร ิยคุณ, 2551) จะเห็นถึง

ความหมายและความสำคัญของความเคารพและความถอมตน ซึ่งเปนการตระหนักในคุณงามความดีของคน

อ่ืน และสิ่งอ่ืน แลวปฏิบัติตอบุคคลนั้นและสิ่งนั้นอยางถูกตอง โดยเปนการแสดงออกทางกายและทางวาจาเปน

หลัก สวนความออนนอมถอมตนนั้น เปนการตระหนัก ในตัวเองแลวสามารถวางตนไดถูกตองเหมาะสม ไมหยิ่ง

ยโสโอหัง ไมโออวดเกินความจริง ไมยกตนสูงและกดคนอ่ืนใหต่ำ มีความสุภาพ ใหเกียรติผูอ่ืน รูกาลควรไมควร 

โดยเนนเรื่องของภายในจิตใจเปนสำคัญ 

  

วิเคราะหความออนนอมถอมตน 

 การออนนอมถอมตน เปนวัฒนธรรมท่ีดีงามของคนไทยตามแบบวิถีพุทธ และเปนคุณธรรมสำคัญยิ่ง

สำหรับผูที่ตองการแสวงหาความรู หรือการเขาไปในสังคมตางๆ เพราะความเปนผูที่มีความออนนอม ยอมจะ

ไดรับการเอ็นดู และไดรับคำแนะนำอันเปนประโยชนจากเหลาบัณฑิตท้ังหลาย ซ่ึงเปนทางมาแหงการไดความรู 

สติปญญา รวมถึงทรัพยตางๆ ก็จะไหลมารวมอยูที่คนที่นอมตัวลงต่ำ เหมือนมหาสมุทรเปนที่รวมของสายน้ำ

ท้ังหลาย แมแตผูท่ีจะเปนใหญ ยอมตองเจออุปสรรคปญหาท่ีเขามามากมายข้ึนตามไปดวย ตองเจอปญหาจาก

งาน และจากผูคน ผูนำท่ีฉลาด ตองทำตนเหมือนตนไมใหญ  ยิ่งสูง ยิ่งตองเจอลมแรง หรือบางครั้งอาจเจอพายุ  

หากลำตนของไมนั้น อาศัยความแข็งเพียงอยางเดียว ไมยอมโอนตัว เอนออนผอนตามกระแสลมพายุ ก็อาจหัก

โคนลงมาเสียหาย หรืออาจลมตายได แตหากไมนั ้นมีความยืดหยุ น ปรับโลไดตามลม และก็ยังคงความ

แข็งแกรงในตัว เหมือนไมสน ก็จะสามารถเติบโตสูงใหญยิ่งขึ้นตอไปได เปนความแข็งแรง ที่มีความยืดหยุนอยู

ในตัว หรืออาจเรียกวา “ออนโยนแตไมออนแอ แข็งแกรงแตไมแข็งกระดาง” ผูใดมีความออนนอมถอมตน อาจ

มองไดวา ผูนั้นเปนผูที่ฉลาด มีสติปญญา มีดีในตัวอยูมาก มีมากพอและภาคภูมิใจในสิ่งที่มี จนไมจำเปนตอง

แสดงออกมา หรืออวดเบงกับใคร หรือไมตองกดผูอ่ืนใหต่ำ และหากมองเขาไปในจิตใจของผูออนนอม แทจริง

แลว ผูนั้นมีความเขมแข็งทางจิตใจอยางยิ่ง มีความอดทนอยางสูง เพราะเปนผูที่ไดรับการฝกฝนอบรมทาง

สติปญญามาเปนอยางดี เชน พระภิกษุสามเณร ไดรับการฝกฝนอบรมความเคารพ อันเกิดจากความมีวินัยเปน

พื้นฐาน ไดแก ศีล อันเปนขอวัตรปฏิบัติอยางเครงครัด ทำใหรูจักตระหนักในบุคคลและสิ่งนั้นๆ และหลัก   

เสขิยวัตร อันขอวัตรปฏิบัติที่ภิกษุสามเณรจะตองศึกษาธรรมเนียมเกี่ยวกับมารยาทตางๆ ถือไดวาเปนบรรทัด



- 55 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
ฐานของการมีความเคารพ อันเปนการจัดระเบียบสังคมคณะสงฆ ในการแสดงความเคารพตอกันและกัน 

เชนเดียวกันกับการดำเนินชีวิตในสังคมปจจุบัน ผูท่ีหวังความเจริญรุงเรืองและสมบูรณในชีวิต ดังคำอวยพรวัน

เกิดที่ไดยินบอยๆ วา ขอใหเจริญดวยอายุวัฒนมงคล สิ่งเหลานี้ ยอมเกิดจากการแสดงออกทางความประพฤติ

ดวยความออนนอมถอมตน ถาหากขาดเสียซึ่งความออนนอมถอม มีมานะถือตัว ทะนงตนวาเปนใหญ ยอมจะ

เปนเหตุเกิดปญหาขึ้นมากมาย ดังเชนเรื่องของอายุวัฒนกุมาร ซึ่งเปนลูกของพราหมณ พอแมของทานมีเพื่อน

เปนพราหมณอยูคนหนึ่ง ไดทิพพจักขุญาณ ทราบขาววาเพื่อนคนนี้จะเขามาในเขตเมืองก็พากันไปหา เมื่อคุย

กันพอสมควรแกเวลา ทานพอก็สงลูกชายอายุยังไมถึง 7 ป ใหแกแม กราบลาเพ่ือกลับ เพ่ือนก็บอกวา ทีฆายุโก 

โหตุ แปลวา ทานจงมีอายุยืนยาวเถิด เมื่อทานพอกราบแลว ทานแมก็สงลูกใหทานพอ ทานแมกราบบาง    

ทานพราหมณก็บอกวา ขอใหทานมีอายุยืนยาวเถิด แลวจับลูกใหกราบ ทานพราหมณก็นิ่งเฉยไมพูดแบบนั้น 

ทานพอทานแม ก็สงสัยเลยถามวา เวลาท่ีผมกับเมียกราบลาทาน ทานบอกวา จงเปนผูมีอายุยืนยาว แตเวลาท่ี

ใหลูกกราบทำไมทานจึงทำเฉยๆ ทานพราหมณก็บอกวา ก็ลูกของทานจะตองตายภายใน 7 วัน ถาฉันพูดแบบ

นั้นฉันก็พูดผิด เขาก็เลยถามวา ทานรูวิธีแกไหม? ทานพราหมณก็บอกวา รูแตวาจะตาย แตวิธีแกไมรู คนท่ีรูวิธี

แกมีอยู คนเดียว คือ พระสัมมาสัมพุทธเจา ถาหากวาทานตองการจะแกไมใหลูกของทานตาย ก็ไปหา

พระพุทธเจาเถิด พระองคมีวิธีแกอยู 

 พระบรมครูทรงประทับนั่งตั้งแตเริ่มตนของวันจนท่ีสุดของวันคืออรุณใหม เพราะวาผูท่ีจะมาเอาชีวิต

ของเด็กเปนยักษที่ไดรับพรจากทานทาวเวสสุวรรณไดภายใน 7 วัน ถาเลย 7 วันแลวไมมีโอกาส ฉะนั้นเมื่อมา

คอยอยู 6 วันแลว พระก็นั่งลอมรอบอยูแบบนั้น ก็เขาไมได ไดแตตั้งทาวาถาเผลอเมื่อไรจะเอาเมื่อนั้น แตพอ

วันที่ 7 เปนวันสุดทาย ตั้งใจวาวันนี้จะเอาชีวิตเด็กคนนี้ใหได ใหมันตายจากความเปนมนุษย เพราะกรรมเดิม

สรางไวมาก ท่ีเปนโทษปาณาติบาต แตความดีก็มีมากเชนกัน ในเม่ือเห็นทาวาเอาไมไดแนแลวก็ตองตั้งทารอให

พระเผลอ แตพระพุทธเจาเสด็จเสียเอง เมื่อพรหมลงมา ยักษตนนี้ก็ตองถอยหลังไป พนเขตพรหม และเทวดา

ลงมา ยักษตนนี้มีบุญนอยกวาก็ตองถอยหลังออกไปอีก ในที่สุดตองออกไปอยูขอบจักรวาล เพราะพรหมและ

เทวดามีปริมาณมาก และสมเด็จพระผูมีพระภาคเจาก็ทรงประทับนั่งจนหมดเวลา เปนอันวาเด็กคนนั้นไมตอง

ตาย เกินเวลา 7 วัน ยักษทำอันตรายไมได เมื่อพนจากตอนนั้นมาแลวถึงเวลาอายุ 7 ขวบ ทานอายุวัฒนกมุาร 

ก็บวชเณรแลวก็ไดอรหัตผล อยูมาไดถึงอายุ 120 ป ตรงตามที่องคสมเด็จพระมหามุนีตรัสไว เมื่ออายุวัฒน

กุมารเติบโตแลว เวลาไปไหนมาไหนก็มีผูติดตามไปเปนบริวารถึง 500 คน วันหนึ่งอายุวัฒนกุมารพรอมกับ

บริวารไดมาที่วัดพระเชตวัน ภิกษุทั้งหลายจำได จึงทูลถามพระศาสดาวา เหตุเครื่องเจริญอายุของสัตวเหลานี้ 

เห็นจะมี พระศาสดา ตรัสตอบภิกษุทั้งหลายเหลานี้วา โดยการนอบนอมทานผูสูงอายุ มิใชวาจะทำใหอายุยืน

เทานั้น แตยังจะเปนเหตุใหไดวรรณะ สุขะ และพละ เมื่อจะทรงแสดงธรรม จึงตรัสพระคาถานี้วา อภิวาทนสี

ลิสฺส นิจฺจํ วุฑฺฒาปจายิโน จตฺตาโร ธมฺมา วฑฺฒนฺติ อายุ วณฺโณ สุขํ พลํ.  ธรรม 4 ประการ คือ อายุ วรรณะ 

สุขะ พละ ยอมเจริญแกบุคคลผูกราบไหวเปนปกติ ผูออนนอมตอทานผูเจริญเปนนิตย (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/109/64) จะเห็นไดวา คุณธรรมที่ทำใหเจริญรุงเรืองไดในชีวิต ตอง



- 56 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
ประกอบไปดวย (1) ตองมีปกติกราบไหวผูอ่ืนเสมอ (2) ตองรูจักออนนอมถอมตัวตอผูเจริญดวยวัยวุฒิเปนนิตย 

ดวยการแสดงพฤติกรรมการออนนอมถอมตน ประกอบไป 3 ทางดวยกัน คือ 

 1. การแสดงออกทางกาย  หมายถึง การแสดงกิริยาทาทางที่สุภาพ  นุมนวล  ไมหยาบกระดาง   

ไมทำทาหยิ่งยโส  ไมมองคนดวยสายตาเหยียดๆ  รูจักแสดงความเคารพผูใหญกวาทั้งดานชาติวุฒิ  วัยวุฒิ  

และคุณวุฒิ  รูจักใหเกียรติแกสตรี  และพรอมที่จะเห็นอกเห็นใจผูอื่น  การแสดงความออนนอมถอมตนทาง

กายตองเปนไปดวยความจริงใจ  ไมใชแสแสรงหรือแกลงทำ ผูที่ประพฤติความออนนอมถอมตนทางกายได 

ยอมเปนผูท่ีมีกิริยาออนนอม คือ ไมลดตัวลงจนเกินควร และไมถือตัวจนเกินงาม มีกิริยาอันเปนท่ีรัก ออนโยน

ละมุนละไมตอคนทั่วไป ทั้งผูใหญผูนอยและผูเสมอกัน รูที่ต่ำที่สูง ไมตีตนเสมอทาน มีคุณสมบัติผูดีสำหรับ

แสดงแกคนท้ังหลายโดยเสมอหนากัน 

 2. การแสดงทางวาจา  หมายถึง การพูดจริงดวยถอยคำที่สุภาพ  ออนหวาน  ไพเราะ  นาฟง     

ไมหยาบคาย  นุมนวล  ชวนใหสบายใจ  รูจักใชคำพูดท่ีเหมาะสม  ถูกกาลเทศะ  และถูกกับบุคคล ผูท่ีประพฤติ

ความออนนอมถอมตนทางวาจาได ยอมเปนผูที่มีวาจาออนหวาน คือมีคำพูดที่ไพเราะนาฟง ออกจากใจที่ใส

สะอาดนุมนวล ไมแข็งกระดาง ไมพูดโออวดยกตัว และไมพูดกลาวโทษลบหลูทับถมคนอื่น เมื่อตนทำพลาด

พลั้งสิ่งใดตอใครยอมออกวาจาขอโทษเสมอ เมื่อผูใดแสดงคุณตอตนอยางไรก็ออกวาจาขอบคุณเสมอ ไมพูด

เยาะเยยถากถางผูทำผิดพลาด ไมใชวาจาขมขูผูอ่ืน เห็นใครทำดีก็ชมเชยสรรเสริญจากใจจริงท่ีแทจริง 

 3. การแสดงทางใจ  หมายถึง การมีจิตใจออนโยน  การมองโลกในแงดี  เนื่องจากใชปญญา

ไตรตรองแลววาคนเรานั ้นจะใหดี พรอมบริบูรณไปทุกอยางเปนไปไมได  แมตัวเราเองก็เชนกัน  การมี

ความรูสึกนึกคิดเชนนี้  จะทำใหการพูดและกิริยาทาทางท่ีแสดงออกมาเปนไปดวยความออนนอมถอมตน ผูท่ีมี

จิตใจอันดี ยอมเปนผูที่มีใจออนโยน คือมีใจนอบนอม ละมุนละมอม ถอมตัว มีใจออนละไม ไมนิยมอวดกำลัง

ความสามารถ พยายามฝกตนเองใหมีความสามารถ มีใจเปดกวางยอมรับความคิดเห็นของคนอื่น เมื่อใครไม

เห็นพองกับตนก็ไมดวนโกรธพิจารณาถึงเหตุผลความจำเปนแลวคอยๆ ปรับความคิดเห็นเขาหากันได 

 ถาหากไมมีออนนอมถอมตนเสียแลว พรท่ีไดยินบอยๆ หลังจากท่ีไดถวายของทำบุญ แลวพระใหพร 

ตามภาษาบาลีขางตนนั้น พรที่ไดรับยอมไมสำเร็จผล หรือผลยอมไมเกิดกับบุคคลผูไมประพฤติตาม จะเกิดข้ึน

ดวยการออนวอน หรือความปรารถนาเทานั้นก็หาไม หรือแมแตบางทีเราอาจจะรูสึกวา ถามีความแข็งกระดาง

บาง ก็จะเปนเหตุใหผูคนสนใจ เพราะคิดวาแข็งกระดางแลวมันเสียงดังดี ดูเดนดวย แตการคิดเชนนี้ เปน

มิจฉาทิฐิ จะเห็นวา เดี๋ยวนี้มักจะมีบุคคลประเภทนี้เกิดข้ึนเยอะในสังคมปจจุบัน อยางทำตัวใหมันหาวๆ ไวกอน 

เดี๋ยวนี้เขาเรียกวาเกรียน หรือกรากเกรียน เปนตน ดูแลวมีคนสนใจติดตามผานชองทางออนไลนตางๆ แตวาท่ี

ติดตาม ยอมมีทั้งสองฝายเสมอ เชน ฝายที่เห็นดวย ก็จะชื่นชมยินดีคลอยตาม สวนฝายที่ไมเห็นดวย ก็อาจจะ

ตามมาดา บอกถึงความไมเหมาะสมในการแสดงออก และการวางตัวที่ไมเหมาะสม จะเห็นไดวามีทั้งคนสนใจ

ในดานบวกและดานลบอยู แตวาไมไดเปนเหตุแหงความเจริญท่ีแทจริงเลย ความเจริญท่ีแทจริงนั้น คือการเปน

ผูมีความออนนอมถอมตน หรือมีความสุภาพออนโยน แตไมใชออนแอ ทานผูมีความรูเปรียบเทียบเหมือนกับ

มะมวงเวลาออกลูก มันจะโยนตัวได ความออนโยน ก็คือความที่มันคลองแคลววองไวดวย เหมือนลูกมะมวงท่ี



- 57 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
โยนตัวได ความออนโยน จะมีทั้งออนนอมและคลองแคลวดวย นอกจากนี้ความออนนอมยังเปรียบเสมือนรวง

ขาว รวงขาวถาตั้งตรง แสดงวาขาวรวงนั้นใชไมได ไมมีน้ำหนัก มีแตแกลบ ถาขาวมีเนื้อเต็ม มีน้ำหนัก         

ตัวน้ำหนักมันจะทำใหขาวโนมลงมา อยางนี้เรียกวา ออนนอม ผูที่มีความออนนอม แสดงวามีคุณธรรมในใจ

เยอะ มีคุณความดี มีความม่ันใจในตัวเอง กลาท่ีจะออนนอมเขาหาผูใหญ รูจักกาลเทศะ มีปฏิสัมพันธดวยการ

มีสัมมาคารวะใหเหมาะสมกับฐานะตางๆ ซ่ึงมีความสอดคลองกับทัศนะทางพระพุทธศาสนา ท่ีกลาวถึงกิริยาท่ี

ควรกระทำตอผูอื่นในสังคมตามหลักทิศ 6 คือบุคคลที่ตองเกี่ยวของสัมพันธกันทางสังคมดุจทิศที่อยูรอบตัว 

ดวยเหตุของความเกี่ยวของสัมพันธ จึงเปนหนาที่ที่ตองกระทำและตองทำใหถูกตอง ดวยการปฏิบัติโดยให

ความเคารพออนนอมตอกัน อนุเคราะหสงคเคราะหแกกันใหครบถวน ครบทิศ อันไดแก การปฏิบัติระหวาง

บิดามารดากับบุตร อาจารยกับศิษย สามีกับภรรยา มิตรกับมิตร นายจางกับลูกจาง สมณะกับฆราวาส        

การอนุเคราะหซึ่งกันและกันตามหลักของทิศ 6 นี้ ถือวาเปนหนาที่หรือเปนกิจที่ควรกระทำเปนอยางมาก 

โดยเฉพาะอยางยิ่ง การอยูรวมกันในสังคม หากไมอาศัยซ่ึงกันและกัน หรือคิดวามิใชหนาท่ีเราเสียแลว ยอมจะ

นำมาซึ่งความวุนวายแตกราวของคนในสังคม แทจริงแลว ไมมีบุคคลใดที่จะอยูคนเดียวในโลกได โดยไมพึ่งสิ่ง

อื่นสิ่งใด เพราะมนุษยเกิดมาตองมีบิดามารดาเปนผูใหกำเนิด อีกทั้งตองมีมิตร มีคนรูจัก เปนตน ในการอยู

รวมกันในสังคม ซึ่งบุคคลตางก็มีสภาพเชนเดียวกันทั้งนั้น นั่นคือบุคคลประเภทตางๆ ที่ตองเกี่ยวของสัมพันธ

ทางสังคม ดุจทิศท่ีอยูรอบตัว ดวยเหตุของความเก่ียวของสัมพันธจึงเปนหนาท่ีตองกระทำอยางหลีกไมพนจาก

ขอความท่ีกลาวมาขางตน การเปนอยูรวมกันตามหลักความสัมพันธทางสังคม ตองสงเคราะหกันอยางหลีกหนี

ไมพน (พระคันธสาราภิวงศ, 2558) เพราะบุคคลทั้ง 6 ประเภท ดุจทิศที่อยูรวมตัวเรา ตองมีการปฏิบัติตอกัน 

ดวยการใหความเคารพ มีความออนโยน สุภาพออนนอม ใหเกียรติแกกันและกัน เคารพยกยองทานผูมีความ

เปนผูใหญ ผูสูงดวยคุณธรรมความดี เปนตน ซึ่งในแตละวันเราจะมีฐานะเปลี่ยนไปตางกัน แลวแตวาขณะนั้น

อยูท่ีไหนอยูกับใคร แลวมีวิธีปฏิบัติตัวของแตละฐานะตอกันอยางไร เชน ลูกตองปฏิบัติอยางไรตอพอแม พอแม

ตองปฏิบัติอยางไรตอลูก ครูมีหนาที่อยางไรกับลูกศิษย ลูกศิษยมีหนาที่อยางไรตอครู เปนตน ซึ่งในทิศทั้ง 6 

ตางคนตางรูฐานะของตนเอง แตหลายๆคน อาจคิดวาการนอบนอมเปนสิ่งท่ีดูเหมือนกับความออนแอ แตจริงๆ 

แลว ของสองสิ่งนี้แตกตางกันโดยสิ้นเชิง เพราะการนอบนอมเปนจุดแข็งของคน ในขณะท่ีความออนแอนั้นเปน

จุดดอย การที่เราจะมีความนอบนอมไดนั้น เราจะตองมีความเขมแข็งในจิตใจ และการจะเปนคนถอมตน เรา

จะตองรูจักการฝกฝนอบรมภายใน เพราะแกนแทของความออนนอมถอมตน ตองมาจากจิตใจ ดังคำวา "ออน

นอกแข็งใน" เปนคำเปรียบเทียบท่ีอาจจะคุนเคยสำหรับผูอานบางทาน ฉะนั้น หากมองเขาไปในจิตเบื้องลึกของ

ผูออนนอมถอมตน แทจริงแลวเขาคือ ผูที่มีความเขมแข็งทางจิตใจเปนอยางยิ่ง เพราะมีความอดทน และสุขุม

ลุมลึกดานอารมณ การท่ีเราจะเปนเชนนั้นได จะตองรูวิธีการในการพัฒนาตนเองใหเปนผูท่ีมีประสิทธิภาพมาก

ยิ่งข้ึน ไดแก 

 1) ฝกพัฒนาทัศนคติท่ีวาเราไมไดมีดีกวาผูอ่ืน หรือเปนผูท่ีมีความสำคัญกวาผูอ่ืน 

 2) ยอมรับกับตัวเองวามันเปนเรื่องธรรมดาท่ีไมจำเปนตองรูทุกอยาง หรือมีคำตอบใหกับทุกๆ เรื่อง 

 3) ยอมรับฟงคำติชมจากผูอ่ืนท่ีมีความหวังดี และใหขอคิดท่ีดีกับวิธีการใชชีวิต 



- 58 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
 4) ในการท่ีจะทำสิ่งใด ตองเริ่มจากทัศนคติท่ีอยากเรียนรู และอยากเขาใจในความคิดของผูอ่ืนดวย 

 การฝกฝนอบรมตามวิธีการดังกลาว เปนการสรางอุปนิสัยใหความสำคัญกับเรื่องของความสัมพันธ

ระหวางบุคคล มองใหเห็นแกนแทของความออนนอม และใหเกียรติกับคนท่ีอยูรอบตัว ทำใหเปนผูท่ีมีความพึง

พอใจกับการใชชีวิต ไมชอบคุยโวโออวด เปนคนที่มีความมั่นใจและภูมิใจในตัวเอง อีกทั้งยังเปนคนที่มีความ

เขาใจที่ดีวาคนทุกคนลวนมีความไมสมบูรณรวมถึงตัวเองดวย จึงไมวากลาวตำหนิในความไมสมบูรณของผูอ่ืน

ในแงมุมท่ีเกินเลยจากความเปนจริง 

 การแสดงออกของคนที่มีอุปนิสัยความออนนอมถอมตนนั้น เปนการสรางโอกาสแหงความกาวหนา

ในหนาที่การงาน เหมือนรวงขาวที่เต็มไปดวยเมล็ดขาว จะเห็นวารวงขาวนั้น จะโนมออนลงตามน้ำหนักของ

เมล็ดขาว ในรวงยิ่งมากก็ยิ่งโนมออนลงมาก ไมไดตั้งโชวชอบอวดผลผลิตที่เต็มรวงเลยสักนิด เชนเดียวกับผูท่ี

ประสบความสำเร็จพวกเขาจะออนนอมถอมตนมาก ยิ่งประสบความสำเร็จมากก็ยิ่งออนนอมถอมตนมากยิ่งข้ึน 

ไมเคยโออวดความสำเร็จของตนดวยปากของตัวเอง แตความสำเร็จของเขาจะเปนตัวเปลาประกาศความ

เกงกาจของตัวเขาเอง ความออนนอมถอมตนนั้นเปนมงคลสูงสุดในชีวิตเปนมงคลหนึ่งในจำนวน 38 มงคลของ

ชีวิต เปนมงคลชีวิตท่ีทำใหผูคนท่ีอยูรอบตัวนั้นใหความรักใครเมตตาและเอ็นดูแลวก็พรอมท่ีจะชวยเหลือเสมอ 

ตรงกันขามกับคนที่ถือตัวโออวดและเยอหยิ่งจองหองที่ไมวาจะอยูที่ไหน ก็ไมมีใครอยากใหความชวยเหลือ 

ไมไดนึกรักใครหรือเอ็นดู มีแตจะหนีใหหาง ไมอยากคบหาสมาคมดวย เพราะความถือดีจนไมคิดจะนับถือคน

อื่น ลักษณะของคนที่มีความออนนอมถอมตน 1) มีกิริยาที่ออนนอม 2) มีวาจาที่ออนหวาน 3) มีจิตใจท่ี

ออนโยน ท้ัง 3 ลักษณะนี้ ลวนแตเปนสิ่งท่ีเสริมสรางมงคลใหกับชีวิต เปนเสนหท่ีเราสามารถสรางไดเพ่ือทำให

ชีวิตของเราไดกลายเปนที่รักใครและเอ็นดูของผูคนที่ไดพบเห็น แตตองเปน 3 สิ่งที่เกิดดวยความจริงใจ ไมใช

อาการเสแสรงหรือแกลงทำ การเปนคนออนนอมถอมตน ก็ยังเปนการทำชีวิตใหเหมือนกับวากำลังเปนทอง

มหาสมุทรที่กวางใหญที่สามารถรองรับน้ำจากทุกขนทุกแหงไดหมด ถึงแมจะเปนคนที่มีความรูความเฉลียว

ฉลาดมีฝมือมีความเกงมากแคไหนก็ตาม แตก็ยังสามารถที่จะรองรับความรูใหมๆ จากพวกคนมากมายได

ตลอดเวลา นั่นเพราะความออนนอมถอมตนไดลดความเยอหยิ่ง ถือดี และความแข็งกระดางของจิตใจ ดวย

เหตุนี้แหละ ผูที่มีความออนนอมถอมตนจึงเปนที่รักของทุกคนและคนแบบนี้มักประสบความสำเร็จในชีวิต

เสมอ อยูท่ีไหนก็มีแตคนรักและอยากใหความชวยเหลือดวยความรักใครเอ็นดูอยูเสมอ  

 นอกจากนี้แลวความออนนอมถอมตนยังชวยใหเราไดพัฒนาตัวเองใหดีมากยิ่งขึ้น นั่นคือความออน

นอมถอมตน จะทำใหเรามองกลับมาที่ตัวเองมากยิ่งขึ้นกลับมาพิจารณาตัวเองวามีขอบกพรองตรงไหน ไมวา

จะเปนเรื ่องของกิริยาคำพูดความคิดและจิตใจ เพื่อพบวามีสวนไหนที่บกพรองไปก็สามารถแกไขใหดีข้ึน       

เปนหลักสูตรของการพัฒนาท่ีนำไปสูความกาวหนาในทุกดานของชีวิต โดยเฉพาะความกาวหนาในหนาที่การ

งานหากไมพิจารณาตัวเองแลว ก็อาจทำใหหลงในความเกงของตัวเองวาสิ่งที่ตัวเองทำอยูนั้นดีแลว เกงแลว     

ก็เลยทำใหไมเกิดความรูสึกอยากพัฒนาตนเอง มิหนำซ้ำยังทำใหกลายเปนคนจิตใจคับแคบไมยอมรับฟงความ

คิดเห็นของใคร ทำตัวเปนน้ำเต็มแกวท่ีไมสามารถเติมอะไรลงไปไดอีก หรือเปนเพียงดอกเบี้ยท่ีลำตนตั้งเม่ือถูก

แรงลมพัดก็ติดผิวรองรอยไปในอากาศหาประโยชนอะไรไมไดเลย แตถายึดเอาความออนนอมถอมตนเปน



- 59 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
แนวทางของการดำเนินชีวิตแลวเราก็คงเปนเหมือนรวงขาวที่มีแตขนมลงต่ำเพราะเมล็ดขาวที่เต็มดวงและเปน

เมล็ดที่อุดมสมบูรณเราสามารถสรางความกาวหนาใหกับชีวิตไดมากยิ่งขึ้นดวยการปฏิบัติตามมงคลสูงสุดของ

ชีวิตท่ีชื่อวาความออนนอมถอมตน ทำใหประสบความสำเร็จได 

  

ประโยชนความออนนอมถอมตน 

 การแสดงออกทางกาย วาจา ใจ ทั้งสามประการนี้ ผูที่ประพฤติใหสมบูรณ ยอมเปนบุคคลที่ควร

ไดรับการยกยอง นับถือ เพราะมีความเอ้ือเฟอใสใจตอผูอ่ืนดวยความรัก แสดงใหเห็นถึงความออนนอมถอมตน

เปนนิตย ยอมไดรับอานิสงสสมบูรณดวยจตุรพิธพรชัยท้ัง 4 ประการ คือ  

  1) อายุ เปนผูมีพลังในการทำงานหลอเลี้ยงชีวิต ทำใหชีวิตมั่นคง เขมแข็ง เกิดจากความมุงม่ัน มุ

มานะกระทำสิ่งดีๆ ใหสำเร็จ  

  2) วรรณะ เปนผูมีผิวพรรณผองใส มีสงาราศี จากความสุจริต ความบริสุทธิ์ในการดำเนินชีวิต  

  3) สุขะ เปนผูมีความสุขท้ังทางกาย และทางใจ ดวยการทำจิตใจใหเบิกบาน แจมใส ไมคิดราย  

  4) พละ เปนผูสมบูรณพรอมทั้งกำลังกาย กำลังใจ กำลังทรัพย และกำลังสติปญญา พรอมที่จะใช

ชีวิตในสังคมปจจุบันไดอยางมีความสุข  

  ผูที่มีความสมบูรณพรอมดวยความออนนอมถอมตน ไมถือตัว วากลาวตักเตือนได ซึ่งพระพุทธเจา

ตรัสเปรียบเทียบวา เหมือนผาเช็ดเทาเพราะรองรับความสกปรกหยาบคายกระดางได ทำใหคนอื่นสะอาด

เหมือนโคผู ที่เขาหักและเหมือนงูพิษที่ถูกถอนเขี้ยวเสียแลว เพราะไมเปนอันตรายตอใคร และเปนบอเกิด

ความสัมพันธในสังคมอยางแทจริง ซึ่งตรงตามหลักมงคลสูตร ดังพระพุทธพจนวา คารโว จ นิวาโต จ เอตมฺมงฺ

คลมุตฺตมํ (พระไตรปฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ: 25/6/4)  แปลวา ความเคารพ ความถอมตน เปนมงคลอันสูงสุด 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/9/8) แสดงใหเห็นวา พระพุทธศาสนาเปน

ศาสนาแหงการออนนอม ออนโยน ไมหยาบกระดาง ไมแสดงความรังเกียจเดียดฉันทเพ่ือนมนุษย เปนศาสนาท่ี

สอนใหเกียรติแกเพื่อนมนุษย มอบความออนหวานหอมหวานใหแกกันและกัน มอบความไววางใจกันและกัน 

สอนใหออนนอมแมแตศัตรู ใหทุกคนเปนเหมือนไมจันทและไมกฤษณาที่มอบความหอมจริงใจ แมแตมีดหรือ

ขวานที่ใชฟนเนื้อไม นั่นหมายถึงวาใหชาวพุทธมีความออนนอมถอมตน มีมารยาทที่ดีงามในการแสดงออกตอ

เพ่ือนมนุษยดวยกัน  

 สวนผูที่ไมมีความประพฤติออนนอมถอมตน มีความมานะ มีความกระดาง มีความถือตัว จะหา

ความเจริญกาวหนาไมไดเลย จะมีแตความเสื่อม ดังท่ีพระผูมีพระภาคเจา ตรัสเรื่องพระเจาวิฑูฑภะเก่ียวกับเจา

ศากยะทั้งหลาย ถึงความพินาศเพราะมานะ  ความกระดาง เพราะชาติและโคตร มีเรื่องอยูวา เริ่มตั้งแตพระ

เจาปเสนทิโกศล ราชาแหงแควนโกศล มีพระประสงคจะเปนพระญาติสนิทของพระพุทธเจา จึงไดทรงสง

ราชทูตไปสูขอเจาหญิงศากยะมาเปนพระมเหสี แตพวกเจาศากยะถือตัวจัด ดูหมิ่นแมตอพระเจาปเสนทิโกศล 

ผูครองแควนใหญเปนมหารัฐ  จึงไดสงธิดาของทาวมหานาม ซึ่งประสูติจากทาสีผูหนึ่งชื่อมุณฑา หญิงนั้นชื่อ

วาสภขัตติยา มีพระบิดาเปนกษัตริย แตพระมารดาเปนทาสี หรือหญิงทาส มาถวายพระเจาปเสนทิโกศล 



- 60 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
เนื่องจากพระเจาปเสนทิโกศลไมทรงทราบ จึงทรงเลี้ยงพระนางวาสภขัตติยาอยางดี ในฐานะเปนมเหสีองค

หนึ่งของพระองค  ตอมา พระนางวาสภขัตติยา ประสูติพระราชโอรสพระนามวา “วิฑูฑภะ” พระราชกุมาร

เสด็จไปกบิลพัสดุ เพ่ือเยี่ยมพระญาติ เม่ือพระชนมายุ 16 พรรษา ประทับอยู  2-3  วันแลวเสด็จกลับ ทาสีคน

หนึ่งของเจาศากยะ ถูกเจาศากยะบังคับใหลางแผนกระดานที่วิฑูฑภะนั่ง ลางดวยน้ำนมสด  เพื่อลางความ

เสนียดออก นางลางพลางดาไปพลางวา แผนกระดานนี้ ลูกของทาสีนั่ง แตบังเอิญนายทหารคนหนึ่งลืมอาวุธไว 

จึงกลับไปเอาอาวุธ ไดยินเสียงดานั้น จึงถามทราบความทั้งปวงแลว  เมื่อมาถึงในพวกของตน  จึงแพรขาวนั้น

ออกไป ออกไป พูดตอๆ กันไป  จนเจาชายวิฑูฑภะทรงทราบ  พระองคจึงทรงหวนระลึกถึงเหตุการณ  2-3  

วัน ที่พระองคประทับอยูในนครกบิลพัสดุ พระองคมิไดรับการตอนรับอันควรแกฐานะแหงโอรสของกษัตริย

นครใหญ  ดูพวกศากยะทุกๆ มีทาทางดูหม่ินพระองค  แตเจาชายไมสามารถเปลื้องขอสงสัยได  เพราะไวใจวา

เปนเมืองแหงพระญาติสนิทของพระองคเอง เมื่อทรงทราบดังนั้น  จึงทรงตั้งพระทัยแนวแนวา เมื่อใดไดเปน

กษัตริย เมื่อนั้นจะเอาพระโลหิตในลำศอของพวกศากยะลางแผนกระดานที่เคยนั่ง ความคั่งแคนสุมอยูใน

พระทัยเปนอันมากประกอบกับเวลาตอมา เมื่อพระเจาปเสนทิทรงทราบเรื่องนั้น  ไดทรงถอดทั้งมารดาและ

บุตรออกจากมเหสี และราชกุมารใหเปนคนสามัญ แลวเสด็จไปเฝาพระศาสดา พระพุทธองคทรงปลอบวา   

ฝายมารดานั้นไมสำคัญ  ที่สำคัญคือฝายบิดา  พระเจาปเสนทิทรงเชื่อเพราะเกรงพระทัยพระศาสดาประการ

หนึ่งดวย จึงทรงสถาปนาพระนางวาสภขัตติยาและเจาชายวิฑูฑภะไวในตำแหนงอยางเดิม  สวนเจาชาย     

วิฑูฑภะทรงระลึกถึงการดูหม่ินของชาวศากยะอยูเสมอ ตอมาไดสมคบกับทีฆการายนะมหาอมาตยของพระเจา

โกศล ดวยความท่ีเปนหลานชายของพันธุลเสนาบดีท่ีถูกพระเจาปเสนทิโกศลสั่งฆาพรอมบุตรชาย 32 คน และ

เปนสหายรักกับเจาชายวิฑูฑภะดวย จึงไดโอกาสลางแคนใหลุงดวยใหเพ่ือนเปนพระเจาแผนดินดวย จึงชวยให

เจาชายวิทูฑภราชกุมาร เปนกษัตริยไดในท่ีสุด 

 ฝายพระเจาปสนทิโกศล เสด็จออกจากการพระนครแลว เสร็จกลับเขามา ไมพบเสนาบดี ทรงรูทันที

วา เราถูกยึดพระราชอำนาจแลว จึงเสด็จทรงมา มีนางสนมติดตามไปหนึ่งคน มุงหนาไปมคธ เพื่อขอความ

ชวยเหลือจากพระเจาอชาตศัตรูผูเปนหลาน แตเสด็จไปถึงนอกกรุงราชคฤหดึกแลว เสด็จเขาไปไมได จึงทรง

พำนักยังศาลาหลังหนึ่งและเสด็จสวรรคตที่หนาเมืองราชคฤห สวนพระเจาวิฑูฑภะที่ไดอำนาจในแควนโกศล

แลว  ทรงยกทัพไปทำลายเจาศากยะที่กรุงกบิลพัสดุ เสียเกือบหมดสิ้น ละเวนแตคนท่ีไมใชศากยะ และเวน

พวกศากยะที่อยูในนิเวศของเจามหานามะผูเปนเจาตา และสั่งใหนำโลหิตของพวกเจาศากยะที่ถูกฆามาลาง

แผนกระดานที่เคยนั่ง ทำใหเจาศากยะทั้งหลายถึงความพินาศเพราะมานะ กระดาง เพราะชาติและโคตรโดย

แท (พระไตรปฎกและอรรถกถา ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย: 41/14/21-27) จะเห็นไดวาโทษของความมีมานะ 

คือ ความถือตัววาเราดีกวา เกงกวา มีฐานะกวา มียศกวา มีโทษมาก ทำใหมีภัยเกิดขึ้นภายหลังแกตนเอง        

เชน ทำใหเสียมิตร เพราะเปนคนเจายศเจาอยาง ที่ไมควรถือก็ถือ ไมควรโกรธก็โกรธ จึงไมมีใครอยากคบดวย 

แมในเบื้องหนาอยากจะทำความดีก็ยากท่ีจะมีคนสนับสนุน เปนเหมือนเจดียฐานแคบ ไมสามารถสรางใหสูงข้ึน

ไปได และอีกประการ คือ ทำใหเสียหมูคณะ เพราะเปนคนอวดเบง จะเอาแตอภิสิทธิ์สวนตัว ขาดระเบียบแบบ

แผนหรือกฎหมายในการอยูรวมกัน ทำใหสังคมที่มีความถือตัวจัดจึงไมมีทางที่หมูคณะนั้นจะเกิดความสมาน



- 61 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
สามัคคีกันได เหมือนดินทรายที่แมฝนตกจนน้ำทวมฟาก็ไมมีทางประสานรวมกันไดสนิท เชนเดียวกันกับ

ประเทศที่มีพลเมืองถือตัวจัด มีอภิสิทธิ์ชน แบงชั้นวรรณะกันมาก ซึ่งมีผลตอความรูสึกนึกคิดในสังคมนั้นๆ 

เพราะเปนวิถีชีวิตของมนุษยท่ีเกิดจากระบบความสัมพันธระหวางมนุษยกับมนุษยดวย ไมวาจะเปนการปฏิบัติ

ตอตนเองและผูอื่น ที่เหมาะสมตอเวลาและสถานที่ตางๆ ตลอดจนแบบโครงสรางทางสังคมที่มนุษยสรางข้ึน 

เพื่อความเปนระเบียบเรียบรอย (คณะกรรมการวัฒนธรรมแหงชาติ, 2544) ตามปรากฏอยูในสังคมมนุษย     

ท้ังภาษา ขนบธรรมเนียมประเพณี ระเบียบแบบแผน ของการดำเนินชีวิตที่มนุษยสรางขึ้นและยอมรับรวมกัน

ในสังคม หากแตวา สังคมทุกวันนี้ ยังขาดความเคารพ หรือมีสัมมาคารวะอีกมาก ดังที่ไดเห็นตามสื่อตางๆ    

ในการใชกาย วาจา ใจ แข็งกระดาง จาบจวงลวงเกินบุคคลอื่นๆ ที่มีอายุ ฐานะ อันควรแกการใหความเคารพ 

ในอดีตจนถึงปจจุบัน วิถีชีวิตของสังคมไทยอยู ด วยกันอยางมีความสุข บิดามารดากับบุตรธิดา ตางมี

ความสัมพันธที ่ดีตอกัน บุตรธิดาเปนคนวานอนสอนงาย มีความเคารพรัก และเชื่อฟงคำสั่งสอนของบิดา 

มารดาและครูอาจารยเปนอยางดี เม่ือยุคสมัยเปลี่ยนไป ซึ่งปจจุบันเรียกกันวายุคโลกาภิวัตน ไดเกิดการ

เปลี่ยนแปลงทางสังคมอยางขนานใหญมีผลกระทบตอสถาบันตางๆ กลาวคือ จากอดีตสถาบันครอบครัวอยู

รวมกันอยางมีความสุข ก็กลายเปนสถาบันที่ขาดความอบอุน ลูกไมเคารพเชื่อฟงบิดามารดา จากสังคมที่เคย

อยูรวมกันอยางมีความเอ้ือเฟอเผื่อแผตอกัน ก็กลายเปนสังคมท่ีอยูดวยกันอยางแวดระแวง ไมมีความไววางใจ

กันและกัน เปนตน แสดงใหเห็นวา สังคมขาดหลักธรรมในการดำเนินชีวิตที่จะอยูดวยกันอยางมีความสุข       

จึงเปนเหตุใหเกิดปญหาตางๆ เชน ผูนอยไมเคารพผูใหญ ตางฝายตางมีทิฐิมานะ ดื้อรั้น ไมเคารพตอกัน มีการ

หลงตนเอง คือ ถือชาติตระกูล วาตนเองมีชาติตระกูลสูงหรือเปนตระกูลเกาแกมีชื่อเสียง บางก็ถือตัวเพราะคิด

วาตัวมีทรัพยสมบัติมากกวาคนอื่น จึงมักเอาแตใจตนเอง บางคนหลงตนเองเพราะรูปรางหนาตาดี หลงใน

ความรูความสามารถ ยศ ตำแหนงหรือบริวาร  เมื่อหลงยึดสิ่งตางๆ เหลานี้เขามากๆ กลายไปเปนขอเสีย     

เมื่อเกิดปญหาตางๆ ขึ้นมา ทำใหไมสามารถเกิดการประนีประนอมกันขึ้นได มีผลทำใหเกิดการแตกแยกใน

ภายหลัง ท้ังๆ ท่ีสิ่งตางๆ ท่ีเขาไปยึดถือนั้น หาความเท่ียงแทแนนอนไมได 

 ตรงขามกับผูท่ีมีความออนนอมถอมตน มีจิตใจออนนอม ไมกระดาง ชื่อวาเปนมงคล เพราะเปนเหตุ

ใหไดคุณมียศ ดังที่พระผูมีพระภาคเจา ตรัสไววา บุคคลผูเปนบัณฑิตถึงพรอมดวยศีล ละเอียด มีปฏิภาณ     

(ไหวพริบ) ประพฤติถอมตน และไมกระดางเชนนั้น ยอมไดยศ ความเจริญในยศนั้นเปนสิ่งที่ปรารถนาของคน

ทั้งหลาย ผูที่ปรารถนายศนั้น ตองใชความนอบนอมทิศทั้งหลาย ซึ่งเปนหลักธรรมที่พระพุทธศาสนาไดวาง

กรอบเอาไว เพื่อใชเปนแนวทางในการปฏิบัติตนตอบุคคลตางๆ ท่ีเกี่ยวของมีปฏิสัมพันธดวย ซึ่งสามารถที่จะ

สงเสริมในการดำเนินชีวิตของมนุษยใหดีงามทั้งสวนตัวและสังคมโดยรวม ประกอบดวยบุคคลประเภทตางๆ   

ท่ีจะตองเก่ียวของสัมพันธกัน ประดุจทิศท่ีอยูรอบตัว แบงออกเปน 6 ทิศ ดังนี้  

 1. ปุรัตถิมทิส ทิศเบื้องหนา ไดแก มารดา บิดา เพราะเปนผูมีอุปการะแกเรามากอน 

 2. ทักขิณทิส ทิศเบื้องขวา ไดแก ครูอาจารย เพราะเปนทักขิไณยบุคคล ควรแกการบูชา 

 3. ปจฉิมทิส ทิศเบื้องหลัง ไดแก บุตร ภรรยา ท่ีคอยติดตามเปนกำลังสนับสนุนอยูขางหลัง 



- 62 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
 4. อุตตรทิส ทิศเบื้องซาย ไดแก มิตรสหาย เพราะเปนผูชวยใหขามพนอุปสรรคภัยอันตราย และ

เปนกำลังสนับสนุนใหบรรลุความสำเร็จ 

 5. เหฏฐิมทิส ทิศเบื้องลาง ไดแก คนรับใช ลูกนอง บริวาร เพราะเปนผูชวยทำการงานตางๆ เปน

ฐานกำลังให 

 6. อุปริมทิส ทิศเบื้องบน ไดแก สมณพราหมณ พระสงฆ เพราะเปนผูสูงดวยคุณธรรม และเปนผูนำ

ทางจิตใจ 

 หลักทิศทั้ง 6 ประการนี้ พระพุทธศาสนาไดวางรูปแบบการปฏิบัติที่เหมาะสมตามสถานภาพ และ

บทบาททางสังคมของบุคคลกลุมตางๆ ที่มีความสัมพันธเกี่ยวเนื่องกับตัวเรา การปฏิบัติตนไดถูกตอง และ

เหมาะสมกับสถานภาพ ถือเปนรากฐานที่สำคัญของความสงบสุขในสังคม ถาบุคคลไมปฏิบัติตอบุคคลใน

ลักษณะที่ควรจะเปนแลว สังคมยอมที่จะเกิดความวุนวาย ตัวอยางเชน หากบุตรธิดาไมกตัญูตอบิดามารดา 

ไมเลี้ยงดูยามแกชรา ยอมทำใหบิดามารดาไมไดรับการอุปถัมภดูแล กลายเปนภาระสังคม หรือหากนายจาง

ไมใหความเมตตากรุณากับลูกจาง ยอมเกิดการเอารัดเอาเปรียบ อันนำไปสูการประทวงตอตาน จนทำใหสังคม

เกิดความเดือดรอนวุนวายได การที่จะดำรงชีวิตใหมีความสงบสุขและมีความเจริญเจริญรุงเรืองในสังคมนั้น 

มนุษยในสังคมตองเปนคนดีมีศีลธรรมและตองปฏิบัติตนตามหลักธรรมในการดำเนินชีวิต เริ่มตั้งแตการมี

ครอบครัวท่ีนารักและอบอุน อันมีองคประกอบอยูหลายประการดวยกัน เชน การเลือกคูครองท่ีดี เปนคูสรางคู

สมหรือเปนคูศีลธรรม ก็จะไดหัวหนาครอบครัวที่ดี ทำใหมีหลักฐานมั่นคงและไดทายาทที่ดี ซึ่งจะพัฒนาเปน

พลเมืองท่ีดีของสังคม ใหเปนคนดีมีศีลธรรม อยูรวมกันกับสังคมไดเปนอยางดี ท่ีสำคัญตองทำหนาท่ีของตนเอง

ใหดี และปฏิบัติตอผูมีพระคุณกับตนเองโดยใชหลักธรรมทิศ 6 ตอคนรอบขาง เพื่ออยูรวมกันในสังคมอยาง

ชวยเหลือ เกื ้อกูลกันและที ่สำคัญทุกคนในสังคมจะตองปฏิบัติตามบทบาทหนาที ่ของตนเองใหครบทุก 

สถานภาพตามหลักธรรมของทิศ 6 คือ ในฐานะมารดาบิดากับบุตร สามีกับภรรยา ครูบาอาจารยกับศิษย 

เพื่อนกับเพื่อน นายจางกับลูกจาง และพระสงฆกับฆราวาส ถาสังคมใดยึดถือและปฏิบัติตามบทบาทหนาท่ี

นั้นๆ แลว ยอมจะนำความสงบสุข ความเจริญรุงเรืองมาสูสังคมไดอยางแนนอน ในขณะเดียวกัน ถาหากขาด

การปฏิบัติหนาที่ตอตนเองและตอผูคนรอบขางก็จะทำใหประสบกับความลมเหลวในชีวิตได ทั้งโทษที่เกิดกับ

ตนเอง ครอบครัว สังคมและประเทศชาติ ลวนมาจากการไมปฏิบัติตามบทบาทหนาที่ ขาดหลักศีลธรรม และ

คุณธรรมจริยธรรม การดำรงชีวิตและความสัมพันธกับผูอื่นลดนอยลง มุงหาแตรายไดเพื่อสนองความตองการ

บริโภค (บริโภคนิยม) การชวยเหลือเกื้อกูลกันลดลง ความมีน้ำใจไมตรีนอยลง แกงแยง เอารัดเอาเปรียบกัน 

ขาดความสามัคคีไมเคารพสิทธิผูอื่น และขาดการยึดถือประโยชนสวนรวม เอาแตประโยชนสวนตนเปนใหญ 

(ธีรพงษ มหาวีโร, 2555) แสดงใหเห็นความสำคัญของแนวคิดของพระพุทธศาสนา ท่ีมีความสำคัญเปนอยาง

มากในการวางรูปแบบหรือระบบในการสรางความสัมพันธของมนุษยในสังคม เมื่อระบบความสัมพันธของ

มนุษยในสังคมมีความราบรื่นเรียบรอย ทุกคนก็จะสามารถดำรงชีวิตอยางมีความสุขในสังคมรวมกันได  

 หากวามนุษยในการอยูรวมกันนั้น ไดรับการปลูกฝงจิตวิญญาณในวิถีพุทธ ดวยหลักธรรมตางๆ ทาง

พระพุทธศาสนาไดอยางถูกตองและสมบูรณ ดังเชนบาลีวา คารโว จ นิวาโต จ (พระไตรปฎกบาลี ฉบับ



- 63 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
สยามรัฐ: 25/6/4) แปลวา การออนนอมถอมตน นี้เปนมงคลอันสูงสุด (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 25/9/8) เปนหนึ่งในมงคล 38 ท่ีเก่ียวของกับการดำเนินชีวิตของบุคคลในสังคม และเปน

ยอดความดีของมนุษย ซึ่งเปนหลักธรรมที่สำคัญประการหนึ่งในพระพุทธศาสนา ที่สอนใหมองเห็นคุณความดี

และความสำคัญของบุคคลและสิ่งตางๆ แลวปฏิบัติตอบุคคลหรือสิ่งนั้นโดยถูกตองและเหมาะสมดวยความ

จริงใจ ที่จะชวยใหสังคมมนุษยมีความเคารพและมีความสัมพันธที่ดีตอกัน จึงจำเปนที่บุคคลในสังคมจะไดนำ

หลักธรรมขอนี้ไปประยุกตใชในสังคมและชีวิตประจำวัน ทำใหคนในสังคมมีความออนนอมถอมตน มีน้ำใจ

เอื้อเฟอเผื่อแผซึ่งกันและกัน มีความรักและมีจิตสำนึกผูกพันราวกับวาเกิดมาจากทองแมเดียวกัน และมีความ

สมัครสมานสามัคคีรวมแรงรวมใจกัน ถือไดวาเปนกลไกสำคัญท่ีจะผลักดันใหสังคมเกิดความสงบสุข ปราศจาก

ความเดือดรอนวุนวาย อันเกิดจากความรักความสามัคคีและความผูกพันของผูคนในสังคมนั่นเอง 

 

สรุป  

 การออนนอมถอมตน เปนหลักธรรมสำคัญประการหนึ่งในทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวของกับการ

ดำเนินชีวิตของบุคคลในสังคม เปนปจจัยสงเสริมการพัฒนาชีวิต ในการยกระดับชีวิตและจิตใจใหสูงข้ึน       

ดวยการแสดงออกทางพฤติกรรมตอเพื่อนมนุษยดวยกันทางกาย วาจา และใจ ดวยความเคารพเอื้อเฟอซึ่งกัน

และกัน เปนการกระทำที่บงบอกถึงความเปนผูมีสภาพจิตใจที่มีเมตตาออนโยน และแสดงใหเห็นถึงการรูจัก

คุณคาของความเปนมนุษยดวยกัน และเปนผูมีจิตใจเขมแข็งท่ีสามารถลดทิฐิมานะ ความแข็งกระดาง ท่ีเปนบอ

เกิดของการยกตัวเหนือผูอื่นได ดวยการฝกฝนอบรมทางสติปญญาและความประพฤติเปนอยางดี ทานผูรู

เปรียบบุคคลประเภทนี้เสมือนรวงขาว ถารวงขาวตั้งตรง แสดงวาขาวรวงนั้นใชไมได ไมมีน้ำหนัก มีแตแกลบ 

ไมมีเมล็ด ถาขาวมีเนื้อเต็ม มีน้ำหนัก ตัวน้ำหนักมันจะทำใหขาวโนมลงมา อยางนี้เรียกวา ออนนอมถอมตน 

แสดงวามีคุณธรรมในใจ รู จักการออนนอมและกาลเทศะ ดวยการมีปฏิสัมพันธดวยการมีสัมมาคารวะให

เหมาะสมกับฐานะตางๆ ตามสังคมนั้นๆ ซึ่งมีความสอดคลองกับหลักทิศ 6 ในพระพุทธศาสนาที่ไดวางกรอบ

เอาไว เพื่อใชเปนแนวทางในการปฏิบัติตนตอบุคคลตางๆ ที่สามารถสงเสริมในการดำเนินชีวิตของมนุษยใหดี

งามทั้งสวนตัวและสังคมโดยรวม อันประกอบดวยบุคคลประเภทตางๆ ประดุจทิศที่อยู รอบตัว ที่จะตอง

เกี่ยวของสัมพันธกัน ซึ่งจะทำใหสังคมมีน้ำใจเอื้อเฟอเผื่อแผ มีความรักใครปรารถนาดีตอกัน ยอมจะนำ

ความสุขใหเกิดข้ึนแกชีวิตของตนเองและผูอ่ืนดวย 

 

บรรณานุกรม 

คณะกรรมการวัฒนธรรมแหงชาติ. (2544). คูมือการบริหารและการจัดการโครงการทางวัฒนธรรม. กรุงเทพฯ: 

   องคการรับสงสินคาและพัสดุภัณฑ. 

ธีรพงษ มหาวีโร. (2555). แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแหงชาติ ฉบับท่ี 11 (พ.ศ. 2555-2559). กรุงเทพฯ: 

    เดอะบุคส. 



- 64 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 1 January – April 2023: Academic Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 1 มกราคม – เมษายน 2566: บทความวิชาการ 

 
พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. (2556). เฉลมิพระเกียรติพระบาทสมเด็จพระเจาอยูหัว เนื่อง 

   ในโอกาสพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระชนมพรรษา 7 รอบ 5 ธันวาคม 2554. กรุงเทพฯ: 

   ศิริวัฒนาอินเตอรพริ้นท. 

พระคันธสาราภิวงศ. (2558). มงคลชีวิต 38 ประการ. กรุงเทพฯ: ประยูรสาสนการพิมพ. 

พระธรรมโกศาจารย. (2544). มงคลชีวิต. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 

พระภาวนาวิริยคุณ. (2551). หาหองชีวิต เนรมิตนิสัย. กรุงเทพฯ: มปท. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

   มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2557). พระไตรปฎกและอรรถกถา ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ 

   ชุด 91. (พิมพครั้งท่ี 8). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2556). พระไตรปฎกบาลี ฉบับสยามรัฐ. (พิมพครั้งท่ี 7). นครปฐม: มหามกุฏราช   

   วิทยาลัย. 

สมเด็จพระสังฆราชอุฏฐายี มหาเถร (จวน อุฐายี). (2538). มงคลในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: กิตติวรรณ. 


