
- 147 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
 ศึกษาวิเคราะหกระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตร 

An Analytical Study of the Process to Build up Sammāditthi  

in Brahmajāla Sutta 

 
  1พระธนายุพงศ อาสนธิ์, 2พระมหายุทธนา นรเชโฐ, 3สุเทพ พรมเลิศ  

4พระครูสิริรัตนบัณฑิต และ5ประเวศน อินทองปาน 

 1PhraDhanāyupong Āsondhi, 2Phra Mahayuthanā Norachetto, 3SuthepPhromlert 

4PhraKhruSirirattanabanthitta and 5Praves Intongpan 
1,2,3,4คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 

 1,2,3,4Faculty Buddhism, Mahachulalonkornrajavidyalaya University 

  5คณะมนุษยศาสตร มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร บางเขน  
5Faculty of Humanities Kasetsart University, BangKhen. 

Corresponding author email: offoason@gmail. 

Received: May 8, 2023; Revised: August 22, 2023; Accepted: August 25, 2023 
 

บทคัดยอ              

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญในพรหมชาลสูตร 2) เพ่ือ

ศึกษากระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิที่ปรากฏในพระไตรปฎก 3) เพื่อวิเคราะหกระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิใน

พรหมชาลสูตร เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ ดวยวิธีการวิเคราะหเนื้อหาจากขอมูลในพระไตรปฎก และเอกสาร

งานวิจัยท่ีเก่ียวของ แลวนำเสนอในรูปแบบเชิงพรรณนา  

  ผลการวิจัยพบวา 1) พรหมชาลสูตรมีโครงสรางและสาระสำคัญท่ีเนื่องมาจากสุปปยพราหมณ กลาว

จาบจวงพระรัตนตรัย พระพุทธเจาจึงตรัสพรหมชาลสูตรวา เหลาพราหมณรับผัสสะไมถูกตอง มีความยึดม่ันถือ

มั่น นำไปสูมิจฉาทิฏฐิที่มีมูลเหตุ 62 ประการ บัญญัติอัตตาและโลกเพราะตัณหา ทำใหมีการเกิด ภพ ชาติ 

วนเวียนอยูไมรูจักจบสิ้น เหลาสงฆควรรับผัสสะใหถูก ไมโกรธ ไมดีใจ มีศีลบริสุทธิ์ 2) กระบวนการสราง

สัมมาทิฏฐิท่ีปรากฏในพระไตรปฎก มีเหตุปจจัยมาจากปรโตโฆสะ เชน กัลยาณมิตร ท่ีเปนผูแนะนำสั่งสอนเปน

ผูชี้ทาง และ โยนิโสมนสิการท่ีเปนการรูจักคิดอยางฉลาด กระบวนการรับรูท่ีเปนสัมมาทิฏฐิ คือการท่ีอายตนะ 

ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจสัมผัสกับสิ่งเรา ใหรูเทาทัน ไมยินดี ไมยินราย  3) กระบวนการสร างส ัมมาท ิฏฐ ิใน

พรหมชาลสูตร เริ่มตนเกิดจากเห็นโทษจากการรับผัสสะท่ีเปนโทษ รูจกหลีกเลี่ยงจากมิจฉาทิฏฐิท่ีเปนการรับรู

ผัสสะในอายตนะ 6 ไมถูกตอง เห็นความสำคัญของศีล ท่ีเปนพื้นฐานเพื่อการดำรงชีวิตที่ดีงาม มีกัลยาณมิตร

เปนผูใหคำแนะนำชี้ทางถูกตอง มีความคิดแยบคาย บุคคลควรดำเนินชีวิตโดยการรับผัสสะไดถูกตอง เลือกท่ี

จะรับผัสสายตนะท่ีเปนคุณ เปนสัมมาทิฏฐิ 

คำสำคัญ: สัมมาทิฏฐ;ิ พรหมชาลสูตร; กระบวนการ  



- 148 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 Abstract 

 This research article has three objectives: 1) to analyze the structure and essence in 

Brahmajāla Sutta, 2) to analyze the process of creation of Sammādiṭṭhi that appears in the 

Tripitaka, 3) to study and analyze the process of creating Sammādiṭṭhi in Brahmajāla Sutta. 

This research article is a qualitative research, by studying the data in the Tripitaka, and related 

research papers. Using descrtptive presentation.      

 The research found that: 1) The Brahmajāla Sutta has its structure and essence, as a 

result of Suppiya Brahmins uttering insults to the Triple Gems. The Lord Buddha then spoke 

the Brahmajāla Sutta that, the brahmins did not perceive correctly in feeling.The 

preconceived. lead to egotism, due to 62 things. Mandates the Ego and the World by Lust. 

That lead to births, worlds, lives revolving around endlessly. The monks should feel it right, 

not get angry or unhappy. Monks should keep pure precepts. 2) The process of creating 

Sammādiṭṭhi as shown in the Tripitaka had a factor from paratoghosa such as Kalyānamitta, 

who is an instructor advise, a consultant. And Yonisomanasikārn, that mean knowing to think 

intelligently, investigate the cause. Recognition process which is right view, that is, the six 

consciousnesses, eyes, ears, nose, tongue, body, and mind, to experience stimuli, you can see 

through a trick, not pleased not rude. 3) The process of creating right view in the 

Brahmachalala Sutta Beginning from seeing the harm from the bad sense. knowing how to 

avoid the false belief, that is the perception of the six senses that are not correct, seeing the 

importance of the precepts, that is the basis for living a good life. There are good people who 

give advice and point the right way. have a clever idea. A person should live by having the 

right senses. Choose to experience the vision that is Sammādiṭṭhi  

Keywords: Sammādiṭṭhi; Brahmajāla Sutta; Process 

 

บทนำ          

   การศึกษาสัมมาทิฏฐิในเรื่องนี้เริ่มจากสุปปยปริพาชกกลาวติเตียนพระรัตนตรัย มีความเปนมาดังท่ี

ปรากฏในพระสูตรวา สมัยหนึ่ง พระพุทธเจาเสด็จทางไกลระหวางราชคฤห กับเมืองนาลันทาพรอมดวยภิกษุ 

500 รูป สุปปยปริพาชกก็ไดมาตามหาลูกศิษยคือพรหมทัตมาณพในเสนทางนี้เชนเดียวกัน สุปปยปริพาชก

กลาวติเตียนพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ หลายประการ สวนพรหมทัตมาณพกลับกลาวยกยองทั้งสอง         

มีถอยคำขัดแยงถกเถียงกันตลอดเวลา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 9/1/1)  

  ภิกษุทั้งหลายเมื่อไดยินดังนั้นตางก็ไมพอใจ และสนทนากันถึงเรื่องที่สุปปยะปริพาชกกลาวลบหลู

พระรัตนตรัย เมื่อพระพุทธเจาทรงทราบความจึงตรัสเตือนวา “... ถึงคนพวกอื่นจะพึงกลาวติเตียนเรา        



- 149 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 พระธรรมหรือพระสงฆก็ตาม พวกเธอไมควรผูกอาฆาตแคนเคืองขุนใจคนพวกนั้น ถาพวกเธอโกรธเคืองหรือไม

พอใจพวกเขา พวกเธอก็จะประสบอันตรายเพราะความโกรธเคืองนั้นได” และนอกจากนั้นยังตรัสวา ถึงแมจะมี

ใครกลาวยกยองพระองค หรือพระธรรม หรือพระสงฆก็ตาม ก็ไมควรดีใจ หรือกระหยิ่มใจ เพราะอาจประสบ

อันตรายไดเชนเดียวกัน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 9/6/3)   

 จากพระสูตรแสดงใหเห็นวา พระพุทธเจาสอนใหสงฆทั้งหลายมีความหนักแนน ไมโกรธ เมื่อมี          

ผูติเตียน ไมดีใจเมื่อมีผูสรรเสริญ นอกจากนั้นพระพุทธองคยังทรงกลาววา สิ่งที่จะทำใหสงฆงดงามก็คือศีล 

พรหมชาลสูตรเปนพระสูตรแรกในพระสุตตันตปฎก อยู ในทีฆนิกายที ่มีพระสูตรยาวๆ ถึง 34 พระสูตร           

มีความสำคัญมาก คลายกับเปนการเปดฉากใหเห็นถึงความคิดความเห็นของคนอินเดียในสมัยนั้นท่ีแตกตาง ไป

จากพระพุทธศาสนา ในพระสูตรนี้มีเนื้อหาวาดวยศีล 3 ระดับ คือจุลศีล มัชฌิมศีล และมหาศีล อันเปน แนว

ทางการปฏิบัติตนของพระภิกษุในพระพุทธศาสนา ยังตรัสถึงทัศนะทางปรัชญาและแนวทางการปฏิบัติของ

ลัทธิตางๆ ในสมัยพุทธกาล เรียกวา ทิฏฐิ 62 ประการ (พระกวีวรญาณ (จำนงค ชุตินฺธโร), 2556)   

   พรหมชาลสูตร กลาวถึงศีลอันเปนขอปฏิบัติเบื้องตนของการเปนสมณะที่ดี ดวยการนำเอาศีล     

มาเปนขอโตแยงทางความคิดและการปฏิบัติและกลาวเรื่องทิฏฐิวา สมณพราหมณทุกพวกที่มีความเห็นตาง

เหลานี้ เพราะมีมิจฉาทิฏฐิ เริ่มตนจากผัสสะ การสัมผัสดวยอายตนะ 6 จึงเกิดเวทนา (การเสวยอารมณ) เพราะ

เหตุที่มีเวทนา จึงเกิดตัณหาความทะยานอยาก เพราะเหตุที่มีความทะยานอยาก จึงมีความยึดมั่นถือมั่น หรือ

อุปาทาน เพราะเหตุที่มีความยึดมั่นถือมั่น จึงมีภพ คือ ความมี ความเปน เพราะเหตุที่มีความมีความเปน      

จึงมีชาติ คือความเกิด เพราะเหตุที่มีความเกิด จึงมีความแก ความตาย ความเศราโศก คร่ำครวญ ฯลฯ 

(พระไตรปฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 9/146/45) พราหมณเหลานั้นรับผัสสะไมถูกตอง

ยอมติดอยูในขายความเห็นผิด (มิจฉาทิฏฐิ) มี 62 ประการเหมือนปลาติดขาย ดังปรากฏในพรหมชาลสูตร     

วา สมณพราหมณเหลานั้นรับผัสสะ นำไปสูเวทนา สุดทายก็คือความทุกข ทิฏฐิไมอาจนำไปสูความดับทุกขได 

พราหมณเหลานั้นถูกทิฏฐิ 62 ซึ่งเปนดุจตาขายปกคลุมเอาไว ตกอยูในตาขายเมื่อโผลขึ้นก็โผลอยูในตาขาย  

ติดอยูในตาขายนี้ เปรียบเหมือนชาวประมงผูชำนาญใชแหตาถ่ี ทอดลงในหนองน้ำเล็กๆ บรรดาสัตวตัวใหญ  

ในหนองน้ำแหงนี้ท้ังหมด ถูกแหครอบเอาไวอยูในแหนี้ เม่ือผุดข้ึนก็ผุดอยู ในแหนี้ ติดอยูในแหนี้ถูกครอบเอาไว 

สมณะหรือพราหมณตกอยูในตาขาย ติดอยูในตาขาย ถูกคลุมเอาไว เมื ่อโผลขึ ้นก็โผลอยูในตาขายนี ้เอง 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 9/6/3) ซึ่งเปนขอบขายของผัสสะ ที่ทำใหสมณ

พราหมณหลงอยู ในความเห็นผิด (ทิฏฐิ 62 ประการ) ปกคลุมเอาไวถูกครอบเอาไวเหมือนปลาติดขาย 

เชนเดียวกัน ไมสามารถที่จะโผลพนจากตาขายได ทิฏฐิ 62 นั้น พระพุทธเจาทรงจัดวาเปนมิจฉาทิฏฐิ ทั้งสิ้น 

เพราะมิจฉาทิฏฐิยอมเกิดขึ้นเพื่อไมเปนประโยชนเกื้อกูล ไมเปนความสุขแกคนอื่น เพื่อความพินาศ ไมใชเพ่ือ

ประโยชนเก้ือกูล สรางความทุกขแกผูอ่ืน แตสามารถขจัดไดดวยสัมมาทิฎฐิ   

  ในมหาจัตตารีสกสูตร ระบุวา“สัมมาทิฏฐิยอมทำลายมิจฉาทิฏฐิได และบาปอกุศลธรรมทั้งหลาย    

ที่มีมิจฉาทิฏฐิเปนปจจัย ก็ถูกสัมมาทิฏฐิทำลาย กุศลธรรมทั้งหลายอันมีสัมมาทิฏฐิเปนปจจัย ยอมถึงความ

เจริญเต็มท่ีจนถึงสัมมาวิมุตติยอมทำลายมิจฉาวิมุตติได ฯลฯ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 14/112/181) สาระสำคัญในพระสูตรนี้ก็คือ สัมมาทิฏฐิยอมทำลายมิจฉาทิฏฐิ และบาปอกุศล



- 150 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 เนื่องจากอวิชชา อันมีมิจฉาทิฏฐิเปนปจจัยก็ถูกสัมมาทิฏฐินั้นทำลายลง คุณงามความดีทั้งหลายที่มีสัมมาทฏิฐิ 

เปนปจจัย ยอมพัฒนาไปจนถึงท่ีสุดจนถึงการหลุดพน   

   จากความเปนมาและความสำคัญดังกลาวมาแลวนั้น ผูวิจัยซึ่งเปนพระภิกษุอยูในพระพุทธศาสนา 

จึงมีความสนใจที่จะทำการศึกษาวิเคราะหกระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตร เพื่อจะไดเปน

แนวทางในการวางกระบวนการสรางความคิดเห็นที่ถูกตอง ในการรับรูในผัสสะที่มี ศีล และสัมมาทิฏฐิเปน

พ้ืนฐานสามารถขจัดมิจฉาทิฏฐิได เพ่ือท่ีจะเปนการวางแนวทางในการสรางสัมมาทิฏฐิในบุคคลสืบตอไป 

 

วัตถุประสงคของการวิจัย  

 1. เพ่ือศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญในพรหมชาลสูตร    

  2. เพ่ือศึกษากระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิท่ีปรากฏในพระไตรปฎก    

  3. เพ่ือวิเคราะหกระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตร 

 

วิธีดําเนินการวิจัย           

 การวิจัยนี้เปนสวนหนึ่งของการศึกษาตามหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา

พระไตรปฎกวิเคราะห เกี ่ยวเนื่องกับวิทยานิพนธเรื ่อง “กระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตร”        

ใชระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) จากการวิจัยเชิงเอกสาร (Document Research) 

เปนวิธีการศึกษาวิเคราะห (Analytical Method) ผูวิจัยไดจัดข้ันตอนแหงการดำเนินการวิจัย ดังนี้  

 ข้ันตอนท่ี 1 ผูวิจัยศึกษาเนื้อหาและแนวคิดทฤษฎจีากเอกสารตางๆ ท่ีเก่ียวของ ดังนี้  

 1. ขอมูลปฐมภูมิ (Primary Sources) ศึกษาและรวบรวมขอมูลจากพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยพุทธศักราช 2539 พระไตรปฎกอรรถกถาภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัยพุทธศักราช 2559         

 2. ขอมูลในชั ้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) เปนการวิเคราะหขอมูลจาก หนังสือ เอกสาร

งานวิจัย บทความวิชาการ เอกสารวิชาการท่ีเก่ียวของ รวมถึงขอมูลจากสื่ออิเล็กทรอนิกส  

 ข้ันตอนท่ี 2 จัดหมวดหมูขอมูล รวบรวมขอมูล จากเอกสารตางๆ ในแตละประเด็น คือ  

 1. จากวัตถุประสงคขอที่ 1 เพื่อศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญในพรหมชาลสูตร รวบรวมขอมูล

ชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) เรียบเรียงใหเปนหมวดหมู เพื่อเปนฐานในการวิจัยในขั้นตอไป นำเสนอ

ผลงานวิจัยในหัวขอ “โครงสรางและสาระสำคัญในพรหมชาลสูตร”     

 2. จากวัตถุประสงคขอที่ 2 เพื่อศึกษากระบวนการสรางสัมมาทิฎฐิที่ปรากฏในพระไตรปฎก ศึกษา

แนวคิด ทฤษฎี และหลักวิชาที ่เกี ่ยวของกับกระบวนการสรางสัมมาทิฎฐิ โดยการวิเคราะหขอมูลจาก

พระไตรปฎก อรรถกถา และขอมูลจากหนังสือ เอกสาร งานวิจัยท่ีเก่ียวของ รวมถึงขอมูลจากสื่ออิเล็กทรอนิกส 

แลวนำเสนอผลงานวิจัยในหัวขอ “กระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพระไตรปฎก”  



- 151 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

    3. จากวัตถุประสงคขอท่ี 3 วิเคราะห สังเคราะห ขอมูลและใชวิธีการตีความสรางขอสรุปจาก

ขอมูลที่เกี่ยวของ แลวสังเคราะหขอมูลตามขอเท็จจริง สรุปลงในหัวขอ “ศึกษาวิเคราะหกระบวนการสราง

สัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตร”           

  ข้ันตอนท่ี 3 ดำเนินการวิเคราะหขอมูล รวบรวมขอมูลจากแหลงขอมูลท่ีไดขางตน และนำขอมูลมา

วิเคราะห สังเคราะหโดยมีกระบวนการวิจัย (Research Process) ดังนี้ วิเคราะหปญหาท่ีพบในพรหมชาลสูตร 

คือปญหาจากเปนมิจฉาทิฏฐิที่เปนความเห็นผิด วิเคราะหโครงสรางพรหมชาลสูตร ศีลระดับตางๆ ในพรหม

ชาลสูตร สาเหตุของทิฏฐิ 62  และวิเคราะหกระบวนการรับรูผัสสะที่เปนปฏิจจสมุปปบาท ผัสสายตนะ 6      

ท่ีเปนคุณ และ ผัสสายตนะเปนโทษ         

  ข้ันตอนท่ี 4 สรปุผลขอมูลการวิจัย และ รูปแบบการนำเสนอผลการวิจัย กลาวคือ สรุปผลการวิจัย 

ใหสอดคลองกับวัตถุประสงคทั้ง 3 ขอ สรุปผลเสนอองคความรูใหม องคความรูใหมที่ไดเปนหลักธรรมที่เปน 

ตัวละ หรือ ทำลายมิจฉาทิฏฐิได เปนสัมมาทิฏฐิ ขั้นตอนในกระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิ มาจากแนวคิดที่วา 

เหลาพราหมณอ่ืนๆ ท่ียึดม่ันในทิฏฐิ 62 ประการ เพราะเปนผูไมรูไมเห็นความจริง เพราะผัสสะเปนปจจัย และ

จัดทำเปนรายงานฉบับสมบูรณ แลวนำเสนอในรูปแบบของการพรรณนา  

 

ผลการวิจัย            

 วัตถุประสงคท่ี 1 พบวา โครงสรางและสาระสำคัญในพรหมชาลสูตร เก่ียวของกับศีล และทิฏฐิ 62 

ปฏิจจสมุปบาท ท่ีสัมพันธกับกระบวนการรับรูผัสสะในพรหมชาลสูตร มีผลการวิจัย ดังนี้    

  1. ศีล 3 ระดับ คือ จุลศีล มัชฌิมศีล มหาศีล แสดงศีลที่เปนขอหามมากกวาศีลที่เปน ขออนุญาต 

เชนมหาศีลเปนลักษณะของศีลที่เปนการเวนขาดจากการเลี้ยงชีพผิดทางที่เปนเดรัจฉานวิชา เชน ทำนาย

ลักษณะ การพยากรณ บางขอเปนขอปฏิบัติตนขั้นพื้นฐานที่มีผลใหปุถุชนใหตั้งอยูในความดีงาม มีความปกติ

สุข และไมมีการเบียดเบียน ทรงชี้ใหเห็นวา ปุถุชนที่กลาวยกยองพระองคนั้น เพราะศีลเปนสาเหตุทั้งสิ้น 

พระพุทธเจาปฏิบัติตนอยูในศีลเหลานี้ จนเปนท่ีสรรเสริญของชาวโลก  ในยุคสมัยพุทธกาลที่มีการนำเอาศีลมา

เปนขอโตแยงทางความคิด และในวิธีการปฏิบัติ ซึ่งพระพุทธองคทรงแสดงเรื่องศีลไวในพระสูตรนี้ในชวงตน

ของสมัยพุทธกาล ซึ ่งเปนศีลที ่พระพุทธองค ทรงยอมรับว ามีความงดงาม และสอดคลองกับหลัก

มัชฌิมาปฏิปทา ศีล เปนเบื ้องตนในการประพฤติปฏิบ ัติ ทำใหจร ิยว ัตรหรือความประพฤติงดงาม                 

ไมเบียดเบียนตนเองและผูอ่ืนกอน เปนบาทฐานท่ีงายตอการเจริญสติ สมาธิ หรือ เจริญภาวนา   

  2. ทิฏฐิ 62 ที่แบงออกเปน 2 ฝาย คือ ความเห็นกำหนดขันธสวนอดีต มี 18 กลุม และความเห็น

กำหนดขันธสวนอนาคต มี 44 กลุมรวมเปน 62 เปนความเห็นผิด ของผูไมรูไมเห็นความจริง เนื่องจาก 1. เปน

ความแสหา ความดิ้นรนของคนมีตัณหา 2. เพราะผัสสะเปนเหตุ 3. วาดวยสิ่งที่เปนไปไมได 4. วาดวยวัฏฏะท่ี

เจาลัทธิตั้งไว มีหลายกลุมท่ีแสดงทิฏฐิตางๆ ทั้งหมดถูกทิฏฐิ 62 นี้ซึ่งเปนดุจตาขายปกคลุมเอาไว ตกอยูในตา

ขายนี้ เมื่อโผลขึ้นก็โผลอยูในตาขายนี้ ติดอยูในตาขายนี้ ถูกปกคลุมเอาไว (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 9/145/46) ขอบเขตของทิฎฐิจะเปนตัวนำพาและกำหนดชีวิต ทั้งในดานความคิด



- 152 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 และการแสดงออก โดยที่ครอบคลุมไปถึงความเชื่อที่มาจากอุปาทานในขันธของมนุษย ความยึดมั่นถือมั่นใน

เวทนา ฯลฯ สัญญา ฯลฯ สังขารฯลฯ  

 3. กระบวนการรับรู ผ ัสสะในพรหมชาลสูตร ผัสสะมีบทบาทอยู ในวงจรปฏิจจสมุปบาท 

กระบวนการรับรูของมนุษยจะเริ่มตนจากผัสสะ การถูกตองที่ใหเกิดความรูสึก ผัสสายตนะเปนความประจวบ

กันแหงสามสิ่ง คือ อายตนะภายใน (ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) อายตนะภายนอก (รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ 

ธรรมารมณ) และ วิญญาณ ผัสสะ หรือสัมผัสมีความสำคัญเปนอยางมากในกระบวนการรับรูเพราะผัสสะเปน

แหลงแหงความรู (วิญญาณ) ความรูทั้งหมดทุกอยางทุกประเภทเกิดจากผัสสะ (การรับรู) หรือเกิดขึ้นที่ผัสสะ 

ผลที่ตามมาคือเกิดความรูสึกตอ อารมณ (เวทนา) ในที่นี้คืออาศัยการรับรูโดยผานอายตนะ (แดนรับรู) ทั้ง 6 

คือ ตา หูจมูก ลิ้น กายและใจ ซึ่งความรูสึกทั้งหมดนี้เรียกวา วิญญาณ (อายตนะ) ขางนอกมากระทบอายตนะ

ขางใน ก็เกิดวิญญาณ) คือรูป เสียงกลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ ผัสสะ เปนการกระทบกันระหวางอายตนะ

ภายใน เชน ตา เปนตน กับอายตนะภายนอก มีรูป เปนตน ที่ทำงานรวมกับวิญญาณ จึงเรียกผัสสายตนะ คือ

การรับรูทางอายตนะทั้ง 6 ภายนอกและภายใน ทุกครั้งที่วิญญาณเกิดนามรูป สฬายตนะและผัสสะตองเกิด

รวมดวยเสมอ ผัสสะนี้ก็สัมผัสอารมณพรอมกันนั้นก็เปนปจจัยแกเวทนา ผัสสะ ไดแก มีการกระทบอารมณทำ

ใหจิตกับอารมณติดตอกัน มีการประชุมรวมกันระหวางวัตถุอารมณและจิต อายตนะภายใน 6 + อายตนะ

ภายนอก 6 เกิดผัสสะ ในพระสูตรนี้ทรงกลาวในนัยยะของวงจรปฏิจจสมุปบาทฝายเหตุ เปนกระบวนการ

เกิดข้ึนของผัสสะ ทำใหเกิดเวทนา ตัณหา อุปาทาน ดังแผนภาพ 

 

 

 

 

 

  

  

 

 

 

 

 

  

 

 

 

       แผนภาพท่ี 1 : กระบวนการรับรูผัสสะ 

ปฏิจจสมุปบาท 

อวิชชา สังขาร วิญญาณ สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อุปาทาน 

ภพ ชาต ิชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข โทมนัส อุปายาสะ 

กระบวนการรับรูผัสสะ 

ในพรหมชาลสูตร 

การรับผัสสะท่ีเปนคุณ 

 ผู ม ีศ ีล ร ู  เทาทันอวิชชาในกระบวนการ

ของปฏิจจสมุปบาท การรับอารมณ - ไม

โกรธ เมื ่อมีผู ติเตียน -- - ไมดีใจ เมื ่อมีผู

สรรเสริญ รูเทาทันผัสสะ คุณแหงผัสสายต

นะ 6 รูความเกิด ความดับ เปนสัมมาทิฏฐิ 

การรับผัสสะท่ีเปนโทษ 

 ผู ไมมีศีล ไมร ู เทาทันอวิชชาในกระบวนการ

ของปฏิจจสมุปบาท การรับอารมณ - โกรธ เมื่อ

มีผูติเตียน - ดีใจ เมื่อมีผูสรรเสริญ ไมรูเทาทัน

ผัสสะ เกิดโทษแหงผัสสายตนะ 6 รับสัมผัส 

(ผัสสะ) แลวเกิดเวทนา ...เกิดตัณหา ...อุปาทาน 

ภพ ชาติ เปนมิจฉาทิฏฐิ 



- 153 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

  จากแผนภาพ กระบวนการรับรูผัสสะหรือผัสสายตนะ มีบทบาทอยูในวงจรปฏิจจสมุปบาท เพราะ

ในกระบวนการรับรูของมนุษยจะเริ่มตนจากผัสสะ ความหมายในทางพระพุทธศาสนาผัสสะหมายถึง สัมผัส 

การกระทบ การถูกตองที่ใหเกิดความรูสึก ผัสสายตนะเปนความประจวบกันแหงสามสิ่ง คือ อายตนะภายใน 

(ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) อายตนะภายนอก (รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ) และวิญญาณ กลาวคือ  

(1) การรับผัสสะที่เปนโทษ หรือ โทษจากผัสสายตนะ ในพรหมชาลสูตรกลาวถึงการรับสัมผัสที่ไมถูกตองเปน

มิจฉาทิฏฐิ เพราะไมไดเรียนรู จึงทำใหไมเขาใจในปฏิจจสมุปบาท การไมสำรวม ในอายตนะทั้ง 6 ทำใหไม

สามารถรักษา กาย วาจา ใจ ไมใหทำตามอำนาจกิเลส การไมสำรวมในอายตนะ ทำใหเกิดผัสสายตนะที่เปน

โทษ (2) การรับผัสสะท่ีเปนคุณ หรือเรียกอีกอยางหนึ่งวา คุณจากผัสสายตนะ เม่ืออายตนะภายใน ตา หู จมูก 

ลิ้น กาย ใจ กระทบกับอายตนะภายนอก คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะและธรรมารมณ เรียกวา ผัสสาย 

ตนะ ในกรณีที่ตาเห็นรูปนั้นควบคุมหยุดอยู เพียงการเห็นรูป ไมใหเกิดความรูสึกวา สวย หรือไมสวย ชอบ

หรือไมชอบ หยุดอยูเพียงการกระทบกันนั้น ลักษณะนี้คือการควบคุมตัณหา ไมใหเกิด เปนแตอาการสักวาเห็น

เทานั้น วงจรปฏิจจสมุปบาทท่ีเปนคุณ ในทรรศนะของพุทธทาสภิกขุ คือ การควบคุมกิเลสตัณหา คือการยับยั้ง

ไดชั่วขณะท่ีมีสติ คนเราสามารถควบคุมตัณหาไดดวยการปฏิบัติในชีวิต เม่ืออายตนะภายในคือ ตา หู จมูก ลิ้น 

กาย ใจ กระทบกับอายตนะภายนอก คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ และธรรมารมณ ควบคุมไดเมื่อมีการ

กระทบกัน (พุทธทาสภิกขุ, 2549)       

  วัตถุประสงคท่ี 2 พบวา กระบวนการสรางสัมมาทิฏฐใินพระไตรปฎก มาจากปจจัย 2 ประการ คือ 

ปรโตโฆสะ กับ โยนิโสมนสิการ  

   2.1 ปรโตโฆสะ เสียงจากผูอ่ืน การกระตุนหรือชักจูงจากภายนอก คือ การรับฟงคำแนะนำ สั่งสอน 

เลาเรียนความรู สนทนาซักถาม ฟงคำบอกเลาชักจูงของผูอื่น โดยเฉพาะการสดับสัทธรรมจากทาน ผูเปน

กัลยาณมิตร กัลยาณมิตรเปนปรโตโฆสะ เปนปจจัยภายนอก มีความสำคัญ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย      

(ป.อ. ปยุตฺโต) ไดอธิบายความจากพระสูตรวา กัลยาณมิตตตา ความมีกัลยาณมิตร คือ มีผูแนะนำสั่งสอนท่ี

ปรึกษา เพ่ือนท่ีคบหา และบุคคลผูแวดลอมท่ีดี มีความรูจักเลือกเสวนาบุคคล เขารวมหมูกับทานผูทรงคุณทรง

ปญญา มีความสามารถ ซึ่งจะชวยแวดลอม สนับสนุนชักจูง ชี้ชองทาง เปนแบบอยาง ตลอดจนเปนเครื่อง

อุดหนุนเก้ือกูลแกกันใหดำเนินกาวหนาไปดวยดีในการครองชีวิต ธรรมปฏิบัติ สิ่งแวดลอมทางสังคมท่ีดี (สมเด็จ

พระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต), 2564) สวนพุทธทาสภิกขุ ได กลาวถึงกัลยาณมิตร วา กัลยาณมิตร        

เปนบุคคลท่ีชี้ทางประโยชนสูงสุด ในฐานะครูอาจารย พระศาสดาคูกับธรรมะ นักปฏิบัติคูกับปริยัติ สรุปความ

ไดวามรรคนั่นแหละเปนเพื่อนที่ดีหมายเอาธรรม นักปฏิบัติ ยอมรับนักปริยัติวาเปนกัลยาณมิตร ดวยผูปฏิบัติ   

ก็เขาไปหาผูรูปริยัติ ไตถาม สอบถามเอาหลักปริยัตินั้นไปปฏิบัติแลวยังคอยติดตอกันอยูสม่ำเสมอ ก็ยังใหสำเร็จ

ประโยชนได ทานนิยมเรียกผูสอนธรรมะในทางดับทุกขนี้วาเปนกัลยาณมิตร คือบุคคลประเภทท่ีเรียกวาผูชี้ทาง 

ถึงแมพระพุทธเจาจะเปนผู ชี ้ทางก็อยู ในฐานะกัลยาณมิตร” (พุทธทาสภิกขุ, 2549) ในเมฆิยะสูตรระบุถึง

ความสำคัญขอแรกสำหรับผูจะบำเพ็ญเพียร พระพุทธเจาทรงแนะนำวา ในประการแรกวาตองมีกัลยาณมิตร 

ประการตอมาใหมีศีลและอาจาระ ปรารภความเพียร เปนผูมีปญญา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: 25/26/23)   



- 154 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

    2.1 โยนิโสมนสิการ การใชความคิดถูกวิธี ความรูจักคิด คิดเปน คือกระทำในใจ โดยแยบคาย มอง

สิ่งทั้งหลายดวยความคิดพิจารณา รูจักสืบสาวหาเหตุผล แยกแยะสิ่งนั้น หรือปญหานั้นๆ ใหเห็นตามสภาวะ

และตามความสัมพันธ แหงเหตุป จจัย (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

12/452/491) โยนิโสมนสิการ คือ การคิดแบบใชปญญาการทำในใจใหแยบคาย หรือคิดแบบแยบคาย ถูกวิธี 

มีความสำคัญมาก ดังพุทธพจนในสังยุตนิกาย มหาวรรค วา “ภิกษุท้ังหลาย เม่ือดวงอาทิตยกำลังจะอุทัย ยอม

มีแสงอรุณขึ้นมากอน เปนบุพนิมิต ฉันใด โยนิโสมนสิการสัมปทา (ความถึงพรอมดวยการมนสิการ โดยแยบ

คาย) ก็เปนตัวนำ เปนบุพนิมิต เพ่ือความเกิดข้ึนแหงอริยมรรคมีองค 8 ฉันนั้น” (พระไตรปฎกภาษาไทย  ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 19/55/44)         

    โยนิโสมนสิการคือการคิดที่ใชปญญาและทำใหปญญาเจริญงอกงามยิ่งขึ้น ตองมีสติปญญาเปนตัว

กำกับ โยนิโสมนสิการเปนหลักธรรมภาคปฏิบัติที่กอใหเกิดประโยชนในการดำเนินชีวิตประจำวัน สงเสริม

คุณลักษณะที่ดีในการฝกอบรมตนอยางมีปญญา วิธีคิดแบบโยนิโสมนสิการ ประมวลไดเปนแบบใหญๆ 10 

แบบ ดังตอไปนี้ 1) วิธีคิดแบบสืบสาวเหตุปจจัย คือ คิดแบบมีเหตุผล เชนพระพุทธเจาทรงตรัสรูโดยใชวิธีการ

คิด แบบสืบสาวหาเหตุจากปจจัย พระองคตั้งคำถามขึ้นมาเกี่ยวกับเวทนา ไดแก ความรูสึกสุขทุกข โดยทรง

พิจารณาวาเวทนาที่เปนสุขเปนทุกขนี้เกิดขึ้นโดยมีอะไรเปนปจจัย แลวพระองคก็สืบสาวไปก็ทรงคนพบวา      

มีผัสสะ เปนตน 2) วิธีคิดแบบแยกแยะ สวนประกอบ คือ การคิดจำแนกแยกแยะองครวมของสิ ่งตางๆ 

ออกเปนองคยอยๆ ทำใหมองเห็นความคิดเห็นและความสมพันธขององคประกอบยอยเหลานั้นวามีความ

เกี่ยวของตอเนื่องกัน เปนเหตุเปนผลและพึ่งพาอาศัยกันอยางไร จึงประสานสอดคลองกันเปนองครวม วิธีคิด

แบบนี้จะทำใหเรารู และเขาใจสิ่งตางๆ ตามสภาพความเปนจริง 3) วิธีแบบสามัญลักษณะ คือ คิดแบบไตร

ลักษณ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) คือคิดแบบรูเทาทันธรรมดา ชีวิตของคนเราก็เปนเชนนี้เปนอนิจจังไมเที่ยงแท 

ทุกขังมีแตความทุกขอนัตตาไมมีตัวตนที่แนนอน 4) วิธีคิดแบบอริยสัจ หรือ วิธีคิดแบบแกปญหา คือ การ

พิจารณาปญหามีอะไรบาง (ทุกข) สาเหตุอยูที่ใด (สมุทัย) แนวทางและเปาหมายของการแกปญหาที่ตั ้งไว 

(นิโรธ) พิจารณาวิธีการ ดำเนินงานเพื่อบรรลุเปาหมาย (มรรค) ซึ่งเราสามารถใชเปนหลักยึดในกระบวนการ

พิจารณาถึงความเปนจริง และ นำไปสูการคิดตามกระบวนการนี้ 5) วิธีคิดแบบอรรถธรรมสัมพันธ คิดตาม

หลักการและความมุงหมาย เปนการคิดแบบสัตบุรุษ หรือสัปปุริสธรรมอันเปนคุณสมบัติของคนดี คือ รูจักเหตุ 

รูจักผลรูจักตน รูจักประมาณ รูจักบุคคล รูจักชุมชน 6) วิธีคิดแบบเห็นคุณ–โทษและทางออก คือ มองในเชิง

คุณคาวา สิ่งนั้นๆ มีคุณในแงไหน มีโทษในแงไหน มองท้ังคุณและโทษ แลวก็หาทางออกท่ีจะแกไข 7) คิดแบบ

คุณคาแท- คุณคาเทียม รูจักแยกแยะสิ่งดีชั่วไดอยางมีเหตุผล สิ่งนั้นมีคาจริงไหม เชน นาิกาคุณคาแทคือบอก

เวลา คุณคาเทียมคือความโกหรู 8) วิธีคิดแบบปลุกเราคุณธรรม คิดแบบปลุกเราคุณธรรมหรือชุดความดี 

หมายถึง การบำเพ็ญความดี ซึ่งจะตองกระทำใหถึงที่สุด 9) วีคิดแบบเปนอยูในขณะปจจุบัน คือ คิดอยูใน

ปจจุบัน คือ อยูกับความเปนจริงในปจจุบันไมวาจะทํางาน หรือ กริยาทาทาง ยืน เดิน นั่ง นอน กิน ฯลฯ      

10) วิธีคิดแบบวิภัชชวาท (แบบจำแนก) คือ คิดแบบ รอบดาน แยกแยะ มองสิ่งตางๆ ในหลายๆ มุมอยาง

ละเอียดรอบคอบ  การคิดทั้ง 10 ขอที่กลาวมาสามารถสรุปไดสั้นๆ 4 ขอ คือ 1) คิดเปนระเบียบ 2) คิดถูกวิธี 

3) คิดเปนเหตุเปนผล 4) คิดใหเกิดการกระทำท่ีเปนกุศล วิธีการคิดแบบโยนิโสมนสิการท้ัง 10 ประเภทนี้ถือวา 



- 155 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 เปนความสัมพันธระหวางปจจัยภายนอก หรือ ปรโตโฆสะ เปนขั้นตอนสำคัญที่ทำใหเกิดการพัฒนากาวผาน 

เขาไปสูองคประกอบภายใน ท่ีสามารถทำใหดับทุกขได องคประกอบภายในคือ โยนิโสมนสิการ เปนปจจัยท่ีทำ

ใหเกิดโลกุตตรสัมมาทิฏฐิ ที่สามารถทำใหดับทุกขไดอยางแทจริง เปนความคิดท่ีมีการเริ่มจากสภาพที่เปน

ความจริงตามหลักปฏิจจสมุปบาท  

  กระบวนการรับรูที ่เปนสัมมาทิฏฐิ หรือ ผัสสายตนะ คือ การเห็นตามที่สิ่งทั ้งหลายเปนจริงมี

กระบวนการรับรูที่อายตนะ มีการรับผัสสะอยางไมถูกตองแลวนำไปสูเวทนา จึงนำไปสูตัณหา เปนตนตอแหง

ปญหาทั้งปวงเปนเหตุแหงทุกข การรับรู จะเกิดขึ้นตอเมื่อมีองคประกอบ 3 อยาง คือ อายตนะ อารมณ 

วิญญาณ เรียกวา ผัสสะ คือการรับรูนั่นเอง ในการรับรูนี้สวนประกอบที่สำคัญคือเวทนา โดยทำหนาที่เปน

เครื่องชี้บอกอะไรเปนอันตรายแกชีวิตควรหลีกเวน อะไรเก้ือกูลแกชีวิตควรถือเอาประโยชนได เวทนาจึงชวยให

กระบวนการรับรูที ่ดำเนินตอไป สามารถสรางความรู ความเขาใจ ที่ครบถวนบริบูรณเปนประโยชนยิ ่งข้ึน 

(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตโต), 2564) พุทธทาสภิกขุบรรยายเรื่องผัสสายตนะ โดยใชคำวา อายต

นิกธรรม (ธรรมที่เนื ่องอยูกับอายตนะ) สรุปไดวา ธรรมที่เนื ่องอยูกับอายตนะ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ รู

อายตนะแลวก็จะรูจักสิ่งที่เนื่องกันอยูกับอายตนะ ปญหาจริงๆ อยูที่เวทนา ทำอยางไรจะหาวิธีที่เราจะหลุด

ออกมาเสียไดจากอิทธิพลของเวทนา คือ ใหมีสัมมาทิฏฐิ มีสติสัมปชัญญะเพียงพอที่จะควบคุมจิต ควบคุม ตา 

หู จมูก ลิ้น กาย ใจ (พระธรรมโกศาจารย (พุทธทาสภิกขุ), 2525)       

 สรุปความวากระบวนการรับรูที่เปนสัมมาทิฏฐิ คือ เห็นตามความเปนจริงของสิ่งทั้งหลาย การรับ

ผัสสะในผัสสายตนะมีองคประกอบคือ อายตนะภายใน อายตนะภายนอก และวิญญาณ ทำใหเกิดผัสสะ 

เรียกวา ผัสสายตนะเปนจุดหัวเลี้ยวหัวตอทางจริยธรรม บุคคลตองมีสติปญญารูเทาทันผัสสะและเวทนา 

   วัตถุประสงคท่ี 3 พบวา กระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตร มาจากการมองเห็น ปญหา

ท้ังหลายในชีวิตมนุษยท่ีมาจากการรับรูผัสสะท่ีไมถูกตอง เปนมิจฉาทิฏฐิ การรับรูอายตนะภายใน และอายตนะ

ภายนอกท่ีเขาใจตามไดยาก มีการรับรูทางวิญญาณกอนแลวก็มีสัมผัส แลวก็มีเวทนา ถาควบคุม สิ่งเหลานี้ไวได

เรียกวาเปนสัมมาทิฏฐิ จะไมมีทุกขหรือสุขใด ๆ กระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในเบื้องตนตองมีศีล เพื่อเปน

พื ้นฐานที ่สำคัญในการปฏิบัติตน ศีลเปนขอปฏิบัติสำหรับควบคุมกายและวาจาใหตั ้งอยูในความดีงาม           

ดังปรากฏในพรหมชาลสูตร ซึ่งกลาวถึงความสำคัญของศีล โดยที่พระพุทธเจาตรัสวาสิ่งที่คนทั่วไปจะกลาวชม

พระองคไดถูกตอง คือเรื่องศีลเทานั้น         

  ธรรมที่เปนหัวใจสำคัญของกระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิที่ปรากฏในพระไตรปฎก คือ กัลยาณมิตร 

และในหลักธรรมสำคัญกลาวถึงการเขาหาผูรู เปนหลักสำคัญ คือ ความเปนกัลยาณมิตรนั่นเอง ในประเด็น

สุดทาย ผูวิจัยไดนำเอาสาระที่สำคัญในพรหมชาลสูตรมาเปนพื้นฐาน คือ การรับผัสสะ ในองค 3 คืออายตนะ

ภายนอก อายตนะภายใน และ การรับรู  คือวิญญาณ คือผัสสายตนะที ่เปนตนเหตุของทิฏฐิ 62 เปน

กระบวนการรับรูผัสสะในพรหมชาลสูตร ผูวิจัยเลือกที่จะนำเอาผัสสายตนะที่เปนคุณมาเปนกรอบแนวคิดใน

การวิเคราะหกระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตร  

 



- 156 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 อภิปรายผลการวิจัย          

 1. พบวา โครงสรางและ สาระสำคัญในพรหมชาลสูตรเก่ียวของกับศีล และทิฏฐิ 62 ปฏิจจสมุปบาท 

กระบวนการรับรูผัสสะในพรหมชาลสูตร เหตุแหงความยึดมั่นถือมั่น ในพรหมชาลสูตรกลาวถึง ทิฏฐิ 62 

ประการ เพราะการรับผัสสะที ่ไมถูกตอง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา ลงกรณราชวิทยาลัย: 

14/420/470) เปนเหตุใหมีเปนความเห็นผิด สรางกลุมแนวคิดทฤษฎี และวิธีการวางตัวที่ไมถูกตอง เปน

มิจฉาทิฏฐิเปนปญหาจากกระบวนการรับผัสสะท่ีไมถูกตอง เรียกวาเปนผัสสายตนะท่ีเปนโทษ แตพระพุทธเจา

สอนใหวางจิตเปนกลาง คือ“ไมยินดี ไมโกรธ” เปนหลักคำสอนมิใหโกรธเมื่อมีผูติเตียน และไมใหยินดีเมื่อมีผู

สรรเสริญ คือ ไมบังคับใหศรัทธาซึ่งสอดคลองกับความในพรหมชาลสูตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 9/6/3) หากแตมีเหตุและผลใหไปพิจารณาเอง สวนพระพุทธเจานั้นเปนผูถอนตัณหา

อันจะทำใหติดอยูในภพชาติไดและชี้ใหเห็นวา มีความเปนไปไดที่บุคคลอื่นๆ จะหลุดพนจากขายแหงทิฏฐิ 62 

คือความยึดม่ันถือม่ันดังกลาวมานี้     

    2. พบวา กระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิที่ปรากฏในพระไตรปฎก เปนความเห็นชอบที่ตั้งอยูบน

พ้ืนฐานของหลักแหงเหตุและผล เปนสวนแหงบุญ ไปจนถึงการมีปญญาท่ีไถถอนกิเลสท่ีนอนเนื่องอยูในสันดาน 

ละอกุศล ละอวิชชาเสียได เมื่อใดที่รูชัดตัณหา เหตุเกิดแหงตัณหา ความดับแหงตัณหาและขอปฏิบัติใหถึง

ความดับแหงตัณหา เมื่อนั้น ยอมทำที่สุดแหงทุกขได ชื่อวาเปนผูมีสัมมาทิฏฐิ ดังปรากฏในสัมมาทิฏฐิสูตร

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 12/89/83) สัมมาทิฏฐิมี 2 ประการ คือ (1) โลกิย

สัมมาทิฏฐิ ไดแก ความเห็น ความเชื ่อ ความเขาใจเกี ่ยวกับโลกและชีวิตที่ถูกตองตามหลักแหงความดี 

สอดคลองกับศีลธรรมโดยทั่วไป เชน มีศรัทธาในทานที่ใหแลว ยัญที่ทำแลว การเซนสรวงหรือการบูชา วิบาก

แหงกรรมดีกรรมชั ่วมีผลจริง โลกนี ้มีจริง โลกหนามีจริง มารดามีคุณ บิดามีคุณ สัตวที ่ผุดเกิดขึ้นมีจริง         

พระอรหันตผูสามารถรูแจงโลกนี้โลกหนามีอยูจริง สัมมาทิฏฐิประเภทนี้เกิดจากปรโตโฆสะ คือปจจัยฝาย

ภายนอก หรือ องคประกอบทางสังคม ดวยอาศัยศรัทธาเปนเครื่องเชื่อมโยงหรือชักนํา โดยเฉพาะอยางยิ่ง   

เกิดจากการหลอหลอมกลอมเกลาของผูอื่น (2) โลกุตตรสัมมาทิฏฐิ ผูวิจัยศึกษาวิเคราะหความจากพระสูตร

พบวา โลกุตตรสัมมาทิฏฐิ เปนความเห็นชอบระดับเหนือโลก ไมข้ึนตอโลก ความรูความเขาใจเก่ียวกับโลกและ

ชีวิต ถูกตองตามความเปนจริงหรือรูเขาใจตามสภาวะของธรรมชาติ เปนผูขจัดกิเลสที่นอนเนื่อง คือ มานะ 

ท่ีวา ‘เปนเรา ละอวิชชา ทำวิชชาใหเกิดข้ึนไดแลวเปนผูทำท่ีสุดแหงทุกขได ซ่ึงสอดคลองกับท่ีสมเด็จพระพุทธ

โฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต) กลาววาสัมมาทิฏฐิเปนองคประกอบสำคัญในการปฏิบัติเพื่อการดับทุกขในฐานะท่ี

เปนทั้งจุดเริ่มตนแหงมรรค (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต), 2564) ปจจัยสำคัญที่เปนเหตุใหเกิด  

โลกุตตรสัมมาทิฏฐิ คือ โยนิโสมนสิการ         

   3. กระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตร ประกอบดวยหลัก 3 ประการ คือ ศีล 

กัลยาณมิตร และผัสสายตนะ ทำอยางไรจึงจะใหบุคคลเกิดมีสัมมาทิฏฐิ  ศีล ในงานวิจัยนี้ไดนำเสนอเรื่องศีล

เพ่ือเปนพ้ืนฐานท่ีสำคัญในการปฏิบัติตน ดังเชนท่ีปรากฏในพรหมชาลสูตรซ่ึงกลาวถึงความสำคัญของศีล โดยท่ี

พระพุทธเจาตรัสวาสิ่งที่คนทั่วไปจะกลาวชมพระองค ไดถูกตอง คือเรื่องศีลเทานั้น (พระไตรปฎกภาษาไทย

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 9/7/3) การมีศีลบริสุทธิ์ ในพรหมชาลสูตรกลาวถึงเรื่องศีล ใน 3 ระดับ 



- 157 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 พระพุทธองคทรงแสดงเรื่องศีลไวในพระสูตรนี้ในชวงตนของสมัยพุทธกาลซ่ึงเปนศีลท่ีพระพุทธองคทรงยอมรับ

วา มีความงดงาม และสอดคลองกับหลักมัชฌิมาปฏิปทา ศีลเปนขอปฏิบัติสำหรับควบคุมกายและวาจา ให

ตั้งอยูในความดีงาม การรักษาความปกติตามระเบียบวินัย ศีลเปนสิ่งท่ีมีความสำคัญมากในสังคม เพราะศีลก็

คือระเบียบวินัยที่คอยควบคุมไมใหสังคมเกิดความวุนวายเดือดรอน การมีศีลทำใหสังคม อยูกันเปนปกติสุข 

รักษาสภาพปกติไวได เปนความสุจริตทางกายและวาจา โดยสาระก็คือ การรูจักสำรวม กาย วาจา เปนการ

นำไปสูสัมมาทิฏฐิ  สวนกัลยาณมิตร กระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิมีหัวใจสำคัญ คือ ปรโตโฆสะ ซ่ึงในงานวิจัยนี้

หมายเอากัลยาณมิตรที่เปนสิ่งแวดลอมภายนอกที่สำคัญเรียกวาผูชี้ทาง ดังเชนพระพุทธเจาเองจะเปนผูชี้ทาง

ใหเห็นสัมมาทิฏฐ ิกัลยาณมิตรเปนสิ่งนำพามนุษยใหความสวางแกชีวิตเฉกเชนเดียวกับแสงพระอาทิตยในยาม

เชาที่ใหความสวางแกโลก การเดินทางในยามกลางคืน จำเปนตองมีผูคอยชี้ทางสวาง ใหเดินไปถึงจุดหมาย

ปลายทางไดอยางถูกตองและปลอดภัย ดังปรากฏในกัลยาณมิตรสูตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: 19/56/44) ชีวิตของมนุษยที่กำลังเดินทางไกลในสังสารวัฏ เพื่อไปสูจุดหมายปลายทางก็

เชนเดียวกัน จำเปนตองอาศัยผูรูหรือกัลยาณมิตรคอยชี้เสนทาง และ ผัสสายตนะ กลาวถึงกระบวนการรับรูท่ี

เปนสัมมาทิฏฐิ การรับรูที่เปนสัมมาทิฏฐิ คือ การเห็นตามที่สิ่งทั้งหลายเปนจริง เปนกระบวนการที่ผัสสะทั้ง 6 

ของมนุษย คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เม่ือมีกระบวนการรับรู ท่ีอายตนะ คือการรับผัสสะ ทาง ตา หู จมูก ลิ้น 

กาย ใจ รูอายตนะแลว ปญหาจริงๆ อยูที่การรับรูผัสสะอยางไมถูกตองจึงนำไปสูเวทนา (อำพล บุดดาสาร, 

2563) แลวนำไปสูตัณหาเปนตนตอแหงปญหาทั้งปวงเปนเหตุแหงทุกข ผัสสายตนะ มีองคประกอบ 3 อยาง 

คือ อายตนะภายใน อายตนะภายนอก และวิญญาณ ทำใหเกิดการรับรู และเปนกระบวนการในปฏิจจสมุปป

บาท จากผัสสะ และเวทนา ผัสสะ และเวทนา ตรงจุดนี้ถือวามีความสำคัญมาก เพราะเปนจุดพลิกผัน หรือหัว

เลี้ยวหัวตอทางจริยธรรม กระบวนการรับรูตรงนี้ เรียกวา ผัสสายตนะ วิธีท่ีเราจะหลุดออกมาเสียไดจากอิทธิพล

ของเวทนา คือ ใหมีสัมมาทิฏฐ ิมีสติเพียงพอท่ีจะรูเทาทัน ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ    

      

องคความรูใหม          

  จากการท่ีไดศึกษาวิเคราะหกระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตร ผูวิจัยไดพบองคความรู

ใหม ที่เปนกระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิที่มีพรหมชาลสูตรเปนแมบท เพื่อใหเห็นองคความรูใหมชัดเจน จึงขอ

แสดงแผนภาพประกอบการอธิบาย ดังนี ้        

        
    

  องคความรูใหมที่ไดเปนหลักธรรม ที่เปนตัวละ หรือ ทำลายมิจฉาทิฏฐิได เปนสัมมาทิฏฐิ ขั้นตอนใน

กระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิ มาจากแนวคิดที่วา เหลาพราหมณอื่นๆ ที่ยึดมั่นในทิฏฐ ิ62 ประการ เพราะเปน 

กัลยาณมิตร ศีล ผัสสายตนะ



- 158 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 ผูไมรูไมเห็นความจริง เกิดปริเยสนา คือการแสวงหา ท่ีเปนความดิ้นรนของคนมีตัณหา เพราะผัสสะเปนปจจัย 

ดังนั้นจึงขอเสนอองคความรู ท่ีกัลยาณชนพึงปฏิบัติ พึงกระทำ หรือสรางใหมีข้ึนในตน มี 3 ประการ คือ 

  1. กัลยาณมิตร เปนผูคอยใหคำแนะนำ เปนท่ีพ่ึง ใหคำปรึกษามีความสำคัญ ดังท่ีพระพุทธเจา ตรัส

วาเปนท้ังหมดของพรหมจรรย นอกจากหมายถึงบุคคลผูมีน้ำใจดีงาม เอ้ือเฟอเก้ือกูล เห็นแกประโยชนตน และ

ผู อื ่นแลว กัลยาณมิตรยังรวมถึงสิ ่งแวดลอมที ่เอื ้อตอการเรียนรู  พัฒนา ยกระดับจิต มี 2 ประเภท คือ 

กัลยาณมิตรทางโลก มีลักษณะมิตรที่ดี เปนผูคอยใหคำแนะนำชวยเหลือ เปนที่พึ่ง และกัลยาณมิตรทางธรรม 

คือ พระสงฆเปนกัลยาณมิตร เพราะพระสงฆเปนผูมีศีลและอาจาระ ในการปฏิบัติภาวนาพระพุทธเจาแนะนำ 

สิ่งแรกท่ีพึงกระทำคือการมีกัลยาณมิตร 

  2. ศีล ในงานวิจัยนี้พบวาศีลเพื่อเปนพื้นฐานที่สำคัญที่ในการปฏิบัติตนของมนุษย การสำรวมกาย

และวาจาใหดีงาม ขอคิดจากพรหมชาลสูตร ซึ่งกลาวถึงความสำคัญของศีล โดยที่พระพุทธเจาตรัสวาสิ่งท่ี    

คนท่ัวไปจะกลาวชมพระองคไดถูกตอง คือเรื่องศีลเทานั้น ซ่ึงเปนแมบทของศีลในพระพุทธศาสนาท่ีจําแนกศีล

ไวหลายระดับ คือ ศีล 227 สำหรับภิกษุ ศีล 311 สำหรับภิกษุณี ศีล 10 สำหรับสามเณร ศีล 8 สำหรับผูถือ

เนกขัมมะ และศีล 5 สำหรับปุถุชนใหบำเพ็ญตนเปนผูประกอบดวยศีล ที่ไมถูกตัณหาและทิฎฐิครอบงำ รูเทา

ทันผัสสะ ศีลเปนขอปฏิบัติสำหรับควบคุมกายและวาจา ใหตั ้งอยู ในความดีงาม การรักษาความปกติ          

ตามระเบียบวินัย ศีลเปนสิ่งท่ีมีความสำคัญมากในสังคม มีจุดหมายสูงสุดเพ่ือขัดเกลากิเลส    

 3. ผัสสายตนะ จะเกิดข้ึนไดตอเม่ือมีองคประกอบ 3 ประการ คือ อายตนะภายใน 6 ตา หู จมูก ลิ้น 

กาย และใจ อายตนะภายนอก 6 รูป รส กลิ่น เสียง โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ และวิญญาณ มาประจวบกัน      

จึงเกิดผัสสายตนะ การที่จะทำใหบุคคลรูเทาทันผัสสายตนะ เริ่มจากการทำความเขาใจผัสสะ และเวทนา      

ไมหลงในรูป รส กลิ่น เสียง โผฏฐัพพะ นั่นก็คือ การมีสติในผัสสะจากอายตนะ 6 รูกาย รูใจ ตามความเปนจริง 

ผูวิจัยเลือกที่จะเสนอหลักธรรมขอนี้ เพราะเปนพื้นฐานที่สำคัญที่สุดของมนุษย ในการดำเนินชีวิตในความ

เปนไปของตนเอง คือ การรูเทาทันผัสสะ และเวทนา เห็นเกิดดับ ไมหลงในรูป รส กลิ่น เสียง มีจิตที่เปนกลาง 

ไมดีใจ ไมโกรธ รูเทาทันตามท่ีเปนจริง  

 

สรุป            

 กระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตร มาจากการมองเห็นปญหาของบุคคลท่ีเปนมิจฉาทิฏฐิ 

ท่ีรับสัมผัส (ผัสสะ) ทางผัสสายตนะ ๖ แลวเกิดเวทนา ตัณหา อุปาทาน อันนำไปสู ภพ ชาติ และทุกข ในท่ีสุด 

จากปญหาดังท่ีกลาวมาทำใหเห็นวิธีการวางตัวท่ีไมถูกตองเปนมิจฉาทิฏฐิ ท่ีจะทำใหยึดติดอยูในภพชาติเปรียบ

ไดกับปลาในน้ำที่ติดอยูในตาขาย ไมสามารถโผลพนฺ จากน้ำได นอกจากนั้นยังทรงสอนใหทำจิตใหเปนกลาง 

คือ “ไมยินดี ไมโกรธ” และการมีศีลบริสุทธิ์ พระพุทธเจาเปนผูถอนตัณหาอันจะทำใหติดอยูในภพชาติไดแลว 

และชี้ใหเห็นวา มีความเปนไปไดท่ีบุคคลจะหลุดพนจากขายแหงความยึดม่ันถือม่ันนี้ ผูวิจัยมองเห็นปญหาจาก

การที่เหลาพราหมณอื่นๆ ที่ยึดมั่นในทิฏฐิ 62 ประการ เพราะเปนผูไมรู ไมเห็นความจริง เปนความดิ้นรนของ

คนมีตัณหา มีผัสสะท่ีเปนโทษ ทำใหมีความเห็น ความคิดที่เปนมิจฉาทิฏฐิ หลักธรรมที่เปนตัวละหรือทําลาย



- 159 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 มิจฉาทิฏฐิ ไดแก สัมมาทิฏฐิ การแกปญหาโดยการวิเคราะหกระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตร    

ซ่ึงประกอบดวย   กัลยาณมิตร เปนผูคอยใหคำแนะนำ เปนท่ีพ่ึงใหคำปรึกษา เปนผูชี้ทาง   มีศีลเปนขอปฏิบัติ 

ควบคุมกาย และวาจาใหอยูในความดีงาม พระพุทธเจาสอนใหหยุดการเบียดเบียนผูอ่ืนดวย กาย วาจา ใจ ทรง

ชี้ใหเห็นวา ปุถุชนที่กลาวยกยองพระองคนั้น เพราะศีลเปนสาเหตุทั้งสิ ้น จะเห็นไดวาศีลเปนพื้นฐานของ

มนุษยธรรม เปนขอปฏิบัติที่ถูกตองท่ีทำใหมีความปกติ ทางกาย วาจา เปนแนวทางการดำเนินชีวิตที่ถูกตอง 

และดวยการใชปญญาพิจารณา บุคคลสามารถ จะหลุดพนจากอำนาจปรุงแตงของจิตไดดวยปญญา ดวย

กระบวนการคิดโดยแยบคาย เปนการรูเทาทันผัสสายตนะ 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ เห็นปญหาและ

ความทุกข ตลอดจนเห็นการเกิด ดับ เปนกระบวนการรับรูท่ีเปนสัมมาทิฏฐิ คือ มีความเห็นถูกและตรงตามจริง 

มีศีลเปนพื ้นฐานของชีวิต มีกัลยาณมิตร แนะแนวทางที ่ถูกตองรู เทาทันการทำงานของอายตนะภายใน 

อายตนะภายนอก และสัมผัส การที่จะเขาใจความตรงจุดนี้ถือวา มีความสำคัญมาก เพราะเปนธรรมที่ลึกซ้ึง 

เห็นไดยาก รูตามไดยาก สงบประณีต ใชเหตุผลคาดคะเนเอาไมได รูไดจากการฝกฝน จากผูรูจริง  พรหมชาล

สูตรมีความเปนมาเนื่องจาก สุปปยพราหมณกลาวติเตียน พระรัตนตรัย เพราะเปนมิจฉาทิฏฐิ ซ่ึงสามารถแกได

ดวยสัมมาทิฏฐิที่เปนแนวคิดที่ถูกตอง ความเห็นชอบ เชน ความเห็นวา ทานท่ีให แลวมีผล การบําเพ็ญทาน มี

ผลการบูชามีผล กรรมท่ีทำไวดีและชั่ว มีผลมีวิบาก โลกนี้มี ปรโลกมี มารดามี บิดามี สัตวท่ีเปนนโอปปาติกะมี 

สมณพรามหณผูประพฤติชอบปฏิบัติชอบประกาศโลกนี้และปรโลกใหแจมแจง เพราะรูยิ่งดวยตนเองมีอยู เชน 

เห็นวาทำดีไดดีทำชั่วไดชั่วท่ีตั้งอยูบนพ้ืนฐานของหลักแหงเหตุและผล เปนสวนแหงบุญ ไปจนถึงการมีปญญาท่ี

ไถถอนกิเลสที่นอนเนื่องอยูในสันดานทำใหขจัดอกุศล ละอวิชชา ละตัณหา ทำที่สุดแหงทุกขไดจึงจะไดชื่อวา 

เปนผูมีสัมมาทิฏฐิ ปจจัยแหงการเกิดสัมมาทิฏฐิ มี 2 ประการ คือ ปจจัยภายนอก ไดแก ปรโตโฆสะ และ 

ปจจัยภายใน ไดแก โยนิโสมนสิการ การท่ีสัมมาทิฏฐิจะเจริญข้ึนยอมตองอาศัยโยนิโสมนสิการ ชวยใหสติท่ีเกิด

แลวเกิดตอเนื่องไปอีก กระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตรสรุปลงได ใน 3 ประเด็น และเปนองค

ความรูใหม คือ 1) การมีกัลยาณมิตร ดังท่ีพระพุทธเจาตรัสวาเปนท้ังหมดของพรหมจรรย 2) ศีล เปนพ้ืนฐานท่ี

สำคัญในการปฏิบัติตนของมนุษย 3) ผัสสายตนะ หมายถึงธรรมท่ีเปนองคประกอบรวมในกระบวนการรับรูทาง

อายตนะ คือ อายตนะภายใน 6 และอายตนะภายนอก 6 และมีวิญญาณ และมีการคิดโดยแยบคายใชปญญา 

ก็สามารถท่ีจะหลุดพนจากอำนาจปรุงแตงของจิตได นำไปสูสัมมาทิฏฐิ  

 

ขอเสนอแนะ            

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้        

  1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย เพื ่อการนำไปใชประโยชนแกหนวยงานตางๆ เชน องคกรใน

พระพุทธศาสนาหรือสถาบันการศึกษา ผลจากการวิจัยพบวา กระบวนการสรางสัมมาทิฏฐิในพรหมชาลสูตร

สรุปลงได ใน 3 ประเด็นและเปนองคความรูใหม คือ กัลยาณมิตร ศีล ผัสสายตนะ ดังนั้น หนวยงานท่ีเก่ียวของ 

เชนองคกรในพระพุทธศาสนาหรือสถาบันการศึกษาควรนำแนวคิดไปใชดำเนินการ ดังนี้ การศึกษาในแนว

พระไตรปฎกวิเคราะหตองอาศัยหลักการ และเนื้อหาที่ถูกตอง จากพระสูตรในพระไตรปฎก ดังนั้นผูวิจัยตอง

เขาใจแกนแทของเนื้อหาสาระในพระสูตร ตองศึกษาคนควา อิงสาระในพระสูตรเปนหลักพิจารณา สิ่งสำคญัก็



- 160 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 คือตองมีความแมนยำในพระสูตร ถูกตอง ไมคลาดเคลื่อน และเทียบเคียงในการประยุกตใชกับแนวคิดทฤษฎี

อ่ืนๆ ในการวิจัยบางเรื่องจะมีเนื้อหาท่ีสำคัญท่ีควรเผยแผแกสังคม ดังนั้นจึงมีขอเสนอแนะวา ควรจัดรูปแบบท่ี

สามารถจะเผยแผในโซเชียลได ศึกษาวิเคราะหเรื่องแนวทางการสงเสริมเผยแพรความรูเกี่ยวกับสัมมาทิฎฐิ 

ผานสังคมออนไลน (Online)         

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

 2.1 ควรทำการวิจัยกรณีศึกษาในสถาบันการศึกษาจากการนำหลัก 3 ประการ คือ กัลยาณมิตร ศีล 

ผัสสายตนะ ไปใชเปนหลักการเพ่ือดำเนินการวิจัยตามกรอบแนวคิด  

 2.2 ควรทำการวิจัยการนำเสนอรูปแบบการสรางจิตสำนึกตอสังคมในแนวปฏิบัติภาวนา ประยุกตวิธี

นําไปใชเพ่ือแกไขปญหาในสังคมไทย     

 2.3 ควรทำการศึกษาเรื่องบทบาทของสัมมาทิฏฐิกับองคมรรคอ่ืนๆ เชน สัมมาสมาธิ   

 

บรรณานุกรม  

นล นาคนาคา. (2555). ความพึงพอใจของนักเรียนตาบอดในประเทศไทยตอหนังสือเสียง หนังสือภาพนูน.   

  สืบคน 4 มกราคม 2566 จาก https://www.doi.nrct.go.th/ListDoi/listDetail?.  

พุทธทาสภิกขุ. (2549). ปฏิจจสมุปบาทจากพระโอษฐ. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 

พุทธทาสภิกขุ. (2519). โมกขธรรมประยุกต. กรุงเทพฯ: ธรรมทานมูลนิธิ. 

พระกวีวรญาณ (จำนงค ชุตินฺธโร). (2556). คำบรรยายพรหมชาลสูตร. พิมพครั ้งที ่ 11. กรุงเทพฯ: 

 สหธรรมิก. 

พระธรรมโกศาจารย (พุทธทาสภิกขุ). (2525). อายตนิกธรรม (ธรรมท่ีเนื่องอยูกับอายตนะ). สืบคน 

 29 เมษายน 2566 จาก https://www.pagoda.or.th/buddhadasa/2525-5.html.   

พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธ ิ). (2538). คำบรรยายเรื ่องวิปสสนากรรมฐาน เลม 7-8-9

 พิมพครั้งท่ี 2. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  

   มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559). พระไตรปฎกและอรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

  วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต). (2564). พุทธธรรมฉบับปรบัขยาย. พิมพครั้งท่ี 57. Printed in  

  China. 

อำพล บุดดาสาร. (2563). สัมมาทิฏฐิ: มัชฌิมศึกษาเพ่ือพัฒนามนุษยท่ีสมบูรณ. วารสาร มจร บาีศึกษาพุทธ 

  โฆสปริทรรศน. 6(1), 35-50. 

Novabizz. (2565). การรับรู (Perception) กระบวนการของการรับรู (Process). สืบคน 29 เมษายน 2566   

    จาก https://www.novabizz.com/NovaAce/Behavior/Perception.htm.  


