
- 74 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
ศึกษาวิเคราะหขอปฏิบัติของพระเสขะในเสขปฏิปทาสูตร 

An Analytical Study of Phrasekha Praictices  

in the Sekhapatipada Sutta 

 

1พระใบฎีกานิวัฒน โชติปฺโญ, 2พระครูสิริรัตนบัณฑิต  

และ3พระมหาจีรวัฒน กนฺตวณฺโณ 

 1Prabaidekaniwat Chotipanyo, 2Phrakhru Sirirattanabandit  

and 3Phramaha Chiravat Kantawanno  
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 

1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University  
1Corresponding Author’s Email: watjulasotorn@gmail.com 

 Received: May 9, 2023; Revised: August 26, 2023; Accepted: August 26, 2023  

 

บทคัดยอ  

   บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพ่ือศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญของเสขปฏิปทาสูตร 2) เพ่ือศึกษา

ขอปฏิบัติตามแนวของพระเสขะที่ปรากฏในพระไตรปฎก 3) เพื่อวิเคราะหขอปฏิบัติของพระเสขะที่ปรากฏใน      

เสขปฏิปทาสูตร เปนการวิจัยเชิงเอกสาร ที่ผูวิจัยไดทำการศึกษาคนควาจากแหลงขอมูล คือ พระไตรปฎก อรรถ

กถา หนังสือและงานวิทยานิพนธที่มีความเกี่ยวของกับพระสูตรนี้ เพื่อนำใชประกอบการอธิบายในงานวิจัยนี้ให

ชัดเจนเพียงพอ  

   ผลการวิจัยพบวา 1) เสขปฏิปทาสูตรนี้ เปนพระสูตรที่อยูในพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิม

ปณณาสก ท่ีมี 5 วรรค และจัดอยูในวรรคท่ี 1 คือ คหปติวรรค มี 10 สูตร เสขปฏิปทาเปนสูตรท่ี 3 ของวรรคนี้ 

วาดวยขอปฏิบัติของพระเสขะ ท่ีพระพุทธเจารับสั่งใหพระอานนทเปนผูแสดงใหแกพวกเจาศากยะ ท่ีหวังความ

เจริญและเปนมงคลแกทองพระโรงหลังใหม 2) ขอปฏิบัติของตามแนวพระเสขะปรากฏในพระไตรปฎก  

ที่เปนหลักสำคัญมีอยู 4 หมวด คือ 1. สีลสัมปทา 2. อปณณกปฏิปทา 3 3. สัทธรรม 7 ประการ 4. ฌาน  

3) ขอปฏิบัติของพระเสขะในปฏิปทาสูตรนี้ เรียกอีกอยางวา จรณะ 15 คือ ธรรมสำหรับประพฤติ พระเสขะ 

คือ ผูท่ียังตองศึกษาในไตรสิกขา ไดแก ศีล สมาธิ ปญญา ซ่ึงถือไดวาเปนแนวทางการศึกษาอีกแนวหนึ่งในทาง

พระพุทธศาสนา อีกประการหนึ่ง จรณะ 15 หากประพฤติปฏิบัติไดถึงพรอมบริบูรณ ทำใหมรรคมีองค 8 

เกิดขึ้นครบทุกองคมรรค อันเปนทางดำเนินสูการบรรลุมรรค ผล นิพพาน ที่เรียกวา ทางสายกลาง หรือ

มัชฌิมาปฏิปทา  

   เสขะปฏิปทาสูตรนี้ เปนพระสูตรที่บรรพชิตผูหวังความเจริญในพระพุทธศาสนา พึงนำไปปฏิบัติให

ถึงพรอมตั้งแตขั้นศีล ตามหลักการของจรณะ 15 เพื่อเจริญรอยตามพระอริยบุคคล แมยังมิไดถึงขั้นโลกุตตระ 

mailto:watjulasotorn@gmail.com


- 75 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 เพียงแคเปนผูตั ้งอยูในโสดาปตติมรรค และผล ก็ถือไดวาเปนผูเขาสู กระแสพระนิพพานในกาลขางหนา        

แมคฤหัสถหากเครงครัดในศีล 5 หรือศีล 8 ก็สามารถบรรลุมรรค ผลได ตามนัยเดียวกันกับบรรพชิต หรือ

เพียงแตนำมาประยุกตใชกับชีวิตประจำวัน ก็จะไดแตสิ่งท่ีเปนมงคลและความเจริญแกเราไดในชาติปจจุบัน 

คำสำคัญ: ขอปฏบิัติของพระเสขะ; พระเสขะ; ปฏิปทา; จรณะ  

 

Abstract 
  This research article The objectives were to 1) study the structure and essence of the Sekha 
Patipada Sutta, 2) study the practices of Phrasekha as appeared in the Tipitaka, and  3) analyze the 
practices of Phrasekha as appeared in the Sekha Patipada Sutra. It is a documentary research. that the 
researcher has studied and researched from sources such as Tipitaka, commentaries, books and thesis 
work related to this sutra in order to be used to explain in this research clearly enough. 
  The results of the study found that 1) this Sekha Patipada Sutta It is a sutta contained in the 
Suttanta Piṭaka Majjhimanikaya Majjhimapananaska, which has 5 paragraphs and is classified in the 
first paragraph, which is the Gahapati Vagga, contains 10 suttas. that the Buddha commanded 
Ananda to show it to the Sakayas who hope for prosperity and auspiciousness for the new hall.              
2) The practices of Phrasekha appear in the Tipitaka. Which is the main principle, there are 4 
categories: 1. Silasampada 2. Apannaka Patipada 3 3. Seven Good Dhamma 4. Janas. 3) From the 
analysis, it was found that Phrasekha's practices in this Sutta It is also the fifteen Caranas , which is 
the Dharma for Behavior. Phrasekha is a person who still has to study in the Threefold Training, 
namely Morality, Concentration, and Wisdom, which can be regarded as another way of studying in 
Buddhism. On the other hand, fifteen Caranas, if the practice has reached completeness Causes the 
path to have the 8th person to occur in every aspect of the path. which is the path leading to the 
attainment of paths, results, nibbana, known as the middle path or middle path. 
  Sekha Patipada this formula It is a sutta that monks who hope for prosperity in Buddhism. 
should be practiced until ready from the precepts level according to the principles of fifteen Caranas 
to follow in the footsteps of the noble person even if it has not yet reached the level of worldly Just 
being a person who is situated in the Sotapatti Path, and as a result, can be regarded as a person who 
enters Nivana in the future. Even a layman, if strictly following the 5 precepts or the 8 precepts, can 
attain the path and fruit in the same sense as a monk. or just applied to daily life will only get what is 
auspicious and prosperous for us in the present life. 
Keywords: practice of phrasekha; phrasekha; paṭipadā; Caraṇa  
 

บทนำ 

  พุทธศาสนิกชนยุคนี้จะรูจักเพียงแตการทำบุญขั้นพื้นฐานที่เรียกวา บุญกิริยาวัตถุ 3 คือ (1) ทาน   

(2) รักษาศีล (3) เจริญภาวนา ซ่ึงสวนใหญจะเปนขอแรกท่ีนิยมนำมาปฏิบัติกัน โดยไมรูไมเขาใจวาการนำขอ 2 

และ 3 มาปฏิบัตินั้นมีความสำคัญเปนอยางมาก ดวยความไมรูไมเขาใจหรืออาจเปนเพราะไมไดเขาใกลผูรูท่ีจะ

คอยแนะนำอยางถูกตอง จึงมุงหวังกันเพียงแตการทำบุญเพื่อใหเปนเครื่องมือในการดับทุกข หรือแกปญหาท่ี

เกิดขึ้นกับตน ชีวิตจึงไปไมถึงไหนพัฒนาจิตใจไดนิดหนอย ซึ่งแทจริงแลวศาสนาพุทธเราเปนศาสนาเชิง

ประจักษ คือ ตองลงมือปฏิบัติดวยจึงจะเห็นผล ท่ีกลาววารูไดเฉพาะตน  



- 76 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

   ธรรมคำสั่งสอนของพระองคมิไดมุงเนนเพียงพระหรือภิกษุเทานั้น แมคฤหัสถที่เปนพุทธศาสนิกชน

ทั่วไปก็สามารถนำไปประพฤติปฏิบัติได อยางเชน ขอปฏิบัติของพระอริยบุคคลในเสขปฏิปทาสูตร ที่นาจะ

สามารถนำไปปฏิบัติไดโดยไมลำบากนัก เพราะมีขอปฏิบัติที่เปนหลักธรรมที่เราสามารถทำความเขาใจไดงาย

กวาหลักธรรมบางประการในทางพระพุทธศาสนา เชน วิสุทธิมรรค หรือสติปฏฐาน 4 ที่มุงเนนการปฏิบัติ

โดยตรง เมื่อนำมาอธิบายใหทั้งคฤหัสถและบรรพชิตแลว ดูจะยากเกินไปสำหรับการเอาไปปฏิบัติใหเขากับ

จิตใจของผู คนในยุคสมัยนี ้ ซึ ่งพระสูตรนี ้ผู ว ิจัยไดศึกษาคนควาจากพระไตรปฎกและอรรถกถา รวมท้ัง

วรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา เพราะเห็นวานาจะเปนแนวทางที่บรรพชิตและคฤหัสถสามารถเขาใจไดงาย 

โดยศึกษาดูวาเสขปฏิปทานั้นมีขอปฏิบัติอยางไร ทำไมจึงไดชื่อวาเปนปฏิปทาที่เปนมงคลกอใหเกิดความเจริญ

แกผูปฏิบัติ  

  พุทธพจนที่แสดงหลักการปฏิบัติเพื่อบรรลุนิพพาน มักเปนไปในรูปของคำสอนที่พิจารณาตาม

สภาวธรรมที่เกิดขึ้นในขณะปฏิบัติตามหลักดังกลาว พุทธพจนที่จัดวาเปนระบบและนับวาละเอียดที่สุด และ

พบบอยที่สุด ก็คือ คำสอนแสดงความกาวหนาในการประพฤติพรหมจรรยของพระภิกษุ ตั ้งแตออกบวช       

จนบรรลุอาสวักขยญาณ อีกแนวหนึ่ง ที่นับวาใกลเคียง ซึ่งพระพุทธเจาแสดงเองบาง พระสาวกแสดงบาง เปน

ครั้งคราว คือ แนวจรณะ 15 และวิชชา 3 ซึ่งก็คือ เสขปฏิปทานั่นเอง (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต), 

2556) 

  อยางไรก็ตาม แมดูเหมือนวา “เสขปฏิปทา” จะเปนปฏิปทาสำหรับพระอริยบุคคล แตเพราะความ

มีพระมหากรุณาคุณของพระพุทธเจาที่มีตอมนุษย พระองคจึงมิไดจำแนกบุคคลหรือแบงชั้นวรรณะในการ

แสดงธรรมคำสั่งสอน เสขปฏิปทานี้เราจึงสามารถนอมนำเอามาปฏิบัติไดในฐานะพุทธบริษัท 4 คือ ภิกษุ 

ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ซึ่งไดชื่อวาเปน พระเสขะท้ังสิ้น คือ ผูที่ยังตองศึกษา หมายถึง ตราบเทาที่ยังมิได

บรรลุถึงพระอริยบุคคลขั้นสูงสุด คือ พระอรหัตตผล พูดงาย ๆ ก็คือ ยังตองศึกษาพัฒนาการปฏิบัติเรื่อยไป

จนกวาจะถึงเปาหมายสูงสุดคือ นิพพาน ซ่ึงในพระสูตรนี้มีหลักธรรมสำคัญ ๆ อยู 4 หมวด 15 ประการ 

  ธรรมท้ัง 15 ประการที่กลาวมานี้เรียกวา จรณะ คือ ธรรมอันทำใหเจริญของพระเสขะ ที่จะตอง

ปฏิบัติอยางสม่ำเสมอและมั่นคงมิใหเสื่อม จนเกิดปญญารูแจงแทงตลอดตามความเปนจริง ดังนั้น ผูที่เปน

คฤหัสถอาจจะปฏิบัติไดยากสักหนอย ตรงขามกับผูที่เปนภิกษุยอมมีโอกาสมากกวา เพราะคฤหัสถยังตอง

เกี่ยวของกับเรื่องในทางโลกที่ยังมีภาระหนาที่ ที่จะตองกระทำ แตก็ใชวาจะเปนอุปสรรคเสียทั้งหมด ขอเพียง

เรามีความตั้งใจอยางมั่นคง ศึกษาขอปฏิบัติใหเขาใจวาเราตองปฏิบัติอยางไรจึงจะไดชื่อวาเปนพระเสขบุคคล 

เชน ตองมีศรัทธาอยางไร มากนอยเพียงใด จึงจะเปนศรัทธาที่ถูกตอง ตองรักษาศีลอยางไรจึงจะเรียกวา       

ถึงพรอมดวยศีลหรือมีความบริบูรณของศีล ตองมีอปณณกปฏิปทาอยางไรบางจึงจะถือวาเปนการปฏิบัติที่ไม

ผิด หลักธรรมของสัทธรรม 7 เปนอยางไร ตองมีสติมีความเพียรและปญญามากนอยเพียงใดระดับใด 

จำเปนตองมีขอปฏิบัติใหเทากับผูเปนบรรพชิตหรือไม ทั้งนี้ แมไมถึงขั้นพระอริยบุคคล เราก็เปนพระโสดาบัน

โดยสมมติได ขอเพียงแตใหนำไปปฏิบัติอยางตอเนื่อง  



- 77 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

   อีกประการหนึ ่ง หากมองในแงของการศึกษานั ้น การศึกษา ก็ค ือ พัฒนาคนใหมีความรู  

ความสามารถมีทักษะพ้ืนฐานท่ีจำเปน มีลักษณะนิสัยจิตใจท่ีดีงาม มีความพรอมท่ีจะตอสูเพ่ือตนเองและสังคม 

มีความพรอมที่จะประกอบการงานและอาชีพได การศึกษาชวยใหคนเจริญงอกงาม ทั้งทางปญญา จิตใจ 

รางกาย และสังคม การศึกษาจึงเปนความจำเปนของชีวิตอีกประการหนึ่ง นอกเหนือจากความจำเปน ดานท่ี

อยูอาศัย อาหารเครื่องนุงหม และยารักษาโรค การศึกษาจึงเปนปจจัยที่ 5 ของชีวิต เปนปจจัยที่จะชวย

แกปญหาทุก ๆ ดานของชีวิตและเปนปจจัยที่สำคัญที่สุดของชีวิตในโลกที่มีกระแสความเปลี่ยนแปลงทางดาน

วิทยาศาสตรและเทคโนโลยีอยางรวดเร็ว และสงผลกระทบใหวิถีการดำรงชีวิตตองเปลี่ยนแปลงอยางรวดเร็ว

เชนเดียวกัน การศึกษาจึงมีบทบาทและความจำเปนมากขึ้นดวย ผลของการศึกษาทำใหมนุษยมีความสุข      

อันเปนความตองการและเปาหมายของมนุษย เสขปฏิปทาสูตรนี้ครอบคลุมไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปญญา 

วัตถุประสงคของพระพุทธเจา ตองการปูพื้นฐานของการศึกษาดวย เพราะหมวดธรรมในเสขปฏิปทานั้นมีขอ

ปฏิบัติเปนขั้นเปนตอนจากพื้นฐานจนถึงระดับสูงสุด เชนเดียวกับการศึกษาในทางโลก จากอนุบาลไปจนถึง   

ชั้นปริญญาเอก เชน การเริ่มตนจากศีล และปฏิบัติตามหลักธรรมมีจิตมั่นคงสงัดจากกามและอกุศลธรรม

ท้ังหลายไดชื่อวาเปนสมาธิ จนไดบรรลุธรรมท่ีเรียกวา “ฌาน” จนเกิดปญญาท่ีรูแจงตามความเปนจริง เปนตน  

  จากที่กลาวมาขางตนนี้ ผูวิจัยจึงไดทำการศึกษาความหมายและหาขอมูลของพระเสขะ รวมถึงขอ

ปฏิบัติตามหลักธรรมในเสขปฏิปทาสูตร และที่มีปรากฏในพระสูตรอื่น ๆ ของคัมภีรพระไตรปฎก อรรถกถา 

หนังสือ เอกสารตาง ๆ ที่มีความแตกตางจากขอมูลชั้นทุติยภูมิที่ไดอธิบายไว มาใหพอเปนแนวทางศึกษาและ

ปฏิบัติ ซึ่งพระสูตรนีม้ีประโยชนและเหมาะสำหรับผูหวังบรรลุมรรค ผลอยางมาก สวนคฤหัสถทั่วไปก็สามารถ

นำไปปฏิบัติได แมเพียงชีวิตนี้ ชาตินี้ เราก็จะไดรับแตสิ่งที่เปนมงคลและสิ่งที่เปนความเจริญเทานั้น เพราะใน

พระสูตรนี้แมบรรพชิตรวมถึงพวกเจาศากยะตางก็หวังความเปนมงคลและสิ่งท่ีเปนความเจริญจากเสขปฏิปทา

นี้ดวยเชนกัน 

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

  1. เพ่ือศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญของเสขปฏิปทาสูตร 

  2. เพ่ือศึกษาขอปฏิบัติของพระเสขะท่ีปรากฏในพระไตรปฎก  

  3. เพ่ือศึกษาวิเคราะหขอปฏิบัติของพระเสขะท่ีปรากฏในเสขปฏิปทาสูตร 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 

  การวิจัยในครั้งนี้ เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ (Documentary Research) ผูวิจัยมุงศึกษาวิเคราะห

ขอมูลเกี่ยวกับขอปฏิบัติของเสขปฏิปทา ที่ไดคนควาจากพระไตรปฎก อรรถกถา ฎีกา และวรรณกรรมทาง

พระพุทธศาสนาในสวนท่ีเปนพุทธพจน และหลักการท่ีเก่ียวของ และวิจัยตามข้ันตอน ดังนี้ 

  ข้ันตอนท่ี 1 การศึกษาวจิัยเชิงเอกสาร โดยแบงตามแหลงขอมูล ดังนี้ 



- 78 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

   1. ขอมูลชั้นปฐมภูมิ ไดแก คัมภีรพระไตรปฎก ฉบับภาษาไทย ของมหาวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย พ.ศ.2539 และคัมภีรพระไตรปฎก ฉบับภาษาบาลี ของมหาวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย พ.ศ.2500 และอรรถกถาแปลชุด 55 เลมของมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2560 รวมถึงขอมูล

ตาง ๆ ท่ีเก่ียวของกับการวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะหขอปฏิบัติของเสขปฏิปทาสูตร” นำมาแสดงไวเพ่ือเปนการ

ประกอบในงานวิจัย 

  2. ขอมูลชั้นทุติยภูมิ ไดแก คัมภีรชั้นอรรถกถา ฎีกา ชั้นหลัง ๆ เพ่ือรวบรวมขอมูลตาง ๆ ท่ีเก่ียวของ

กับการวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะหขอปฏิบัติของพระเสขะในเสขปฏิปทาสูตร” และไดอาศัยตำรา หนังสือ 

เอกสาร บทความ งานวิจัยเชิงวิชาการ ที่เกี่ยวเนื่องกับชื่อเรื่องและวัตถุประสงคของการวิจัย พรอมปญหาท่ี

ตองการทราบ เพ่ือมาประมวลใชประกอบในงานวิจัยครั้งนี้ 

  ข้ันตอนท่ี 2 วิธีการท่ีใชในการวิจัย 

  1. ศึกษาแนวคิด หลักการและประเด็นสำคัญท่ีตองการทราบในการวิจัย 

  2. รวบรวมขอมูลที่ไดจากการศึกษาจากชั้นปฐมภูมิ และชั้นทุติยภูมิ รวมทั้งเอกสาร บทความ 

งานวิจัย  

  3. นำขอมูลที ่ไดศึกษาจากชั ้นปฐมภูมิ และชั ้นทุติยภูมิ รวมทั ้งเอกสาร บทความ งานวิจัยมา

สังเคราะห ในประเด็นท่ีเห็นวาเก่ียวของ และมีความสำคัญตรงกับวัตถุประสงคในการวิจัย 

  4. นำขอมูลท่ีไดสังเคราะห มาอธิบายและขยายความเพ่ือใหเกิดความชัดเจนเพียงพอในการวิจัย 

  ข้ันตอนท่ี 3 การวิเคราะหขอมูล นำเสนอผลงานการวิจัย และ ขอเสนอแนะ 

  การศึกษาวิเคราะหในชั้นนี้ ผู วิจัยไดวิเคราะหเนื้อหา หลักธรรม ขอปฏิบัติในพระสูตรนี้ นำมา

อธิบายขยายนัยของเอกสารชั ้นปฐมภูมิ (Primary Source) คือ พระไตรปฎก และเอกสารชั ้นทุติยภูมิ 

(secondary sources) คือ อรรถกถา เอกสาร บทความ งานวิจัย และอินเตอรเน็ต ในกรณีท่ีเห็นวาจำเปนตอง

มีการอธิบายและขยายความเพ่ือใหเกิดความชัดเจนมากยิ่งข้ึน เพ่ือสรุปผลการวิเคราะห  

 

 ผลการวิจัย 

  วัตถุประสงคท่ี 1 พบวา โครงสรางและสาระสำคัญของเสขปฏิปทาสูตร ผลการวิจัยพบวา เปนพระ

สูตรที่ปรากฏอยูในพระไตรปฎกเลมที่ 13 พระสตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปณณาสก มีพระสูตรทั้งหมด  

50 สูตร แบงออกเปนวรรคได 5 วรรค วรรคละ 10 สูตร ดังนี้ 1. คหปติวรรค มี 10 สูตร คือ (1) กันทรสูตร (2) 

อัฏฐกนาครสูตร (3) เสขปฏิปทาสูตร (4) โปตลิยสูตร (5) ชีวกสูตร (6) อุปาลิวาทสูตร (7) กุกกุรวติกสูตร (8) 

อภยราชกุมารสูตร (9) พหุเวทนิยสูตร (10) อปณณกสูตร 2. ภิกขุวรรค มี 10 สูตร คือ (1) จูฬราหุโลวาทสูตร

(2) มหาราหุโลวาทสูตร (3) จูฬมาลุงกยสูตร (4) มหามาลุงกยสูตร (5) ภัททาลิกสูตร (6) ลกิโกปมสูตร  

(7) จาตุมสูตร (8) นฬกปานสูตร (9) โคลิสสานิสูตร (10) กีฎาคิริสูตร 3. ปริพพาชกวรรค มี 10 สูตร คือ  

(1) จูฬวัจฉโคตตสูตร (2) อัคคิวัจฉโคตตสูตร (3) มหาวัจฉโคตตสูตร (4) ทีฆนขสูตร (5) มาคัณฑิยสูตร  

(6) สันทกสูตร (7) มหาสุกุลุทายิสูตร (8) สมณมุณฑิกสูตร (9) จูฬสกุลุทายิสูตร (10) เวขณสสูตร 4. ราชวรรค 



- 79 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 มี 10 สูตร คือ (1) ฆฏิการสูตร (2) รัฏฐปาลสูตร (3) มฆเทวสูตร (4) มธุรสูตร (5) โพธิราชกุมารสูตร  

(6) อังคุลิมาลสูตร (7) ปยชาติกสูตร (8) พาหิติกสูตร (9) ธัมมเจติยสูตร (10) กัณณกัตถลสูตร 5. พราหมณ

วรรค มี 10 สูตร คือ (1) พรหมายุสูตร (2) เสลสูตร (3) อัสสลายนสูตร (4) โฆฏมุขสูตร (5) จังกีสูตร  

(6) เอสุการีสูตร (7) ธนัญชานิสูตร (8) วาเสฏฐสูตร (9) สุภสูตร (10) สังคารวสูตร 

  เสขปฏิปทาสูตรนี้เปนพระสูตรท่ีปรากฏอยูในคัมภีรพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปณณาสก 

เลมที่ 13 ในคหปติวรรค มีทั ้งหมด 10 พระสูตร 1) กันทรกสูตร 2) อัฏฐกนาครสูตร 3) เสขปฏิปทาสูตร         

4) โปตลิยสูตร 5) ชีวกสูตร 6) อุปาลิวาทสูตร 7) กุกกุรวติกสูตร 8) อภยราชกุมารสูตร 9) พหุเวทนิยสูตร  

10) อปณณกสูตร ซ่ึงคหปติวรรค แปลวา หมวดวาดวยคหบดี ชื่อวรรคตั้งตามสาระสำคัญของพระสูตรท่ี 2,4,6 

และที่ 10 ในวรรคนี้ เสขปฏิปทาเปนพระสูตรที่ 3 ของวรรคนี้ วาดวยขอปฏิบัติของพระเสขะหรือเสขปฏิปทา 

โดยตั้งชื่อตามเนื้อหาสาระของพระสูตร ที่พระผูมีพระภาครับสั่งใหพระอานนทแสดงแกพวกเจาศากยะผูครอง

กรุงกบิลพัสดุ มีความประสงคที่จะใหพระพุทธเจาทรงใชสอยดวยอิริยาบถทั้ง 4 เพื่อความเปนมงคลแกทอง

พระโรงหลังใหม และเพ่ือความเจริญแกพวกตนดวย  

  ใจความที่เปนสาระสำคัญเกี่ยวกับขอปฏิบัติของพระเสขะ ไดแกหลักธรรม 4 หมวด มี 15ประการ 

คือ 1. สีลสัมปทา 2. อปณณกปฏิปทา 3 ไดแก อินทรียสังวร, โภชเน มัตตัญุตา, ชาคริยานุโยค 3. สัทธรรม 7 

ประการ 4. ฌาน ผูปฏิบัติตามหลักธรรมที่กลาวมานี้ เรียกวา ผูมีเสขปฏิปทา และจะไดบรรลุคุณพิเศษ คือ 

วิชชา 3 ไดแก (1) ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ (2) จุตูปปาตญาณ (3) อาสวักกขยญาณ จึงไดชื่อวา เปนผูมีวชิชา

และจรณะ ซึ่งขอปฏิบัติของพระเสขหรือเสขปฏิปทา บางทีทานเรียกวา จรณะ 15 ดวยเหตุผล 2 ประการ คือ 

(1) เปนธรรมสำหรับประพฤติ เพราะจรณะหมายถึงความประพฤติ (2) เปนธรรมสำหรับดำเนินไปสูทิศท่ีไมเคย

ไป คือ ไดบรรลุวิชชา 3 หรือบรรลุนิพพาน (อรรถกถาปปญจสูทนี ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 29/32) 

  วัตถุประสงคที่ 2 พบวา ขอปฏิบัติของพระเสขะที่ปรากฏในพระไตรปฎก 1. คำวา “สัมปทา” 

หมายถึง ความถึงพรอม ในอังคุตตรนิกาย อัฏฐกนิบาต พระพุทธเจาไดทรงแสดงไว 8 ประการ คือ (1) อุฏฐาน

สัมปทา ความถึงพรอมดวยความหมั่น (2) อารักขสัมปทา ความถึงพรอมดวยการรักษา (3) กัลปยาณมิตตตา 

ความเปนผูมีมิตรดี (4) สมชีวิตา ความเปนอยูเหมาะสม (5) สัทธาสัมปทา ความถึงพรอมดวยศรัทธา (6) สีล

สัมปทา ความถึงพรอมดวยศีล (7) จาคสัมปทา ความถึงพรอมดวยจาคะ (8) ปญญาสัมปทา ความถึงพรอมดวย

ปญญา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 23/43/343) 

  สีลสัมปทา หมายถึง ความถึงพรอมดวยศีล หรือความบริบูรณของศีลตามภูมิตามชั้น ไมใหขาด     

ไมทะลุ ไมดางพรอย อีกนัยหนึ่ง คือ ความไมลวงละเมิดทางกาย ความไมลวงละเมิดทางวาจา มีความประพฤติ

ดีงามเลี้ยงชีพโดยสุจริต มีระเบียบวินัยสมแกภาวะแหงการดำเนินชีวิตของตน เชน คฤหัสถ ก็รักษากาย วาจา

ใหเรียบรอย ประพฤติอยูในคลองธรรม เชน ศีล 5 ศีล 8 เปนตน (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตโต), 2556) 

มีอาจาระที่ดี หมายถึง การเลี้ยงชีพชอบ มี อาชีวปาริสุทธิศีล เปนตน และโคจรที่ดี หมายถึง โคจร 3 ลักษณะ 

คือ (1) โคจรท่ีควรเขาไปอาศัย หมายถึง กัลยาณมิตรพรอมบริบูรณดวยวัตถุ 10 ประการ ท่ีภิกษุควรไปมาหาสู 



- 80 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 (2) โคจรที่ควรรักษา หมายถึง มรรยาทหรืออาจาระที่ดีงามของพระภิกษุ เชน การเดินอยางสงบเสงี่ยมสายตา

ทอดต่ำลง ไมเหลียวชายแลขวาดูหญิงดูชายหรือสิ่งตาง ๆ หรือแหงนดูเบื้องบน หรือกมหนาดูขางลางจน

ปราศจากความสำรวม (3) โคจรที่ควรใสใจ หมายถึง สติปฏฐาน 4 ที่ภิกษุพึงใสใจปฏิบัติ และภิกษุตองเปนผูมี

ปกติเห็นภัยในโทษแมเพียงเล็กนอย ซึ่งโทษ ในที่นี้ หมายถึง ความชั่วหรือความผิด ขึ้นชื่อวาโทษแลว คือ 

สิกขาบทท่ีมีมานอกพระปาติโมกข ฝายอภิสมาจาริกาสิกขา ไดแก อนิยต และเสขิยวัตร แมจะมีโทษเพียงนอย

นิดเทาใดก็ยอมเปนโทษอยูนั่นเองไมมีทางจะเปนคุณไปได หมั่นสมาทานศึกษาอยูในสิกขาทั้งหลาย หมายถึง 

เมื่อมีภาวะเปนพระภิกษุในพระพุทธศาสนาแลว ยอมถือวาไดสมาทานศีลสิกขาบทนอยใหญไวสมบูรณ

เรียบรอยแลวทันที ไมตองมีการสมาทานกันอีกดังนั ้น พระภิกษุจึงจำเปนตองศึกษาเจตนารมณ หรือ

จุดมุงหมายของสิกขาบทแตละขอ ๆ ที่พระพุทธองคทรงบัญญัติไวใหเขาใจอยางถองแท ทั้งตองจำไดขึ้นใจ 

เพ่ือใหสามารถปฏิบัติสิกขาบทแตละขอ ไดโดยบริบูรณบริสุทธิ์ไมมีผิดพลาด 

  ในขอปฏิบัติอปณณกปฏิปทา 3 คือ การปฏิบัติท่ีไมผิด ไดแก  

  1. อินทรียสังวร หมายถึง การสำรวมระวังในอินทรีย ทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ที่พระผูมี

พระภาคทรงตรัสใหสำรวมระวัง หาใชทรงหามในการเห็น การฟงเสียง การดมกลิ่น การลิ้มรส การถูกตอง

โผฏฐัพพะ และการรับรูธรรมารมณทางใจ แตอยางใด พระองคทรงแสดงใหเห็นถึงหนาที่อันเปนปกติในการ

รับรูอารมณทางทวารทั้ง 6 ของเหลาอินทรียเทานั้น อินทรียสังวรไมใชการหลบหนีอารมณ เพื่อไมใหเห็นรูป 

เพื่อไมใหไดยินเสียง เพื่อไมใหดมกลิ่น เพื่อไมใหลิ้มรส เพื่อไมใหถูกตองโผฏฐัพพะดวยกาย เพื่อไมใหรับรู

ธรรมารมณ แตเปนการทำใหจิตไดรับการคุมครองจากมหันตภัย นั่นก็คือกิเลส พูดงาย ๆ วา คุมครองปองกัน

ไมใหกิเลสเกิดขึ้นในจิตได มิใชกำจัดเพราะเปนหนาที่ของภาวะธรรมหมวดอื่น ก็คือ ปญญา ที่จะทำหนาท่ี

กำจัดกิเลส อยางเชน ที่พระองคยกตัวอยางมาแสดงไวใน อินทรียภาวนาสูตร อันสืบเนื่องจากเหตุที่ไดสนทนา

กับอุตตรมานพ ลูกศิษยของปาราสิริพราหมณ ทานสอนลูกศิษยของทานดวยวิธีการนี้ คือ อยาดูรูปทางตา   

อยาฟงเสียงทางหู ซึ่งพระองคตรัสวา หากเจริญอินทรียอยางนั้น สาวกผูปฏิบัติจนสำเร็จก็จะเปนคนตาบอด 

เปนคนหูหนวกอยางแนนอน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/453/404)  

  2. โภชเน มัตตัญุตา การรูจักประมาณในการบริโภค ในพุทธศาสนานั้น มีจุดมุงหมายของการ

บริโภคอาหารเปนสิ่งท่ีมีความจำเปนสำหรับมนุษย เม่ืออาหารเปนปจจัยท่ีสำคัญตอการดำรงชีวิต อาจจะสงผล

ใหเปนคุณและโทษก็ได พระพุทธศาสนามีคำสอนเกี่ยวกับเรื ่องการบริโภคอาหารที่ถูกตอง โดยสอนการ

พิจารณาเพื่อใหเกิดความเขาใจถึงจุดมุงหมาย และลักษณะคุณคาอาหารใหถองแทกอนที่จะบริโภค ดังท่ี

พระองคทรงสอนภิกษุในการพิจารณากอนที่จะบริโภคอาหารมีใจความวา “เราพิจารณาโดยแยบคายแลวจึง

บริโภคอาหาร มิใชเปนการบริโภคเพื่อเลน เพื่อมัวเมา เพื่อประดับตกแตง แตบริโภคเพื่อใหรางกายนี้ดำรงอยู

ได เพื่อระงับความลำบาก เพื่ออนุเคราะหแกความดี ดวยความหวังวาเราจักบำบัดทุกขเกาปองกันทุกขใหมให

ชีวิตดำรงอยูได ดวยการบริโภคนี้ ความไมมีโทษ และความเปนอยูอยางผาสุกจักเกิดขึ้น” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 12/14/14) ซ่ึงหมายถึง การพิจารณาดวยปญญา เปนการปองกันท้ัง

ทางกายและทางจิต เพ่ือไมใหกิเลสเขาครอบงำ  



- 81 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

   3. ชาคริยานุโยค หมายถึง หลักธรรมท่ีใชประกอบความเพียรเครื่องตื่นอยู คือ ความเพียรพยายาม

ปฏิบัติธรรม ไมเห็นแกนอน ตื่นตัวอยูเปนนิตย ชำระจิตไมใหมีนิวรณ พรอมเสมอทุกเวลาท่ีจะปฏิบัติกิจใหกาว

ตอไป ในคณกโมคคัลลานสูตรนี้ พระองคไดตรัสแนะนำใหภิกษุประกอบความเพียรวา “มาเถิด ภิกษุ เธอจง

เปนผูประกอบความเพียรเครื่องตื่นอยางตอเนื่อง คือ เธอจงชำระจิตใหบริสุทธิ์จากธรรมทั้งหลายที่เปนเครื่อง

ขัดขวาง ดวยการจงกรม ดวยการนั่งตลอดวัน จงชำระจิตใหบริสุทธิ์จากธรรมทั้งหลายที่เปนเครื่องขัดขวาง 

ดวยการจงกรม ดวยการนั่งตลอดปฐมยามแหงราตรี นอนดุจราชสีหโดยขางเบื้องขวา ซอนเทาเหลื่อมเทา มี

สติสัมปชัญญะกำหนดใจพรอมจะลุกขึ้น ตลอดมัชฌิมยามแหงราตรี จงลุกขึ้นชำระจิตใหบริสุทธิ์ จากธรรม

ท้ังหลายท่ีเปนเครื่องขัดขวาง ดวยการจงกรม ดวยการนั่งตลอดปจฉิมยามแหงราตรี” (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/74-76/78-81) ในอปณณกปฏิปทา 3 นี้ พระองคทรงอุปมาเปรียบดวย

รถ คือ เหมือนการขับรถ ที ่สามารถบังคับมาได แลวใหมันวิ ่งไปตามถนน ดวยการดึงเชือกดวยมือซาย          

ถือประตักดวยมือขวา ขับไปขางหนาก็ได ถอยหลังก็ไดในถนนใหญสี่แยก ซ่ึงมีพ้ืนเรียบเสมอตามตองการ ภิกษุ

ก็เหมือนกัน ยอมสามารถฝกอินทรียทั้ง 6 ได ไมใหยินดี ยินรายในอารมณท่ีนายินดี ยินราย เมื่อทำไดแลว      

ก็ปฏิบัติใหยิ่งข้ึนไปคือ ใหรูประมาณในการบริโภคอาหาร ไมฉันเพ่ือเลน มัวเมา และขอสุดทายพระองคไดทรง

แนะนำใหประกอบความเพียรเครื่องตื่นอยูเนือง ๆ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

18/239/239-241) 

  ขอปฏิบัติวาดวยสัทธรรม 7 นั้น มีความหมาย คือ ธรรมของสัตตบุรุษ หรือธรรมอันงาม ไดแก       

1) เปนผูมีศรัทธา เชื่อในความตรัสรูของพระพุทธเจา มั่นใจในองคพระตถาคต วาทรงเปนพระสัมมาสัมพุทธะ 

ทรงพระคุณทั้ง 9 ประการ ตรัสรูธรรม บัญญัติวินัยไวดวยดี ทรงเปนผูนำทางที่แสดงใหเห็นวา มนุษยหากฝก

ตนดวยดี ก็สามารถเขาถึงภูมิธรรมสูงสุด บริสุทธิ์หลุดพนได ดังที่พระองคทรงบำเพ็ญไวเปนแบบอยาง 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 13/25/28) 2) เปนผูมีหิริ หมายถึง เปนผูท่ีมีความ

ละอายบาป ละอายใจตอการทำชั่ว และไมประกอบดวยอกุศลธรรมทั้งปวงแมเพียงเล็กนอย ในที่นี้หมายถึง 

การไมประพฤติในกายทุจริต วจีทุจริต มโนทุจริต ประกอบดวยกุศลธรรม ไดแก กุศลกรรมบถ 10 3) เปนผูมี

โอตตัปปะ หมายถึง เกรงกลัวบาป กลัวผลแหงวิบากท่ีจะไดรับ กลัวตนจะติเตียนตนเองบาง กลัวผูอ่ืนจะครหา

บาง กลัวอาชญาบาง กลัวภัยในอบายบาง จึงไมทำบาป ซึ่งในขอหลังนี้ เปนลักษณะของพระเสขะ 7 จำพวก 

และปุถุชนผูมีศีล (กัลปยาณปุถุชน) (อรรถกถาปญจปกรณ ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

11/52)  4) เปนพหูสูต คือ ผูที่ไดยิน ไดฟงมามากในพุทธพจนของพระพุทธเจา คือ นวังคสัตถุศาสน และทรง

จำไวไดอยางคลองปาก ข้ึนใจ และ แทงตลอดดีดวยทิฏฐิ (สัมมาทิฏฐิ) คือ ขบไดดวยทฤษฎี มีความเขาใจลึกซ้ึง

ประจักษดวยปญญาทั้งในแงความหมายและเหตุผล (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 22 /87/155) 5) เปนผูปรารภความเพียร ทั้งทางกายและทางจิต ดวยสัมมัปปธาน 4 6) เปนผูมีสติ 

ที่พัฒนามาตั้งแตขั้นศีล เอื้อตอการชำระจิตใหบริบูรณเปน สติสัมโพชฌงค (สติ ของผูที่จะตรัสรู) กำจัดนิวรณ

ทั้ง 5 ละสังโยชน 3 บรรลุปฐมฌานไปตามลำดับจนถึงจตุตถฌาน ซึ่งจิตของผูบรรลุจตุตถฌานเปนจิตที่ตั้งม่ัน

บริสุทธิ์ไมมีกิเลส อุปกิเลส เปนจิตนุมนวล ควรแกการงาน 7) เปนผูมีปญญา เมื่อจิตตั้งมั่นเชนนี้ ทำใหปญญา



- 82 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 ญาณเกิดขึ้นและไดบรรลุ วิชชา 3 คือ 1) ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ ระลึกชาติได 2) จุตูปปาตญาณ ทิพยจักขุ 

หรือตาทิพย ก็ทำใหจิตนอมไปเพ่ือวิชชาอยางท่ี 3) คือ อาสวักขยญาณ ดวยปญญาญาณท่ีรูแจงแทงตลอดตาม

ความเปนจริง ก็จะบรรลุถึงจุดมุงหมายสูงสุดไดตามความปรารถนา เปนปญญาญาณท่ีรูแจงในพระนิพพาน  

  วัตถุประสงคท่ี 3 ผลการวิเคราะหขอปฏิบัติของพระเสขะในเสขปฏิปทาสูตรนี้พบวา เปนขอปฏิบัติ

ของพระเสขะ ที่เรียกวา จรณะ 15 ที่พระอานนทแสดงมานี้เปนขอปฏิบัติที่เปนยอดของหมวดธรรม ที่กลาวา

เปนของผูเจริญในพระพุทธศาสนา เปนการปฏิบัติท่ีเปนมงคล เปนคุณสมบัติของพระเสขะ 7 จำพวก ซ่ึงหมวด

ธรรมแตละหมวดที่แสดงบงชี้ถึงความพรอมบริบูรณบริสุทธิ์แลวทั้งสิ้น มิไดแสดงโดยละเอียดของขอปฏิบัติใน

การลงมือภาคปฏิบัติ ผูวิจัยจึงเนนย้ำไวในการวิเคราะหใหผูศึกษาตองมีความศรัทธาฉันทะตั้งใจจริง ท่ีจะศึกษา

เลาเรียน และลงมือปฏิบัติตามแนวของเสขปฏิปทาสูตร จึงจะเห็นประจักษดวยตนเอง เพราะพระเสขะ เปนผูท่ี

ยังตองศึกษาในไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปญญา ที่พระพุทธเจาทรงประทานความเปนมงคลและแนวทาง

การศึกษาใหแกพวกเจาศากยะ สิ่งท่ียืนยันไดวาขอปฏิบัติของเสขปฏิปทาเปนของผูเจริญในพระพุทธศาสนา ก็

คือ ผลของการปฏิบัติไดประจักษแกตนเอง ที่ทำใหผูปฏิบัติบรรลุจุดหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา เปนความ

หลุดพนจากอาสวะกิเลสทั้งปวงไดอยางแนนอน หากเราพิจารณาตามพระสูตรถึงผลที่ไดประจักษ คือ คุณ

พิเศษที่เรียกวาวิชชา 3 อันเปนผลมาจากการบรรลุจตุตถฌานเปนความหลุดพนจากราคะดวยสมถกรรมฐาน 

คือ เจโตวิมุตติ เมื่อเราปฏิบัติตอเนื่องดวยวิปสสนากรรมฐานทำใหเกิดปญญาวิมุตติทำใหเราหลุดพนจาก

อวิชชา ดวยปญญาของวิปสสนาญาณ 

 

อภิปรายผลการวิจัย 

  1. พบวา เสขปฏิปทาเปนพระสูตรที่ 3 ของคหปติวรรค วาดวยขอปฏิบัติของพระเสขะหรือเสข

ปฏิปทา โดยตั้งชื่อตามเนื้อหาสาระของพระสูตร ซึ่งเหตุเกิดของพระสูตรนี้จัดอยูในประเภท ปรัชฌาสยะ คือ 

แสดงตามอัธยาศัยของผูอื่น สอดคลองกับแมชีพิมพวรา ทิพยบุลสิทธิ์ ที่ไดทำการศึกษาวิจัยเรื่อง การศึกษา

วิชชาและจรณะในเสขปฏิปทาสูตร พบวา พระพุทธเจาทรงแสดงเพราะเหตุเกิดจากการแสดงตามอัธยาศัยของ

ผูอื่น มุงประโยชนเปนการเฉพาะสำหรับผูฟง พระสูตรประเภทนี้เรียกวา ปรัชฌาสยะ เชน ธัมมจักกัปปวัตตน

สูตร แสดงแกปญจวัคคีย ที่ยึดติดในการทรมานตน ดวยการเสนอทางสายกลางเปนทางเลือกใหม จูฬราหุโล

วาทสูตร แสดงเพื่อโปรดพระราหุลเปนการเฉพาะ และเสขปฏิปทาสูตร แสดงเพื่อความเปนมงคลแกทองพระ

โรงหลังใหมของพวกเจาศากยะ (วรา ทิพยบุลสิทธิ,์ 2554) เสขปฏิปทาสูตร เปนพระสูตรวาดวยขอปฏิบัตขิอง

พระเสขะ ไดแก พระผูตั้งอยูในโสดาปตติมรรค และผล จนถึงพระผูตั้งอยูในพระอรหัตตมรรค ซ่ึงมีขอปฏิบัติท่ี

เรียกอีกอยางวา จรณะ 15 ทำใหผูประพฤติธรรมเหลานี้ สามารถบรรลุมรรค ผล นิพพานได สอดคลองกับ

งานวิจัยของ ผศ. สมศรี ปทุมสูตร, ผศ. ปยงค วิริยะวิทย, รศ. อาภรณ พุกกะมาน โดยเสนอแนวคิดวา จรณะ 

15 เปนทางเอกแหงการบรรลุธรรมอยางพระพุทธเจา มีผลจริงพิสูจนได แมในปจจุบัน แนวทางปฏิบัติ ตั้งตน

ดวยสังวรศีล ซึ่งพระพุทธองค มีศีลเปนหลัก มีธรรมเปนฐานในการสรางหลักแหงจิตวิญญาณ ใหจิตมีศีลเปน

เครื่องยึดเหนี่ยวเปนหลักในการพิจารณาตัดสินสิ่งท่ีควรทำ สิ่งไมดีท่ีควรหยุด ทำใหได นอกจากนี้ยังยืนยันไดวา 



- 83 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 จรณะ 15 เปนเครื่องทำใหบรรลุธรรมตามหลักพระพุทธศาสนา (สมศรี ปทุมสูตร, ปยงค วิริยะวิทย และ 

อาภรณ พุกกะมาน, 2525) ซึ่งสอดคลองตามที่พระอานนทแสดงไวในพระสูตรวา เปนผูไดฌาน และบรรลุ

วิชชา 3 เห็นความเกิดดับของรูปนาม คือ ไตรลักษณ รูแจงตามความเปนจริงของธรรมอันประเสริฐ คือ อริยสัจ 

4 ไดชื่อวา เปนผูเพียบพรอมดวยวิชชาและจรณะ และสอดคลองกับ พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ) ได

เสนอแนวทางการเจริญวิปสสนาเปนหลักสำคัญในคำสอนของพระพุทธเจา ซึ่งนำใหบุคคลเกิดปญญาหยั่งเห็น

รูปนาม พระไตรลักษณ และอริยสัจจ 4 อยางแทจริง (พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ), 2550) 

  2. พบวา ขอปฏิบัติของพระเสขะที่ปรากฏในพระไตรปฎกมีหลักธรรมสำคัญอยู 4 หมวด หรือท่ี

เรียกวาจรณะ 15 ไดแก (1) สีลสัมปทา ความถึงพรอมดวยศีล มีสังวรในพระปาติโมกข เปนตน ตองบริสุทธิ์ไม

ขาด ไมทะลุ ไมดางพรอยเพราะวาศีลเปนเบื้องตนแหงพรหมจรรย สอดคลองกับ พระครูสิริปริยัติโกศล       

(กุมพล) ไดทำการวิจัยเรื ่อง การศึกษาวิเคราะหหลักปาริสุทธิศีล 4 เพื่อปองกันภัยของภิกษุผูบวชใหม ใน

พระพุทธศาสนาเถรวาท พบวา ในวิสุทธิมรรคมีอธิบายไววา ปาติโมกขสังวรศีลของภิกษุนั้นหมายถึง ความเปน

ผูสำรวมดวยความสังวรคือ พระปาติโมกข ถึงพรอมดวยอาจารและโคจร มีปกติมองเห็นภัยในโทษมีประมาณ

เล็กนอย สมาทานศึกษาอยูในสิกขาบททั้งหลาย (พระครูสิริปริยัติโกศล (กุมพล), 2564) (2) อปณณกปฏิปทา

ท้ัง 3 ไดแก อินทรียสังวร โภชเน มัตตัญุตา ชาคริยานุโยค ถือวาเปนการปฏิบัติท่ีไมผิด ปฏิบัติมาถูกทางแหง

การบรรลุมรรค ผล นิพพาน สอดคลองกับพระชุมพล สุจิตฺโต (ชัยกลิ่น) ที่ไดทำการวิจัยเรื่อง ศึกษาการปฏบิตัิ

อปณณกปฏิปทา 3 เพื่อการเจริญวิปสสนาภาวนาในคัมภีรพุทธศาสนาเถรวาท.พบวา หลักธรรมของอป

ณณกปฏิปทา 3 นั้นเปนธรรมยอย (อนุธรรม) ที่ตองประพฤติปฏิบัติใหสอดคลองกับสติปฏฐาน ๔ เปนธรรมะ

พื้นฐานในการปฏิบัติเพื่อใหจิตเปนสมาธิ เปนหนึ่งในขอปฏิบัติที่เปนทางนําไปสูความพนทุกข เรียกวาจรณะ 

15 (พระชุมพล สุจิตฺโต (ชัยกลิ ่น), 2560) (3) สัทธรรม 7 หมายถึง ธรรมของสัตตบุรุษ คือ ศรัทธา หิริ 

โอตตัปปะ พหูสูต ปรารภความเพียร มีสติ และปญญา ซึ่งธรรมเหลานี้ เปนทั้งธรรมที่เปนแกนนำ ใหธรรมอ่ืน 

ๆ มีความบริบูรณ จนเปนธรรมจากโลกิยะกาวไปเปนโลกุตตระ ที่เรียกวา อริยมรรค เชน ศรัทธาที่มีสติชวย

พัฒนาจนเปนปญญา กลายเปนสัมมาทิฏฐิ เห็นแจงตามความเปนจริง ไดบรรลุฌาน และบรรลุวิชชา 3 

สอดคลองกับ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตโต) ไดเสนอแนวคิดวา นอกจากนี้ อาจวัดความเปนโลกิยะ

สัมมาทิฏฐิดวยวิธีพูดอยางอ่ืนอีก เชนวา ทิฏฐิชนิดท่ีเก้ือกูลเปนไปเพ่ือประโยชนแกชีวิตและสังคม หรือวาไดแก

ทิฏฐิชนิดทำใหกาหนาไปในมรรคได คือ สงผลแกองคมรรคขออื่น ๆ ได ตั้งแตชวยใหเกิดสัมมาสังกัปปะ เปน

ตน และในเมื ่อเปนความรู ความเขาใจที ่สอดคลองกับความเปนจริงตามธรรมดาของธรรมชาติ โลกิยะ

สัมมาทิฏฐินี้ (ฌาน) ก็จะเชื่อมตอใหกาวไปยังโลกุตตระสัมมาทิฏฐิไดดวย (วิชชา 3) เปนพระอเสขะ คือ ผูไม

ตองศึกษา เพราะพรหมจรรยอยูจบสิ้นแลว (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตโต), 2556) 

  3. พบวา เสขปฏิปทาสูตร หรือจรณะ 15 เปนขอปฏิบัติท่ีเปนแนวทางการศึกษาในพระพุทธศาสนา

อีกแนวหนึ่ง เพราะวาเปนหลักธรรมท่ีครอบคลุมไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปญญา สอดคลองกับ พระพรหมคุณา

ภรณ (ป.อ. ปยุตโต) ไดกลาวไวในหนังสือ พุทธธรรม ฉบับปรับขยายวา หลักปฏิบัติที่จัดเปนระบบ โดยมี

ใจความตอนหนึ่งวา พุทธพจนที่แสดงหลักการปฏิบัติเพื่อบรรลุนิพพาน มักเปนไปในรูปของคำสอนที่พิจารณา



- 84 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 ตามสภาวธรรมที่เกิดขึ้นในขณะปฏิบัติตามหลักดังกลาว พุทธพจนที่จัดวาเปนระบบและนับวาละเอียดที่สุด 

และพบบอยที่สุด ก็คือ คำสอนแสดงความกาวหนาในการประพฤติพรหมจรรยของพระภิกษุ ตั้งแตออกบวช 

จนบรรลุอาสวักขยญาณ อีกแนวหนึ่ง ที่นับวาใกลเคียง ซึ่งพระพุทธเจาแสดงเองบาง พระสาวกแสดงบาง เปน

ครั้งคราว คือ แนวจรณะ 15 และวิชชา 3 ซึ่งก็คือ เสขปฏิปทานั่นเอง (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตโต), 

2556) และสอดคลองกับ สมเด็จพระพุฒาจารย (อาจ อาสภมหาเถร) แปลไวในคัมภีรวิสุทธิมรรค เนื้อความ

ตอนหนึ่งไดมีการอธิบายแนวทางการศึกษาในพระพุทธศาสนาไวอีกรูปแบบหนึ่งที่มีความสอดคลองกับ จรณะ 

15 ในหลายประเด็น เชน เรื่องศีล เปนตน แตโดยมากจะเนนไปในเรื่องวิปสสนา ที่เรียกวา ญาณ 16 แตก็

ครอบคลุมไตรสิกขาเชนเดียวกัน อีกประการหนึ่ง แสขปฏิปทาสูตรนี้ อาจกลาวไดวา เปนแนวทางปฏิบัติของ

ทางสายกลาง ที่เรียกวา มัชฌิมาปฏิปทา คือ มรรคมีองค 8 โดยจัดเขาหลักการศึกษาในไตรสิกขา ไดแก ศีล 

สมาธิ ปญญา เพราะขอปฏิบัติของจรณะ 15 สามารถทำใหทุกองคมรรคเกิดขึ้นไดบริบูรณ เปนไตรสิกขาท่ี

บริบูรณ คือ พระอรหันต และสอดคลองกับ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตโต) กลาววา โดยนัยนี้ สัมมาวาจา 

สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ เปน ศีล (ในจรณะ 15 สีลสัมปทา หิริ โอตตัปปะ อินทรียสังวร เปนตน) เปนอธิสี

ลสิกขา สัมมาวายามะ (ปรารภความเพียร) สัมมมาสติ (ผูมีสติ ในสติสัมโพชฌงค) สัมมาสมาธิ (ฌาน) เปนอธิ

จิตตสิกขา สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ เปนอธิปญญาสิกขา (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตโต), 2556) 

สอดคลองกับเสขปฏิปทาสูตรที่ทานอรรถกถาจารยอธิบายวา พระเสขะ คือ ผูที่ยังตองศึกษา หมายถึง ศึกษา

อยูในไตรสิกขา คือ อธิสีลสิกขา อธิจิตตสิกขา อธิปญญาสิกขา ดังท่ีไดวิเคราะหเอาไวัขางตน  

 

องคความรูใหม  

  หากมองในแงตามหลักการบรรลุมรรค ผล นิพพาน ในพระพุทธศาสนาจะพบวา ท่ีพระพุทธเจาตรัส

ไววา ทำใหแจงในอริยสัจ 4 ตามหลักของมัชฌิมาปฏิปทา หรือทางสายกลาง ดวยมรรคมีองค 8 ซึ่งขอปฏิบัติ

ของเสขปฏิปทา ที่มีหมวดธรรม 4 หมวด หรือเรียกอีกอยางวา จรณะ 15 จัดวาเปนมรรคมีองค 8 ดวย 

อยางเชน สีลสัมปทา เปนความประพฤติดีทางกาย ทางวาจา ไดแก 

  1. สังวรในปาติโมกข มีอาจาระที่ดี ดวยการปฏิบัติจูฬศีล มัชฌิมศีล รวมถึงวจีทุจริต 4 ของหิริ 

และโอตตัปปะ ที่ผูปฏิบัติมีการสำรวมระวังในทางวาจา ที่จัดเปนองคมรรค ไดแก สัมมาวาจา มีการงานชอบ

ดวยการงดเวน หรือเจตนางดเวนจากกายทุจริตทั้ง 4 ดวยการคุมครองทวารในอินทรียทั้งหลาย และรูจัก

ประมาณในการบริโภค แมในจรณะที่เรียกวา โคจรที่ควรใสใจ (อุปนิพันธโคจร) ในที่นี้ หมายถึง สติปฏฐาน 4 

ขอนี้ก็ถือวาเปนองคมรรคดวย ไดแก สัมมากัมมันตะ สวนอาจาระที่เปนมหาศีล อาชีวปาริสุทธิศีล ไมแอบอาง

หรืออวดคุณพิเศษเพื่อหวังลาภจากชาวบาน จัดเปนอริยมรรค ไดแก เลี้ยงชีพชอบเปน สัมมาอาชีวะ สวนการ

ปรารภความเพียรนั้น แบงออกเปนสองนัย คือ คำวา ปรารภ แปลวา ดำริชอบ ท่ีมีความนึกคิดจะหลีกออกจาก

กิเลสทั้งปวง คือ สัมมาสังกัปปะ เปนเหตุใหประกอบความเพียรที่ชอบ คือ สัมมาวายามะ พัฒนาสติจน

กลายเปนสติสัมโพชฌงค ท่ีจัดอยูในอริยมรรค คือ สัมมาสติ นำไปสูจิตท่ีบริสุทธิ์ คือ ปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติย

ฌาน และจตุตถฌานที่เปนสมาธิขั้นอัปปนาสมาธิที่แนบแนนมั่นคง จัดเปนองคในอริยมรรค คือ สัมมาสมาธิ 



- 85 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 เปนผูมีคุณสมบัติของสัตบุรุษ คือ สัทธรรม 7 ไดแก มีศรัทธาที่เห็นชอบดวยปญญาทั้งเหตุและผล เปนพหูสูต 

ไมมีวิจิกิจฉา เชื่อในการตรัสรูของพระพุทธเจา จนยกระดับศรัทธาพัฒนามาเปนปญญาท่ีเห็นชอบรูชัด (ในไตร

ลักษณและอริยสัจ 4) จัดเปนอริยมรรค คือ สัมมาทิฏฐ ิ

  อีกประการหนึ่ง ขอปฏิบัติของพระเสข หมายถึง ผูที่ยังตองศึกษา คือ ศึกษาในไตรสิกขา ไดแก ศีล 

สมาธิ ปญญา ดังนั้น คงไมตองสงสัยเลยวาขอปฏิบัติเสขปฏิปทาหรือจรณะ 15 เปนอีกรูปแบบหนึ่งของ

การศึกษาตามหลักของพระพุทธศาสนาที่พระพุทธเจาทรงวางไว หากพิจารณาตามนี้ พึงตั้งขอสังเกตและทำ

ความเขาใจดวยวา พระเสขะ เปนผูที่ศึกษาไตรสิกขาและปฏิบัติมาแลวจนไดอริยมรรคในขณะแหงมรรคจิต

ดวย ถึงพรอมดวยอริยผลในขณะแหงผลจิตดวย ดังนั้น ปุถุชนผูมีศีล (ที่มีศีล 5 ศีล 8 กุศลกรรมบถ 10 ยังไม

สมบูรณ คือ ไมไดรักษาอยางตอเนื่อง) และภิกษุโดยทั่วไปยังไมใชพระเสขะ จึงตองศึกษาและปฏิบัติตามขอ

ปฏิบัติของเสขปฏิปทา จนบรรลุเปนพระเสขะ 7 จำพวกตามลำดับ ไตรสิกขาของพระเสขะ จึงเปนระดับที่ถึง

พรอมดวย อธิสีลสิกขา อธิจิตตสิกขา อธิปญญาสิกขา โดยผานการพัฒนามาตั้งแตขั้นศีล อปณณกปฏิปทา 3 

สัทธรรม 7 และฌาน 4 แมจะทำไดเปนบางสวน ทั้งปุถุชนผูมีศีลและภิกษุผูปฏิบัติตามแนวเสขปฏิปทา จักได

ชื่อวา พระเสขะ คือ เขาสูกระแสพระนิพพานเปนพระโสดาปตติมรรค เปนตน เมื่อไดบรรลุวิชชา 3 เปนพระ

อรหัตตผล ก็มีชื่อใหมอีกวา อเสขะบุคคล คือ ผูไมตองศึกษาอีกแลว เพราะทำไตรสิกขาไดสมบูรณ ซ่ึงขอปฏิบัติ

ของเสขปฏิปทาสามารถสงเคราะหลงในหลักไตรสิกขา ไดดังนี้  

  2. สีลสัมปทา ความถึงพรอมดวยศีล มีสังวรในปาติโมกข มีอาจาระและโคจรท่ีดีงาม เปนผูปกติเห็น

ภัยในโทษแมเพียงเล็กนอย สมาทานศึกษาอยูในสิกขาบททั้งหลาย รวมทั้งความมีหิริและโอตตัปปะ อินทรีย

สังวร โภชเน มัตตัญุตา ลวนเปนขอปฏิบัติที่รวมลงในไตรสิกขาขอแรก คือ ศีล ที่เปน อธิสีลสิกขา เพราะถึง

พรอมจนเปนอริยมรรค ไดแก สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ หลังจากนั้นหาท่ีสงัดสงบเพ่ือประกอบ

ความเพียรเครื่องตื่น (ชาคริยานุโยค) โดยมีสติคอยกำกับดูแล และพัฒนาจิต อยางตอเนื่องดวยการปรารภ

ความเพียรในอริยมรรค คือ สัมมาวายามะ เพ่ือใหสติพัฒนาใหเห็นความเกิดดับเปนสติสัมโพชฌงคในอริยมรรค 

ไดแก สัมมาสติ กาวสูความเปนสมาธิที่แนบแนนตั้งมั่น คือ ฌาน ชื่อวา สัมมาสมาธิในอริยมรรค    ซึ่งธรรม

เหลานี้สามารถสงเคราะหลงในไตรสิกขาขอที่สองคือ สมาธิ หรือ อธิจิตตสิกขา เพราะเปนการชำระจิตให

บริสุทธิ ์สวนศรัทธาที่มีการพัฒนาอยางตอเนื่อง และอาศัยความเปนพหูสูต จนเกิดปญญาที่รูแจงแทงตลอด มี

ความคิดที่จะหลีกออกจากกามวิตก พยาบาทวิตก วิหิงสาวิตกทั้งหลาย จัดเขาในหมวดปญญา หรืออธิปญญา

สิกขา เพราะทำใหสัมมาทิฏฐิ และสัมมาสังกัปปะ เกิดข้ึนบริบูรณ 

 

 

 

 

 

 



- 86 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
ขอปฏบัิติของพระเสขะในเสขปฏิปทาสูตร ไตรสิกขา 

สังวรในพระปาติโมกข, อาจาระและโคจรท่ีดีงาม, เปนผูมีปกติเห็นภัยในโทษแมเพียง

เล็กนอย, สมาทานศึกษาอยุในสิกขาบทท้ังหลาย, อินทรียสังวร, โภชเน มัตตัญุตา, มี

หิร-ิโอตตัปปะ 

อธิสีลสิกขา 

ประกอบความเพียรเครื่องตื่น (ชาคริยานุโยค), ปรารภความเพียร(ทางจิต), ฌาน 4 อธิจิตตสิกขา 

ศรัทธาท่ีมีการพัฒนาอยางตอเนื่อง และอาศัยความเปนพหูสูต จนเกิดปญญาท่ีรูแจงแทง

ตลอด มีความคิดท่ีจะหลีกออกจากกามวิตก พยาบาทวิตก วิหิงสาวิตกท้ังหลาย ทำให

สัมมาทิฏฐิ และสัมมาสังกัปปะ เกิดข้ึนบริบูรณ 

อธิปญญาสิกขา 

ภาพท่ี 1: ตารางสรุปองคความรูใหมท่ีไดจากผลการวิจัยสงเคราะหเขาในไตรสิกขา 

 

ขอปฏิบัติของพระเสขะในเสขปฏิปทาสูตร อริยมรรค 

สำรวมวาจาในสังวรปาติโมกข, มีอาจาระท่ีดีงามในการปฏิบัติ จูฬศีล, มัชฌิมศีล, มีหิริ-

โอตตัปปะในการปฏิบัติวจีสุจริต 4 

สัมมาวาจา 

การงานชอบดวยการงดเวนกายทุจริต 3 ไดแก อินทรียสังวร, โภชเน มัตตัญุตา,โคจรท่ี

ควรใสใจ (สติปฏฐาน 4) 

สัมมากัมมันตะ 

อาจาระท่ีเปนมหาศีล, อาชีวปาริสุทธิศีล สัมมาอาชีวะ 

มีปรารภท่ีเปนดำริชอบท่ีจะออกจากกิเลสท้ังปวง สัมมาสังกัปปะ 

มีปรารภความเพียร (สัทธรรม 7) สัมมาวายามะ 

ประกอบความเพียรเครื่องตื่นอยูเนืองๆ (ชาคริยานุโยค) สัมมาสติ 

ปฏิบัติสมถกรรมฐาน (สติปฏฐาน 4) จนบรรลุฌาน 4 สัมมาสมาธิ 

มีศรัทธาท่ีพัฒนาโดยการสรางสมจากความเปนพหูสูต จนกลายเปนปญญาท่ีรูแจงแทง

ตลอด จนบรรลุ ปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน จตุตถฌาน และปฏิบัติตอดวยวิปสสนา

กรรมฐาน จนบรรลุวิชชา 3 และแจงในอริยสัจ 4 

 

สัมมาทิฏฐ ิ

 

ภาพท่ี 2: ตารางสรุปองคความรูใหมท่ีไดจากผลการวิจัยสงเคราะหเขาในอริยมรรค 

 

สรุป 

  เสขปฏิปทาสูตรนี้ จัดเปนอีกพระสูตรหนึ่งที่มีขอปฏิบัติ ครอบคลุมไตรสิกขา เชนเดียวกับคัมภีรวิ

สุทธิมรรค ถือเปนแนวทางการศึกษาอีกแนวหนึ่งในพระพุทธศาสนา โดยขอปฏิบัติของพระเสขะหรือจะเรียก

อีกอยางวา จรณะ 15 เริ่มตนจากศีล ก็ดวยมุงสรางสมนิสัยหรือความเคยชินในทางที่ดีงาม เปนการควบคุม

ความประพฤติใหดีงามทางกาย วาจา เพราะเมื่อตั้งใจประพฤติศีลจนถึงพรอมบริบูรณ ก็ไมมีความเดือดรอน



- 87 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 วุนวายใจ ทำใหจิตสงบ เปนสมาธิได คนเราเม่ือใจสงบแนวแนผองใส ก็ทำใหคิดอะไรไดคลอง มองเห็นอะไร ๆ 

ชัดเจนแจมแจง ไมเอนเอียง เห็นตามความเปนจริง ก็เกิดปญญา ทำใหสามารถบรรลุถึงเปาหมายสูงสุดได อีก

ประการหนึ่ง การฝกอบรมความประพฤติดวยศีล ก็เปนการฟกบมใหองคมรรคทั้งหลายเกิดขึ้น โดยเริ่มจาก

ศรัทธาที่พัฒนาดวยโยนิโสมนสิการ และปรโฆโตสะที่ดี จนกลายเปนสัมมาทิฏฐิเกิดขึ้น เพราะเมื่อใดองคมรรค

ที่มีสัมมาทิฏฐิเปนตัวนำ และเกิดขึ้นในบุคคล องคธรรมที่ดีทั้งหลายก็จะทำหนาที่ประสานสัมพันธสงทอด

ตอเนื่องใหเกิดองคมรรคตาง ๆ ตามมาไดครบ จนบริสุทธิ์บริบูรณ เปนทางดำเนินแหงพระอริยบุคคล ท่ี

พระพุทธเจาทรงวางไวเปนแนวทางเพื่อการบรรลุ มรรค ผล นิพพาน ที่เรียกวา มัชฌิมปฏิปทา หรือทางสาย

กลาง ท่ีท้ังบรรพชิตและคฤหัสถสามารนำไปใชในการดำเนินชีวิตในปจจุบันได  

 

ขอเสนอแนะ  

  จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

  1. ขอเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใชประโยชน  

  ผลจากการวิจัยพบวา ขอปฏิบัติของเสขปฏิปทาสูตรนี้ ผูวิจัยไดศึกษาวิเคราะหเฉพาะขอปฏิบัติท่ี

ปรากฎในพระสูตร เพื่อเปนไปตามวัตถุประสงคของการวิจัย ดังนั้น ผูวิจัยอยากใหผูใครศึกษาไดนำเอาขอมูล

ของงานวิจัยนี้ไปใชใหเปนประโยชนตอไป รวมถึงใหศึกษาขอปฏิบัติของเสขปฏิปทาในอีกหลายแงมุมวา         

มีความเก่ียวของและสัมพันธกับหลักการปฏิบัติเพ่ือบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาอยางไรบาง เพราะจรณะ 15 

ของเสขปฏิปทา ถือวาครอบคลุมท้ังไตรสิกขา และมัชฌิมปฏิปทา หรือทางสายกลาง ท่ีพระพุทธเจาวางไวเปน

แนวทางการศึกษาในพระพุทธศาสนา มีหลักธรรมท่ีสำคัญในทางพระพุทธศาสนา เชน ขันธ 5 ไตรลักษณ 

อริยสัจ 4 และหลักธรรมอื่น ๆ อีกมากมาย ที่เราสามารถนำมาอธิบายเชื่อมโยงกันได รวมทั้งการนำมา

ประยุกตใชในชีวิตประจำวันไดอีกหลายรูปแบบ อยางเชน ในพระสูตรนี้กลาวถึง ความเปนมงคล เราก็สามารถ

นำมาวิเคราะหและสงเคราะหลงในมงคล 38 ในขอใดไดบาง สำหรับเรื่องมงคลนี้หนวยงาน หรือองคกรตาง ๆ 

ควรนำไปประยุกตใช เพื ่อเพิ ่มศักยภาพ และประสิทธิภาพในการทำงานและอยูรวมกันของบุคลากรใน

หนวยงานหรือองคกรนั้น ๆ อีกท้ังพระสูตรนี้ หากนำมาเรียบเรียงเปนหนังสือ เรียกไดวา นอง ๆ พุทธธรรมของ

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต) หรืออาจจะเทียบเทาเลยก็วาได หากตั้งใจศึกษาใหเขาใจอยาง

ละเอียดลึกซ้ึงในขอปฏิบัติของเสขปฏิปทาหรือจรณะ ซ่ึงอาจจะตองใชเวลาศึกษามากสักหนอยแตก็คุมคา 

  2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป 

  2.1 ศึกษาวิเคราะหขอปฏิบัติของเสขปฏิปทาท่ีสงเคราะหลงในอริยมรรค โดยนำมาอธิบายใหชัดเจน

วาขอใดตองปฏิบัติอยางไร จึงจะจัดเปนอริยมรรคมีองค 8 ประการ 

  2.2 ศึกษาวิเคราะหเปรียบเทียบขอปฏิบัติของเสขปฏิปทากับคัมภีรวิสุทธิมรรค วาแนวปฏิบัติท้ังสอง

อยางนี้ มีความเหมือนความแตกตางอยางไรในการบรรลุธรรม 

  2.3 ศึกษาวิเคราะหขอปฏิบัติของเสขปฏิปทาในการพัฒนาบุคลากร โดยเลือกองคกรใดองคกรหนึ่ง

มาเพ่ือทำการวิจัย ตามข้ันตอนและวิธีการของงานวิจัย ท่ีสามารถนำมาประยุกตใชไดจริง กับองคกรนั้น ๆ 



- 88 - 
 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
บรรณานุกรม  

พระครูสิริปริยัติโกศล (กุมพล). (2564). การศึกษาวิเคราะหหลักปาริสุทธิศีล 4 เพื่อปองกันภัยภิกษุผูบวชใหม 

ในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. 

พระชุมพล สุจิตฺโต (ชัยกลิ่น). (2560). ศึกษาการปฏิบัติอปณณกปฏิปทา 3 เพื่อการเจริญวิปสสนาภาวนาใน

คัมภีรพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพครั้งที่ 45. กรุงเทพฯ: มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพุทธโฆสเถระ. (2546). วิสุทธิมรรค. แปลโดย สมเด็จพระพุฒาจารย (อาจ อาสภมหาเถร). พิมพครั้งที่ 4. 

กรุงเทพฯ: ประยูรวงศพริ้นติ้ง. 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2550). วิปสสนามัย เลม 1. นครปฐม: หงหุนสวนจำกัด ซีไอเอเซ็นเตอร. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาแปล ชุด 55 เลม ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วรา ทิพยบุลสิทธ ิ ์ . (2554). การศึกษาวิชชาและจรณะในเสขปฏิปทาสูตร. วิทยานิพนธ พุทธศาตร 

มหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิยาลัย.  

สมศรี ปทุมสูตร, ปยงค วิริยะวิทย, และอาภรณ พุกกะมาน. (2525). ศึกษาจรณะ 15. งานวิจัยคณะครุศาสตร: 

จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

 
 


	อภิปรายผลการวิจัย

