
- 120 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
ศึกษาวิเคราะหการบรรลุธรรมในธมัมจักกัปปวัตตนสตูร 

An Analytical Study of the Enlightenment 

in the Dhammacakkappavattana Sutta 

 
1พระครูคัมภีรธรรมาภิรักษ คมัภีรธัมโม 2พระมหายุทธนา นรเชโฐ  

3สุเทพ พรมเลิศ และ4ประเวศ อินทองปาน 

 1Phrakhru Khamphithammaphirak Khamphirathammo  

2Phramaha Yuthana Norachetto  

3Suthep Promlert and 4Prawet Inthongpan 
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 

1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalonkornrajavidyalaya University 
4คณะมนุษยศาสตร มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร 

4Faculty of Humanities Kasetsart University 
1Corresponding Author’s Email: supers2510@gmail.com  

Received: May 20, 2023; Revised: June 21, 2023; Accepted: August 25, 2023 

 

บทคัดยอ 

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญของธัมมจักกัปปวัตตนสูตร  

2) เพื่อศึกษาการบรรลุธรรมในคัมภีรพระไตรปฎก 3) เพื่อวิเคราะหการบรรลุธรรมในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร      

เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยรวบรวมขอมูลทั้งจากเอกสาร และงานวิจัยที่เกี ่ยวของกับการบรรลุธรรมในธัมม       

จักกัปปวัตตนสูตร แลวนำมาวิเคราะหถึงความเหมือนและแตกตางกัน การรวมสนทนากลุมเฉพาะ และการอบรม

จากนักวิชาการพระพุทธศาสนา  

  ผลการวิจัยพบวา 1) ธัมมจักกัปปวัตตนสูตรปรากฏเนื้อหาอยูในคัมภีรพระไตรปฎกเลมที่ 19 หรือ 

พระสุตตันตปฎกเลมที่ 11 สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค,สัจจสังยุต, พระวินัยปฎกเลมที่ 4 มหาวรรค,มหาขันธ

กะ โครงสรางของธัมมจักกัปปวัตตนสูตร หมวดวาดวยการประกาศพระธรรมจักร (1) กามสุขัลลิกานุโยค      

(2) อัตตกิลมถานุโยค (3) อริยสัจ 4 (4) อริยมรรคมีองค 8 (5) ญาณทัสสนะ เนื้อหาวาดวยเรื่องการประกาศ

พระธรรมจักร ทรงแสดงที่สุด 2 ประการบรรพชิตไมพึงเสพ (1) กามสุขัลลิกานุโยค (2) อัตตกิลมถานุโยค 

อริยมรรคมีองค 8 ประการหรือมัชฌิมาปฏิปทาทางที่ควรดำเนิน อริยสัจ 4 ความจริงอันประเสริฐ 4 ประการ 

คือทุกข,สมุทัย,นิโรธ,มรรค ควรทำใหประจักษแจง 2) การบรรลุธรรมในพระไตรปฎก การบรรลุธรรมตาม

ทัศนะของพุทธศาสนาเถรวาท หมายเอาการปฏิบัติธรรมจนเปนพระอริยบุคคลผูประเสริฐผูไกลจากขาศึกคือ

กิเลส การปฏิบัติตามมรรคมีองค 8 และอริยสัจ 4 ผูปฏิบัติสามารถรูแจงแทงตลอดอริยสัจ 4 ละสังโยชนไดไป

mailto:supers2510@gmail.com


- 121 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
โดยลำดับไดตามกำลังของมรรคบรรลุมรรคผลนิพพาน สำเร็จเปนพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนา 3) การ

บรรลุธรรมในธัมมจักกัปปวัตตนสูตรพบวา คือการประกาศทางสายกลาง ซ่ึงเปนขอปฏิบัติท่ีไมเอียงไปทางกาม

สุขัลลิกานุโยค อันเปนการประกอบตนแสวงหาความสุขจากกามคุณท้ัง 5 และไมเอียงไปทางอัตตกิลมถานุโยค

อันเปนการทรมานตนโดยหาประโยชนมิได แลวพึงปฏิบัติตามหนทางสายกลางนี้ประกอบดวยมรรคมีองค 8 

และทำใหประจักษแจงในอริยสัจ 4 ซึ่งขอปฏิบัติทางสายกลางนี้เปนขอปฏิบัติอันกระทำใหจักษุ,ญาณ,ปญญา,

วิชชา,และแสงสวางใหเกิดข้ึน เพ่ือการบรรลุธรรมเปนไปเพ่ือนิพพาน  

คำสำคัญ: การบรรลุธรรม; พระไตรปฎก; ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร  

 

Abstract  

  This research has three objectives; 1) to study the structure and essence of the 

Dhammachakkappavattana Sutta, 2) to study the enlightenment in the Tipiṭaka; 3) to analyze 

attainment in the Dhammachakkappavattana Sutta It is a qualitative research by gathering 

information from both documents and research related to enlightenment in the 

Dhammacakkappavattana Sutta then analyzed the similarities and differences Participating in 

group discussions and training from Buddhist scholars The results showed that. 

  The result of the study found that 1)  the contents of the Dhammacakkappavattana 

Sutta had appeared in volume 19 of the Tipiṭaka (MCU Version), which was in volume 11 of 

the Suttanta-piṭaka Saṁyutta-nikāya – Mahā-vagga Saccasaṁyutta, and volume 4 of the Vinaya-

piṭaka Mahā-vagga Khandhaka. The structure of the Dhammachakkappavattana Sutta Section 

on the proclamation of the Dharmachakra (1) Kamsukhallikanuyoga (2) Attakilama- thanuyoga 

(3) The Four Noble Truths (4) The Eightfold Noble Path (5) Nanadassana The contents were 

the proclamation of the wheel of the Dhamma. His Highness shows the most two things that 

monks do not want to eat; ( 1) Kāmasukhallikānuyoga: sensual indulgence, and ( 2) 

Attakilamathānuyaga: self-mortification, the Noble Eightfold Path or Majjhimapa- ṭipadā: the 

Middle Way which is the way should be done, Ariyasacca: the Four Noble Truths; suffering, 

the cause of suffering, the cessation of suffering, and the way leading to the cessation of 

suffering, these should be realized. 2 .  The enlightenment in Tipiṭaka accordance with the 

perspectives of Theravada Buddhism meant the practice of Dhamma til becoming the Noble 

One who is far from defilements. The one who practiced the Noble Eightfold Path and the 

Four Noble Truths can be realized the Four Noble Truths and eradicated the fetters 

respectively according to the power of the path, and attained the path, fruit, and Nibbāna, to 

accomplish the Noble One in Buddhism. 3. An analysis of enlightenment in the 



- 122 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
Dhammacakkappavattana Sutta found that the proclamation of the middle way which is not 

the way to Kāmasukhallikānuyoga: sensual indulgence, is the search for happiness in the five 

sensual pleasures and is also not the way to Attakilamathānuyaga: self-mortification, which is 

useless. One should be practiced the Middle Path which consists of the Noble Eightfold Path 

and realize the Four Noble Truths. The practice of the Middle Path is the way to leading the 

vision, insight, wisdom, knowledge, and light for the enlightenment of the Nibbāna. 

Keywords: Enlightenment; Tipitaka; Dhammacakkappavattana Sutta  

 

บทนำ 

  ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร เปนปฐมเทศนาเทศนากัณฑแรกที่พระพุทธเจาทรงแสดงหลังจากไดตรัสรู

พระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณแลว ทรงแสดงแกปญจวัคคียทั้ง 5 คือโกณฑัญญะ วัปปะ ภัททิยะ มหานามะ 

และอัสสชิ ณ อิสิปตนมฤคทายวันเมืองพาราณสี เมื ่อพระผู มีพระภาคตรัสธัมมจักกัปปวัตตนสูตรนี ้อยู  

ดวงตาเห็นธรรมปราศจากธุลีปราศจากมลทินก็ไดเกิดขึ้นแกพระโกณฑัญญะ “สิ่งใดสิ่งหนึ่งมีความเกิดขึ้นเปน

ธรรมดา สิ่งนั้นทั้งมวลมีความดับเปนธรรมดา” นับเปนพระอริยสงฆสาวกรูปแรกในพระพุทธศาสนา ทำให

พระพุทธเจาไดพยานในการตรัสรู ของพระพุทธองค วันนั้นเปนวันเพ็ญกลางเดือนอาสาฬหะหรือเดือน 8       

เปนวันที่พระรัตนตรัยครบบริบูรณ บังเกิดขึ้นในโลกเปนครั้งแรก คือมีพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ ครบ

บริบูรณปฐมเทศนานี้เปนเทศนาครั้งแรกที่มีความสําคัญ พระพุทธเจาไดทรงแสดงทางดำเนินที่พระองคทรง

ปฏิบัติ ไดทรงแสดงธรรมท่ีไดตรัสรู ไดทรงแสดงญาณ คือความรูของพระองคที่เกิดขึ้นในธรรมนั้น ถาจะตั้ง

ปญหาวาพระพุทธเจาทรงดําเนินทางปฏิบัติมาอยางไรจึงไดตรัสรู พระพุทธเจาไดตรัสรูอะไร พระพุทธเจาได

ตรัสรู ดวยความรูที ่มีลักษณะอยางไร และเพราะเหตุใดพระพุทธองคทรงเลือก ธัมมจักกัปปวัตตนสูตรนี้       

เปนพระสูตรแรกในการประกาศพระศาสนา ปญหาเหลานี้ก็อาจจะตอบไดดวยพระสูตรนี้ เพราะฉะนั้นจึงเปน

พระสูตรที่ผูศึกษาพระพุทธศาสนาจะละเสียมิไดควรจะตองศึกษาใหเขาใจ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 19/1081/592)  

  ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร เปนพระสูตรที่เรารูจักกันเปนอยางดีในฐานะของปฐมเทศนาที่พระสัมมา 

สัมพุทธเจาทรงแสดงแกพระปญจวัคคีย และในภายหลังแหงการแสดงธัมมจักกัปปวัตตนสูตรนี้ พระอัญญา

โกณฑัญญะมีดวงตาเห็นธรรมและทูลขออุปสมบท เปนผลใหสังฆรัตนะบังเกิดขึ้นในโลกในธัมมจักกัปปวัตตน

สูตร พระพุทธเจาตรัสวาอริยมรรคมีองค 8 นี้เปนทางสายกลาง คือเปนขอปฏิบัติอันพอดีท่ีจะนำไปสูความหลุด

พนได แก  1) ส ัมมาทิฏฐิ 2) ส ัมมาส ังก ัปปะ 3) ส ัมมาวาจา 4) ส ัมมากัมมันตะ 5) ส ัมมาอาช ีวะ  

6) สัมมาวายามะ 7) สัมมาสติ 8) สัมมาสมาธิ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

19/8/10) เพื่อเขาถึงความจริงอันประเสริฐในพระพุทธศาสนา เปนศาสนาที่วาดวยหลักความจริงที่เกิดจาก

พระปญญาการตรัสรูของพระพุทธเจา อันเปนหลักสัมพันธแหงเหตุผลท่ีไมแปรผันทำใหผูศึกษาปฏิบัติตามหลัก

สามารถกาวพนจากความเปนปุถุชนท่ีหนาดวยกิเลสสูภาวะแหงอริยบุคคล ท่ีประเสริฐสุดดวยคุณธรรมไดอยาง



- 123 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
แทจริงหลักความจริงที ่วานี้พระพุทธองคตรัสเรียกวา อริยสัจ 4 ประการ คือ ทุกข สมุทัย นิโรธ มรรค 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 19/1081/594)  

  ธัมมจักกัปปวัตนสูตรนับเปนพระสูตรที่สำคัญตอพระพุทธศาสนา และพุทธศาสนิกชน เพราะเปน

พระสูตรแรกที่พระพุทธเจาไดทรงแสดงแกปญจวัคคียจนทำใหเกิดมีพระอริยสงฆขึ้นเปนครั้งแรกไดเปนพยาน

ในการตรัสรูของพระสัมมาสัมพุทธเจา และเปนเหตุที่ทำใหพระพุทธเจาทรงแสดงธรรมในพระสูตรอื่น ๆ เปน

ลำดับตอมาจนเกิดมีพระอริยบุคคลขึ้นจำนวนมากในพระพุทธศาสนา ซึ่งถาไมมีการแสดงธัมมจักกัปปวัตตน

สูตรนี้ก็เชื่อแนวาจะไมมีการแสดงธรรมในพระสูตรอื่น ๆ จนเปนเหตุใหเกิดมีพระอริยบุคคลชั้นตาง ๆ ดังนั้น

ดวยเหตุดังกลาวผูวิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาวาการบรรลุธรรม ของพระอริยสาวกในธัมมจักกัปปวัตตนสูตรเปน

อยางไร เชนพระอัญญาโกณฑัญญะบรรลุธรรมเม่ือไดฟงธัมมจักกัปปวัตตนสูตร จึงเปนท่ีมาของการคนควาวิจัย

เพื่อใชในการดำเนินชีวิต และดวยหวังวาผลการวิจัยจะเปนประโยชนตอตนเอง และบุคคลผูมีความสนใจสืบ

ตอไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

  1. เพ่ือศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญของธัมมจักกัปปวัตตนสูตร 

  2. เพ่ือศึกษาการบรรลุธรรมในคัมภรีพระไตรปฎก 

  3. เพ่ือวิเคราะหการบรรลุธรรมในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร 

  

วิธีดำเนินการวิจัย  

  บทความวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เปนการนำเสนองานวิทยานิพนธ

เรื่อง ศึกษาวิเคราะหการบรรลุธรรมในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร โดยสังเขป สำหรับทานท่ีสนใจศึกษารายละเอียด 

สามารถศึกษาขอมูลท่ีละเอียดเพ่ิมความเขาใจไดจากวิทยานิพนธ สำหรับการวิจัยมีลำดับการดำเนินการดังนี้ 

  ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาดานเนื้อหา/เอกสาร/แนวคิด เปนการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary 

Study) ผูวิจัยไดศึกษาขอมูลจากคัมภีรพระพุทธศาสนา แบงออกเปน 2 ชั้น คือ  

  1. ขอมูลขั้นปฐมภูมิ จากพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เฉลิมพระเกียรติ สมเด็จพระนางเจาสิริกิติ์ พระบรมราชินีนาถ พุทธศักราช 2539 และอรรถกถาภาษาไทย 

ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ท่ีเก่ียวของกับเนื้อหาท่ีศึกษา  

  2. ขอมูลชั้นทุติยภูมิ จากหนังสือ เอกสาร บทความ วิทยานิพนธ งานวิจัยเชิงวิชาการ รวมท้ัง

สื่อขอมูลทางอินเตอรเน็ตท่ีเก่ียวของ 

  ขั้นตอนที่ 2 รวบรวมขอมูล ทำระบบการบันทึกจัดเก็บ นำขอมูลที่ไดมาวิเคราะหกรอบแนวคิด 

วิเคราะหคำศัพท ศึกษาความหมาย จัดหมวดหมูเนื้อหา แยกกลุมแยกประเภท หาความสัมพันธ พิจารณา

ความเปนเหตุเปนผล ประมวลความเขาใจ คิดรูปแบบการแสดงขอมูลที่ผู อานจะเขาใจไดงาย พิจารณา

ประโยชนการนำไปใช ประกอบกับทรรศนะแนวคิดและความเห็นของผูวิจัย 



- 124 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
  ขั้นตอนที่ 3 สรุปผลการวิจัย และขอเสนอแนะ ธัมมจักกัปปวัตนสูตรนับเปนพระสูตรที่สำคัญตอ

พระพุทธศาสนา และพุทธศาสนิกชน เพราะเปนพระสูตรแรกท่ีพระพุทธเจาไดทรงแสดงแกปญจวัคคียจนทำให

เกิดมีพระอริยสงฆขึ้นเปนครั้งแรกไดเปนพยานในการตรัสรูของพระสัมมาสัมพุทธเจา และเปนเหตุที่ทำให

พระพุทธเจาทรงแสดงธรรมในพระสูตรอื ่น ๆ เปนลำดับตอมาจนเกิดมีพระอริยบุคคลขึ้นจำนวนมากใน

พระพุทธศาสนา  
 

ผลการวิจัย  

  วัตถุประสงคที่ 1 ผลการวิจัยพบวา ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร เนื้อหาวาดวยเรื่องการประกาศพระ

ธรรมจักรปฐมเทศนา ปรากฏใน พระไตรปฎกเลมท่ี 19 หรือพระสุตตันตปฎกเลมท่ี 11 สังยุตตนิกาย มหาวาร

วรรค สัจจสังยุต พระวินัยปฎกเลมท่ี 4 มหาวรรค มหาขันธกะ มีสาระสำคัญโดยยอคือ พระพุทธเจาทรงแสดง

ท่ีสุด 2 ประการ “บรรพชิตท้ังหลายท่ีสุด 2 ประการ บรรพชิตไมพึงเสพ” (1) กามสุขัลลิกานุโยค (2) อัตตกิลม

ถานุโยค, อรยิมรรคมีองค 8 ประการหรือมัชฌิมาปฏิปทาทางท่ีควรดำเนิน เม่ือยนยอแลวเรียกไตรสิกขา ไดแก 

ศีล สมาธิ ปญญา, อริยสัจ 4 ความจริงอันประเสริฐ 4 ประการ ทุกข สมุทัย นิโรธ มรรค ควรทำใหประจักษ

แจง “ภิกษุทั้งหลายการรูการเห็นของเราตามเปนจริง ญาณทัศนะ ครบ 3 ปริวัฏ 12 อาการในอริยสัจ 4 

เหลานี้ยังไมบริสุทธิ์แจมชัดตราบใดตราบนั้นเราก็ยังปฏิญาณไมไดวาเราบรรลุอนุตรสัมมาสัมโพธิญาณ”         

1) ส ัจญาณ 2) ก ิจญาณ 3) กตญาณ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจ ุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

19/1081/594)พระผูมีพระภาคประทับอยู ณ ปาอิสิปตนมฤคทายวันเขตกรุงพาราณสี ณ ที่นั้นแลพระผูมี  

พระภาครับสั่งเรียกปญจวัคคียมาตรัสวา “บรรพชิตทั้งหลายที่สุด 2 ประการ บรรพชิตไมพึงเสพ” ที่สุด 2 

ประการอะไรบางคือ  

  1. กามสุขัลลิกานุโยค การหมกมุนอยูดวยกามสุขในกามทั ้งหลายเปนธรรมอันทรามเปนของ

ชาวบานเปนของปุถุชนไมใชของพระอริยะไมประกอบดวยประโยชน กามสุขคือสิ่งที่นาใครนาปรารถนานา

พอใจไดแกรูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ สิ่งสัมผัสดวยกายเรียกวาวัตถุกามอยางหนึ่งอีกอยางหนึ่งทานเรียกวา

กิเลสกามหมายเอาตัวความใครความพอใจความหมกมุนติดพันในวัตถุกามนั้น  

  2. อัตตกิลมถานุโยค การประกอบความเดือดรอนแกตน คือความพยายามเพ่ือบรรลุผลท่ีหมายดวย

วิธีทรมานตนเอง เชนการบำเพ็ญตบะตาง ๆ เปนทุกขไมใชของพระอริยะไมประกอบดวยประโยชน การสราง

ความลำบากแกตนดำเนินชีวิตอยางเลื่อนลอย เชนบำเพ็ญตบะการทรมานตนคอยพ่ึงอำนาจสิ่งศักดิ์สิทธิ์เปนตน 

การดำเนินชีวิตแบบที่กอความทุกขใหตนเหนื่อยแรงกายแรงสมองแรงความคิด (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 4/13/20) ทรงแสดงทางสายกลางหรืออริยมรรคมีองค 8 ประการ ซึ่งเปนการ

ดําเนินชีวิตดวยปญญา มัชฌิมาปฏิปทาไมเอียงเขาใกลที่สุด 2 ประการนี้ ที่ตถาคตไดตรัสรูอันเปนปฏิปทา

กอใหเกิดจักษุกอใหเกิดญาณ เปนไปเพื่อสงบระงับเพื่อรูยิ่งเพื่อตรัสรูเพื่อนิพพาน อริยสัจ 4 คือความจริงอัน

ประเสริฐ 4 ประการอันเปนหลักคำสอนสำคัญของพระพุทธศาสนาดังนี้ ทุกขคือความจริงที่วาดวยความทุกข 

สมุทัยคือสาเหตุท่ีทำใหเกิดทุกข นิโรธคือดับสาเหตุท่ีทำใหเกิดทุกข มรรคคือแนวทางปฏิบัติท่ีนำไปสูหรือนำไป



- 125 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
ถึงความดับทุกข อริยสัจ 4 ความจริงอันประเสริฐของพระอริยบุคคล เปนหลักธรรมสำคัญถือเปนหัวใจของ

พระพุทธศาสนาครอบคลุมหลักธรรมคำสอนทั้งหมดในพระพุทธศาสนาทั้งภาคทฤษฎี และภาคปฏิบัติมี

ความหมายวาสัจจะอยางอริยะคือแทและแนนอนเปนธรรมที่พระพุทธเจายกยองวาเปนยอดธรรม เปนเสมือน

รอยเทาชางคือธรรมท้ังหลายรวมลงไดในธรรมนี้ หลักธรรมสำคัญของธัมมจักกัปปวัตตนสูตรนี้คือการประกาศ

ทางสายกลางหรือ อริยมรรคมีองค 8 ซึ่งขอปฏิบัติทางสายกลางนี้เปนขอปฏิบัติอันกระทำเครื่องเห็นดวงตา

และเครื่องรูญาณใหเปนปกติ เปนไปเพื่อความสงบระงับเพื่อความรูยิ่งเพื่อความรูพรอมหรือรูดี  เพื่อความดับ

ตัณหาเพื่อพนไปจากขาศึกคือกิเลสเพื่อบรรลุธรม เปนทางของพระอริยเจาผูละจากสภาวะฆราวาสออก

บรรพชาในพระพุทธศาสนาแลวพึงปฏิบัติตามหนทางสายกลางนี้ไดแก  

  มรรคมีองค 8 คือ (พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 19/8/11)  

1) สัมมาทิฏฐิ เห็นถูกตอง คือรูเขาใจถูกตองเห็นตามความเปนจริง 2) สัมมาสังกัปปะ ดำริชอบหรือความนึกคิด

ในทางที่ถูกตอง 3) สัมมาวาจา เจรจาถูกตอง คือเจตนางดเวนจากการพูดเท็จ 4) สัมมากัมมันตะ กระทํา

ถูกตอง คือทําการงานชอบ 5) สัมมาอาชีวะ เลี้ยงชีพถูกตอง คือประกอบสัมมาชีพ 6) สัมมาวายามะ เพียร

ถูกตอง คือเพียรละชั่วบําเพ็ญดี 7) สัมมาสติ ระลึกถูกตอง คือระลึกในสติปฏฐาน 4 8) สัมมาสมาธิ ตั้งจิตม่ัน

ถูกตอง มัชฌิมาปฏิปทานี้เปนแนวปฏิบัติอันเปนปจจัยใหเจาชายสิทธัตถะบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณตรัสรู

เปนพระสัมมาสัมพุทธเจา และทำใหประจักษแจงใน อริยสัจ 4 อันประกอบดวย (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 19/1081/594) 1) ทุกข คือความจริงที่วาดวยความทุกขสภาพที่ทนไดยาก  

2) สมุทัย คือสาเหตุท่ีทำใหเกิดทุกข 3) นิโรธ คือความดับทุกข 4) มรรค คือแนวทางปฏิบัติท่ีนำไปสูหรือนำไป

ถึงความดับทุกข 

  วัตถุประสงคที่ 2 ผลการวิจัยพบวา การบรรลุธรรมในคัมภีรพระไตรปฎก การบรรลุธรรมตาม

ทัศนะของพุทธศาสนาเถรวาท หมายเอาการปฏิบัติธรรมจนเปน พระอริยบุคคลที่เปนบุคคลผูประเสริฐผูไกล

จากขาศึกคือกิเลส หรือผูหักกงลอสังสารวัฏเสียได การปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาเจริญสมถะและวิปสสนาตาม

หลักมรรคมีองค 8 และอริยสัจ 4 ใหเห็นไตรลักษณตามความเปนจริง เมื่อวิปสสนาญาณแกกลาดำเนินตาม

วิปสสนาวิถี ผูปฏิบัติสามารถรูแจงแทงตลอดอริยสัจ 4 ละสังโยชนไดไปโดยลำดับไดตามกำลังของมรรคบรรลุ

มรรคผลนิพพาน สำเร็จเปนพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนา นั ้นมีอยู  4 ประเภทไดแก พระโสดาบัน        

พระสกทาคามี พระอนาคามี และพระอรหันต แตละระดับนั้นก็มีขีดความหมายในการละสังโยชนท่ีแตกตางกัน

ไปจนระดับสุดทายคือพระอรหันต ดวยวิธีการปฏิบัติ 2 อยาง คือสมถภาวนาและวิปสสนาภาวนา โดยอาศัย

การปฎิบัติตามหลักธรรมตาง ๆ ดังนี้ การบรรลุธรรมตามหลักโพธิปกขิยธรรม 37 ประการ เปนธรรมอันเปน

ฝกฝายแหงความตรัสรู คือเกื้อกูลแกการตรัสรู เกื ้อหนุนแกอริยมรรค มี 37 ประการไดแก สติปฏฐาน 4 

สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย 5 พละ 5 โพชฌงค 7 และอริยมรรคมีองค 8 การบรรลุสามัญญผลตาม

หลักวิมุตตายตนสูตร 1) บรรลุในขณะท่ีฟงธรรม 2) บรรลุในขณะท่ีแสดงธรรม 3) บรรลุในขณะท่ีสาธยายธรรม 

4) บรรลุในขณะท่ีพิจารณาธรรม 5) บรรลุดวยอำนาจของสมาธิ เหตุทั้ง 5 ประการนี้ เปนปจจัยใหผูปฏิบัติ

ธรรมไดบรรลุอริยมรรคอริยผล นับตั้งแตข้ันพระโสดาบันข้ึนไปจนถึงข้ันพระอรหันตได  



- 126 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
  การบรรลุธรรมของพระอริยบุคคล การบรรลุธรรมชั้นพระโสดาบันถึงพระอนาคามี การบรรลุธรรม

ชั้นพระโสดาบัน แปลวาผูเขาถึงกระแสธรรมคืออริยผลความเปนพระโสดาบันนี้ไมจำเปนตองออกบวชเทานั้น

คนทั่วไปก็สามารถเปนพระโสดาบันได หากยกจิตใจใหละสังโยชน 3 ขอแรกคือ สักกายทิฐิ วิจิกิจฉาและ

สีลัพพต  ปรามาสไดอยางถาวร การเขาถึงกระแสธรรมของพระโสดาบันนั้นเรียกไดวาเปนผูที่จะไมไปเกิดใน

อบายภูมิ เชนนรกหรือเดียรฉานทั้งยังเปนผูที่จะบรรลุพระนิพพานในเบื้องหนาอยางแนนอน การบรรลุธรรม

ชั้นพระสกทาคามี แปลวาผูกลับมาเพียงครั้งเดียวหมายถึงผูที่บรรลุธรรมขั้นพระสกทาคามีจะเกิดในกามาวจร

ภพอีกเพียงครั้งเดียวเทานั้นก็จะถึงพระนิพพาน ผูไดบรรลุสกทาคามิผล คือผูท่ีละสังโยชนเบื้องต่ำ 3 ขอแรกได

เชนเดียวกับพระโสดาบัน อีกท้ังทำราคะ โทสะ และโมหะใหเบาบางลงไดดวย การบรรลุธรรมชั้นพระอนาคามี 

อนาคามีแปลวาผูไมมาเกิดอีกหมายความวาจะไมกลับมาเกิดในกามาวจรภพอีก  แตจะเกิดในสุทธาวาสพรหม

โลก แลวจะนิพพานจากสุทธาวาสพรหมโลกนั้นเลยเปนผูละสังโยชนเบื้องต่ำโอรัมภาคิยสังโยชนทั้ง 5 ขอได    

1) สักกายทิฏฐิ 2) วิจิกิจฉา 3) สีลัพพตปรามาส 4) กามราคะ 5) ปฏิฆะ การบรรลุธรรมของพระอรหันต  

4 ประเภท การบรรลุธรรมชั้นพระอรหันตคือ ผูสำเร็จธรรมวิเศษสูงสุดในพระพุทธศาสนาพระอริยบุคคลชั้น

สูงสุดสามารถละสังโยชนไดครบ 10 ขอ ทั้งเบื้องต่ำและเบื่องสูง พระอรหันตสามารถแบงตามลักษณะการ

บรรลุธรรมได 4 แบบคือ สุกขวิปสสโก ผูเจริญวิปสสนาลวน เตวิชโช ผูไดวิชชา 3 ฉฬภิญโญ ผูไดอภิญญา 6 

ปฏิสัมภิทัปปตโต ผูบรรลุปฏิสัมภิทา 4 พระอรหันตหมายถึงผูหางไกลจากกิเลสจัดเปนพระอริยบุคคลชั้นสูงสุด

ในบรรดาพระอริยบุคคล 4 ประเภท พระอรหันตนั้นถือวาเปนผูหมดกิเลสเหมือนกันท้ังหมด แตจะมีคุณสมบัติ

หรือคุณพิเศษแตกตางกันไปบาง ( พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 17/76/115)

การบรรลธุรรมของปญจวัคคีย ปญจวัคคียคือกลุมนักบวชท่ีตั้งข้ึนมาเปนนักบวชท่ีปรากฏอยูในพระพุทธศาสนา

ในฐานะภิกษุชุดแรกที่เขามาบวชเปนสาวก มีทั ้งหมด 5 รูปไดแก โกณฑัญญะ วัปปะ ภัททิยะ มหานามะ

และอัสสชิ แตเดิมปญจวัคคียเปนนักบวชที่ออกบวชติดตามปรนนิบัติพระพุทธเจาตั้งแตเสด็จออกผนวชใหม ๆ 

ท้ังหมดเปนชาวกรุงกบิลพัสดุ เปนกลุมบุคคลท่ีไดฟงปฐมเทศนาเปนรุนแรกไดเปน ภิกษุรุนแรกและไดเปนพระ

อรหันตรุนแรกในพระพุทธศาสนา เฉพาะโกณฑัญญะเปนผูเคยทำนายลักษณะพระพุทธเจาตั้งแตตอนประสูติ

ใหม ๆ สวนอีก 4 ทานเปนบุตรของพราหมณที่ทำนายลักษณะของพระพุทธเจารวมกับโกณฑัญญะ เพราะมี

ความเชื่อวาเจาชายสิทธัตถะจะตองไดเปนพระพุทธเจาจึงไดออกบวชตาม 

  วัตถุประสงคที่ 3 ผลการวิจัยพบวา การบรรลุธรรมในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ในประเด็นขั้นตอน

การบรรลุธรรมในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร การบรรลุธรรมดวยการเจริญมรรคมีองค 8 การบรรลุธรรมดวอริยสัจ 

4 สรุปไดดังนี้ ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร คือการประกาศทางสายกลางหรือมัชฌิมาปฏิปทา ซึ่งเปนขอปฏิบัติที่ไม

เอียงไปทางกามสุขัลลิกานุโยคอันเปนการประกอบตนแสวงหาความสุขจากกามคุณทั้ง 5 และไมเอียงไป

ทางอัตตกิลมถานุโยคอันเปนการทรมานตนโดยหาประโยชนมิได แลวพึงปฏิบัติตามหนทางสายกลางนี้

ประกอบดวยมรรคมีองค 8 และทำใหประจักษแจงในอริยสัจ 4 ซึ่งขอปฏิบัติทางสายกลางนี้เปนขอปฏิบัติอัน

กระทำใหจักษุ,ญาณ,ปญญา,วิชชา,และแสงสวางใหเกิดขึ้น เปนไปเพื่อความสงบระงับเพื่อความรูยิ่งเพื่อความ



- 127 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
ดับตัณหาเพื่อพนไปจากขาศึกคือกิเลสเพื่อการบรรลุธรรม เปนไปเพื่อนิพพานเปนทางของพระอริยบุคคลผู

แสวงหาทางพนทุกขในพระพุทธศาสนา  

  ข้ันตอนการบรรลุธรรมในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร จากหลักฐานอันมีปรากฏอยูนั้นพบวาพระพุทธเจา

ตรัสเทศนาธัมมจักกัปปวัตตนสูตรแกปญจวัคคียทั ้ง 5 เปนปฐมแลว มิไดตรัสแสดงสูตรนี ้อีกเลยตลอด

ระยะเวลา 45 พรรษาแหงการตรัสเทศนาเผยแผพระศาสนา เพื่อความเขาใจงายขอสรุปเนื้อหาพระสูตรเปน

ขั้นตอนดังนี้คือ ขั้นตอนที่หนึ่ง พูดถึงการปฏิบัติที่ไมพึงกระทำหรือทางที่ไมควรดำเนิน 2 ทาง คือการปลอย

กายปลอยใจใหสนุกเพลิดเพลินในกามคุณท้ัง 5 คือรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส แนวทางนี้เรียกวา “กามสุขัลลิกา

นุโยโค” แปลวาการประกอบตนใหหมกมุนอยูในกามสุขก็หมายถึงการติดอยูในการเสพสุขทางกายท่ีทรงแสดง

ไววาไมควรเดินทางสายนี้เพราะเปนของต่ำเปนกิจกรรมของชาวบานเปนเรื่องของปุถุชนไมใชสิ่งประเสริฐและ

ไมมีประโยชน อีกทางหนึ่งที่ไมควรเดินตามก็คือการทรมานตนใหลำบากเดือดรอนตาง ๆ เรียกวา “อัตตกิล 

มถานุโยค” อันหมายถึงการบำเพ็ญตบะตาง ๆ ที่นิยมทำกันในสังคมอินเดียยุคนั้น เพราะเปนทุกขไมใชสิ่ง

ประเสริฐและไมมีประโยชนท้ังสองทางนี้ทานเรียกวาทางสุดโตงหรือทางตัน ทางแรกก็หยอนเกินไปทางท่ีสองก็

ตึงเกินไป ข้ันตอนท่ีสอง ทรงแสดงทางสายกลางมัชฌิมาปฏิปทา คืออริยมรรคมีองค 8 ไดแกเห็นชอบ,ดำริชอบ

,เจรจาชอบ,การงานชอบ,เลี้ยงชีพชอบ,พยายามชอบ,ระลึกชอบและตั้งใจมั่นชอบ ขั้นตอนที่สาม ทรงแสดง

อริยสัจ 4 คือทุกข สมุทัย นิโรธ มรรคอยางพิสดารและครบวงจรวาพระองคตรัสรูธรรมเหลานี้ไดอยางไร 

ขั้นตอนที่สี่ ตอนนี้หลังจากพระพุทธองคแสดงธรรมจักรจบลงโกณฑัญญะหัวหนาปญจวัคคียเกิดดวงตาเห็น

ธรรมขึ้นคือ เขาใจอยางแจมแจงพูดอีกนัยหนึ่งวาไดบรรลุธรรมเปนพระอริยบุคคลโสดาปตติผล พระพุทธเจา

ทรงเปลงอุทานวาโกณฑัญญะรูแลวหนอ ๆ ข้ันตอนท่ีหา กลาวถึงพวกเทพตั้งแตภุมมเทวดาไดปาวประกาศใหรู

ทั่วกันจนถึงหมูพรหมทั้งหลายวา พระพุทธเจาไดทรงประกาศพระธรรมจักรอันยอดเยี่ยมที่ใคร ๆ ไมวาสมณ

พราหมณเทวดามารพรหมก็คัดคานไมได 

  การบรรลุธรรมของปญจวัคคีย พระพุทธองคไดแสดงปฐมเทศนาคือธัมมจักกัปปวัตตนสูตรโปรด      

เมื่อจบพระธรรมเทศนา โกณฑัญญะก็ไดดวงตาเห็นธรรมบรรลุโสดาบัน พระโกณฑัญญะไดรับการยกยองจาก

พระพุทธองคใหเปนเอตทัคคะ ในดานรัตตัญูเรียกวามีราตรีนานคือเปนผูรูธรรมกอนใคร และไดบวชกอน

ผูอื่นในพระพุทธศาสนา จากนั้นพระพุทธองคทรงประทานปกิณณกเทศนาสั่งสอนที่เหลืออีก 4 ทาน ใหบรรลุ

โสดาบันแลวประทานเอหิภิกขุอุปสัมปทาให วัปปะวันแรม 1 ค่ำเดือน 8 ภัททิยะวันแรม 2 ค่ำเดือน 8 มหานา

มะวันแรม 3 ค่ำ เดือน 8 อัสสชิวันแรม 4 ค่ำเดือน 8 ในวันแรม 5 ค่ำเดือน 8 พระพุทธองคทรงแสดงธรรม

เทศนาอนัตตลักขณสูตร ซึ่งมีใจความดังนี้ภิกษุทั้งหลายขันธ 5 มีดังนี้รูปคือรางกาย เวทนาคือความรูสึกสุข

ความทุกข สัญญาคือความจำมั่นหมาย สังขารคือความคิดปรุงแตง วิญญาณคือความรูอารมณตาง ๆ ภิกษุ

ท้ังหลายสิ่งเหลานี้ไมใชเราไมใชเขา ไมใชของเราไมใชของเขา ไมใชตัวตนของเราไมใชตัวตนของเขา สิ่งเหลานี้

มีการเกิดขึ้นตั้งอยู และดับไปเปนธรรมดาขณะสดับพระธรรมเทศนาพระภิกษุปญจวัคคียทั้ง 5 สงจิตไปตาม

กระแสพระธรรมเทศนา จิตก็หลุดพนจากกิเลสท้ังปวง ไมยึดม่ันถือม่ันดวยอุปาทานสามารถละสังโยชนครบ 10 

ประการ ไดบรรลุพระนิพพานเปนพระอรหันตพรอมกันทั้ง 5 รูป (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: 4/12/18) 



- 128 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
อภิปรายผลการวิจัย  

  1. พบวา โครงสรางของธัมมจักกัปปวัตตนสูตร หมวดวาดวยการประกาศพระธรรมจักร (1) กาม

สุขัลลิกานุโยค (2) อัตตกิลมถานุโยค (3) อริยสัจ 4 (4) อริยมรรคมีองค 8 (5) ญาณทัสสนะ ธัมมจักกัปปวัตตน

สูตร เนื้อหาวาดวยเรื ่องการประกาศพระธรรมจักรปฐมเทศนา มีรายละเอียดดังตอไปนี้ทรงแสดงที่สุด 2 

ประการ “บรรพชิตท้ังหลายท่ีสุด 2 ประการ บรรพชิตไมพึงเสพ” 1. กามสุขัลลิกานุโยค 2. อัตตกิลมถานุโยค, 

อริยมรรคมีองค 8 ประการหรือมัชฌิมาปฏิปทาทางท่ีควรดำเนิน เม่ือยนยอแลวเรียกไตรสิกขา ไดแก ศีล สมาธิ 

ปญญา, อริยสัจ 4 ความจริงอันประเสริฐ 4 ประการ ทุกข สมุทัย นิโรธ มรรค ควรทำใหประจักษแจง 

พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นจากพระปญญาตรัสรูของพระพุทธเจา แลวทรงเผยแผสูประชาชนทุกหมูเหลาดวย

อาศัยพระกรุณาคุณของพระพุทธองคทรงสอนใหมนุษยพัฒนาศักยภาพของตนใหหลุดพนจากความทุกขดวย

ปญญา และความพากเพียรของตนเอง โดยไมหวังผลพ่ึงพิงอิงอาศัยเหตุปจจัยภายนอกหรือเทวโองการบันดาล

ใหโดยผานการเซนสรวงบูชา ซึ่งมีแตจะทำใหมนุษยสูญเสียอิสรภาพและศักยภาพทางปญญา ทั้งปราศจาก

เหตุผลยืนยันวาจะชวยใหเกิดผลสำเร็จตามความปรารถนาได สอดคลองกับงานวิจัยเรื่องวิถีการบรรลุธรรม 

การพัฒนามนุษยใหดำเนินชีวิตดีงามถูกตองทำใหมีวิถีชีวิตท่ีเปนมรรคเปนทางดำเนินชีวิต หรือวิถีชีวิตท่ีถูกตอง

ดีงามของมนุษยตองเรียนรูฝกฝนพัฒนาตนดวยการเจริญมรรคมีองค 8 กับไตรสิกขาจึงประสานเปนอันเดียวกัน 

และอริยสัจ 4 คือวิถีชีวิตอันประเสริฐเมื่อเปนมรรคดำเนินกาวหนาไปสูจุดหมายโดยกำจัดสมุทัยใหหมดไป

นำไปสูการบรรลุธรรม (ณัฐญา พลเสน, 2560) สอดคลองกับงานวิจัยเรื ่องคุณสมบัติของพระอรหันตใน

พระพุทธศาสนาเถรวาท โดยพบวาภาวะของนิพพานเปนสิ่งที่มีอยูและสามารถปลูกฝงขึ้นไดในชีวิตจริง พระ

อรหันตเปนบุคคลตัวอยาง การบรรลุความเปนพระอรหันตท้ังในอดีต ปจจุบันและอนาคต ไมใชสิ่งท่ีเกิดข้ึนโดย

บังเอิญ เพราะพระพุทธศาสนาเปนศาสนาแหงการปฏิบัติ (กิริยวาท) และเปนศาสนา แหงความพากเพียร      

(วิริยวาท) จึงตองอาศัยการปฏิบัติทั้งสมถกรรมฐานและวิปสสนากรรมฐานในการปลูกฝงคุณสมบัติทางจิตตาง 

ๆ ตั้งแตระดับพื้นฐานคือการสั่งสมบารมีพัฒนาจิตขึ้นไปเปนระดับ อภิญญาจนถึงคุณสมบัติพิเศษยิ่งคือปญญา 

(พระมหาบุญชิต ญาณสังวโร, 2537) สอดคลองกับงานวิจัยเรื ่องวิถีการบรรลุธรรม ผลการวิจัยพบวา

พระพุทธศาสนามีความสำคัญตอคุณภาพชีวิตของมนุษยเปนอยางยิ่งหลักคำสอนที่สำคัญคือ ใหละเวนจาก

ความชั ่ว กระทำแตความดี ทำจิตใจของตนใหบริสุทธิ ์ผ องแผว ไตรสิกขาคือกระบวนการเรียนรู ทาง

พระพุทธศาสนาท่ีมีจุดมุงหมาย การพัฒนามนุษยท้ัง 3 ดาน ไดแกการพัฒนากาย เปนการพัฒนาการกระทำท่ี

มุงเนนใหกระทำแตสิ่งดีงามอันเปนประโยชนแกตนเอง และประโยชนตอสวนรวมการอบรมพัฒนาจิต เปนการ

ฝกจิตใหสงบนิ่งมีสติท่ีม่ันคงพรอมท่ีจะแกปญหาทุกเรื่องดวยความไมประมาท และการฝกอบรมพัฒนาปญญา

เปนการพัฒนาองคความรูหรือพัฒนาการเรียนรู สามารถนำความรูของตนที่ไดจากการเรียนรูนำไปใชใหเกิด

คุณคาตอชีวิตตนเองไดอยางถูกตอง และเจริญงอกงามยิ่งข้ึน กลาวไดวาไตรสิกขา คือขอท่ีจะตองศึกษาและขอ

ที่จะตองปฏิบัติเพื่อฝกหัดกายวาจา และจิตใจหรือสติปญญาใหสูงขึ ้น (สุมานพ ศิวารัตนะ, 2560) และ

สอดคลองกับงานวิจัยเรื่องวิถีการบรรลุธรรม ผลการวิจัยพบวาหลักพระพุทธศาสนากลาวถึงการพัฒนามนุษยท่ี

สมบูรณ ตองอาศัยการศึกษาตามหลักไตรสิกขา คือการศึกษาเรื่องศีลเพ่ือการฝกอบรมขอปฏิบัติความประพฤติ



- 129 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
ทางกาย ศึกษาเรื ่องสมาธิการฝกอบรมทางจิตใจใหเกิดคุณธรรม และศึกษาปญญาใหเกิดความรูแจงเขา

ใจความเปนธรรมของสรรพสิ่งสามารถแกไขปญหาพัฒนาสรางสรรคสิ่งใหม โดยปฏิบัติตามแนวทางของหลัก

อริยมรรค 8 ประการ อันมุงหมายไปสูประโยชนท่ีเกิดตอตนเอง ประโยชนท่ีเกิดแกผูอ่ืนและประโยชนท่ีเกิดแก

สังคม ท้ังในภาวะปจจุบัน ในอนาคต (อำนาจ บัวศิริ, 2561) 

  2. พบวา การบรรลุธรรมในคัมภีรพระไตรปฎก หมายถึงการปฏิบัติธรรมจนเปนพระอริยบุคคล 

ที่เปนบุคคลผูประเสริฐผูไกลจากขาศึกคือกิเลส โดยการเจริญสมถะและวิปสสนา ใหเห็นไตรลักษณตามความ

เปนจริง เม่ือวิปสสนาญาณแกกลาดำเนินตามวิปสสนาวิถีผูปฏิบัติสามารถรูแจงแทงตลอดอริยสัจ 4 ละสังโยชน

ไดไปโดยลำดับไดตามกำลังของมรรคบรรลุมรรคผลนิพพาน สำเร็จเปนพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนา    

โดยอาศัยการปฎิบัติตามหลักธรรมตาง ๆ ดังนี้ การบรรลุธรรมตามหลักโพธิปกขิยธรรม 37 ประการ เปนธรรม

อันเปนฝกฝายแหงความตรัสรูคือ เก้ือกูลแกการตรัสรูเก้ือหนุนแกอริยมรรค มี 37 ประการไดแก สติปฏฐาน 4 

สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย 5 พละ 5 โพชฌงค 7 และอริยมรรคมีองค 8 สอดคลองกับงานวิจัยเรื่อง 

การบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบวาการบรรลุธรรมนั้นสิ่งสำคัญประการแรกคือการศึกษาถึง

หลักธรรมที่พระพุทธเจาทรงแสดงไว โดยเฉพาะโพธิปกขิยธรรม 37 ประการ ประกอบดวย สติปฏฐาน 4 

สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย 5 พละ 5 โพชฌงค 7 และมรรคมีองค 8 การปฏิบัติธรรมตามหมวดธรรม

ใดยอมนำไปสูการบรรลุธรรมได การปฏิบัติธรรมโดยสรุปแลวมี 2 วิธีคือ สมถกรรมฐานและวิปสสนากรรมฐาน 

จนถึงสามารถละสังโยชนไดจึงเรียกวาการบรรลุธรรม (พระมหาอำนวย อานันโท, 2542) สอดคลองกับงานวิจัย

เรื่องการบรรลุธรรมดวยการเจริญอานาปานสติในคัมภีรพุทธศาสนาเถรวาท ผลการวิจัยพบวาการบรรลุธรรม

ในคัมภีรพุทธศาสนาคือ การบรรลุโลกุตตรธรรม 9 รูแจงแทงตลอดอริยสัจ 4 ในขณะมรรคจิต สำเร็จเปนพระ

อริยบุคคลไดแก พระโสดาบัน พระสกทาคามี อนาคามี พระอรหันต ปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาโดยการเจริญสติ

ปฏฐาน 4 ใหมาก แลวสติปฏฐาน 4 ยอมบริบูรณไปพรอม ๆ กันแลวยอมทำใหโพชฌงค 7 บริบูรณ โพชฌงค 7 

เจริญใหมากแลวยอมทำวิชชาและวิมุตติใหบริบูรณ (พระมหาสามารถ อธิจิตโต, 2554) สอดคลองกับงานวิจัย

เรื่องศึกษาการบรรลุธรรมของพระวังคีสะเถระ ผลการวิจัยพบวาการบรรลุธรรมคือการรูแจงในอริยสัจ 4 โดย

การปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาเจริญสมถะและวิปสสนา หรือการเจริญสติปฏฐาน 4 ดวยการกำหนดรู กาย 

เวทนา จิต และธรรม เปนการกำหนดรูในรูป - นามขันธ 5 ใหเห็นเปนไตรลักษณตามความเปนจริงในอารมณ

ปจจุบัน เมื่อวิปสสนาญาณแกกลา ผูปฏิบัติสามารถละสังโยชนและอนุสัยตาง ๆ สามารถบรรลุมรรค ผล 

นิพพาน สำเร็จเปนพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนา (พระมหามีนา ถาวโร, 2558) 

  3. พบวา วิเคราะหการบรรลุธรรมในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร จากหลักฐานอันมีปรากฏอยูนั้นพบวา

พระสัมมาสัมพุทธเจาตรัสเทศนาธัมมจักกัปปวัตตนสูตรแกปญจวัคคียเปนปฐมแลว มิไดตรัสแสดงสูตรนี้อีกเลย

ตลอดระยะเวลา 45 พรรษาแหงการตรัสเทศนาเผยแผพระศาสนานั้น ลวนแตทรงแสดงธรรมกถาขยายความ

แหงปฐมเทศนาในแตละหมวดโดยเอกเทศ ธัมมจักกัปปวัตตนสูตรนับเปนพระสูตรที่สำคัญตอพระพุทธศาสนา 

และพุทธศาสนิกชน สอดคลองกับงานวิจัยเรื่อง การวิจัยเชิงคัมภีรกรณีศึกษาธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ธัมมจัก

กัปปวัตตนสูตร นับเปนพระสูตรที่สําคัญตอพระพุทธศาสนาและพุทธธศาสนิกชน เพราะแมจะเกิดความเหน็ท่ี

ไมตรงกันในการสังคายนาพระธรรมวินัยจนเกิดการแบงแยกออกเปนนิกายตาง ๆ ถึง 20 นิกายก็ตาม แตพระ



- 130 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
สูตรนี้ยังคงสืบทอดตอกันมาในคัมภีรของนิกายตาง ๆ จนถึงปจจุบัน (พระมหาพงศศักดิ์ ฐานิโย, 2559) เพราะ

เปนพระสูตรแรกที่พระพุทธเจาไดทรงแสดงแกปญจวัคคีย จนทำใหเกิดมีพระอริยสงฆขึ้นเปนครั้งแรกไดเปน

พยานในการตรัสรูของพระสัมมาสัมพุทธเจา และเปนเหตุท่ีทำใหพระพุทธเจาทรงแสดงธรรมในพระสูตรอ่ืน ๆ 

เปนลำดับตอมาจนเกิดมีพระอริยบุคคลขึ้นจำนวนมากในพระพุทธศาสนา ซึ่งถาไมมีการแสดงธัมมจักกัปปวัต

ตนสูตรนี้ก็เชื่อแนวาจะไมมีการแสดงธรรมในพระสูตรอ่ืน ๆ จนเปนเหตุใหเกิดมีพระอริยบุคคลชั้นตาง ๆ 

 

องคความรูใหม  

  จากการศึกษาการบรรลุธรรมในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ผูวิจัยสามารถสรุปองคความรูใหมจากการ

วิจัย มีรายละเอียดดังตอไปนี้  

ผูบรรลุธรรม ระดับข้ันบรรลุธรรม หลักธรรมท่ีบรรลุธรรม วันท่ีบรรลุธรรม 

โกณฑัญญะ โสดาบัน ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ข้ึน 15 ค่ำ เดือน 8 

วัปปะ โสดาบัน ปกิณณกเทศนา แรม 1 ค่ำ เดือน 8 

ภทัทิยะ โสดาบัน ปกิณณกเทศนา แรม 2 ค่ำ เดือน 8 

มหานามะ โสดาบัน ปกิณณกเทศนา แรม 3 ค่ำ เดือน 8 

อัสสชิ โสดาบัน ปกิณณกเทศนา แรม 4 ค่ำ เดือน 8 

ตารางท่ี 1: การบรรลุธรรมของปญจวัคคีย 

   

  จากตารางท่ี 1 สามารถอธิบายการบรรลุธรรมของปญจวัคคียไดดังนี ้ปญจวัคคียคือกลุมนักบวชท่ีตั้ง

ขึ้นมาเปนนักบวชที่ปรากฏอยูในพระพุทธศาสนาในฐานะภิกษุชุดแรกที่เขามาบวชเปนสาวก มีทั้งหมด 5 รูป

ไดแก โกณฑัญญะ วัปปะ ภัททิยะ มหานามะและอัสสชิ แตเดิมปญจวัคคียเปนนักบวชที่ออกบวชติดตาม

ปรนนิบัติพระพุทธเจาตั้งแตเสด็จออกผนวชใหม ๆ ทั้งหมดเปนชาวกรุงกบิลพัสดุ เปนกลุมบุคคลที่ไดฟงปฐม

เทศนาเปนรุนแรกไดเปนภิกษุรุนแรก และไดเปนพระอรหันตรุนแรกในพระพุทธศาสนา เฉพาะโกณฑัญญะเปน

ผูเคยทำนายลักษณะพระพุทธเจาตั้งแตตอนประสูติใหม ๆ สวนอีก 4 ทานเปนบุตรของพราหมณที่ทำนาย

ลักษณะของพระพุทธเจารวมกับโกณฑัญญะ เพราะมีความเชื่อวาเจาชายสิทธัตถะจะตองไดเปนพระพุทธเจา  

จึงไดออกบวชตาม ในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 8 พระพุทธองคไดแสดงปฐมเทศนาคือธัมมจักกัปปวัตตนสูตร     

โกณฑัญญะก็ไดดวงตาเห็นธรรมบรรลุโสดาบัน โกณฑัญญะไดรับการยกยองจากพระพุทธองคใหเปนเอตทัคคะ 

ในดานรัตตัญูเรียกวามีราตรีนานคือเปนผูรูธรรมกอนใคร และไดบวชกอนผูอื่นในพระพุทธศาสนา จากนั้น

พระพุทธองคทรงประทานปกิณณกเทศนาสั ่งสอนที ่เหลืออีก 4 ทาน ใหบรรลุโสดาบันแลวประทาน

เอหิภิกขุอุปสัมปทาให วัปปะวันแรม 1 ค่ำเดือน 8 ภัททิยะวันแรม 2 ค่ำเดือน 8 มหานามะวันแรม 3 ค่ำ เดือน 

8 อัสสชิวันแรม 4 ค่ำเดือน 8  

 

 



- 131 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
สรุป 

  จากการศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญของธัมมจักกัปปวัตตนสูตรพบวา พระพุทธเจาไดทรงแสดง

ที่สุดที่บรรพชิตไมพึงเสพ คือ กามสุขัลลิกานุโยค การหมกมุนอยูดวยกามสุขในกามทั้งหลายเปนของชาวบาน 

เปนของปุถุชนไมใชของพระอริยะไมประกอบดวยประโยชน  และอัตตกิลมถานุโยค คือความพยายามเพ่ือ

บรรลุผลที่หมายดวยวิธีทรมานตนเอง เชนการบำเพ็ญตบะตาง ๆ ที่นิยมกันในหมูนักบวชอินเดียจำนวนมาก 

เปนทุกขไมใชของพระอริยะไมประกอบดวยประโยชน ทรงแสดงทางสายกลางหรืออริยมรรคมีองค 8 ประการ 

เมื ่อยนยอแลวเรียกไตรสิกขา ไดแก ศีล สมาธิ ปญญา ซึ่งเปนการดําเนินชีวิตดวยปญญากอใหเกิดจักษุ

กอใหเกิดญาณ เปนไปเพื่อสงบระงับเพื่อนิพพาน อริยสัจ 4 ความจริงอันประเสริฐ 4 ประการ ทุกข สมุทัย 

นิโรธ มรรค อันเปนหลักคำสอนสำคัญของพระพุทธศาสนามีดังนี้ ทุกขคือความจริงที่วาดวยความทุกข สมุทัย

คือสาเหตุที่ทำใหเกิดทุกข นิโรธคือดับสาเหตุที่ทำใหเกิดทุกข มรรคคือแนวทางปฏิบัติที่นำไปสูความดับทุกข 

การบรรลุธรรมในพระไตรปฎก หมายถึงการปฏิบัติธรรมจนเปนพระอริยบุคคลที่เปนบุคคลผูประเสริฐผูไกล

จากขาศึกคือกิเลส การปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาเจริญสมถะและวิปสสนาตามหลักมรรคมีองค 8 และอริยสัจ 4 

ใหเห็นไตรลักษณตามความเปนจริงจนกระท่ังสำเร็จเปนพระอริยบุคคลในพระพุทธศาสนา นั้นมีอยู 4 ประเภท

ไดแก พระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี และพระอรหันต แตละระดับนั้นก็มีขีดความหมายในการละ

สังโยชนท่ีแตกตางกันไปจนระดับสุดทายคือพระอรหันต  

  การบรรลธุรรมในธัมมจักกัปปวัตตนสูตรการบรรลธุรรมดวยการเจริญมรรคมีองค 8 และมีผูเรียกกัน

ตอไปโดยยอตอไปอีกวามรรค 8 จึงทำใหเกิดความเขาใจผิดไดงายวา มรรคหรือทางไปสูความดับทุกขนั้นมีอยู

ถึงแปดทาง แตความจริงมิใชเชนนั้นหนทางที่จะไปสูความดับทุกขไดนั้นมีอยูทางเดียว มิใชแปดทางอยางที่พึง

จะเขาใจผิดไปได แตวาบุคคลผูเดินทาง ๆ เดียวนั้นจะตองมีอาการและจิตใจพรอมอยูดวยองค 8 ประการเสมอ

กัน จึงจะบรรลุถึงความดับทุกขอันเปนจุดหมายปลายทางนั้นได การบรรลุธรรมดวยอริยสัจ 4 อริยสัจ 4 เปน

หลักคำสอนหนึ่งของพระพุทธเจาแปลวาความจริงอันประเสริฐความจริงที่ทำใหผูเขาถึงกลายเปนอริยะมีอยูสี่

ประการ คือทุกขคือสภาพที่ทนไดยากภาวะที่ทนอยูในสภาพเดิมไมไดสภาพที่บีบคั้น ไดแกชาติการเกิด ชรา

การแก มรณะการตายการสลายไปการสูญสิ้น การประสบกับสิ่งอันไมเปนท่ีรัก การพลัดพรากจากสิ่งอันเปนท่ี

รัก การปรารถนาสิ่งใดแลวไมสมหวังในสิ่งนั้น กลาวโดยยอทุกขก็คืออุปาทานขันธ 5 เปนตัวทุกข สมุทัย คือ

สาเหตุที่ทำใหเกิดทุกขไดแกตัณหา 3 คือกามตัณหาความทะยานอยากในกามความอยากไดทางกามารมณ 

ภวตัณหาความทะยานอยากในภพความอยากเปนโนนเปนนี่ และวิภวตัณหาความทะยานอยากในความ

ปราศจากภพความอยากไมเปนโนนไมเปนนี ่นิโรธคือความดับทุกขไดแกดับสาเหตุท่ีทำใหเกิดทุกขกลาวคือดับ

ตัณหาทั้ง 3 ไดอยางสิ้นเชิง มรรคคือแนวปฏิบัติที่นำไปสูหรือนำไปถึงความดับทุกขไดแกมรรคมีองค 8 ซึ่งขอ

ปฏิบัติทางสายกลางนี้เปนขอปฏิบัติอันพอดีกระทำให จักษุ,ญาณ,ปญญา,วิชชา,และแสงสวางใหเกิดขึ้น เพ่ือ

การบรรลุธรรมเปนไปเพ่ือนิพพาน  

 

 



- 132 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
ขอเสนอแนะ  

  จากการศึกษาวิเคราะหเรื่องการบรรลุธรรมในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ผูวิจัยมีขอเสนอแนะทั่วไป    

ซ่ึงเปนขอเสนอแนะทางวิชาการและขอเสนอแนะเพ่ือการวิจัยครั้งตอไปนี้ ดังนี้ 

  1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

  การวิจัยในครั้งนี้ สามารถใชเปนแนวทางปฏิบัติท่ีถูกตองเพ่ือใหบรรลุธรรม ประกอบกับผูบรรลุธรรม

ถาเปนพระภิกษุจะไมสามารถบอกไดวาตนเองบรรลุธรรมหากไมบรรลุธรรมจริงอาบัติปาราชิก แตหากบรรลุ

ธรรมจริงก็ยังตองอาบัติปาจิตตีย ดวยเหตุนี้พระสงฆเมื่อบรรลุธรรมจึงไมสามารถประกาศปาวรองได  และ 

สามารถนำไปใชเปนเครื่องพิจารณาปฏิปทาของพระสงฆ ในสังคมปจจุบันที่มีพระสงฆออกมาประกาศวา

ตนเองบรรลุธรรม จัดงานวันบรรลุธรรมจนทำใหเกิดความสับสนในแงของพระวินัยและความสับสนของ

พุทธศาสนิกชน จึงควรที่จะมีการตรวจสอบและนำพระวินัยมาวินิจฉัยอยางตรงไปตรงมา สวนฝายฆราวาสนั้น

ไมมีขอบัญญัติในการอวดคุณวิเศษนี้ จึงปรากฏวามีฆราวาสออกมาประกาศตนบรรลุธรรมเปนจำนวนมาก บาง

คนทำตนอยูเหนือพระสงฆบางครั้งพระสงฆบางรูปยอมยกมือไหวสักการะ ประเด็นละเอียดออนเหลานี้คณะ

สงฆควรเขามากำกับอยางจริงจังและถูกตอง 

  2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป 

  เนื่องจากการศึกษาวิเคราะหเรื่องการบรรลุธรรมในธัมมจักกัปปวัตตนสูตร ผูวิจัยไดศึกษาผูที่บรรลุ

ธรรมในแตละระดับเพียงไมก่ีทาน ดวยขอจำกัดของเวลาและความรูทำใหไมสามารถแสดงประวัติและ

หลักธรรมของผูท่ีไดบรรลุธรรมไดอยางครบถวน จึงมีขอเสนอแนะเพ่ือการวิจัยครั้งตอไปนี้ ดังนี้ 

    2.1 ศึกษาเปรียบเทียบการบรรลุธรรมของทั้งภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา วาบรรลุธรรมได

อยางไร วิธีการปฏิบัติอันนำไปสูการบรรลุธรรมมีขั้นตอนอยางไร ไดฟงธรรมจากใครจึงไดบรรลุธรรม เมื่อได

บรรลุธรรมแลวมีบทบาทภายหลังการบรรลุธรรมเปนอยางไร เพื่อเปนแนวทางนำมาใชในการดำเนินชีวิต และ

การปฏิบัติธรรมไดอยางถูกตอง 

  2.2 ศึกษาเปรียบเทียบการบรรลธุรรมของพระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน มีลักษณะอะไรบาง

ท่ีเหมือนกันและแตกตางกัน มีวิธีการปฏิบัติอยางไรจึงทำใหไดบรรลุธรรม เม่ือบรรลุธรรมแลวมีบทบาทอยางไร

บางในการเผยแผพระศาสนา เพื่อเปนแนวทางในการนำไปใชในการดำเนินชีวิต และปฏิบัติธรรมไดอยาง

ถูกตอง 

   2.3  เพ่ือใหสังคมไทยมีความเขาใจเรื่องการบรรลุธรรมอยางถูกตอง ซ่ึงในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจา

ทรงเปนผูรับรองการบรรลุธรรม แตในปจจุบันนี้จะมีวิธีการอยางไรท่ีสามารถพิสูจนไดวาไดบรรลุธรรมจริง เพ่ือ

ตอบโจทยที่มักมีบุคคลอางวาตนเองบรรลุธรรมในสังคมปจจุบันจนทำใหเกิดความสับสนขึ้นในหมูประชาชน

ท้ังหลาย 

 

 

 



- 133 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 2 May – August 2023 : Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม – สิงหาคม 2566 : บทความวิจัย 

 
บรรณานุกรม 

ณัฐญา พลเสน. (2560). การจัดการความรู ในสถาบันการศึกษาดวยหลักไตรสิกขา. วารสารครุศาสตร

 ปริทรรศน, 1(1), 68. 

พระมหาบุญชิต ญาณสํวโร (สุดโปรง). (2537). ศึกษาคุณสมบัติของพระอรหันตในพระพุทธศาสนาเถรวาท. 

 วิทยานิพนธอักษรศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหิดล.  

พระมหาพงศศักดิ ์ ฐานิโย. (2560). การวิจัยเชิงคัมภีร: กรณีศึกษาธัมมจักกัปปวัตนสูตร. ธรรมธารา

 วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา. 2(1), 2. 

พระมหามีนา ถาวโร (ไชยอุด). (2558). ศึกษาการบรรลุธรรมของพระวังคีสเถระ. วิทยานิพนธพุทธศาสตร 

 มหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระมหาสามารถ อธิจิตฺโต (มนัส). (2554). ศึกษาการบรรลุธรรมดวยการเจริญอานาปานสติในคัมภีรพุทธ

 ศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง 

  กรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาอำนวย อานนฺโท (จันทรเปลง). (2542). การศึกษาเรื่องการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท. 

 วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สุมานพ ศิวารัตนะ. (2560). การพัฒนาคุณภาพชีวิตดวยไตรสิกขา. วารสารสถาบันวิชาการปองกันประเทศ. 

 8(1), 40. 

อำนาจ บัวศิริ. (2561). กระบวนการสรางภาวะผู นำดวยหลักไตรสิกขา. วารสารครุศาสตรปริทรรศน.  

 5(3), 31. 

 

 

  
 


	2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป

