
- 103 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 ศึกษาวิเคราะหฐานสูตรเพ่ือนําไปใชเปนอุปกรณในการดําเนินชีวิต  

An Analytical Study of the Ṭhānasutta to be Used as a Tool for Living Life 
 

1พระจามร กตคุโณ, 2สุเทพ พรมเลิศ และ3พระมหาอดิเดช สติวโร 
1Phra Jamorn Kataguṇo, 2Suthep Promlert and3Phramaha Adidej Sativaro 

1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

1Corresponding Author’s Email: Mornin9way@gmail.com  

Received: August 12, 2023; Revised: December 22, 2023; Accepted: December 22, 2023 

 

บทคัดยอ  

บทความวิจัยนีม้ีวัตถุ 1) เพื่อศึกษาโครงสรางและสาระสําคัญของฐานสูตร 2) เพื่อศึกษาหลักธรรมใน

ฐานสูตร และ 3) เพื่อวิเคราะหหลักธรรมในฐานสูตร เปนงานวิจัยเชิงเอกสาร วิเคราะหและนําเสนอเชิง

พรรณนา  

ผลการวิจัยพบวา 1) ฐานสูตรเปนพระสูตร เปนพระสูตรที่แสดงธรรมที่บรรพชิตหรือคฤหัสถควร

พิจารณาเนือง ๆ 5 ประการ ไดแก ความแก ความเจ็บ ความตาย ความพลัดพรากจากสิ่งอันเปนที่รัก และ

กรรม 2) หลักธรรมที่ปรากฏในฐานสูตร มี 4 ประการ คือ (1) อัปปมาท ความไมประมาท (2) ไตรลักษณ 

ลักษณะ 3 ประการ (3) สติปฏฐาน ธรรมเปนท่ีตั้งแหงสติ และ (4) ปฏิจจสมุปบาท ความเกิดข้ึนตั้งอยูอาศัยกัน 

3) การพิจารณาหลกัธรรมในฐานสูตรทั้ง 5 ประการโดยความเห็นวาเปนธรรมดาเสมอ ยอมกอใหเกิดอานสิงส 

2 ประการ คือ (1) ชวยพัฒนาตนเองใหบรรลุธรรม การพิจารณาเพื่อความเห็นแจงในความสัมพันธซึ่งกันและ

กันของปรากฏการณตาง ๆ ท้ังในเรื่องทุกข สาเหตุและกําจัดทุกข ความปลอยวางและความวาง เขาใจลักษณะ

ที่เปนกระบวนการของการเกิด - ดับ เกิดสภาวะที่เรียกวาความหลุดพน เขาถึงจุดมุงหมายสูงสุด คือ นิพพาน 

และ (2) เปนอุปการคุณในการดํารงชีวิต การพิจารณาใหเห็นถึงสภาวะความเปนจริงแหงชีวิตอยูเสมอ ยอมได

อานิสงส คือ (1) ทําใหเขาใจชีวิตตามความเปนจริง (2) เปนเครื่องเตือนสติใหเราไมประมาท และ (3) เปน

เครื ่องมือหรืออุปกรณในการสอนตนเองในการดําเนินชีวิต สรางความเจริญงอกงามในการดําเนินชีวิต 

หลักธรรมดังกลาวมีเปาหมายเพื่อกําจัดและบรรเทาความมัวในวัยหนุมสาว ความไมมีโรคภัยไขเจ็บในชีวิต 

ความมัวในความกําหนัด, ความพอใจ, ความรัก, ความชอบ สามารถปรับเปลี่ยนพฤติกรรมคนในระดับปุถุชน

ใหประกอบสุจริตทางกาย ทางวาจา และทางใจ สวนระดับอริยบุคคล สามารถปฏิบัติเพื่อเขาถึงมรรคผล 

นิพพานไดในท่ีสุด 

คําสําคัญ: ฐานสูตร; ความแก; ความเจ็บ; ความตาย; ความพลัดพราก  

 

 



- 104 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 Abstract  
  This research paper has objectives: 1) to study the structure and essence of the 
Ṭ hānasutta, 2) to study of the principles in the Ṭ hānasutta, and 3) to analytical study of 
Ṭhānasutta. It is documentary research. Analyze and present descriptively.  
  The results of the study were as follow: 1. The Ṭ hānasutta is the 7th sutra in Nivara- 
naphak Dutiyapannask, Suttanta Pitaka, volume 22, Panchakanibat, Angkuttanikaya. It is a 
sutra that explains the dharma that a layman or layman should contemplate on 5 things, namely 
Egging, Sickness, Death, Separation from loved ones, and Karma. 2. There are 4 principles that 
appear in the Sutras: (1) Appamāda that is earnestness, (2) Tilakkhaṇa that is the Three 
Characteristics (3) Satipaṭṭhāna that is the foundations of mindfulness and (4) Paṭicca-
samuppāda that is the Dependent Origination.  3. An analysis of the value of the principles in 
the sutra bases found that considering the 5 principles in the sutra bases was always normal, 
inevitably produces two virtues, that is, ( 1) Helping to develop oneself to attain dharma a 
consideration for insight into the interre- lationships of various phenomena, both in suffering 
and causes and solutions to eliminate suffering to get out of suffering letting go and emptiness 
to understand the nature of the process of birth and extinction, a state called liberation arises, 
reach the ultimate goal, Nirvana.  (2) It is a support in life that we always consider the realities 
of life resulting in virtues:  1) to understand the reality of life, 2) to remind us not to be careless, 
and 3) to be a tool or device for self-teaching in living, create prosperity in life. Such principles 
are aimed at eliminating and relieving the dullness of youth. Absence of sickness in life the 
dullness of lust, satisfaction, love, and liking can change the behavior of people at the lay level 
to practice honesty in body, speech, and mind, as for the noble person level, can be practiced 
to eventually reach the path, results, and nirvana. 
Keywords: Ṭhānasutta; Egging; Sickness; Death; Separation from loved ones  
 

บทนํา  

  มนุษยเปนผูท่ีมีความตองการท่ีสลับซับซอนกวาสิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ ดวยคิดวาตนเองนั้นมีสติปญญาเฉลียว

ฉลาด จะเห็นไดถึงการดิ้นรนเพ่ือการอยูรอดของชีวิต ตามกระแสของโลกาภิวัตน มนุษยจึงสรางสิ่งตางๆ ข้ึนมา

เพื่อตอบสนองความตองการ ความทะเยอทะยาน ความสะดวกสบาย และความอยากที่มีไวเกินความตองการ 

จากความเชื่อ ความเขาใจผิด การถือปฏิบัติไมตรงตาม ธรรมชาติของชีวิต ทําใหตองเผชิญกับปญหามากมาย 

เชน ปญหาการทุจริตคอรรัปชัน ปญหาการแตกความสามัคคี ปญหาการเกิดภัยจากธรรมชาติ ปญหายาเสพติด 

ปญหาอาชญากรรม ปญหาโรคระบาด ปญหาการคามนุษย ลวนเปนผลจากการกระทําตามความตองการหรือ

ตัณหา เมื่อมนุษยมีตัณหาจึงนําไปสูความทุกขคือ การเกิด แก เจ็บ และตาย วนเวียนอยูในวัฏสงสาร (จิตรา

พันธ รักษาขันธ, 2558) ซึ่งทุกสิ่งทุกอยางไดมาสูชีวิต ลวนเปนไปตามกฎแหงเหตุผล ซึ่งสัมพันธกันอยูภายใน

หรือกฎปจจยาการ สิ่งท่ีมนุษยและสัตวท้ังหลาย ตางก็ดิ้นรนกระเสือกกระสนตามอํานาจแหงตัณหา คือ ความ

อยากของตน และตองตกอยูในอํานาจของตัณหานั้น ตัณหาจึงเปนเหตุของความทุกขทั้งหลาย คือ กามตัณหา 

ภวตัณหา วิภวตัณหา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/58/412) 

หมายความวา สิ่งท่ีมนุษยตองการตาง ๆ เหลานั้นลวนเปนไปตามหลักธรรมดาของโลก 

  ฐานสูตร เปนพระสูตรที่แสดงใหเห็นวาสรรพสิ่งในโลกมนุษยตองปรากฏอยูในวังวนของความเกิด 

ความแก ความตาย ความพลัดพราก การมีกรรมเปนของตน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหา



- 105 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/57/99-104) เปนธรรมดาของมนุษยท่ีจะตองพบเจอ สวนในอรรถกถา และฎีกา 

เรียกวาอภิณหปจจเวกขิตัพพัฏฐานสุตตวัณณนา (อรรถกถาพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 44/3/25-26) คือ อรรถกถาพรรณนาพระสูตรวาดวยฐานะท่ีพึงพิจารณาเนือง ๆ ซ่ึงสิ่งท้ัง 

5 ประการดังกลาว เปนธรรมดาที่ทุกคนตองเจอ ถึงอยางไรก็แลวแต ก็ไมมีใครอยากจะประสบพบเจอ ดังนั้น 

เราจะเขาใจสิ่งเหลานั้นแลว จะวางใจอยางไรได วาวันหนึ่งเราตองเจอแนนอน ความแก ความเจ็บ ความตาย 

แตเจอแลววางใจอยางไร อยูกับใจไดอยางไร เขาใจแลววางใจเปนไหม อยูกับมันไดหรือเปลา ถาทําได           

นี่ตางหากถือวาเขาใจธรรมท่ีแทจริงของพระพุทธเจา 

  นอกจากนั้นเพราะสูตรดังกลาวสื่อใหเห็นถึงหลักธรรมอื่นๆ เชน 1) อัปปมาท ความไมประมาท คือ 

ความเปนอยู อยางไมขาดสติ ความไมเผลอ ไมละเลยโอกาสที่จะทําเหตุแหงความดีงามและความเจริญ        

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551) 2) หลักไตรลักษณ วาดวยธรรมชาติของสรรพสิ่งที่ปรากฏอยูใน

โลกลวนตกอยูภายใตกฎหนึ่ง ซ่ึงไมอาจมีใครฝนได พระพุทธศาสนาไดใหชื่อกฎนี้วา “กฎไตรลักษณ” ประกอบ

ไปดวย 3 อยางคือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 18/1/1) ก็คือ ความไมเท่ียง แลวก็คงทนอยูไมได มันไมสามารถบังคับบัญชาได ไมเปนของใครคนใด

คนหนึ่งได คําวา ไตรลักษณนั้นมีไวพจน หรือคําที่ใชเรียกใชกันหรือเขียนตางกันมีอยูหลายคํา หนึ่งในนั้น

เรียกวา สามัญลักษณะ สามัญลักษณะ (พุทธทาสภิกขุ, 2535) หมายถึง ลักษณะท่ีเปนธรรมดา ท่ีเกิดข้ึนกับสิ่ง

ตาง ๆ ไมวาสิ่งเหลานั้นจะมีชีวิตหรือไมมีชีวิตก็ตาม อยางไรก็ดีในบรรดาท้ังหมดท้ังมวล เราก็สนใจวาสิ่งมีชีวิต 

วาตกอยูภายใตกฎสามัญลักษณะแนนอน 3) หลักสติปฏฐาน ฐานหรือที่ตั้งอันเปนที่รองรับของการกําหนดสติ

อยางประเสริฐ เพราะเปนการตามระลึกรูอารมณปรมัตถ (รูป-นาม) ที่เกิดขึ้นตามฐาน ซึ่งมี 4 ฐานดวยกนั คือ 

กาย เวทนา จิต และธรรม ผูใดที่มีการปฏิบัติเปนไปอยางถูกตองตามหลักของสติปฏฐาน ยอมเปนเหตุใหเกิด

วิปสสนาปญญา (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551) และ 4) หลักปฏิจจสมุปบาท คือ ภาวะท่ีอาศัยกัน

เกิดข้ึนซ่ึงเปนระบบการกําเนิดของชีวิตอันเปนกฎเกณฑแหงชีวิต ศาสนาสอนวาชีวิตทุกชีวิตมีสวนเปนเหตุเปน

ผลอาศัยกันเกิดขึ้นเนื่อง กันไมขาดสายเมื่อสิ่งหนึ่งเกิดขึ้น ก็เปนเหตุใหอีก สิ่งหนึ่งเกิดขึ้นสืบตอกันเปนลูกโซ   

ไมรูจักจบสิ้น (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 16/20/34-35) 

  จากการศึกษาขอมูลเบื้องตน จะเห็นไดวา ฐานสูตรนั้น มีความสําคัญในการนําไปพิจารณาเพื่อไมให

หลงมัวเมาอยูในสังขารรางกาย ทําใหคนที่นําไปฝกฝนพิจารณาอยูเสมอมีภูมิตานทานทางดานจิตสูง เพราะ

สามารถที่จะเห็นภัยอันเกิดขึ้นแตสังขารไดทันตอเหตุการณทั้งความแก ความเจ็บ ความตาย ความสูญเสียสิ่ง   

ท่ีรัก และการรูจักพิจารณาถึงความมีเหตุและผลแหงความประพฤติปฏิบัติท่ีเรียกวา ทําดีไดดี ทําชั่วไดชั่ว 

  ดวยเหตุนี้ ผูวิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาวิเคราะหฐานสูตร เพื่อที่จะเขาใจถึงความเปนธรรมดาที่สิ่งมีชีวิต

จะตองเจอ 5 ดาน ท่ีเปนความแก ความเจ็บ ความตาย ความพลัดพราก การมีกรรมเปนของตน เม่ือเขาใจแลว

จะไดรูวา สิ่งเหลานี้เกิดขึ้นแลวก็ตั้งอยูชั่วขณะหนึ่ง มิไดเกิดขึ้นแลวจะตั้งอยูเชนนี้ตลอดไป เมื่อถึงจุดหนึ่งมนัก็

ดับไปตามกาลเวลาของมัน เมื่อเขาใจไดเชนนี้ ยอมไดชื่อวา เปนการเขาใจการดํารงตนในโลกไดอยางถูกตอง

ตามวิถีทางพระพุทธศาสนา 



- 106 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 วัตถุประสงคการวิจัย  

  1. เพ่ือศึกษาโครงสรางและสาระสําคัญของฐานสูตร 

 2. เพ่ือศึกษาหลักธรรมในฐานสูตร 

 3. เพ่ือวิเคราะหหลักธรรมในฐานสูตร 

 

วิธีดําเนินการวิจัย  

 การศึกษาวิจ ัยครั ้งน ี ้ เป นการวิจ ัยเช ิงเอกสาร (Documentary Research) เปนสวนหนึ ่งของ

วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปฎกศึกษา เรื่อง “ศึกษาวิเคราะหฐานสูตร” โดยศึกษา

เอกสารที่เกี ่ยวของแลวนําขอมูลมาวิเคราะหตามวัตถุประสงคและนําเสนอผลการวิจัยโดยการพรรณนา

วิเคราะหซ่ึงแนวทางการดําเนินการวิจัยครั้งนี้มีรายละเอียดดังนี้ 

 ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาเอกสาร โดยจะรวบรวมขอมูลชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) และขอมูลชั้น

ทุติยภูมิ (Secondary) และผลงานการวิจัยท่ีเก่ียวของและสื่อทางอินเทอรเน็ตเปนตน 

 ข้ันตอนท่ี 2 การเรียบเรียงและจัดลําดับขอมูลเก่ียวกับฐานสูตรตามท่ีไดจากการศึกษาคนควาขอมูลชั้น

ปฐมภูมิและขอมูลชั้นทุติยภูมิ 

 ข้ันตอนท่ี 3 วิเคราะหฐานสตูร โดยจําแนกขอมูลแยกออกเปนประเด็นตามความมุงหมายของการวิจัย 

ตรวจสอบความถูกตองสมบูรณ แลวสรุปผลการวิจัยเปนประเด็น โดยใชแนวคิดทฤษฎีงานวิจัย ท่ีเก่ียวของเปน

แนวทางนํามาสงเคราะหเปนกรอบแนวคิดในการวิจัย ขอคําแนะนําปรึกษาและความเห็นจากผูเชี่ยวชาญแลว

นํามาปรับปรุงแกไขใหเหมาะสม 

 ข้ันตอนท่ี 4 นําเสนอผลการศึกษาวิจัยในเชิงพรรณนาวิเคราะห (Descriptive Analysis) 

 ขั้นตอนที่ 5 สรุปผลที ่ไดจากการวิจัย พรอมขอเสนอแนะ และประเด็นที ่จะเปนประโยชนตอ

การศึกษาตอไป 

 

ผลการวิจัย 

 จากการศึกษาพบผลการวิจัยดังนี้ 

 วัตถุประสงคที่ 1 พบวา ฐานสูตร เปนพระสูตรที่ 7 ในนีวรณวรรค ทุติยปณณาสก พระสุตตันตปฎก 

เล มที ่ 22 ปญจกนิบาต อังคุตตรนิกาย จากการศึกษาฐานสูตรในพระไตรปฎก ใน 4 ประเด็น คือ                   

(1) ความหมายของฐานสูตร (2) ความเปนมาและความสําคัญของฐานสูตร (3) โครงสรางของฐานสูตร และ   

(4) พระสูตรที่มีสวนเกี่ยวของกับฐานสูตร สรุปไดวา ฐานสูตรเปนพระสูตรที่วาดวยเหตุที่บุคคลพึงพิจารณา

อยางสม่ําเสมอถึงชีวิตของสรรพสิ่งบนโลกนี้ตามความเปนจริง เปนพระสูตรท่ีปรากฏอยูในคัมภีรอังคุตตรนิกาย 

โดยมีสารัตถะสําคัญคือ เรื่องฐานะ 5 ประการที่สตรี บุรุษ คฤหัสถ หรือบรรพชิตควรพิจารณาเนือง ๆ ไดแก 

ความแก ความเจ็บไข ความตาย ความพลัดพรากจากของรักของชอบใจ การมีกรรมเปนของตนและตนตองรับ



- 107 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 ผลของกรรมนั้น (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/57/99-100) 

โดยมีจุดมุงหมายเพื่อใหผูฝกปฏิบัติไดพิจารณาเนือง ๆ ถึงฐานะ 5 ประการ ไดแก (1) ความแก ภาวะที่เปน

ความครํ่าครา เปนภาวะที่เปลี่ยนแปลงไปจากความเปนหนุมสาว (2) ความเจ็บ ความเจ็บไขเปนทุกขประจํา

สังขาร เปนสภาพท่ีครอบงําสัตวท้ังหลาย (3) ความตาย เปนสภาพท่ีครอบงํายํ่ายีสัตวใหถึงความพินาศไปแหง

กายสังขาร ไมมีใครอาจหลีกเลี่ยงได (4) ความพลัดพรากจากสิ่งอันเปนที่รัก คือ การรูจักสลัดความเยื่อใยใน

ความรักความผูกพัน และ (5) กรรม กรรมคือ การกระทํา ซ่ึงจําแนกเปนประเภทตาง ๆ ตามคุณภาพของกรรม

คือ อกุศลกรรม กรรมที่เปนอกุศล เมื่อสามารถที่จะฝกจิตจนชํานาญแลว ยอมทําใหคนที่นําไปฝกฝนพิจารณา

อยูเสมอมีภูมิตานทานทางดานจิตสูง เพราะสามารถที่จะเห็นภัยอันเกิดขึ้นแตสังขารไดทันตอเหตุการณ       

ทั้งความแก ความเจ็บ ความตาย ความสูญเสียสิ่งที่รัก และการรูจักพิจารณาถึงความมีเหตุและผลแหงความ

ประพฤติปฏิบัติท่ีเรียกวา ทําดีไดดี ทําชั่วไดชั่ว 

 โครงสรางของฐานสูตรคือ เบื้องตนเปนการพิจารณาถึงหลักความเปนจริงแหงชีวิต 5 ประการ คือ 

ความแก ความเจ็บ ความตาย ความพลัดพราก และกรรม เม่ือฝกปฏิบัติจนเปนอาจิณณกกรรมแลว สามารถท่ี

จะยกจิตข้ึนสูวิปสสนากาวเขาถึงโลกุตรธรรม คือ การพนจากกิเลสตัณหา นอกจากนั้น ยังมีพระสูตรอีก 3 สูตร

คือ ฐานสูตร เปนพระสูตรท่ี 8 มุณฑราชวรรค แหงพระไตรปฎกเลมท่ี 22 ปญจกนิบาต อังคุตรนิกาย กลาวถึง

ดวยฐานะท่ีใครๆ ไมพึงได หมายถึงความปรารถนาในสิ่งท่ีตรงกันขามกับสิ่งท่ีเกิดข้ึนแกคนทุกคน มี 5 ประการ 

คือ (1) อยาแก (2) อยาเจ็บไข (3) อยาตาย (4) อยาสิ้นไป (5) อยาฉิบหาย ทรงแสดงวา ฐานะแตละอยาง

เกิดขึ้นทั้งแกปุถุชนและอริยสาวก แตปุถุชนไมมีปญญาพิจารณาเห็นสิ่งเหลานี้ตามความเปนจริง ตรงกันขาม

กลับถูกสิ่งเหลานี้ครอบงําจนเกิดทุกขกายและทุกขใจ สวนอริยสาวกมีนัยตรงกันขามกับปุถุชน (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/48/70-72) โกสลสูตร วาดวยพระเจาปเสนทิ

โกศล เปนพระสูตรท่ี 8 มุณฑราชวรรค แหงพระไตรปฎกเลมท่ี 22 ปญจกนิบาต อังคุตรนิกาย คือ พระผูมีพระ

ภาคทรงแสดงฐานะ 5 ประการท่ีใคร ๆ ไมพึงไดแกพระเจาปเสนทิโกศลผูทรงเกิดทุกขโทมนัสเพราะทราบขาว

การสวรรคตของพระนางมัลลิกาเทวี (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

22/49/73) และ นารทสูตร วาดวยพระนารทะ เปนพระสูตรที่ 9 มุณฑราชวรรค แหงพระไตรปฎกเลมที่ 22 

ปญจกนิบาต อังคุตรนิกาย คือ ทานพระนารทะไดแสดงฐานะ 5 ประการที่ใคร ๆ ไมพึงไดแกพระราชาพระ

นามวามุณฑะผูทรงเกิดทุกขโทมนัสเพราะพระนางภัททาราชเทวีสวรรคต (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/50/74-76) ซึ่งพระสูตรทั้ง 3 มีนัยที่สอดคลองกันมีเปาหมาย

เพื่อลดความยึดมั่นถือมั่นในความมีตัวมีตน พิจารณาสรรพสิ่งตามความเปนจริง ซึ่งสามารถถอนความทุกข

เพราะเหตุนั้นได สามารถท่ีจะเขาถึงเปาหมายคือ โลกุตรธรรมไดในท่ีสุด 

 วัตถุประสงคที่ 2 พบวา การดํารงชีวิตโดยรูจักตนเอง คือ การอยูกับปจจุบันทุกขณะจิต เปนการ

กระทําไดยากของคนท่ีหลงมัวเมากับชีวิต เรียกวา การใชชีวิตดวยความประมาท ฐานสูตร เปนพระสูตรหนึ่งท่ี

แสดงใหเห็นถึงการรูจักใชชีวิตใหเปน คือ การรูจักตัวเองทุกลมหายใจ ดวยการมีอัปปมาทธรรม คือ การไม



- 108 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 ประมาทในลมหายใจของตนเอง จากการศึกษาหลักธรรมที่ปรากฏในฐานสูตร โดยมีการศึกษาแบงออกเปน 4 

ประเด็น คือ อัปปมาท ไตรลักษณ สติปฏฐาน และ ปฏิจจสมุปบาท สรุปไดดังนี้ 

  1. อัปปมาท ความไมประมาท การรูจักใชสติในปจจุบันขณะ ทําใหไมเกิดความพลั้งเผลอท้ังทางกาย

และทางจิต เพราะวาชีวิตนี้นอยนัก ชีวิตเปนของนอยดวยเหตุ 2 ประการ คือ 1) ชีวิตเปนของนอย เพราะดํารง

อยูชั่วเวลาเพียงเล็กนอย 2) ชีวิตเปนของนอย เพราะมีคุณคาเพียงเล็กนอย (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 29/39/142) ดังนั้น ไมควรประมาทในชีวิต การฝกสติใหเปนคนไม

ประมาทนั้น ตองไดรับการอบรมสั่งสมพฤติกรรมท่ีดีมาเปนปจจัยกอนจึงจะไดผลท่ีดี ดังมีข้ันตอนในการฝกสติ

ตอไปนี้ (1) มีสติระลึกถึงการละเวนทุจริตทางกาย วาจา ใจ อยูเนืองๆ มิไดขาด จะไปทําบาปทําชั่วอะไรเขา    

ก็มีสติระลึกไดทันทีวาสิ่งที่กําลังทํานั้นเปนบาปหรือไม ถาเปนบาปก็ไมยอมทําโดยเด็ดขาด (2) มีสติระลึกถึง

การประพฤติสุจริตทางกายวาจา ใจ อยูเนือง ๆ มิไดขาด จะทําอะไร ก็มีสติระลึกไดเสมอวา สิ่งที่กําลังทํานั้น

เปนบุญเปนกุศลหรือไมถาเปนกุศลจึงทํา (3) มีสติระลึกถึงความทุกขในอบายภูมิอยูเนือง ๆ มิไดขาด มีสติ

ระลึกไดเสมอวา การเกิดในอบายภูมิ เปนสัตวนรก เปรต อสุรกาย สัตวดิรัจฉานนั้นเปนทุกขมากเพียงไร      

เม่ือระลึกไดเชนนี้แลวก็ไมยอมทําชั่วเลย เพราะเกรงวาจะตองไปเกิดในอบายภูมิเชนนั้น 

 2. หลักแหงไตรลักษณ แสดงใหเห็นถึงการทําความเขาใจความจริงแทแหงสังขารตามความเปนจริง 

ไมใหเกิดความยึดมั่นถือมั่น เพื่อกาวพนความทุกขอันเกิดแตสังขารกอใหเกิดปญญาญาณตามรูทุกขณะจิต 

สามารถยกจิตขึ ้นสู ว ิปสสนาญาณ สามารถที ่จะตัดสังโยชนทั ้ง 10 ประการไดในที ่สุด (พระธรรมปฎก         

(ป.อ.ปยุตโต), 2546) ไตรลกัษณมีความสําคัญอยางยิ่งตอการปฏิบัติวิปสสนา เพราะไตรลักษณ เปนจุดบรรจบ

ของสภาวสัจจะหรือความจริงตามสภาวะสําหรับปญญาใหเกิดความหลุดพนเปนอิสระ เปนจุดกําเนิดของ

จริยธรรม ทําใหเวนชั่ว ทําดี จนในที่สุดรูแจงชัดในอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา โดยสมบูรณ ทําใหสามารถดํารงจิต

เปนอิสระ ปลอดโปรง หลุดพน เปนเสรีโดยสิ้นเชิง เปนจุดสุดยอดของจริยธรรม เปนที่บรรจบของโลกียธรรม 

และ โลกุตรธรรม และคุณคาทางจริยธรรมของไตรลักษณเปนหลักประกันของศีลธรรมที่สมบูรณซึ่งไดผล

แนนอนและมั่นคงเด็ดขาด ดังนั้น ไตรลักษณ คือ คุณคาดานการทําจิตหรือคุณคาเพื่อความเปนอิสระหลุดพน

ของจิต ความรูเทาทันสังขารมองเห็นไตรลักษณยอมทําใหจิตใจเปนอิสระ 

 3. หลักสติปฏฐาน 4 วาดวยการเจริญสติ เปนฐานที่ตั้งที่รองรับของการกําหนดสติอยางประเสริฐ 

เพราะเปนการตามระลึกรูอารมณปรมัตถ (รูป-นาม) ท่ีเกิดข้ึนตามฐาน ซ่ึงมี 4 ฐานดวยกัน คือ กาย เวทนา จิต 

และธรรม (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตโต), 2546) ผูใดที่มีการปฏิบัติเปนไปอยางถูกตองตามหลักของสติ

ปฏฐาน ยอมเปนเหตุใหเกิดวิปสสนาปญญา อันเปนปญญาที่เขาถึงสภาวธรรมของไตรลักษณ คือ อนิจจัง       

ทุกขัง อนัตตาไดในที่สุด ทั้งนี้เพราะการปฏิบัติสติปฏฐาน 4 สามารถทําลายวิปลาสธรรม 4 ประการได เปน

ทางสายเอกในการปฏิบัติ อันควรปฏิบัติในการดําเนินชีวิตประจําวัน กลาวคือ เห็นธรรมใดคือ สติระลึกรูเทา

ทันในธรรมคือ ในกาย หรือ เวทนา หรือจิต หรือธรรมใดกอน ก็ปฏิบัติไปตามธรรมนั้นๆ อันมีสติเห็นเวทนา 

หรือ เวทนานุปสสนา (สติระลึกรูเทาทันในเวทนา)  



- 109 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

  4. หลักปฏิจจสมุปบาท วาดวยการพิจารณาเห็นสภาพเกิดดับตามความเปนจริง การดําเนินของชีวิต 

ยอมเกี่ยวเนื่องกันเปนลูกโซทั้งระบบเหมือนเครื่องยนตปฏิจจสมุปบาท ซึ่งหมายถึงภาวะที่อาศัยกันเกิดข้ึน     

ดังพุทธพจนที่ตรัสวา “เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้ก็มีไมได เมื่อสิ่งนี้ไมมี สิ่งนี้ไมมี เพราะสิ่งนี้

ดับไป สิ่งนี้จึงดับ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 16/20/46-47)  

 สรุปไดวา อัปปมาท แสดงใหเห็นถึงการรูจักใชสติในปจจุบันขณะ ทําใหไมเกิดความพลั้งเผลอทั้งทาง

กายและทางจิต นําสติพิจารณาใหเห็นถึงหลักแหงไตรลักษณ แสดงใหเห็นถึงการทําความเขาใจความจริงแท

แหงสังขารตามความเปนจริง ไมใหเกิดความยึดมั่นถือมั่น เพื่อกาวพนความทุกขอันเกิดแตสังขารกอใหเกิด

ปญญาญาณตามรูทุกขณะจิต สามารถยกจิตขึ้นสูวิปสสนาญาณ และตัดสังโยชนทั้ง 10 ประการไดในที่สุด 

สําหรับหลักสติปฏฐาน 4 วาดวยการเจริญสติ และหลักปฏิจจสมุปบาท วาดวยการพิจารณาเห็นสภาพเกิดดับ

ตามความเปนจริงหลักธรรมท้ัง 2 ประการนี้ ชวยขยายความของฐานสูตรใหเดนชัดยิ่งข้ึน คือ ฐานสูตรเปนการ

พิจารณาใหถึงสภาพความเปนจริงของชีวิต แลวนําหลักสติมาควบคุมเพื่อยกระดับขึ้นสูการพิจารณาใหเห็น

ความเกิดดับของสังขารตามความเปนจริงดวยระบบของปฏิจจสมุปบาท สามารถที่จะตัดวงจรแหงสังสารวฎัฎ

ไดในท่ีสุด 

 วัตถุประสงคที่ 3 ผลการวิจัยพบวา หลักธรรมในฐานสูตรทั้ง 5 ประการ คือ ความแก ความเจ็บไข 

ความตาย ความพลัดพราก และหลักกรรม โดยวิเคราะหถึงการพิจารณาเปนปจจุบันขณะตลอดถึงอานิสงสการ

นําไปใชในปจจุบันตอไป 

 1. วิเคราะหการพิจารณาความแกเปนธรรมดา ความแกหรือวาความชราเปนความเสื่อมสลายอัน

เปนธรรมชาติของชีวิต พระพุทธองคเสด็จทรงผนวชดวยแรงบันดาลใจจากการทอดพระเนตรเห็นคนแก       

คนเจ็บ และคนตาย ความเกิด ความแก และความตายเปนความจริงของชีวิต มนุษยจะหลีกเลี ่ยงไมได 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 19/511/322) และถามนุษยขาด

หลักดําเนินชีวิตที่เหมาะสมแลว เมื่อรางกายเริ่มเสื่อมโทรมแปรปรวนไปก็จะรูสึกหวั่นวิตก พลัดพราก ผิดหวัง 

หรือหมดโอกาสที่จะครองชีวิตอยางมีความสุข ภายหลังเมื่อพระพุทธองคตรัสรูแลวจึงมุงสอนใหเกิดความรู

ความเขาใจความจริงมูลฐานวา ชีวิตคือ อะไร? ความแกชราคือ อะไร? ควรปฏิบัติตนอยางไรเพื่อใหพนจาก

ความทุกข ดังนั้น ชีวิตและความชราในพุทธศาสนาจึงมีความสําคัญ พระพุทธศาสนาสอนใหทุกคนพิจารณาถึง

ภัยหรือความทุกขคือ ความชรา เม่ือพิจารณาเห็นแลวก็ไมควรประมาทในการดําเนินชีวิตควรท่ีจะใชเปนอนุสติ

ในการเรงขวนขวายปฏิบัติธรรมเพื่อใหบรรลุพระนิพพานหรือความหลุดพนโดยพลัน แตถาไมไดเชนนั้นก็ควร

สรางความดีใหเกิดกับตนในขณะที่รางกายยังแข็งแรง ดังนั้น มนุษยทั้งหลายอาศัยขอเท็จจริงเรื่องความชรานี้

สามารถท่ีจะนําไปเปนอนุสติในการพิจารณาเพ่ือการปฏิบัติธรรมใหเกิดผลได 

 2. วิเคราะหการพิจารณาความเจ็บไขเปนธรรมดา ความเจ็บไข หรือ ที ่ เราเร ียกวา ปวย 

พระพุทธศาสนาเถรวาทมองบุคคลที่ปวย คือ บุคคลที่ถูกพยาธิทุกข (ความทุกขที ่เกิดจากการเจ็บปวย)        

เขาครอบงํา ทวมทับ รัดรึง ยํ่ายีอยางหนัก ทําใหบุคคลนั้นเกิดความทุกขกาย หรือทุกขใจ ความเจ็บปวยท่ีเกิด

จากความพากเพียรเกินกําลัง ความเจ็บปวยท่ีเกิดจากผลกรรม ความเจ็บปวยท่ีเกิดจากความหนาว ความรอน 



- 110 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 ความหิว ความกระหาย ปวดอุจจาระ และปวดปสสาวะ ความเจ็บปวยหรือความทุกขที่เกิดจากสัมผัสแหง

เหลือบ ยุง ลม แดด และสัตวเลื้อยคลาน เปนตน สวนโรคทางจิตใจ หรือความเจ็บปวยทางใจ เชน ความ

เจ็บปวยหรือความทุกขที่เกิดจากญาติพี่นองตาย มารดา บิดาตาย พี่ชายนองชายตาย พี่สาวนองสาวตาย    

บุตรธิดาตาย ความเจ็บปวยที ่เกิดจากความพินาศของญาติ โภคทรัพยพินาศ เสียหายที ่เกิดจากโรค 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 29/5/22) การที่เราพิจารณาใหเห็น

ถึงความเจ็บไขเปนธรรมดาที่จะเกิดขึ้นแกสังขารรางกายอันเปนรังแหงโรคนี้ ทําใหเราสามารถที่จะบรรเทา

ทุกขเวทนา ซึ่งเปนสิ่งบีบคั้นทางกาย ที่เรียกวา พยาธิทุกข คําวา “พยาธิทุกข” คือ ทุกขเพราะความเจ็บปวย 

ไดแก ทุกขเวทนาที ่เกิดจากอาการของโรคบีบคั้นทําให รางกายเจ็บปวดรวดราว เรารอน รู สึกไมสบาย          

ในเวทนา 5 เรียกความทุกขทางดานรางกายนี้วา “ทุกข” หรือเรียกชื่อเต็มวา “ทุกขินทรีย” อินทรียคือ ความ

ทุกขกาย ความไมสบายทางกาย ความเจ็บปวดทางกายหรือรางกายที่ดิ้นรน กระเสือกกระสน ทุรนทุราย 

หวั่นไหว สั่นเทา กระสับกระสายที่เกิดจากจากโรคบีบคั้น (พยาธิ) อยางหนัก หรืออยางรุนแรง ที่ตรงกับทาง

การแพทยแผนปจจุบันเรียกวา “อาการระยะสุดทายของโรค” 

 3. วิเคราะหการพิจารณาความตายเปนธรรมดา ชีวิต คือ ความเปนท้ังหมดของกายและใจ (รูปและ

นาม) ท่ีสัมพันธกัน มนุษยควรมีทาทีตอความตาย ใสใจความตายดวยทาทีตอขอเท็จจริง เพ่ือเขาใจความกลัวท่ี

มีตอความตาย ไมมองความตายวาเปนจุดสุดทายของชีวิตที่นากลัวและไรคุณคา ยึดมั่นถือมั่นในตัวตน        

เปนทาสของเวลาเพื่อที่จะดํารงอยูในโลกนี้ใหนานที่สุด แตหากมนุษยรับรู ขอเท็จจริงของความตายโดย

ปราศจากความยึดติดใด ๆ เห็นความตายเปนหนึ่งเดียวกับชีวิต ก็จะหลุดพนจากพันธนาการของชีวิต คือ ความ

ทุกขทั้งหลาย จุดมุงหมายของคําสอนนี้เพื่อใหเขาใจชีวิตที่เปนจริง เมื่อพิจารณาความตายนั้นอยูเนืองๆ ยอม

ละความมัวเมาในชีวิตได หรือทําใหเบาบางลง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 22/57/100) การพิจารณาถึงความตายเปนอารมณ เปนการสรางภูมิคุมกันใหคนเรายอมรับความ

ตายหรือการเผชิญตอความตายอยูในหลายมิติ ท้ังนี้ก็สืบเนื่องจากพระพุทธศาสนายอมรับวาความตายเปนเรื่อง

ที่นากลัวสําหรับมนุษย เพราะความตายนั้นเปนสิ่งที่จะยุติกิจกรรมอันจะกอใหเกิดความสุขกับมนุษยดังนั้น

มนุษยจึงไมอยากตาย แตถึงอยางนั้นพระพุทธศาสนาก็ไดมีความพยายามท่ีจะหาทางออกหรือมีแนวทางในการ

ดําเนินการเพื่อใหมนุษยนั้นสามารถที่จะเขาใจ และเผชิญกับความตายไดอยางมีความสุข ซึ่งถือวาเปนการ

เสนอแนวทางในการท่ีเหมาะสม และสรางทัศนคติท่ีดีตอความตายหรือการยอมรับท่ีจะตายอยางมีความสุขท้ัง

ในขณะท่ีมีชีวิตอยูและในขณะท่ีกําลังจะตาย 

 4. วิเคราะหการพิจารณาเรื่องความพลัดพรากจากสิ่งที่ชอบใจ ทุกสิ่งอยางที่อุบัติขึ้นมาในโลกนี้มี

ความเกี่ยวเนื่องกัน เมื่อมีการกระทบสัมผัสก็ยอมเสวยอารมณทั้งที่เปนสุขเปนทุกข (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 4/54/63-65) คือ มีความเกิดขึ้นในเบื้องตน แปรปรวนใน

ทามกลาง และดับไปในท่ีสุด ซ่ึงการเปลี่ยนแปลงเหลานี้จะมีสภาวะหนึ่งเกิดข้ึนเรียกวา ทุกขลักษณะ “สัตวโลก

นี้ถึงความคับแคน จึงเกิด แก ตาย จุติและอุบัติ จึงไมพนจากทุกข” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/57/31) ความพลัดพราก ทอดทิ้ง เปลี่ยนแปลง จากของรักของชอบใจทุก



- 111 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 อยางเปนทุกขควรพิจารณาในธรรมทั้งหลาย คือ อริยสัจ อยางนี้ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/267-268/199-200) แมอุปธิทั้งหลาย หมายเอา ขันธ กิเลส อภิสังขาร       

และกามคุณ เปนเหตุแหงทุกข (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

13/154-155/171-174) ดังนั้น ความพลัดพรากจากของรักของชอบใจหรือสิ่งที่รักที่ชอบใจ กอใหเกิดความ

ทุกขตามหลักพระพุทธศาสนาและหลักแหงความจริงของโลก ท่ีควรตระหนักรูอยูทุกขณะจิตวา สักวันหนึ่งเรา

จะตองพลัดพรากจากสิ่งตาง ๆ เหลานี้ ซ่ึงไมมีความจีรังยั่งยืน อันจะทําใหเราสรางจากความทุกขท่ีจะมาถึงได 

 5. วิเคราะหการพิจารณาเรื่องกรรมเปนของตน กรรมท่ีพระพุทธเจาไดตรัสแสดงเอาไวในแตละคราว

นั้น มีความหมายเปนนัยเดียวกัน ก็คือ ตองประกอบดวยเจตนา และจะแสดงออกได 3 ทาง คือ ทางกาย      

ทางวาจา และทางใจ อยางในนิพเพธิกสูตร พระพุทธองคทรงแสดงถึงคุณลักษณะของกรรมเอาไววา “เรากลาว

ไวเชนนี้แลวา เธอทั้งหลายพึงทราบกรรม ฯลฯ ขอปฏิบัติใหถึงความดับแหงกรรม (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/63/571) เพราะอาศัยเหตุอะไรเราจึงกลาวไวเชนนั้น ภิกษุ

ทั้งหลาย เพราะอาศัยเหตุนี้วา เรากลาวเจตนาวาเปนตัวกรรม บุคคลคิดแลว จึงกระทํากรรมดวยกาย วาจา 

ใจ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/63/577) กรรมจะเกิดข้ึนได

ตองมีเจตนาท่ีประกอบดวยกิเลสตามหลักของวัฏฏสงสาร เม่ือมีกิเลสเปนตัวขับเคลื่อน ก็จะเกิดเปนกรรม และ

ตองเสวยวิบากกรรมตอไป และทําใหเกิดกิเลสและตองสรางกรรมกันตอไป แตก็มีกรรมบางประเภทที่เกิดโดย

ท่ีไมไดเจตนาไดดวยเชนกัน 

  การพิจารณาธรรมทั้ง 5 ประการในฐานสูตรโดยความเปนวาเปนธรรมดาอยูตลอดลมหายใจ คือ 

พิจารณาถึงความแก พิจารณาถึงความเจ็บ พิจารณาถึงความตาย พิจารณาถึงความพลัดพราก และพิจารณาถึง

หลักกรรม โดยความเห็นวา ทุกสิ่งทุกอยางมีความเปนเชนนั้นเอง ซ่ึงเราไมสามารถท่ีจะไปทัดทานได นอกจาก

เราจะทําตนใหหลุดพนจากวงจรนั้นที่เรียกวา วงจรแหงสารวัฏ คือ การเวียนวายตายเกิดได เปนการหลุดพน

จากกิเลสตัณหา เขาสูภาวะแหงโลกุตระ แตในเมื่อขณะที่เรายังเวียนวายตายเกิดอยูนี้ เราควรพิจารณาใหเห็น

ตามสภาพความเปนจริง เพ่ือใหคลายความโศกท่ีจะมาถึงซ่ึงจะเปนผลานิสงสท่ีจะไดรับในชีวิต กลาวคือ 

  1. ชวยพัฒนาตนเองใหบรรลุธรรม การที่ฝกเจริญจิตพิจารณาถึงหลักของฐานสูตรทั้ง 5 ประการคือ 

ความแก ความเจ็บ ความตาย ความพลัดพราก การมีกรรมเปนของตน การพิจารณาเพื่อความเห็นแจงใน

ความสัมพันธซ่ึงกันและกันของปรากฏการณตาง ๆ ท้ังในเรื่องทุกข สาเหตุและการแกไขกําจัดทุกข เพ่ือใหพน

ทุกข ความปลอยวางและความวาง เขาใจลักษณะท่ีเปนกระบวนการของการ เกิด ดับ นั้น เกิดสภาวะท่ีเรียกวา

ความหลุดพน เขาถึงจุดมุงหมายสูงสุด คือ นิพพาน  

  2. เปนอุปการคุณในการดํารงชีวิต การท่ีเราพิจารณาใหเห็นถึงสภาวะความเปนจริงแหงชีวิตอยูเสมอ 

กอใหเกิดคุณานิสงสคือ 1) ทําใหเขาใจชีวิตตามความเปนจริง 2) เปนเครื่องเตือนสติใหเราไมประมาท และ    

3) เปนเครื่องมือหรืออุปกรณในการสอนตนเองในการดําเนินชีวิต สรางความเจริญงอกงามในการดําเนินชีวิต  

 

 



- 112 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 อภิปรายผลการวิจัย  

  1. ฐานสูตรเปนพระสูตรท่ีวาดวยเหตุ ท่ีบุคคลพึงพิจารณาอยางสม่ําเสมอถึงชีวิตของสรรพสิ่งบนโลกนี้

ตามความเปนจริง เปนพระสูตรที่ปรากฏอยูในคัมภีรอังคุตตรนิกาย โดยมีสารัตถะสําคัญคือ เรื่องฐานะ 5 

ประการท่ีสตรี บุรุษ คฤหัสถ หรือบรรพชิตควรพิจารณาเนือง ๆ ไดแก ความแก ความเจ็บไข ความตาย ความ

พลัดพรากจากของรักของชอบใจ การมีกรรมเปนของตนและตนตองรับผลของกรรมนั้น เมื่อสามารถที่จะฝก

จิตจนชํานาญแลว ยอมทําใหคนที่นําไปฝกฝนพิจารณาอยูเสมอมีภูมิตานทานทางดานจิตสูง เพราะสามารถท่ี

จะเห็นภัยอันเกิดขึ้นแตสังขารไดทันตอเหตุการณทั้งความแก ความเจ็บ ความตาย ความสูญเสียสิ่งที่รัก และ

การรูจักพิจารณาถึงความมีเหตุและผลแหงความประพฤติปฏิบัติที่เรียกวา ทําดีไดดี ทําชั่วไดชั่ว สอดคลองกับ

งานวิจัยของแมชีภคพร ธรรมญาณี (2555) ที่กลาววา วิธีการใชหลักอภิณหปจจเวกขณในการฝกจิตผูสูงวัย 

ควรฝกจิตใหตั้งมั่นเปนสมาธิอยูตลอดเวลา เชน ฝกตามหลัก สติสัมปชัญญะ ในระหวางทํางาน และวางการ

ทํางาน หรือในดานการดําเนินชีวิตปจจุบันเปนตน ฝกใหจิตตั้งมั่นอยางสมํ่าเสมอดวยยสติ เมื่อจิตตั้งมั่นเปน

สมาธิในระดับใดระดับหนึ ่งแลว  ก็หันมาเจริญปญญาวิปสสนาโดยการยกจิตพิจารณาถึงหลักอภิณห-          

ปจจเวกขณ คือ เราไมลวงพนความแก เจ็บ ตาย การพลัดพรากจากของรักของชอบใจทั้งสิ้น และเรามีกรรม

เปนของตนเอง ชั่ว ก็ตาม ดีก็ตามจะตองเปนทายาทของกรรมนั้น ๆ ธรรมท้ัง 5 ประการนี้ ควรพิจารณาเนืองๆ 

ทุกวัน เพ่ือใหใจเกิดความคุน เคย จะเปนเหตุใหรีบเรงทํา ความดี และเพ่ือไมใหเกิดความมัวเมาท้ังปวงในความ

ไมมีโรค ในความเปนหนุมสาว และมัวเมาในชีวิต ใหดําเนินชีวิตดวยความอุตสาหะผูนั้นจะมีความเจริญในชีวิต 

  2. การรูจักใชสติในปจจุบันขณะ ทําใหไมเกิดความพลั้งเผลอท้ังทางกายและทางจิต นําสติพิจารณาให

เห็นถึงหลักแหงไตรลักษณ แสดงใหเห็นถึงการทําความเขาใจความจริงแทแหงสังขารตามความเปนจริง ไมให

เกิดความยึดมั่นถือมั่น เพื่อกาวพนความทุกขอันเกิดแตสังขารกอใหเกิดปญญาญาณตามรูทุกขณะจิต สามารถ

ยกจิตข้ึนสูวิปสสนาญาณ และตัดสังโยชนท้ัง 10 ประการไดในท่ีสุด ลงมือปฏิบัติตามหลักสติปฏฐาน 4 วาดวย

การเจริญสติ และหลักปฏิจจสมุปบาท วาดวยการพิจารณาเห็นสภาพเกิดดับตามความเปนจริง หลักธรรมท้ัง 2 

ประการนี้ ชวยขยายความของฐานสูตรใหเดนชัดยิ่งข้ึน คือ ฐานสูตรเปนการพิจารณาใหถึงสภาพความเปนจริง

ของชีวิต แลวนําหลักสติมาควบคุมเพ่ือยกระดับข้ึนสูการพิจารณาใหเห็นความเกิดดับของสังขารตามความเปน

จริงดวยระบบของปฏิจจสมุปบาท สามารถที่จะตัดวงจรแหงสังสารวัฎไดในที่สุด สอดคลองกับงานวิจัยของ 

พระครูสุตจินดาภรณ (ยงยุทธ ญาณสมฺปนฺโน) (2561) ท่ีกลาววา คนในสังคมจะตองเขาใจหลักไตรลักษณ คือ 

อนิจจตา สังขารทั้งปวงเปนของไมเที่ยง ทุกขตา สังขารทั้งปวงเปนทุกข และอนัตตตา สังขารทั้งหลายทั้งปวง

เปนของไมใชตัวไมใชตน เปนสามัญลักษณะ คือ มีลักษณะเสมอกันของสิ่งมีชีวิตและไมมีชีวิตสิ่งทั้งหลายท้ัง

ปวง เมื่อรูแลวก็ไมยึดมั่นถือมั่นก็จะไมเปนทุกขในชีวิตประจาวันทั้งแกตนเองและบุคคลอื่น ทุกขของคนใน

สังคมปจจุบัน มีสาเหตุมาจากกิเลส คือ โลภะ ความโลภ โทสะ ความโกรธและโมหะ ความหลง เมื่อเกิดกิเลส

ทั้ง 3 ประการนี้ จึงเบียดเบียนชีวิตผูอื่น ลักทรัพยผูอื่น ประพฤติผิดในสามีภรรยาผูอื่น พูดเท็จหลอกลวงผูอ่ืน 

และเสพของมึนเมาอันเปนเหตุใหเกิดความประมาท นอกจากนี้ มาจากกามคุณ 5 ประการ คือ รูป เสียง กลิ่น 

รส และการสัมผัส เม่ือมีกิเลสท้ัง 3 ประการ ครอบงําจิตใจแลว และมีความลุมหลงในกามคุณ 5 นี้ การดําเนิน



- 113 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 ชีวิตของคนในสังคมปจจุบันจึงเกิดทุกข การจะดําเนินชีวิตใหมีความสุขนั้น จะตองตัดกิเลสทั้ง 3 ประการ คือ 

โลภะ โทสะ และโมหะ ไมยึดมั่นในกามคุณ 5 และปฏิบัติในศีล 5 ขอ คือ ไมฆาสัตว ไมลักทรัพย ไมประพฤติ

ผิดในกาม ไมพูดเท็จ ไมเสพของมึนเมา ก็จะบรรเทาทุกขได สรุปไดวา แนวทางการประยุกตใชหลักไตรลักษณ

ในการบรรเทาทุกขของคนในสังคมปจจุบัน คือ จะตองรูหลักไตรลักษณ คือ อนิจจตา รูวาสังขารทั้งปวงเปน

ของไมเท่ียง ทุกขตา รูวาสังขารท้ังปวงเปนทุกข และอนัตตตา รูวาสังขารท้ังหลายท้ังปวงเปนของไมใชตัวไมใช

ตนของเราเม่ือรูหลักไตรลักษณแลวก็ปฏิบัติในทางสายกลาง ไดแก มรรคมีองค 8 

  3. การพิจารณาอภิณหปจจเวกขณ ท้ัง 5 ประการโดยความเปนวาเปนธรรมดาอยูตลอดลมหายใจ คือ 

พิจารณาถึงความแก พิจารณาถึงความเจ็บ พิจารณาถึงความตาย พิจารณาถึงความพลัดพราก และพิจารณาถึง

หลักกรรม โดยความเห็นวา ทุกสิ่งทุกอยางมีความเปนเชนนั้นเอง ซ่ึงเราไมสามารถท่ีจะไปทัดทานได นอกจาก

เราจะทําตนใหหลุดพนจากวงจรนั้นที่เรียกวา วงจรแหงสารวัฏ คือ การเวียนวายตายเกิดได เปนการหลุดพน

จากกิเลสตัณหา เขาสูภาวะแหงโลกุตระ สอดคลองกับงานวิจัยของพระเจนฑจันทร จนฺทปฺโญ (แสงคํา) 

(2560) ที่กลาววา วิธีการดับทุกขตามแนวทางพระพุทธศาสนาเถรวาท ชวยทําใหมีองคความรูตอการดําเนิน

ชีวิต ชวยสรางความเขาใจในโลกและชีวิต ใหบุคคลมีทัศนคติท่ีถูกตองและตระหนักรูอยางยิ่งวา ธรรมชาติของ

ชีวิตเปนทุกขเพราะแก เจ็บ และตาย รวมถึงธรรมดามีการพลัดพรากจากของรักหรือประสบของที่ไมรัก หรือ

สิ่งท่ีเก่ียวเนื่องอยูกับโลกธรรมตาง ๆ วาเปนสิ่งท่ีตองกําหนดรูพิจารณาในปจจุบันตามเปนจริง โดยตระหนักถึง

พฤติกรรมของตัณหาที่สามารถกอใหเกิดทุกข เพื่อจะไดคลายออกหรือดับเสียซึ่งความคิดยึดถือมั่นดวยกิเลส 

ตามหลักปฏิบัติในสวนของปญญาคือ โยนิโสมนสิการ 

 

องคความรูใหม  

  นอกจากเปาหมายเพื่อการบรรลุคุณธรรมตามคัมภีรทางพระพุทธศาสนาแลว การที่เราพิจารณาให

เห็นถึงสภาวะความเปนจริงแหงชีวิตอยูเสมอ ทําใหเราเกิดภาวะจิตที่รับรูมนุษยและเขาใจมนุษยในโลกนี้มาก

ยิ่งขึ้น วาทุกคนจะตองอยูในภาวะเชนนี้เสมอกัน อยูที่วาใครจะพนจากบวงแหงมารนี้ได เปนเครื่องมือในการ

ฝกปฏิบัติใหเราอยูในโลกนี้ได เปนอุปการคุณในการดํารงชีวิตในสังคมปจจุบันได โดยหลักแหงคุณูปการ ดังนี้ 

  1. ทําใหเขาใจชีวิตตามความเปนจริง การทําความเขาใจในหลักธรรมตาง ๆ เรื่องขันธ 5 คือ รูป 

เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ความเกิดข้ึนแหงขันธ และความดับแหงขันธ หลักอริยสัจ 4 และ กิจ 4 ศึกษา

ใหเขาใจในเรื่องของทุกข เหตุท่ีทําใหเกิดทุกข การดับทุกข และหนทางท่ีจะหลุดพนจากความทุกข  

  2. เปนเครื่องเตือนสติใหเราไมประมาท ทําใหไดเขาใจถึงความตายที่เกิดขึ้นในชีวิตตน และคนอ่ืน 

เผชิญหนากับความตายอยางรูเทาและรูทัน มองตามหลักไตรลักษณหรือลักษณะ 3 เห็นอนิจจัง ทุกขัง และ

อนัตตา หมั่นเจริญสติดวยหลักอภิณหปจจเวกขณ เพื่อคลายความยึดมั่นถือมั่น ปลอยวาง ดําเนินชีวิตดวย

ความไมประมาท ตามหลักอปมาทธรรม เตือนสติตนเองใหรีบเรงทําความดี ยอมรับความตายท่ีจะมาถึง 

  3. เปนเครื่องมือหรืออุปกรณในการสอนตนเองในการดําเนินชีวิต สรางความเจริญงอกงามในการ

ดําเนินชีวิต ยึดหลักไตรลักษณ คือ ศีล สมาธิ ปญญา และโยนิโสมนสิการเพื่อใหเกิดปญญา กําจัดอวิชชา      



- 114 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 เพื่อปรับเปลี่ยนพฤติกรรม โดยมีมรรคมีองค 8 เปนกรอบ และยึดหลักกรรม เพื่อใหประพฤติความดี ละเวน

ความชั่ว รวมถึงการปฏิบัติวิปสสนากรรมฐาน และการพิจารณาอสุภกรรมฐาน พิจารณารางกายซึ่งเปนท่ี

ประชุมของขันธ 5 ตามหลักไตรลักษณวาวันหนึ่งก็จะเสื่อมสลายกลับคืนสูธรรมชาติ 

 

สรุป  

  ฐานสูตรคือเบื้องตนเปนการพิจารณาถึงหลักความเปนจริงแหงชีวิต 5 ประการ คือ ความแก ความ

เจ็บ ความตาย ความพลัดพราก และกรรม เมื่อฝกปฏิบัติจนเปนอาจิณณกกรรมแลว สามารถที่จะยกจิตขึ้นสู

วิปสสนากาวเขาถึงโลกุตตรธรรม คือ การพนจากกิเลสตัณหา อัปปมาท ความไมประมาท การรูจักใชสติใน

ปจจุบันขณะ ทําใหไมเกิดความพลั้งเผลอทั้งทางกายและทางจิต นําสติพิจารณาใหเห็นถึงหลักแหงไตรลักษณ 

แสดงใหเห็นถึงการทําความเขาใจความจริงแทแหงสังขารตามความเปนจริง ไมใหเกิดความยึดมั่นถือม่ัน      

เพื่อกาวพนความทุกขอันเกิดแตสังขารกอใหเกิดปญญาญาณตามรูทุกขณะจิต สามารถยกจิตขึ้นสูวิปสสนา

ญาณ สามารถที่จะตัดสังโยชนทั ้ง 10 ประการไดในที ่สุด สําหรับหลักสติปฏฐาน 4 วาดวยการเจริญสติ       

และหลักปฏิจจสมุปบาท วาดวยการพิจารณาเห็นสภาพเกิดดับตามความเปนจริง หลักธรรมทั้ง 2 ประการนี้ 

ชวยขยายความของฐานสูตรใหเดนชัดยิ่งขึ้น คือ ฐานสูตรเปนการพิจารณาใหถึงสภาพความเปนจริงของชีวิต 

แลวนําหลักสติมาควบคุมเพื่อยกระดับขึ้นสูการพิจารณาใหเห็นความเกิดดับของสังขารตามความเปนจริงดวย

ระบบของปฏิจจสมุปบาท สามารถท่ีจะตัดวงจรแหงสังสารวัฎไดในท่ีสุด 

  การพิจารณาธรรมทั้ง 5 ประการในฐานสูตรโดยความเปนวาเปนธรรมดาอยูตลอดลมหายใจ คือ 

พิจารณาถึงความแก พิจารณาถึงความเจ็บ พิจารณาถึงความตาย พิจารณาถึงความพลัดพราก และพิจารณาถึง

หลักกรรม ดังนั้น หลักธรรมดังกลาวมีเปาหมายเพ่ือกําจัดและบรรเทาความมัวในวัยหนุมสาว ความไมมีโรคภัย

ไขเจ็บ ในชีวิต ความมัวในความกําหนัด ความพอใจ ความรัก ความชอบ กายทุจริต วจีทุจริต มโนทุจริต 

สามารถปรับเปลี ่ยนพฤติกรรมคนในระดับปุถุชนใหเปนประกอบสุจริตทางกาย ทางวาจา และทางใจ          

สวนระดับอริยบุคคล สามารถปฏิบัติเพ่ือเขาถึงมรรค ผล นิพพานไดในท่ีสุด ยอมกอใหเกิดอานิสงส 2 ประการ    

คือ ชวยพัฒนาตนเองใหเขาถึงจุดมุงหมายสูงสุด คือ นิพพาน และ เปนอุปการคุณในการดํารงชีวิต 3 ประการ 

คือ ทําใหเขาใจชีวิตตามความเปนจริง เปนเครื่องเตือนสติใหเราไมประมาท และ เปนเครื่องมือหรืออุปกรณใน

การสอนตนเองในการดําเนินชีวิต สรางความเจริญงอกงามในการดําเนินชีวิต  

 

ขอเสนอแนะ  

  1. ขอเสนอแนะท่ัวไป 

  ควรนําหลักอภิณณปจจกเวกขณที่ปรากฏในฐานสูตร เปนองคธรรมหลักในการจัดกิจกรรมพัฒนา

คุณภาพชีวิตของนักปฏิบัติธรรมและบุคคลทั่วไป ควรมีการขยายผลการศึกษาหลักธรรมในฐานสูตรใหบุคคล

ท่ัวไปสามารถเขาถึงไดงาย โดยพระสงฆเปนผูนําในการเผยแพรและนํากิจกรรมพาปฏิบัติ 



- 115 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

   2. ขอเสนอแนะเพ่ือการวิจัยตอไป 

  2.1 ควรมีการศึกษาวิจัย “การนําหลกัธรรมในฐานสูตรไปใชในการฝกปฏิบัติกรรมฐานเพ่ือบรรลุ

ธรรม” 

  2.2 ควรมีการศึกษาวิจัย “การนําหลักธรรมในฐานสูตรไปใชในการดํารงชีวิตปจจุบันของประชาชน

ท่ัวไป” 

 

บรรณานุกรม  

จิตราพันธ รักษาขันธ. (2558). ศึกษาเปรียบเทียบเรื่องตัณหาในพระพุทธศาสนากับคริสตศาสนา. วิทยานิพนธ

พุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระครูสุตจินดาภรณ (ยงยุทธ ญาณสมฺปนฺโน). (2561). การศึกษาแนวทางการประยุกตใชหลักไตรลักษณเพ่ือ

บรรเทาทุกขของคนในสังคมปจจุบัน. วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระเจนฑจันทร จนฺทปฺโญ (แสงคํา). (2560). ศึกษาวิเคราะหวิธีการดับทุกขตามแนวทางพระพุทธศาสนาเถร

วาท. วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท (ชําระ-เพิ่มเติม ชวงท่ี 

1). พิมพครั้งท่ี 12. กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. พิมพครั้งที่ 11. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2535). คูมือมนุษยฉบับสมบูรณ. พิมพครั้งท่ี 5. กรุงเทพฯ: ธรรมสภาจัดพิมพเผยแพร. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาอรรถกถา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

แมชีภคพร ธรรมญาณี. (2555). ศึกษาแนวทางการใชหลักอภิณหปจจเวกขณในการฝกจิตผูสูงวัย. วิทยานิพนธ

พุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 


