
- 1 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 มโนทัศนเรื่องมติรภาพในมุมมองปรัชญาศาสนากับการสรางสังคมสนัติสุข 

A Concept of Friendship in Philosophy of Religions and  

Its building a Happy Society 

 
1พระมหาพรชัย สิริวโร, 2พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี, 3พระธรรมวชิรมุนี (บุญชิต ญาณสํวโร),  

4เพ็ญพรรณ เฟองฟูลอย, 5นฤมล จิวัฒนาสุข และ6ธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย  

1Phramaha Pornchai Sirivaro, 2Phramaha Khwanchai Kittimedhi  

3Phradhammavajiramuni (Boonchit Yanesangvaro), 4Penphan Fuangooloy  

5Narumon Jiwattanasuk and6Dhammaadhisthana Pornbandalchai 
1บัณฑิตวิทยาลัย, 2,3คณะพุทธศาสตร, 4วิทยาลัยสงฆสุพรรณบุรีศรสีุวรรณภมูิ,  

5พุทธศาสตรนานาชาติ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
1Graduate School, 2,3Faculty of Buddhism, 4Suphanburi-Srisuvarnabhumi Buddhist College,  

5International Buddhist studies college, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
6นักวิชาการอิสระ  

6Independent Scholar 
1Corresponding Author’s Email: Khwanchai.hem@mcu.ac.th 

Received: October 30, 2023; Revised: December 15, 2023; Accepted: December 20, 2023 

 

บทคัดยอ 

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องมิตรภาพและหลักการสรางสังคมสันติสุขใน

มุมมองพระพุทธศาสนา ศาสนาคริสต ศาสนาฮินดูและศาสนาอิสลาม 2) เพื่อวิเคราะหรูปแบบกระบวนการ

สรางมิตรภาพและสังคมสันติสุขในมุมมองพระพุทธศาสนา ศาสนาคริสต ศาสนาฮินดูและศาสนาอิสลาม        

3) เพื่อเสนอกลไกการสรางมิตรภาพและสังคมสันติสุขตามมุมมองศาสนา การวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ

และสัมภาษณความคิดเห็นจากผูเชี่ยวชาญในศาสนาท่ีเก่ียวของ 

 ผลการวิจัยพบวา 1) แนวคิดเรื่องมิตรภาพและหลักการสรางสังคมสันติสุขในมุมมองพระพุทธศาสนา 

ศาสนาคริสต ศาสนาฮินดูและศาสนาอิสลามลวนชี้ไปที่ การพิจารณาความหมายมิตรภาพนั้นไดสรางศีลธรรม

แกนกลาง มุงไปท่ีประเด็นเหลานี้ คือ (1) หลักความเปนมนุษย (2) การยอมรับความหลากหลาย (3) มนุษยผูมี

คุณธรรม  2) การวิเคราะหรูปแบบกระบวนการสรางมิตรภาพและสังคมสันติสุขในมุมมองศาสนาพบวา ก. การ

เขาใจกัน ข. วิธีการแกไขปญหาความขัดแยง ค. การสรางสังคมอุดมคติ ง. การสรางความเก่ียวของและสัมพันธ

กัน ง. ความออนนอมถอมตน จ. การยอมรับคาสากลทางสังคม ฉ. สรางสังคมพหุวัฒนธรรม และเปาหมายของ

สังคมสันติสุขที่เกิดขึ้นจะมีรูปแบบ ดังนี้ ก. สังคมที่มีความเสมอภาค ข. สังคมที่มีความเขาใจกันและกัน         

ค. สังคมแหงการใหเกียรติกัน ง. สังคมที่มีคุณธรรม จ. สังคมที่มีสัมพันธและเกี่ยวของกัน ฉ. สังคมที่ไมมีศัตรู 



- 2 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 ช. สังคมมีความเทาเทียม ซ. สังคมพหุวัฒนธรรม ฌ. สังคมอุดมคติ 3) กลไกการสรางมิตรภาพและสังคมสนัติ

สุขตามมุมมองศาสนา พบวา การสรางมิตรภาพและสันติสุขผานมุมมองศาสนาเชิงปฏิบัติแสดงใหเห็น

ผลกระทบทางดานมุมมองและการเงื่อนไขทางสังคมที่มีหลักการทางศาสนาเปนรากฐาน คือ 1) ขอเสนอ

มิตรภาพและสังคมสันติสุขของแตละศาสนา ไดสรางผลกระทบตอ ก. ความคิดของศาสนาคริสต ข. อุดมการณ

ของพระพุทธศาสนา ค. วิถีชีวิตของศาสนาฮินดู และ ง. วัฒนธรรมของศาสนาอิสลาม และ 2) ขอเสนอ

มิตรภาพและสังคมสันติสุขของทุกศาสนาในภาพรวม เปนการแสดงหาคุณคารวมกัน คือ ก. ผลกระทบ

ความคิดเรื่องความไมมีตัวตน ข. ผลกระทบตอคุณคาหลัก และ ค. ผลกระทบตอการแกปญหาความขัดแยง 

คำสำคัญ: มิตรภาพ; ปรัชญาศาสนา; สังคมสันติสุข 

 

Abstract  
  The three objectives of this research were purposely made: 1) to study the concepts of 
friendship and principles for building up a peaceful society in the viewpoints of Buddhism, 
Christianity, Hinduism and Islam, 2) to analyze the processing model in forming friendship 
and a peaceful society in the viewpoints of Buddhism, Christianity, Hinduism and Islam, and 
3) to propose the mechanism in forming friendship and a peaceful society in accordance with 
religious viewpoints. This research employed the qualitative research methodology done by 
studying documents and by interviewing expertise in the related religions.  
  In the research, it was clearly found that 1) the concepts of friendship and principles for 
building up a peaceful society in the viewpoints of Buddhism, Christianity, Hinduism and Islam 
are basically pointed to the consideration of the meanings of friendship on which certain core 
morality is built up as follows: 1) the principle of being a human being 2) diversities are 
endorsed 3) a human being is by nature endowed with morality. 2) As far as the analyzing on 
the processing model in forming friendship and a peaceful society, it is analyzed through these 
processes as follows: A. mutual understanding, B. methods for solving certain conflict,               
C. building up ideal society, D. interrelatedness, E. humility, F. an acceptance of social 
universal values, G. a creation of a multicultural society and end of a peaceful society which 
might be in the forms of: A. an equal society, B. social mutual understanding, C. honorable and 
respectable society, D. a moral society, E. interrelated society, F. a society without enemy,       
G. an equal society, H. a multicultural society, and I. Ideal society respectively. 3) In the 
mechanism in forming friendship and a peaceful society according to related religious 
viewpoints, it is considerably shown that forming friendship and a peaceful society through 
practical religion gives rise to the impact on certain perspectives and social conditions which 
are rooted on religion as follows: 1) the proposal on friendship and a peaceful society given by 
each religion has the impact on: A. it is proposed by concept of the Christian, B. it has the 
impact on ideology of Buddhism, C. it has the impact on way of life of Hinduism, and D. it has 
the impact on culture of Islam, 2) Overall, as far as the proposals on friendship and a peaceful 
society of all religions are concerned, they are basically pointed out to the core value: A. it is 
concerned with the concept of no-self, B. it has the impact on the shared value, C. it has the 
impact on conflict solution  
Keywords: Friendship; Philosophy of Religions; Happy Society 

 

 



- 3 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 บทนำ 

  สังคมที่มีสันติสุขเปนสังคมในอุดมคติ สันติสุขของสังคมอาจกอกำเนิดไดหลายทาง ดังจะพบการกลาวถึง

ความสงบสุขและการอยูรวมกันดวยดีจากคัมภีรพระไตรปฎกวา “เราจะยังไมปรินิพพานตราบเทาท่ีอุบาสกท้ังหลาย

ผูเปนสาวกของเรา ตราบเทาที่อุบาสิกาทั้งหลายผูเปนสาวิกาของเรา ยังไมเฉียบแหลม ไมไดรับการแนะนำไม    

แกลวกลา ไมเปนพหูสูต ไมทรงธรรม ไมปฏิบัติธรรมสมควรแกธรรม ไมปฏิบัติชอบ ไมประพฤติตามธรรม  เรียนกับ

อาจารยของตนแลวแตก็ยังบอก แสดงบัญญัติ กำหนด เปดเผย จำแนก ทำใหงายไมได ยังแสดงธรรมมีปาฏิหาริย

ปราบปรัปวาทที่เกิดขึ้นใหเรียบรอยโดยชอบธรรมไมได” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับหมาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 10/167/113) การที่พระพุทธเจาตรัสถึงสาวกของพระองคจะตองเปนอันหนึ่งอันเดียวกันในการเขาใจ

หลักปฏิบัติที ่ถูกตองและชัดเจนเปนหลักสำคัญในการรวมกันทางสังคมที่จะชวยสรางอัตลักษณบางอยางท่ี            

ชัดเจน ขณะท่ีในคัมภีรพันธสัญญาใหมวา “ความสุขมีแกผุมีจิตใจบริสุทธิ์ ความสุขมีแกผูท่ีสรางสันติ เพราะเขาจะ

ไดชื่อวาบุตรของพระเจา เพราะอาณาจักรสวรรคเปนของเขาแลว” (พระคริสตธรรมคัมภีร, 2550) เปนขอพิจารณา

อีกแงหนึ่งในการเชื่อมโยงบุคคลที่มีจิตใจดีเขากับอาณาจักรของพระเจา อันเปนสันติสุขทางสังคมอยางแทจริง     

อีกท้ังรูปแบบของศาสนาฮินดูที่กลาวถึงสันติวิธีนั ้นยังเชื ่อมโยงไปถึงรูปแบบของนักบวช ที่เสนอแนวทางแบบ              

มหาตมคานธีที่วางไวบนรูปแบบของการไมกระทำ  ซึ่งถูกถือวาเปนการกระทำที่หลีกเลี่ยงการกระทำรูปแบบอื่นๆ 

โดยวิธีการปลอยวางตามแบบวิธีการบำเพ็ญตบะ (อรชุน อัปปาดูรัย, 2562) อันเปนการนำหลักสันติวิธีทางศาสนา

มาใชในสังคมแบบฆราวาสไดเชนกัน 

  แนวทางปรัชญาศาสนาไดนำเสนอผานหลักศาสนาสำคัญๆ ในโลกนั้นที่มีกระบวนการที่แตกตางกันในบาง

เรื่อง แตหากพิจารณาลักษณะรวมของทุกศาสนาบนพื้นฐานความเชื่อ และพิสูจนจะพบวา ทุกศาสนาเปนมิตรที่ดี

ตอกัน ปญหาความขัดแยงระหวางศาสนาเปนปญหาปลีกยอย ตามท่ีพระมหาบุญเลิศ ชวยธานี และคณะวิจัยพบวา 

ความขัดแยงนั้นเกี่ยวของในหลากหลายทั้งดานกฎหมาย เศรษฐกิจ และชาติพันธุ เมื่อสามารถแกไขไดยอมนำไปสู

ความยั่งยืน หากเรามีระบบการศึกษาศาสนารวมกันอยางจริงจัง แนวทางนี้คือกระบวนการศึกษาพินิจพิจารณาคำ

สอนทางศาสนาที่ปรากฏในคัมภีร และที่ปรากฏจากการปฏิบัติจริงในชุมชนศาสนา โดยใชกระบวนวิธีทางปรัชญา

เพื่อสังเคราะหเอาแกนของศาสนาออกมานำเสนอวา ตามแนวทางของศาสนานั้นๆ เราจะสามารถมีสังคมที่สันติสุข

ไดอยางไร เพราะท่ีผานมามีการการนำหลักศาสนามาใชในการเชื่อมโยงสังคมเขาดวยกัน (พระมหาบุญเลิศ ชวยธานี 

และคณะ, 2561) ณัฐพงศธัช กุรัตนธรรมาและคณะ ไดอธิบายถึงการพัฒนารูปแบบการแกไขปญหาของชุมชน

ทองถ่ิน  ดวยหลักธรรมไวในแงของการนำหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนามาเปนเครื่องมือขับเคลื่อนทางเศรษฐกิจ

และแกปญหาอยางเปนระบบ  โดยไดเสนอแนะการพัฒนารูปแบบการแกไขปญหาของชุมชนทองถ่ินดวยหลักธรรม

ในพระพุทธศาสนาอยางตอเนื่อง สวนแสวง ปวงจักรทาและคณะ ไดเสนอเรื่องการใชหลักธรรมในทางศาสนาคริสต

มาประยุกตใชผานการเรียนรูประวัติศาสตร วัฒนธรรมดั้งเดิมของชุมชนเอง และพัฒนาดานการเปลี่ยนแปลงการมี

สวนรวมของคนในชุมชน อันสงผลใหชุมชนมีความรักในทองถิ่นของตนเองแลว มีการทดลองทำกิจกรรมคาย

ครอบครัว โดยใหชุมชนมีสวนรวมในกิจกรรมของชุมชนทั้งรวมคิด รวมวางแผน รวมดำเนินงานและรวมติดตาม

ประเมินผลการดำเนินงานมากข้ึน (ณัฐพงศธัช กุรัตนธรรมา และคณะ, 2560) 



- 4 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

   สวนแนวคิดเรื่องมิตรภาพเปนหลักคิดและหลักปฏิบัติท่ีสำคัญท่ีเราสามารถศึกษา และตีความไดจากคัมภีร

ของทุกศาสนา ซึ่งถูกนักวิชาการมองวาเปนพื้นฐานของการเปนมนุษย เพราะเมื่อโลกเปลี่ยนก็ทำใหความเชื่อหรือ

อุดมการณของแตละคนก็จะเปลี่ยนไปตาม นำไปสูความขัดแยงกันแตมนุษยยังคงมีความเปนเพื่อนไมเปลี่ยนแปลง 

(แสวง ปวงจักรทา และคณะ, 2559) ซึ่งมุมองดังกลาวนี้สะทอนใหเห็นผานนักปรัชญาศาสนาอีกวา มิตรภาพเปน

กระบวนทัศนเชิงอุดมคติสำหรับความสัมพันธที่เกิดขึ้นจากการปลูกฝงของมนุษยผูมีเหตุผล การระบุถึงศักยภาพ

ของมิตรภาพปรากฏอยูในความเปนมนุษยที ่ถูกสรางมาตั้งแตแรกเริ ่ม (Schwartz, 2007) ฉะนั้น สิ่งนี้จะเปน

แนวทางหนึ่งที่สำคัญที่จะนำไปสูเปาหมายคือการมีสังคมที่ประกอบดวยสันติสุข โดยจะศึกษาพระพุทธศาสนา 

ศาสนาฮินดู ศาสนาคริสต และศาสนาอิสลาม และสังคมที่ประกอบดวยสันติสุขที่โครงการนี้เขาใจคือสังคมโลก

ทั้งหมด รวมทั้งสังคมไทยเราดวย ดังที่ปญญา เทพสิงหวิจัยถึงการผสานใจสามัคคีเปนพลังสูความสันติและความ

เขมแข็ง ซึ ่งเหตุการณที ่พุทธและมุสลิมนั ้นใชชีวิตรวมกันมานาน แตเมื ่อรัฐกิจกรรมที ่พยายามเสนอเรื ่อง             

พหุวัฒนธรรม และสันติภาพเปนการยอนแยง เพราะคำเหลานี้ทำใหพุทธและมุสลิมกลายเปนความแปลกแยกตอง

ทำใหสามัคคีกัน สิ่งท่ีเปลี่ยนแปลงจึงเปนเรื่องการเขาไปสรางภาพตัวแทนของเจาหนาท่ีรัฐ ซ่ึงคณะผูวิจัยเขาใจและ

ทราบดีวา ศาสนาสำคัญๆ ในโลกนั้นคิดตางกันในบางเรื่อง  

  บทความวิจัยนี้ จึงเปนการพิจารณาลักษณะรวมของทุกศาสนาบนพื้นฐานความเชื่อ และจะพิสูจนใหเห็น

ในงานวิจัยวา ทุกศาสนาเปนมิตรที่ดีตอกัน ปญหาความขัดแยงระหวางศาสนาเปนปญหาปลีกยอย และสามารถ

แกไขไดอยางยั่งยืน หากเรามีระบบการศึกษาศาสนารวมกันอยางจริงจัง งานวิจัยนี้สวนหนึ่งทำในฐานะที่เปน

โครงการศึกษาศาสนารวมกันที่วานั้น โดยอาศัยเครื่องมือคือกระบวนการทางปรัชญา (ปญญา เทพสิงหและคณะ, 

2562) ในการพิจารณาหลักมิตรภาพในฐานะเปนหลักการแรก (First Principle) ที่ถูกนำเสนอในฐานะเปนรากฐาน

ของความเปนมนุษยกอน แลวจึงถูกนำเสนอผานการยอมรับวาหลักการดังกลาวนั้นเปนหลักการเบื้องตนในการ

เขาใจธรรมชาติมนุษยที่ถูกพัฒนาตอมาจนเปนสังคมได และหากสังคมมีการเขาใจหลักการแรกไดถูกตองก็จะ

ขับเคลื่อนสังคมมนุษยไปสูเปาหมายคือความเปนสังคมสันติสุขไดตอไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

 1. เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องมิตรภาพและหลักการสรางสังคมสันติสุขในมุมมองพระพุทธศาสนา ศาสนา

คริสต ศาสนาฮินดูและศาสนาอิสลาม 

 2. เพื่อวิเคราะหรูปแบบกระบวนการสรางมิตรภาพและสังคมสันติสุขในมุมมองพระพุทธศาสนา 

ศาสนาคริสต ศาสนาฮินดูและศาสนาอิสลาม 

 3. เพ่ือเสนอกลไกการสรางมิตรภาพและสังคมสันติสุขตามมุมมองศาสนา 

 

 

 

 



- 5 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 วิธีดำเนินการวิจัย 

 การวิจัยเรื ่อง มโนทัศนเรื ่องมิตรภาพในมุมมองปรัชญาศาสนากับการสรางสังคมสันติสุข ไดรับ

ทุนอุดหนุนการวิจัยจากกองทุนสงเสริมวิทยาศาสตร วิจัยและนวัตกรรม ไดรับหนังสือรับรองจริยธรรมจาก

คณะกรรมการจริยธรรมการวิจัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย หมายเลขขอเสนอการวิจัย         

ว.80/2566 วันท่ีรับรอง 20 มีนาคม 2566 มีหลักการดังนี้ 

 ข ั ้นตอนท่ี 1  การศ ึกษาเช ิงค ุณภาพ (Quality Research) ด วยว ิธ ีการส ืบค นจากเอกสาร 

(Documentary Data) เปนการศึกษาขอจากเอกสารปฐมภูมิและทุติยภูมิ ประกอบดวย งานวิจัย วิทยานิพนธ 

หนังสือและตำรา ในประเด็นเกี่ยวกับขอมูลพื้นฐานมิตรภาพในแตละศาสนา ความเปนมาทางประวัติศาสตร 

สังคมและวัฒนธรรม รูปแบบการนำเสนอเรื่องสังคมสันติสุข เปนตน และมีการสัมภาษณเชิงลึก (In-depth 

Interview) และการสานเสวนา (Interreligious dialogue) 

 ขั้นตอนที่ 2 ประชากร/พื้นที่วิจัย 1) กลุมตัวแทนพระพุทธศาสนา จำนวน 7 ทาน ตัวแทนศาสนา

คริสต จำนวน 7 ทาน ตัวแทนศาสนาฮินดู 7 ทาน ตัวแทนศาสนาอิสลาม จำนวน 7 ทาน คัดเลือกแบบไม

เจาะจง และแบบสโนบอล (Snowball) เปนผูมีความสามารถใหขอมูลได  2) พื้นที่การวิจัย ไดแก 1) วัดใน

พระพุทธศาสนาเถรวาท 2) โบสถคริสต 3) โบสถฮินดู 4) มัสยิด ในเขตกรุงเทพมหานครและปริมณฑล 

  ขั้นตอนที่ 3 เครื่องมือและวิธีการที่ใชในการวิจัย การวิจัยนี้ใชแบบสัมภาษณเชิงลึก (In-depth 

Interview) แบบมีโครงสรางและไมมีโครงสรางในการสัมภาษณผูนำศาสนา สมาชิกศาสนาและนักวิชาการทาง

ศาสนา ในประเด็นที่เกี่ยวของกับมิตรภาพกับการสรางสังคมสันติสุข ใชการสังเกตการณแบบไมมีสวนรวม 

(Non-Participant Observation) และการสนทนากลุม (Focus Group) เพ่ือคนหาตัวชี้วัดมิตรภาพในมุมมอง

ปรัชญาศาสนากับการสรางสังคมสันติสุข โดยมีลักษณะแบบสัมภาษณ 3 แบบ คือ 1) แบบสัมภาษณผูนำ

ศาสนา 2) แบบสัมภาษณสมาชิกศาสนา 3) แบบสัมภาษณนักวิชาการทางศาสนา 

 ขั้นตอนที่ 4 การเก็บรวบรวมขอมูลการวิจัย  คือ 1) เก็บขอมูลเชิงเอกสารนั้นเนนการเก็บรวบรวม

ขอมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิจากแหลงวิจัย เชน หองสมุดจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย หองสมุดของ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เปนตน  2) เก็บขอมูลจากการวิจัยเชิงคุณภาพนั้น เนนการเก็บ

รวบรวมขอมูลจากการสัมภาษณเชิงลึก การสังเกตการณ และกระบวนการกลุม สานเสวนา แลวทำการ

วิเคราะหมิตรภาพและหลักการสรางสังคมสันติสุขในมุมมองพระพุทธศาสนา ศาสนาคริสต ศาสนาฮินดูและ

ศาสนาอิสลาม เพ่ือคนหาตัวชี้วัดในการสรางมิตรภาพและสังคมสันติสุขตามมุมมองศาสนา 

 ข้ันตอนท่ี 5 วิเคราะหและสรุปผล  1) การวิเคราะห วิเคราะหเอกสารตางๆ ในประเด็นที่เกี่ยวของกับ

เรื่องมิตรภาพและการสรางสังคมสันติสุขดวยประเด็นขอโตแยง (Argument) ตามกรอบของปรัชญาศาสนา 

และวิเคราะหบทสัมภาษณกลุมผูเชี่ยวชาญดานพระพุทธศาสนา จำนวน 7 ทาน และผูเชี่ยวชาญดานศาสนา

คริสต จำนวน 7 ทาน ผูเชี่ยวชาญดานศาสนาฮินดูจำนวน 7 ทาน ผูเชี่ยวชาญดานศาสนาอิสลาม จำนวน 7 

ทานในขอเสนอเรื่องมิตรภาพระหวางนิกายและการสรางสังคมสันติสุขในแงของการบริหารจัดการวัดและ

ชุมชน 2) สังเกตการณรูปแบบการนำเสนอเรื่องมิตรภาพและสังคมสันติสุขผานกระบวนการสานเสวนา       



- 6 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 เพ่ือนำเสนอใหเห็นรูปแบบการเชื่อมโยงกันทางศาสนาในมิติของการเสนอความเห็นในประเด็นเรื่องนี้ผานกลุม

ตัวแทนศาสนา 1 ครั้ง จำนวนผูเขารวมสานเสวนา 5 ทาน ประกอบดวย ตัวแทนพระพุทธศาสนา จำนวน 2 

ทาน ตัวแทนศาสนาคริสตจำนวน 1 ทาน ตัวแทนศาสนาฮินดู จำนวน 1 ทาน ตัวแทนศาสนาอิสลาม จำนวน 1 

ทาน  3) นำขอมูลที่ไดจากการศึกษาทั้งขอมูลเอกสาร การสัมภาษณกลุมและการสานเสวนามาเปรียบเทียบ  

ใชการวิเคราะหเชิงประเด็น (Content Analysis) และสังเคราะห หาขอสรุปท่ีเปนกลไกการสรางสังคมสันติสุข

ในมิติศาสนาในสังคมไทย 

 

ผลการวิจัย 

 วัตถุประสงคท่ี 1 ผลการวิจัยพบวา แนวคิดเรื่องมิตรภาพและหลักการสรางสังคมสันติสุขในมุมมอง

พระพุทธศาสนา ศาสนาคริสต ศาสนาฮินดูและศาสนาอิสลาม เปนการพิจารณาความหมายมิตรภาพนั้นได

สรางศีลธรรมแกนกลาง (Core Morality) ที่ถูกเรียกวา ศีลธรรมแบบบาง (Thin Morality) (Kung, 1990) 

เปนการอธิบายศีลธรรมแกนกลางดวยการรวบรวมความเหมือนกันทางดานคำสอนหลัก อันเสนอหลักการ

อธิบายเรื่องมิตรภาพและการสรางสังคมสันติสุข ดังนี้ 

 1. หลักมิตรภาพในพระพุทธศาสนา กลาวถึงองครวมของแนวคิดเรื ่องมิตรภาพในประเด็นเรื ่อง           

ก. ความเปนมนุษย ในแงของรายละเอียดที่มนุษยจะตองประกอบดวยคุณธรรมและการปฏิบัติดีตอกันในฐานะท่ี

เปนมนุษยผูรวมเกิด แก เจ็บและตาย (องคทะไลลามะกับฟรันซ อัลท, 2564) ข. การยอมรับความหลากหลาย 

เปนการยอมรับความแตกตางและมนุษยท่ีมีความเชื่อแตกตางกันไปแตลวนมีเปาหมายเดียวกันคือการหลุดพน

จากความทุกข ค. ความจริงใจ มิตรนั้นคือผูแสดงออกท้ังกายกายและวาจาและความคิดท่ีดีตอกัน  

 2. หลักมิตรภาพในศาสนาคริสต กลาวถึง องครวมของแนวคิดเรื ่องมิตรภาพในประเด็นเรื ่อง คือ          

ก. ความสัมพันธกัน เปนความสัมพันธระหวางมนุษยกับพระเจา  ที่ขับเคลื่อนมาจากความรักแบบสากล 

(Julian, 1949) และความสัมพันธทางจิตใจที่ปรารถนาดีตอกัน ข. การยอมรับความหลากหลาย เปนการ

ยอมรับมนุษยมีอัตลักษณที่แตกตางกันไป และมีความไมสมบูรณ แตมีความเกี่ยวของกันดวยพระเจา มนุษย

จะตองชวยกันเพทาอนำไปสูความสมบูรณอีกครั้ง ค. ความเปนมนุษย เปนการอธิบายมนุษยเชิงอุดมคติท่ี

เก่ียวของกับพระเจาและการเปนมนุษยในทางสังคมท่ีเชื่อมโยงกับการปฏิบัติดีตอเพ่ือนมนุษยดวยกัน 

  3. หลักมิตรภาพในศาสนาฮินดู กลาวถึง องครวมของแนวคิดเรื่องมิตรภาพมาการนำพระเจามาสูจิต

วิญญาณจึงเปนการมิตรภาพตอพระเจาและเปนการเขารวมกันของทุกสิ่งในโลก โดยนำไปสูการที่จิตใจของมนุษย

นั้นไมเปนอิสระแตจะสัมพันธกับสรรพสิ่งที่เปนของพระเจา (Dasgupta, 1952) ผานประเด็นเรื่อง ก. หลักธรรม 

เปนการใชหลักธรรมในการวางเปนหลักในการปฏิบัติตน ข. การยอมรับความหลากหลายเปนการยอมรับตอ

ความแตกตางภายนอก ผานการชวยเหลือสงเคราะหและอดทนตอความเชื่อและการอยูรวมกันในสังคม        

ค. ความเปนมนุษย เปนการยอมรับวาทุกคนตางเปนเพื่อนมนุษยที่เปนพวกเปนกลุมเดียวกันรวมถึงการเขาใจ

วาทุกอยางสามารถรวมเขาดวยกันได 



- 7 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

  4. หลักมิตรภาพในศาสนาอิสลาม กลาวถึง องครวมของแนวคิดเรื่องมิตรภาพมาจากการที่ศาสนทูต

ของพระเจาอยางนบีมูฮัมหมัดไดสรางความเปนพ่ีนองข้ึนในหมูมุสลิมโดยเฉพาะในระหวางผูอพยพและผูชวยเหลือ     

ทำใหเกิดความรักใครและใกลชิดกันมาก ดังท่ีทานไดพาเอาพ่ีนองผูอพยพทานหนึ่งไปท่ีบานแลวกลาววา “ทานท้ิง

ทุกสิ่งทุกอยางไปหมดแลว บานนี้พรอมกับทุกสิ่งที่อยูในบานเปนของเราทั้งสองคน นอกจากนี้ ทานยังไมมีภรรยา

ที่นี่ในขณะที่ฉันมีสองคน ทานชอบคนไหน ฉันจะใหทานไดแตงงานกับเธอ” ความเปนพี่นองจึงเปนความลึกซ้ึง 

จริงใจและเหนียวแนนอยางยิ่ง (Gulen, 2014) ในประเด็นเรื่อง ก. ความเปนพ่ีนอง เปนการเชื่อรวมกันวามนุษย

มาจากบรรพบุรุษเดียวกัน ในแงของการปฏิบัติเราจึงตองเขาใจผูอื่นที่แตกตางจากเราในฐานะของพี่นอง        

ข. การยอมรับความหลากหลาย เปนการมองวามนุษยมีความหลากหลาย เพื่อใหมนุษยหาวิธีสัมพันธรูจักกัน

และกัน ค. ความเปนมนุษย เปนการเขาใจมนุษยในแงของอุดมคติท่ีมีความรักตอกันและการเขาใจวาทุกคนมา

จากท่ีเดียวกัน อีกท้ังยังเปนเรื่องของสังคมท่ีจะตองมีการอยูรวมกันจึงตองมีวิธีปฏิบัติดวยดีตอมนุษยทุกคน 

 วัตถุประสงคท่ี 2 ผลการวิจัยพบวา 

 1. การสรางสังคมสันติสุขในทางพระพุทธศาสนา  ไดอางถึงการใชแนวคิดผสมผสาน (Syncretism)    

ที่พิจารณาพื้นฐานของสังคมไมใชแคศาสนาและพิธีกรรมเทานั้น (Stewart and Shaw, 1994) แตรวมถึง

วัฒนธรรมทั่วๆ ไปที่เกิดขึ้นในทางสังคมในประเด็นดังนี้ 1) เปาหมายสังคมสันติสุข (end) ประกอบดวย         

ก. สังคมที่มีความเสมอภาค เปนความเสมอภาคที่มีหลักธรรมเปนเครื่องมือในการสรางสังคม ข. สังคมที่มี

ความเขาใจกันและกัน เปนสังคมที่แสดงออกถึงความเปนหนึ่งเดียวกัน ไมมีความหวาดระแวง  ค. สังคมแหง

การใหเกียรติ เปนการพึ่งพาอาศัยกัน มีความเคารพนับถือความแตกตางหลากหลายในสังคม 2) การใช

มิตรภาพในการสรางสังคมสันติสุข (Mean) ประกอบดวย ก. การเขาใจกัน เปนการสรางความไวใจกันผานการ

เขาใจในหลักศาสนาของตนและของคนอ่ืน การเขาไปมีสวนรวมกับศาสนาอ่ืน ข. การเผชิญกับปญหา เปนการ

เขารวมกิจกรรมในการแกปญหารวมกัน ไมทอดท้ิงหรือปลอยวาไมใชเรื่องของตน ค. การสรางสังคมอุดมคติ 

เปนการวางรูปแบบชุมชนในแบบศาสนาท่ีวางไวบนศักยภาพของมนุษยและมีแนวทางปฏิบัติท่ีสอดคลองกัน 

  2. การสรางสังคมสันติสุขในศาสนาคริสต ไดอางถึงการใชแนวคิดผสมผสาน (Syncretism)           

ที่พิจารณาพื้นฐานของสังคมไมใชแคศาสนาและพิธีกรรมเทานั้น แตรวมถึงวัฒนธรรมทั่วๆ ไปที่เกิดขึ้นในทาง

สังคมในประเด็นดังนี้ 1) เปาหมายสังคมสันติสุข (End) ประกอบดวย ก. สังคมที่มีคุณธรรม เปนสังคมแหง

ความเมตตาเปนพื้นฐานและมีหลักปฏิบัติที ่ทำใหสังคมอยูดวยกันอยางสงบสุข ข. สังคมที่มีสัมพันธและ

เกี่ยวของกัน เปนสังคมที่มีการสรางสันติจากการทำงานรวมกัน วากลาวตักเตือนกันได ค. สังคมที่ไมมีศัตรู   

เปนการระบุถึงการมองทุกคนบนพ้ืนฐานของความเปนมนุษย ความเปนเพ่ือน ความเปนพ่ีนอง ไมไดมองวาทุก

คนเปนอยางอ่ืนจากนี้ 2) การใชมิตรภาพในการสรางสังคมสันติสุข (Mean) ประกอบดวย ก. ไมขัดแยงกับผูอ่ืน 

เปนการมองวาความขัดแยงเปนกิเลสที่ไมไดมาจากพระเจา ทุกคนตองไมมีวาระซอนเรน มีแตความบริสุทธิ์ใจ

ตอกัน ข. ความเกี่ยวของและสัมพันธกัน เปนการใชกิจกรรมสรางความสัมพันธทั้งในระดับครอบครัว สังคม

และความขัดแยงตางๆ ค. ความออนนอมถอมตน เปนการแสดงออกถึงความเคารพในศักดิ์ศรีความเปนมนุษย 



- 8 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 ง. การยอมรับคุณคาสากล เปนการยอมรับสังคมมีกฎระเบียบ ตองยอมรับกฎเกณฑเหลานั้นวามีความ

ศักดิ์สิทธิ์ไมตางจากกฎทางศาสนา 

  3. การสรางสังคมสันติสุขในทางศาสนาฮินดู ไดอางถึงการใชแนวคิดผสมผสาน (Syncretism)               

ที่พิจารณาพื้นฐานของสังคมไมใชแคศาสนาและพิธีกรรมเทานั้น แตรวมถึงวัฒนธรรมทั่วๆ ไปที่เกิดขึ้นในทาง

สังคมในประเด็นดังนี้ 1) เปาหมายสังคมสันติสุข (End) ประกอบดวย ก. สังคมมีความเทาเทียม เปนการสราง

ความสมานฉันทจากการใชหลักธรรมเปนหลักการสอนใหเกิดความเทียม ข. สังคมที่มีคุณธรรม เปนการใช

หลักธรรมในการแกไขปญหา และมองวาความแตกตางเปนเรื่องภายนอก ไมใชเรื่องจิตใจที่มีความดีเสมอกัน 

ค. สังคมพหุวัฒนธรรม เปนการใชการแสวงจุดรวม สงวนจุดตางในการพัฒนารวมกัน ไมแตกแยกเพราะความ

แตกตาง 2) การใชมิตรภาพในการสรางสังคมสันติสุข (Mean) ประกอบดวย ก. การแกไขปญหาความขัดแยง 

เปนการสรางความเขาใจรวมกันในหลักศาสนาระหวางกัน อยาใชหลักศาสนามาทำใหเกิดความขัดแยง ข. การ

เก่ียวของและสัมพันธกัน เปนการใชหลักการพูดคุยอยางละเอียดและรอบคอบในการพิจารณาเรื่องละเอียออน 

ค. การสรางสังคมอุดมคติ เปนการมุงหมายหลักสังคมในทางศาสนาท่ีเนน “สัตย” คือความจริงใจตอกัน 

  4. การสรางสังคมสันติสุขในศาสนาอิสลาม ไดอางถึงการใชแนวคิดผสมผสาน (Syncretism)               

ที่พิจารณาพื้นฐานของสังคมไมใชแคศาสนาและพิธีกรรมเทานั้น แตรวมถึงวัฒนธรรมทั่วๆ ไปที่เกิดขึ้นในทาง

สังคมในประเด็นดังนี้ 1) เปาหมายสังคมสันติสุข (End) ประกอบดวย ก. สังคมพหุวัฒนธรรม ที่มีความ

หลากหลาย ใหเกียรติและยอมรับกันและกัน มีปฏิบัติสัมพันธที่ดีตอกัน ข. สังคมอุดมคติ เปนสังคมตามหลัก

ศาสนาที่มีความรวมมมือกัน สงบ สันติและปลอดภัย ค. สังคมแหงการเคารพสิทธิ เปนการเคารพสิทธิที่พระ

เจามอบให สิทธิในชีวิตของแตละคน สัตวแตละชนิด ไมควรละเมินสิทธิที่พระเจามอบใหนี้ดวยสิทธิที่ตนเอง

กำหนดเอาเอง ง. สังคมที่มีคุณธรรม เปนสังคมที่มนุษยไมมีอคติ และทิฏฐิมานะตอกัน รับฟงกันได มีความ

อดทนตอกัน 2) การใชมิตรภาพในการสรางสังคมสันติสุข (Mean) ประกอบดวย ก. สรางสังคมพหุวัฒนธรรม 

ดวยการแบงปน ความบริสุทธิ์ใจตอกัน ไมมีผลประโยชนใดๆ แอบแฝง อยูรวมกันไดในฐานะของมิตร ข. สราง

สังคมอุดมคติ ดวยการไมมีตัวตนหรือเห็นแกตัว มุงประโยชนสวนรวมมากกวาประโยชนสวนตน ค. สราง

ความสัมพันธกัน เปนการสรางสังคมผานกิจกรรมทางศาสนาในการเยี่ยมศาสนาอื่น แสดงออกถึงความเปน

มิตรและเปดเผยตอกัน  

 วัตถุประสงคที่ 3 ผลการวิจัยพบวา ขอเสนอกลไกการสรางมิตรภาพและสังคมสันติสุขตามมุมมอง

ศาสนา พบวา การสรางมิตรภาพและสันติสุขในมุมมองศาสนามาจากวิธีการใชวิธีการสานเสวนาในการ

นำเสนอการแลกเปลี่ยนศาสนาเชิงปฏิบัติ (Practical Religion) (ปเตอร ซิงเงอร, 2566) ท่ีถูกนำเสนอผานการ

ปฏิบัติของแตละศาสนาไดเสนอกิจกรรมเชิงสังคมจนนำไปสูพื้นที่ของการแลกเปลี่ยนทางสังคม รวมถึงการ

สรางผลกระทบตอสังคมในประเด็น ดังนี้  

 1. ขอเสนอมิตรภาพและสังคมสันติสุขของแตละศาสนา ก. กระทบความคิด (Concept) ผานทาง

ศาสนาคริสตที่เปลี่ยนมุมมองในการที่มิตรไดสรางผลกระทบตอความกลา การลงมือปฏิบัติดวยการไดอาศัย

มิตรนั้นเปนผูกระตุนใหเกิดการปฏิบัติตามแนวทางหลักคำสอนไดอยางจริงจัง ข. ผลกระทบดานอุดมการณ 



- 9 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 (Ideology) ของพระพุทธศาสนาที ่เสนอใหเห็นวา แนวคิดทางดานอุดมการณของแตละศาสนานั ้นลวน

เหมือนกัน แตตางกันแควิธีปฏิบัติ และการสอนนั้นทุกคนสามารถรับคำสอนไดเพราะทุกคนตางรับรูทุกขและ

ความดับทุกขไดเสมอเสมือนกัน ค. ผลกระทบดานวิถีชีวิต (Way of Life) เปนการเสนอของศาสนาฮินดูในการ

เสนอใหเกียรติ ยกยอง ประนีประนอมตอกัน ใชหลักธรรมท่ีเกิดจากการอบรมจิตและปญญาเปนเครื่องชวยใน

การดำเนินชีวิต ง. ผลกระทบดานวัฒนธรรม (Culture) เปนของศาสนาอิสลามที่เสนอใหเกิดการเปลี่ยนแปลง

สังคมในแงของการสรางครอบครัวเดียวกัน การสรางความสัมพันธแบบภายใน มีจิตใจที่เปนมนุษยรวมกันใน

การเอาชนะสิ่งตางๆ สรางความรูสึกภายในในการอยูรวมกัน 

 2. ขอเสนอมิตรภาพและสังคมสันติสุขของทุกศาสนาในภาพรวม เปนการเสนอใหเห็นผลกระทบตอ

การสรางสังคมสันติสุขที่นำไปสุผลกระทบ คือ ก. ผลกระทบความคิดเรื่องความไมมีตัวตน (Concept of no-

Self) เปนการมองไปที่ความจริงนั้นเปนสิ่งสำคัญ สวนตัวตนนั้นเปนบอเกิดความลำเอียง ความทะเลาะ ความ

บาดหมางจึงควรจะละเสีย และวิธีปฏิบัตินั้นทุกศาสนาตางสอนเสมอเหมือนกัน ข. ผลกระทบตอคุณคารวมกัน 

(Shared Value) เปนการสรางกิจกรรมการปฏิบัติรวมกันท้ังในดานวิชาการท่ีหาเวทีแลกเปลี่ยนกัน และการมี

กิจกรรมรวมกันทำในนามศาสนา ค. ผลกระทบตอการแกปญหาความขัดแยง (Conflict Solution)  เปนการ

เสนอใหเกิดการสานเสวนาตั้งแตระดับชุมชน จนถึงระดับนานาชาติ มีการพูดคุยกันอยางสม่ำเสมอทั้งคนที่อยู

ระดับลางจนถึงระดับผูบริหารเพ่ือสรางความเขาใจกันและกันใหมากยิ่งข้ึน 

 

อภิปรายผลการวิจัย 

 ผลจากการวิจ ัยท่ี1 พบวา แนวคิดเรื ่องมิตรภาพและหลักการสรางสังคมสันติสุขในมุมมอง

พระพุทธศาสนา ศาสนาคริสต ศาสนาฮินดูและศาสนาอิสลาม พบวา หลักมิตรภาพกับการสรางสังคมสันติสุข

นั้น มุงเนนไปท่ีประเด็น คือ  

 1. หลักความเปนมนุษย ทุกศาสนาสนใจรวมกันในเรื่องมนุษย เพราะมนุษยมีหลักเชิงอุดมคติทาง

ศาสนาที่มีความเปนมาเกี่ยวของกันและอาศัยกันเปนสังคมจึงตองมีหลักการปฏิบัติตอกันเพื่อการอยูรวมกัน 

สอดคลองกับเดเนียล ชวารทซ (Daniel Schwartz) เสนอเรื่องนี้ไววา มิตรภาพเปนกระบวนทัศนเชิงอุดมคติ

สำหรับความสัมพันธท่ีเกิดข้ึนจากการปลูกฝงของมนุษยผูมีเหตุผล การระบุถึงศักยภาพของมิตรภาพปรากฏอยู

ในความเปนมนุษยที่ถูกสรางมาตั้งแตแรกเริ่ม โดยมิตรภาพนั้นเปนคุณคาแฝง (Potential) ที่ทำใหตนเอง

สามารถเปนมิตรกับผูอื่น รวมถึงเทวดาและพระเจาดวยที่อางถึงการสามารถรับรูถึงกันและกันผานกิจกรรม 

ความรูสึกและการเลือกตางๆ ท่ีมนุษยทำนั้นจะเชื่อมโยง (Schwartz, 2007) 

 2. การยอมรับความหลากหลาย ทุกศาสนายอมรับวามนุษยมีความแตกตางกันในแงความเชื่อและ

วิธีการปฏิบัติตอกัน เพราะความหลากหลายเปนวิถีปฏิบัติที่แตกตางกันไปตามแตมนุษยแตละคน การยอมรับ

วามีความหลากหลายจึงเปนวิธีการเรียนรูเพื ่อการสรางการอยุ ร วมกัน ไมใชการเรียนรู และขัดแยงกัน 

สอดคลองกับจอหน ฮิก (John Hick) มองวา สมมติฐานของแนวคิดพหุวัฒนธรรมมาจากศรัทธาที่มีลักษณะ

แตกตางกันไปตามประสบการณและแนวคิดเกี่ยวกับความเปนจริงที่สะทอนในเรื่องเดียวกันแตมีความสัมพันธ



- 10 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 กันในแงของความเปนมนุษย และภายในของแตละคนไดเปลี่ยนแปลงความเปนมนุษยจากการที่มีตัวเองเปน

ศูนยกลาง (Self-Centredness) ไปสูความมีความเปนจริงเปนศูนยกลาง (Reality-Centredness) ซ่ึงลักษณะ

ดังกลาวนั้นเปนการสรางพื้นที่การอยูรวมกัน ไมวาชายหรือหญิงตางคนพบความหลุดพนหรือเสรีภาพหรือ

ความจริงสูงสุดไดไมตางกัน (Hick, 1989) 

 3. การมีคุณธรรม ทุกศาสนายอมรับรวมกันวา มิตรภาพและสังคมสันติสุขจะมีคุณธรรมพื้นฐาน คือ

ความรัก ความจริงใจ ความเปนพี่นอง ความเกื้อกูลและปรารถนาดีตอกัน เปนการเสนอวิธีการแสดงออกของ

บุคคลทั้งทางกาย วาจา สวนใจนั้นเปนหลักการที่อยูบนพื้นฐานของการพัฒนาจิตใจตนเองใหเปนอันหนึ่งอัน

เดียวกับหลักคุณธรรมเหลานั้น สอดคลองกับงานวิจัยแสวง ปวงจักรทาและคณะไดเสนอเรื่องการประยุกต

หลักศาสนธรรมเพื่อการฟนฟูการมีสวนรวมในกิจกรรมชุมชนของคนในหมูบานใตรอง ในฐานะที่ชุมชนบานใต

รองนับถือศาสนาคริสตจึงมีการใชหลักคำสอนและการใชการมีสวนรวมกับชุมชนผานการเรียนรูประวัติศาสตร 

วัฒนธรรมดั้งเดิมของชุมชนเอง และพัฒนาดานการเปลี่ยนแปลงการมีสวนรวมของคนในชุมชน อันสงผลให

ชุมชนมีความรักในทองถิ่นของตนเองแลว มีการทดลองทำกิจกรรมคายครอบครัว โดยใหชุมชนมีสวนรวมใน

กิจกรรมของชุมชนทั้งรวมคิด รวมวางแผน รวมดำเนินงานและรวมติดตามประเมินผลการดำเนินงานมากข้ึน 

(แสวง ปวงจักรทา และคณะ, 2559) 

  ผลจากการวิจัยที่ 2 พบวา วิเคราะหรูปแบบกระบวนการสรางมิตรภาพและสังคมสันติสุขในมุมมอง

พระพุทธศาสนา ศาสนาคริสต ศาสนาฮินดูและศาสนาอิสลาม พบวา กระบวนสรางมิตรภาพในศาสนานั้นถูก

มองวาเปนเครื่องมือ (Mean) มีกระบวนการเหลานี้คือ ก. การเขาใจกัน ข. วิธีการแกไขปญหาความขัดแยง    

ค. การสรางสังคมอุดมคติ ง. การสรางความเก่ียวของและสัมพันธกัน ง. ความออนนอมถอมตน จ. การยอมรับ

คาสากลทางสังคม ฉ. สรางสังคมพหุวัฒนธรรม และเปาหมายคือสังคมสันติสุข (end) มีรูปแบบดังนี้ ก. สังคม

ที่มีความเสมอภาค ข. สังคมที่มีความเขาใจกันและกัน ค. สังคมแหงการใหเกียรติกัน ง. สังคมที่มีคุณธรรม         

จ. สังคมที่มีสัมพันธและเกี่ยวของกัน ฉ. สังคมที่ไมมีศัตรู ช. สังคมมีความเทาเทียม ซ. สังคมพหุวัฒนธรรม        

ฌ. สังคมอุดมคติ เปนเสนอเสนอรูปแบบเชิงอุดมคติทางศาสนาที่สอดคลองกับเปนการเสนอวิธีสรางการนำ

ศาสนามาประยุกตเขากับสังคมสอดคลองกับงานของชารลส สจวต (Charles Stewart) ที ่เสนอแนวคิด

ผสมผสาน (Syncretism) มาจากแนวคิดเรื่องการเปลี่ยนแปลง หรือสิ่งแปลกใหม ซึ่งเปนลักษณะการทำใหสิ่ง

บริสุทธิ์นั ้นเสียหายหรือเปลี ่ยนไปจากเดิม เมื ่อนำมากลาวถึงผานการที่ศาสนายางเขาไปสูวัฒนธรรมท่ี

หลากหลายในแตละสังคมที่ตางกัน จนกลายเปนพื้นฐานทางความคิดใหมที่ควบคูไปกับสังคม (Stewart and 

Shaw, 1994) 

 ผลจากการวิจัยที่ 3 พบวา ขอเสนอกลไกการสรางมิตรภาพและสังคมสันติสุขตามมุมมองศาสนา 

พบวา การสรางมิตรภาพและสันติสุขในมุมมองศาสนาเชิงปฏิบัติ (Practical Religion) ที่ไดเสนอใหเห็น

ผลกระทบทางดานมุมมองและการสรางเง่ือนไขทางสังคมศาสนาคือ1) ขอเสนอมิตรภาพและสังคมสันติสุขของ

แตละศาสนาที่สะทอนผาน ก. ความคิด (Concept) ข. ผลกระทบดานอุดมการณ (Ideology) ค. ผลกระทบ

ดานวิถีชีวิต (Way of Life) และ ง. ผลกระทบดานวัฒนธรรม (Culture) เปนการเสนอใหเห็นการปฏิบัติทาง



- 11 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 ศาสนานั้นไมอาจจะใชหลักการที่มนุษยเปนผูกำหนดในการวางไวแตตองอาศัยวิธีการสรางผลกระทบจากการ

ปฏิบัติ และขอเสนอมิตรภาพและสังคมสันติสุขของทุกศาสนาในภาพรวมท่ีสะทอนผาน ก. ผลกระทบความคิด

เร ื ่องความไมม ีต ัวตน (Concept of no-Self) ข. ผลกระทบตอคุณคาร วมกัน (Shared Value) และ              

ค. ผลกระทบตอการแกปญหาความขัดแยง (Conflict Solution) อันเปนวิธ ีการสรางคุณคาองครวม          

(Shared Value) ที่สงผลกระทบตอสังคมและตัวตนของแตละศาสนาวาเปนสิ่งที่ควรอยูรวมกันไดและมีผลท่ี

ทุกคนตางไดรับรวมกัน สอดคลองกับปเตอร ซิงเงอร (Peter Singer) ที่เสนอจริยศาสตรภาคปฏิบัติผาน      

การเสนอของนักศีลธรรมในสมัยกอนตองการเสนอมุมมองความเปนสากลตามที่ศาสนาคริสตเรียกวา กฎทอง 

(Golden Rule) วา “ปฏิบัติตอผูอื่น ดังที่ทานปรารถนาใหผูอื่นปฏิบัติตอทาน” เปนการใหน้ำหนักกับผูอ่ืน

เทากับตนเองและถูกสื่อไปในสถานการณในการปฏิบัติกับผูอื ่นวา เราตองรักเพื่อนบานเหมือนรักตนเอง       

เปนสรางอุดมคติเชิงจริยธรรมที่เปนสากลได แตจริยธรรมนั้นตองถูกปฏิบัติไดและใหผลที่เปนไปทั้งในแงสิทธิ

สวนบุคคล ความเปนธรรม ความศักดิ์สิทธิ์ ความยุติธรรม ความบริสุทธิ์และคุณคาอ่ืนๆ ท่ีทำใหทุกทานรูสึกเทา

เทียมกันจึงจะถือวาเปนการปฏิบัติไดและเหมาะสมในการสรางคุณคาไดอยางแทจริง (ปเตอร ซิงเงอร, 2566) 

 

องคความรูใหม 

 การสรางมิตรภาพและสังคมสันติสุขในรูปแบบศาสนาเชิงปฏิบัติ (Practical Religion) ตอสังคม ไดสราง

ผลกระทบตอสังคมสันติสุขตามโมเดล (CCS) ดังนี้ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพท่ี 1 : ภาพการสรางมิตรภาพของศาสนาฮินดู ศาสนาอิสลาม 

 



- 12 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

  การเสนอของทุกศาสนาในภาพรวมไดเสนอใหเห็นผลของแนวคิดในการเขาใจความจริงอันเกี่ยวของกับ

ความหมายของการไมยึดติดในตัวบุคคล แตมุงไปท่ีความจริงเปนหลัก และการคนหาหลักความจริงนี้จึงนำไปสูการ

สรางคุณคารวมของศาสนาที่มีหลักการเดียวกัน ขณะเดียวกันก็นำหลักการนั้นไปปฏิบัติในการวางระบบการ

แกปญหาความขัดแยงระหวางศาสนาและสังคมในภาพรวมได 

 

สรุป 

 จากมโนทัศนเรื่องมิตรภาพในมุมมองปรัชญาศาสนากับการสรางสังคมสันติสุขไดพัฒนามาจากการ

มองวามนุษยนั้นมีความเหมือนกันในแงอุดมคติ แตมีความแตกตางกันไปตามแตละบุคคล แตยังมีความเปนอัน

เดียวกันผานการยกยองหลักการทางศาสนา มิตรภาพจึงเปนหลักการที ่ถูกนำเสนอเพื ่อใหมนุษยเห็น

ความสัมพันธระหวางกันและสรางการเรียนรูการอยูรวมกันทามกลางความหลากหลาย ทุกศาสนาจึงไดนำ

หลักการ  ดังนั้นมารวมกันแสดงความคิดเห็นผานการเริ่มตนดวยการแลกเปลี่ยนกันกันทางการพูดคุยตั้งแต

ระดับชุมชน ขยายไปสูชาติและนานาชาติ มีการพูดคุยกันตั้งแตนักบวชที่ไมมีพื้นที่พูดคุยไปจนถึงผูบริหาร

ศาสนาระดับสูง ดวยวิธีการอยางปราศจากตัวตนและเง่ือนไขหรือวาระซอนเรนใดๆ ท้ังนี้สิ่งหนึ่งท่ีจะชวยสราง

ผลกระทบใหกับสังคมจริงๆ แลวคือการนำเอาหลักศาสนาท่ีเปนคุณคารวมกันมาคุยกันเปนหลัก สวนวิธีปฏิบัติ

ตนจะแตกตางก็เปนเรื่องของแตละศาสนา แตควรเปดโอกาสใหเห็นวาหากสังคมมีกฎเกณฑที่สามารถยืดหยุน

ไดก็ควรมีพ้ืนท่ีสำหรับความเขาใจนั้นท้ังแกศาสนิกในศาสนานั้น รวมถึงศาสนิกตางศาสนาดวย 

 

ขอเสนอแนะ 

  1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

  การสรางมิตรภาพระหวางศาสนาและการสรางสันติสุขทางสังคมถือเปนพื้นฐานในการมูลคาใหกับ

สวนอ่ืนๆ และทำใหเกิดประโยชนท้ังแงเศรษฐกิจและการเปนอยูท่ีดีข้ึนท้ังในระดับครอบครัวจนถึงประเทศชาติ 

จึงถือเปนความจำเปนที่ทั ้งภาครัฐและชุมชนจะตองเห็นความสำคัญ และชวยกันรณรงคใหเกิดขึ้น ฉะนั้น      

ทุกภาคสวนที่เกี่ยวของควรตระหนักและหามาตรการในการรักษาดวยการออกนโยบายเพื่อปองกันและแกไข 

ซ่ึงพอจะแนะนำได ดังนี้  

  1. ฝายวัฒนธรรม ควรวางรูปแบบการจัดการสานเสวนาระดับชุมชนและระดับชาติ อยางเปนระบบ 

เขาไปตรวจสอบและเสนอแนะวิธีการท่ีจะชวยเพ่ิมมูลคาทางวัฒนธรรมใหมีราคาเพ่ือใหเกิดประโยชนแกชนใน

พื้นที่ ไมใหเยาวชนออกมาอยูชุมชนเมือง ซึ่งจะยิ่งทำใหเกิดปญหาผูสูงอายุที่มีภูมิปญญาแตขาดการสืบสานให

เกิดมูลคาไดอยางนาเสียดาย อีกทั้งตองประชาสัมพันธใหสังคมรวมรับรูถึงวัฒนธรรมเหลานี้วาเปนสมบัติของ

ชาติตอไป  

 2. ฝายการศึกษา ควรเพิ่มเนื้อหาเกี่ยวกับความเขาใจดานวัฒนธรรม ประเพณี พระพุทธศาสนาอัน

เปนรากฐาน อีกท้ังรูปแบบการนำเสนอท่ีเหมาะสม  



- 13 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

   3. ฝายมนุษยและสังคม ควรมีการเผยแพรขาวสารเรื่องวัฒนธรรม ประเพณีในแตละภูมิภาคเพื่อให

เห็นถึงรูปแบบการบริหารจัดการ การพัฒนาสินคาและการแกปญหาตางๆ ที่เกิดขึ้นในชุมชนวัฒนธรรมอ่ืน 

และบูรณาการใหเกิดองคความรูในการอนุรักษรักษาในภาพรวมของประเทศไทยตอไป 

  4. ฝายพระสงฆ ควรแนะนำและใหแนวคิดเกี่ยวกับเรื่องพระพุทธศาสนาในฐานะเปนรากฐานทาง

วัฒนธรรม ประเพณีของคนไทย มีองคความรูทั้งในแงของหลักธรรมและจริยธรรมเพื่อสรางความเขาใจใน

วิธีการปฏิบัติท่ีถูกตองตอไป  

 5. ควรสงเสริมและสนับสนุนนโยบายภาครัฐอยางจริงจังและตอเนื่อง รวมถึงเขามามีสวนรวมใน

การทำนุบำรุงวัฒนธรรม สงเสริมพหุวัฒนธรรม และการอยูรวมกันอยางสันติ อีกทั้งเผยแพรใหประจักษแก

นักทองเท่ียวท้ังชาวไทยและตางชาติ  

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป 

 2.1 การศึกษามิตรภาพและสังคมสันติสุขใน 5 ศาสนาในจังหวัดชลบุรี 

 2.2 การบูรณาการหลักมิตรภาพทางศาสนากับการทองเท่ียวทางวัฒนธรรมอยางยั่งยืน 

 2.3 การสรางและพัฒนาตัวชี้วัดมิตรภาพและการสรางสังคมสันติสุขอยางยั่งยืน 

 

บรรณานุกรม  

ณัฐพงศธัช กุรัตนธรรมา และคณะ. (2560). การพัฒนารูปแบบการแกไขปญหาของชุมชนทองถ่ินดวย 

  หลักธรรมในพระพุทธศาสนาแบบบูรณาการ. สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) ฝายวิจัยเพ่ือ 

  ทองถ่ิน. 

ปญญา เทพสิงหและคณะ. (2562). บทบาทผูนำศาสนาอิสลามและศาสนาพุทธตอการเสริมสรางความสัมพันธ 

  ระหวางชาวมุสลิมและชาวพุทธในสามจังหวัดชายแดนภาคใต. สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย  

  (สกว.). 

ปเตอร ซิงเงอร. (2566). จริยศาสตรภาคปฏิบัติ. แปลโดย เหมือนมาด มุกขประดิษฐ. กรุงเทพฯ: มูลนิธิเพ่ือ 

  การศึกษาประชาธิปไตยและการพัฒนา (โครงการจัดพิมพคบไฟ). 

พระคริสตธรรมคัมภีร. (2550). พระคริสตธรรมคัมภีร ภาคพันธสัญญาใหม. กรุงเทพฯ: องคการกีเดียนส  

  อินเตอรเนชั่นแนล. 

พระมหาบุญเลิศ ชวยธานีและคณะ. (2561). การผสานกลไกทางพุทธศาสนาเพ่ือสรางวัฒนธรรมการอยู 

  รวมกันอยางสันติสุขในประชาคมอาเซียน: กรณีศึกษาไทยกับกลุมประเทศอินโดจีนและเมียนมาร.  

  สำนักงานคณะกรรมการวิจัยแหงชาติ (วช.) และสำนักงานกองทุนสนบัสนุนการวิจัย (สกว.). 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

  วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

แสวง ปวงจักรทา และคณะ. (2559). การประยุกตหลักศาสนธรรมเพ่ือการฟนฟูการมีสวนรวมในกิจกรรม 

  ชุมชนของคนในหมูบานใตรอง. สำนักงานกองทุนสนับสนุนการวิจัย (สกว.) ฝายวิจัยเพ่ือทองถ่ิน. 



- 14 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 องคทะไลลามะกับฟรันซ อัลท. (2564). บานหลังเดียวของเรา: คำวิงวอนเพื่อโลกและภูมิอากาศ. แปลโดย  

 นัยนา นาควัชระ. กรุงเทพฯ: สวนเงินมีมา. 

อรชุน อัปปาดูรัย. (2562). ศีลธรรมแหงการปฏิเสธ. แปลโดย ทศพล ศรีพุ ม. ศาสนากับความรุนแรง.  

 บรรณาธิการโดย ปรีดี หงษสตน และอัมพร หมาดเด็น. กรุงเทพฯ: Illuminations Editions. 

Dasgupta, S. (1952). A History OF Indian Philosophy Volume III. New York: Cambridge  

  University Press. 

Gulen, M.F. (2014). วิเคราะหชีวิตของทานศาสดา ศาสนทูตของพระเจา ศาสดามุฮัมมัด. แปลโดย บรรจง  

  บินกาซัน. Clifton: Tugha Books. 

Hick, J. (1989). An Interpretation of Religion: Human Responses to the Transcendent.  

  London: Macmillan. 

Julian, L. (1949). Philosophy in Literature. New York: Syracuse University Press. 

Kung, H. (1990). Global Ethic for Global Politics. London: Routledge. 

Schwartz, D. (2007). Aquinas on Friendship. Oxford: Clarendon Press. 

Stewart, C. & Shaw, R. (1994). Syncretism Anti-syncretism: The politics of religious synthesis.   

  London and New York: Routledge.  

 

 

 

 

 


