
- 15 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 
สัมมาวาจา: พุทธบูรณาการเพ่ือการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม 

Right Speech : Buddhist Integrated Approach    

for Multicultural Communication 

 
1พระมหายงยุทธ ธีรธมฺโม, 2พระเจริญ วฑฺฒโน, 3พระวรพนธ วรธมฺโม, 4พระสุขีศม สีลเตชปุตฺติโย,      

5พระมหามงคลกานต ฐิตธมฺโม, และ6นฤมล จิวัฒนาสุข  

1Phramaha Yongyut Dhiradhammo, 2Phra Charoen Vaddhano,  

3Phra Woraponte Varadhammo, 4Phra Sukheesom Silatechaputtiyo,  

5Phramaha Mongkholkan Thitadhammo and6Narumon Jiwattanasuk 
1,5คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

1,5Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
2,3,4,6ธรรมสถานมลูนิธิพุทธะมหาเมตตา 

     2,3,4,6Buddhamahametta Foundation. 
1Corresponding Author’s Email: Yongyutpolman@gmail.com 

Received: November 28, 2023; Revised: December 21, 2023; Accepted: December 21, 2023 

 

บทคัดยอ 

งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาหลักการ แนวคิด ทฤษฎีการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม 2) เพ่ือ

ศึกษาหลักสัมมาวาจาเพ่ือการสื่อสารในมุมมองพระพุทธศาสนา 3) เพ่ือนำเสนอพุทธบูรณาการหลักสัมมาวาจา

เพื่อการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม การวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิงเอกสาร โดยวิเคราะหขอมูลเนื้อหาและนำเสนอ

แนวทางการสื่อสารแบบบูรณาการเชิงพหุวัฒนธรรม    

ผลการวิจัย พบวา 1) หลักการ แนวคิด ทฤษฎีการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม ไดแก ตองรูจักเนื้อหา

ประเด็นออนไหวท่ีจะนำไปสูความขัดแยง องคประกอบสื่อสาร ไดแก ผูสงสาร เนื้อหาของสาร ชองทางในการ

สงสาร และผูรับสาร การสื่อสารที่ดีตองสะทอนคุณคา ทัศนคติ พฤติกรรม และวิถีชีวิตของสังคมที่ไมใชความ

รุนแรง สรางการยอมรับในความแตกตาง เคารพสิทธิ ยุติธรรมเทาเทียม สรางทัศนคติท่ีดีตอกัน ใชเหตุและผล 

ปองกันและขจัดการความขัดแยง ไมคุกคาม ดอยคา และกีดกัน 2) หลักสัมมาวาจาเพื ่อการสื ่อสารใน

พระพุทธศาสนาเปนไปเพื่อการขัดเกลาขจัดกิเลส สรางกุศล เพื่อประโยชนสุข ตองสื่อสารดวยความอดทนอด

กลั้น ไมเบียดเบียนทำราย ไมกลาวราย ไมทำราย มูลเหตุของความขัดแยงมาจากความไมรู ไมเขาใจกัน ตัณหา 

มานะ ทิฐ ิ ความโลภ ความโกรธ ความหลง ความอยากได อยากใหญ ใจแคบ มีความลำเอียง ดังนั้น            

การสื่อสารท่ีดีควรอยูภายใตกรอบ สัมมาวาจา วาจาสุภาษิต วจีสุจริต 4 ศีล 5 สาราณียธรรม 6 ฆราวาสธรรม 

อคติ 4 โดยรวมการสื่อสารจะมีลักษณะถูกกาล จริง ออนหวาน มีประโยชนและสื่อสารดวยเมตตา 3) พุทธ



- 16 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 บูรณาการหลักสัมมาวาจาเพ่ือการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม พบวา (1) การสื่อสารเพ่ือการปองกันความขัดแยง       

ตองเรียนรูและเขาใจวัฒนธรรมของผูอื่น เคารพใหเกียรติกัน เชิดชูคุณคา สรางสรรค รูจักเหตุ รูจักผล รูจัก

สภาพตน รูจักประมาณ รูจักกาลเวลา รูจักชุมชน รูจักบุคคล (2) การสื่อสารเพื่อแกไขความขัดแยง ตองยึด

หลักความรัก ไมตรี โยนิโสมนสิการ คือ มุงรื้อฟนความสัมพันธ เปดใจกวางปราศจากอคติ ฟงอยางมีสติและ

ตั้งใจ ใหอภัย (3) การสื่อสารเพ่ือการสงเสริมพัฒนา ตองสรางการมีสวนรวม ความไวเนื้อเชื่อใจ ความยุติธรรม      

สิทธิและเสรีภาพ ยอมรับความแตกตาง ไมกระตุนความโลภ ความโกรธ ความหลง (4) การสื่อสารเพ่ือ

สนับสนุนรักษาสืบตอ ตองหมั่นประชุมพบปะหารือรวมกัน ย้ำเตือนสติใหเห็นคุณและเห็นโทษ ประโยชนและ

ไมใชประโยชน  

คำสำคัญ: สัมมาวาจา; พุทธบูรณาการ; การสื่อสาร; พหุวัฒนธรรม 

 

Abstract 
This research has the objective 1) To study the principles, concepts, and theories of 

multicultural communication. 2) To study the principles of right speech for communication 
from the perspective of Buddhism. 3) To present integrated Buddhist principles of right speech 
for multicultural communication. It is a document research. Study, analyze content, data, 
compile and present the results as an integrated approach.  

The research results found that 1)  Principles, concepts, and theories of multicultural 
communication: Multicultural communication must know the content regarding sensitive 
issues that will lead to conflict. Communication has components: the sender, the content of the 
message, the channel for sending the message, and the receiver. Good communication must 
reflect the values, attitudes, behaviors, and way of life of a society that does not use violence. 
Create acceptance of differences, respect rights, and equal justice. Create good attitudes, use 
reason. Prevent and eliminate conflicts, not threatening, depreciated and deprivation. 2)  Prin- 
ciples of right speech for communication in Buddhism is for the purification of defilements, 
and create merit for the benefit and happiness, Communicate with patience and tolerance.         
Do not harass, destroy, do not slander, do not harm. However, the root cause of conflict comes 
from ignorance, not understanding, lust, mana, pride, greed, anger, delusion, wanting, wanting 
to be big, being narrow-minded, and being biased. Therefore, good communication should be 
within the framework of right speech, proverbial speech, 4 honest speech, 5 precepts,                      
6 Saraniyadhamma, lay dhamma, 4 bias. Overall, communication will have the characteristics 
of speaking at the right time, speaking truthful words, speaking sweet words, speak useful 
words and speak with a kind mind. 3) Buddhist integration of the principles of right speech for 
multicultural communication: ( 1) Communication for conflict prevention must learning and 
understanding other people's cultures, Respect, uphold values, think creatively, know cause, 
know effect, know one's condition, know moderation, know time, know community, know 
person. (2) Communication to resolve conflicts must adhere to the principles of love, goodwill, 
principles of Yonisomanasikāra is, aiming to revive relationships, open the mind without bias, 
listen mindfully and attentively respect, forgive. (3) Communication to promote development 
through participation in decision making, mutual trust, fairness, Rights and freedoms, 
acceptance of differences, do not stimulate greed, anger, or delusion. ( 4) Communication to 
support and maintain must regularly meet and discuss together. Remind the mindful, point out 
the good and the bad, benefits and non-benefits. 
Keywords: Right Speech; Buddhist Integrated; Communication; Multicultural 



- 17 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 
 บทนำ 

สภาพปจจุบันในยุคโลกาภิวัตน ท่ีมีความเจริญทางดานวัตถุเทคโนโลยีและการสื่อสาร การสื่อสารและ

ขอมูลขาวสารไดปลุกเรากระตุน อารมณ ความคิด ความวิตกกังวล ความเครียด ความอยากได อยากมี อยาก

เปน ความรัก ความโกรธ ความเบื่อหนาย เปนตน ซ่ึงก็ลวนเปนสาเหตุความขัดแยง ความไมเขาใจกัน ท้ังนี้การ

สื่อสารที่ขาดปญญา และการรับรูขอมูลขาวสารที่ขาดสติดปญญาการใครครวญ สงผลกระทบโดยตรงตอการ

ดำเนินชีวิตและการอยูรวมกันของมนุษยในสังคมปจจุบัน (มาลีวัล เลิศสาครศิริ, 2559) อีกทั้งสังคมก็มี

พฤติกรรมซับซอนของความหลากหลายทางวัฒนธรรมมากข้ึน กลาวคือ ดานกายกรรม มีปฏิสัมพันธกันในทาง

ที ่ร ุนแรงมากยิ ่งขึ ้น ดานวจีกรรม มีการพูดปดหลอกลวงใชเลหเพทุบายทำใหเกิดการไขวเขวมากข้ึน           

ดานมโนกรรม มีการอิจฉาริษยาคอยแตจะใสรายปายสีกันตลอดเวลา ปจจุบันการสื่อสารและเทคโนโลยีมีความ

รวดเร็วมาก เปนเหตุใหมนุษยไดวากลาวโตตอบกันไดรวดเร็วและขาดความรอบครอบ มีการใชมิจฉาวาจาใส

รายปายสี ใชสื่อโจมตีหรือแยงชิงผลประโยชน เอาเปรียบกัน หลอกลวงใหเกิดการหลงเชื่อเพื่อหาประโยชน

จากผูอ่ืน กอนใหเกิดปญหาสังคม และปญหาดานจริยธรรมมากมาย กลาวโดยรวมก็คือ เกิดการใชวจีทุจริตเปน

สาเหตุของปญหาความสับสนวุนวายในสังคมปจจุบัน  

พระพุทธศาสนาที่เกี่ยวกับการสื่อสาร มีหลักสัมมาวาจาเปนหลักการพื้นฐานของการสื่อสาร สื่อสาร

อยางมีสติ เห็นคุณเห็นโทษ อีกทั้งยังเปนหลักพื้นฐานทางจริยธรรม เปนแมแบบแผนเชิงโครงสรางการสื่อสาร

ทางสังคม เปนรากฐานทางวัฒนธรรม เปนเครื่องมือในการขับเคลื่อนสังคมสูความสงบสุข เพื่อการปรองดอง

กัน ไมประสงคใหสังคมเกิดความขัดแยงหรือทะเลาะวิวาทกัน ดังนั้น หลักสัมมาวาจาจึงเปนหลักธรรมพื้นฐาน

ของการสื่อสารเพื่อการอยูรวมกันในสังคมที่มีความแตกตางหลากหลายทั้งความคิด และพหุวัฒนธรรม ดังจะ

เห็นไดจากกรณีที่พระพุทธเจาทรงประนีประนอมพระประยูรญาติ คือ พระเจาศากยะกับพระเจาโกลิยะวิวาท

กันกรณีแยงน้ำจากแมน้ำโรหิณี (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/197/94) และ

ยังทรงแสดงใหเห็นความสำคัญของการระงับขอขัดแยงวา “บุคคลผูเชื่อมประสานหมูคณะซึ่งแตกกันแลวให

สามัคคีกัน จะประสพบุญอันประเสริฐ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

24/40/92) 

  หลักสัมมาวาจาจึงเปนหลักธรรมพ้ืนฐานของการสื่อสารเพ่ือการอยูรวมกันในสังคมท่ีมีความแตกตาง

หลากหลายทั้งความคิด และพหุวัฒนธรรม หลักสัมมาวาจามีองคประกอบ 4 อยางหรือเรียกวาวจีสุจริต เวน

จากพูดเท็จ เวนจากพูดสอเสียด เวนจากพูดคำหยาบ เวนจากพูดเพอเจอ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 34/328/91) กลาวคือ 1) อมุสาวาท เวนขาดจากมุสาวาท พูดแตความ จริงรักษา

ความสัตย มั่งคงในคำพูด มีคำพูดควรเชื่อถือได ไมแกลงกลาวใหผิดตอโลก 2) อปสุณวาท เวนขาดจากคำ

สอเสียด ไดฟงจากฝายนี้แลว ไมเก็บไปบอกแกฝายโนน เพื่อแตกจากฝายนี้หรือไดฟงจากฝายโนนแลว ไมเก็บ

มาบอกแกฝายนี้ เพ่ือแตกจากฝายโนน 3) อผรุสวาท เวนขาดจากการกลาว คำหยาบ กลาวแตวาจาท่ีไมมีโทษ 

เสนาะโสต ใหเกิดความรัก 4) อสัมผัปปลาวาท เวนขาดจากคำพูดเพอเจอ กลาวแตในเวลาอันสมควร กลาวแต

คำจริง เปนประโยชน กลาวแตวาจามีที่ตั้ง มีหลักฐานที่อางอิง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ



- 18 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 ราชวิทยาลัย: 9/83/103) สอดคลองกับหลักวาจาสุภาษิต ที่วา การใชวาจาจะตองยึดหลักความจริง ไพเราะ 

นาฟง มีเหตุผล มีสาระประโยชน ถูกกาลเทศะ กอใหเกิดความสุข สมานสามัคคี หรืออีกนัยยะหนึ่ง สัมมาวาจา 

คือ การพูดโดยชอบ, ดี, ถูกตอง, ถูกถวน, สมบูรณ, จริง, แท (พระธรรมปฏก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553) จะเห็นได

วาหลักสัมมาวาจาในทางพระพุทธศาสนาเปนหลักการสื่อสารท่ีมีความชัดเจนและเปนระบบ  

บริบทของสังคมปจจุบันมีความหลากหลายดานพหุวัฒนธรรม จำเปนตองมีสื่อชวยกระตุนสงเสริมใหเกิด

การเห็นคุณคา ทัศนคติ และพฤติกรรมที่นำไปสูความสงบ สงเสริมความยุติธรรมทางสังคม สนับสนุนดานการ

เคารพสิทธิมนุษยชน ความเทาเทียมระหวางหญิงและชาย สงเสริมประชาธิปไตยแบบมีสวนรวม สงเสริมความ

เขาใจอันดีระหวางกัน ขันติธรรมและความสมานฉันท การขจัดสงครามและความรุนแรง การสื่อสารสงเสริมความ

เขาใจอันดีตอกัน สังคมตองมีการเรียนรูความแตกตาง การแลกเปลี่ยนความคิดเห็น และการแลกเปลี่ยนขอมูล

ระหวางกัน และสงเสริมการสื่อสารแบบมีสวนรวมและเสรีภาพในการเขาถึงขอมูลขาวสาร รวมถึงการจำกัดความ

รุนแรงในสื่อ เปนตน การสื่อสารจะเปนทั้งเครื่องมือและชองทางที่ชวยใหเกิดแนวทางการสรางสันติวฒันธรรมใน

สังคม กลาวคือ เกิดการเคารพตอชีวิต สิทธิและศักดิ์ศรีของแตละบุคคลใหความเคารพตอชีวิตทั้งมวล เคารพใน

ชีวิตและศักดิ์ศรีของแตละบุคคลโดยไมมีการแบงแยกชนชั้นหรืออคติใด ๆ รับฟงผูอ่ืนเพ่ือเกิดความเขาใจกัน โดย

มีเสรีภาพในการแสดงออกและยอมรับความหลากหลายทางวัฒนธรรม แลกเปลี่ยนความคิดเห็นและรับฟงผูอ่ืนได 

(ศศิรัศม วีระไวทยะ, 2554) 

การสื่อสารระหวางพหุวัฒนธรรม คือ การสรางความเขาใจกัน การเห็นอกเห็นใจ มุงสรางประโยชนสุข

ตอกัน และลดชองวางของความแตกตาง นอกจากนี้ยังมีปจจัยอื่นที่สำคัญในการสื่อสาร ไดแกผู สงสาร        

สาร ชองทาง และผูรับสาร ปจจัยท่ีสงผลตอการสื่อสารท่ีผิดพลาดมาจากเรื่องทัศนคติ, อคติอันมาจากผูสงสาร, 

ผู รับสาร ซึ่งปจจัยเหลานี้มาจากปจจัยตาง ๆ ที่แตกตางกัน ไดแก ปจจัยดานอายุ การสื่อสารระหวางกัน       

การตีความความหมายที่แตกตางกันลวนทำใหเกิดการผิดเพี้ยนเขาใจไมตรงกัน รวมถึงความชอบไมชอบของ  

ผูสงและผูรับสาร ก็มีผลตอการสื่อสารเชนกันเปนการยังผลใหการสื่อสารลมเหลวได (แพมาลา วัฒนเสถียร, 

2557) ดังนั้น ผูสงสาร,รับสารและวิธีการ ตองมีทิฐิที่ดี ทางออกของปญหาหรือแนวทางปฏิบัติตองยึดหลัก

สัมมาวาจาเปนกรอบในการสื่อสารเพ่ือการแกปญหาการสื่อสาร ปองกันปญหาความขัดแยง สรางความสันติสุข

ความรักความสามัคคี หลักสัมมาวาจา คือ เจรจาชอบ มิไดหมายความวา เจรจาคือพูดท่ีชอบใจ แตหมายความ

วาพูดจาถูกตอง เวนเสียจากการพูดมุสา เวนจากพูดจาสอเสียด เวนจากพูดคำหยาบ เวนจากพูดเพอเจอไมมี

ประโยชน (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช, 2540) ปราศจากการเบียดเบียนผูอื่นดวยวาจาเท็จ

โกหกหลอกลวงตัดรอนประโยชนหรือแกลงทำลายใสรายกัน ดังปรากฏในสารัมภชาดกวา “...บุคคลพึงเปลง

วาจางามเทานั้น ไมพึงเปลาวาจาชั่วเลย การเปลงวาจางามยังประโยชนใหสำเร็จ ผูเปลงวาจาชั่วยอมเดือดรอน

ในภายหลัง...” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 27/88/30)  

ดวยเหตุนี้ผูวิจัยจึงสนใจศึกษาหลักการ แนวคิด ทฤษฎีการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรมตามศาสตรรวม

สมัยและศึกษาหลักสัมมาวาจาเพื่อการสื่อสารในมุมมองพระพุทธศาสนาเถรวาท พรอมทั้งตองการวิเคราะห 

นำเสนอพุทธบูรณาการหลักสัมมาวาจาเพื่อการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม ทั้งนี้ดวยหวังวาหลักสัมมาวาจาจะ



- 19 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 เปนพื้นฐานสำคัญที่กอใหเกิดการสื่อสารที่เปนแบบอยาง ชวยเสริมสรางใหเกิดการอยูรวมกันอยางสงบสุข 

ทามกลางความหลากหลายของสังคมท่ีมีความเชื่อและวิธีปฏิบัติท่ีแตกตางกันในปจจุบันและในอนาคต 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาหลักการ แนวคิด ทฤษฎีการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม  

2. เพ่ือศึกษาหลักสัมมาวาจาเพ่ือการสื่อสารในมุมมองพระพุทธศาสนาเถรวาท  

3. เพ่ือวิเคราะหและนำเสนอพุทธบูรณาการหลักสัมมาวาจาเพ่ือการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม  

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

การศึกษาวิจัยเรื่อง สัมมาวาจา: พุทธบูรณาการเพ่ือการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม การวิจัยในครั้งนี้เปน

การวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยศึกษาขอมูลจากเอกสารท่ีเก่ียวกับการสื่อสารวาดวยหลัก

สัมมาวาจา การบูรณาการ การสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรมเพื่อเปนแนวทางการอยูรวมกันอยางสงบสุข โดยมี

ข้ันตอน ดังนี้ 

ขั้นตอนที่ 1 การสำรวจเอกสาร (Documentary Research) แนวคิดทฤษฎี หลักการการสื่อสารเชิง

พหุวัฒนธรรม เปนการศึกษาคนควาและรวบรวมขอมูลจากชั้นทุติยภูมิ ( Secondary sources ) ทั้งเอกสาร 

และงานวิจัยที่เกี่ยวของ เกี่ยวกับการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรมจากมุมมองของนักวิชาการตะวันตก ตะวันออก

รวมสมัย รวมถึงแนวทางการอบรม พัฒนา การสงเสริม การนำไปประยุกตใชดวยการบูรณาการหลักการ

แนวคิดผานระบบรูปแบบการสื่อสารรวมสมัยใหม บริบทสภาพปญหาและอุปสรรคในการสื่อสารของสังคม

ปจจุบัน  

ขั้นตอนที่ 2 การสำรวจเอกสาร (Documentary Research) แนวคิดทฤษฎีหลักการการสื่อสารใน

พระพุทธศาสนา ในขั้นตอนนี้ ผูวิจัยไดศึกษาโดยจะทำการศึกษาคนควาจากเอกสาร บริบท แนวคิด หลักการ 

เทคนิค วิธีการขั้นตอน ในกระบวนการการหลักสัมมาวาจา หลักการทางพระพุทธศาสนาเถรวาทที่เกี่ยวของ 

เชน หลักสัมมาทิฎฐิ สัมมาวาจา สัมมาสติ วาจาสุภาษิต และอคติ 4 เปนตน เปนการศึกษาคนควาและรวบรวม

ขอมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) ทั้งที่เปนปฐมภูมิ (Primary Sources) คือ พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 และอรรถกถา และจากเอกสารทุติยภูมิ (Secondary 

Sources) ไดแก งานวิจัย ตำราวิชาการ และเอกสารคัมภีรอื่น ๆ ที่เกี่ยวของกับหลักสัมมาวาจาเพื่อการเพ่ือ

การสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม  

ข้ันตอนท่ี 3 ศึกษาพหุวัฒนธรรม ศึกษาบริบทการสื่อสารทามกลางสังคมหรือบุคคลท่ีมีความแตกตาง

กันดานความเชื่อ ประเพณี วัฒนธรรม วิถีการดำเนินชีวิต หลักการความรพใหเกียรติ การยอมรับในความ

แตกตางกัน การรับฟงอยางตั้งใจ การใหความสำคัญตอบุคคลคนอ่ืน ขอควรสื่อสารหรือปฏิบัติตอกันอยางไร 



- 20 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 
ขั้นตอนที่ 4 ประมวลวิเคราะห ศึกษาวิเคราะหความหมาย ลักษณะและประเภทของสัมมาวาจา 

จนถึงหลักธรรมที่เปนปจจัยเกื้อหนุน และหลักเกณฑการวินิจฉัยความเปนสัมมาวาจา ตามที่ปรากฏในหลักคำ

สอนของพุทธศาสนา และบูรณาการผสมศาสตรหลักสัมมาวาจา และแนวคิดการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรมท่ี

แตกตางกัน เพ่ือเปนแนวทางการอยูรวมกันทามกลางสังคมท่ีมีความแตกตางดานพหุวัฒนธรรม มีการท่ีมุงเนน

การศึกษาการสื่อสารระหวางบุคคลท่ีทำใหเกิดความสงบสุข การนำหลักการแนวคิดแบบตะวันตก มาผสานกับ

แนวพุทธคือ เพื่อใหเกิดการสื่อสารแบบพุทธวิถี เพื่อใหเกิดแนวทางการสื่อสารเชิงสรางสรรค เพื่อเสริมสราง

สังคมแหงการอยูรวมกันอยางสงบสุข  

ขั้นตอนที่ 5 นำเสนอผสมผสานทำการจัดหมวดหมู แบงประเภท เปรียบเทียบ วิเคราะห สังเคราะห 

สังเคราะหบูรณาการ ทำเปนโมเดล นวัตกรรมองคความรูใหม กลาวคือ อธิบาย ตีความ นำขอมูลที่ไดมา

กำหนดเปนกรอบออกแบบเพื่อสรางแนวทางการพุทธบูรณาการเพื่อการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม และตีพิมพ

เผยแพรผานรูปเลมเอกสาร หรือไฟลสื่อออนไลนตอไป 

 

ผลการวิจัย  

1. หลักการ แนวคิด ทฤษฎีการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรมตามศาสตรรวมสมัย พบวา การสื่อสาร  

เชิงพหุวัฒนธรรม ตองรูจักเนื้อหาสาระที่จะเปนประเด็นออนไหวที่จะนำไปสูความขัดแยง รูจักการสื่อสารเชิง

ปองกัน การแกไขเยียวยาขอโทษ การสื่อสารเพ่ือสรางความสัมพันธท่ีดีตอกัน และสงเสริมเชิดชูคุณคากันและ

กัน รูจักใชสื่อสารนำพาสังคมสูการเรียนรูรวมกัน ชี้นำนำพาใหเกิดการรูจักการคิดวิเคราะหขอมูลดวยเหตผุล

อยางรอบดาน เพื่อการแกปญหาสังคม ตลอดถึงการสื่อสารยังแสดงบทบาท การชวยเหลือผูอื่น ประยุกตใช

กอใหเกิดประโยชนสุข ทำใหสามารถเขาใจผูอ่ืนเกิดความเห็นอกเห็นใจกันและกันได การสื่อสารมีองคประกอบ 

ไดแก ผูสงสาร เนื้อหาของสาร ชองทางในการสงสาร และผูรับสาร ซึ่งแตละสวนมีความสำคัญไมยิ่งหยอนไป

กวากัน ตามทฤษฏี SMCR ของเบอรโล (Berlo) มี 4 ประการตามทฤษฏี SMCR ของเบอรโล (Berlo) คือ       

(1) ผูสงสาร (Sender) คือ บุคคลที่สงสารเปนคนแรกไปยังผูรับสาร (2) สาร (Message) คือ เรื่องราวที่มี

ความหมาย ที่แสดงออกมาทางภาษาหรือสัญลักษณ (3) ชองทางสื่อสาร (Chanel) คือ สื่อหรือชองทางการ

สื่อสาร (Media) เชน วิทยุ โทรทัศน หนังสือพิมพ ซ่ึงเปนสื่อกลางท่ีผูสงใชในการสื่อไปยังผูรับ สื่อเหลานี้ ข้ึนอยู

กับผูสงเปนหลักวา จะสงสารใด และ (4) ผูรับสาร (Receiver) การท่ีจะสงขาวสารโดยการใหผูรับไดรับขาวสาร 

ขอมูลโดยผานประสาทสัมผัสทั้ง 5 หรือเพียงสวนใดสวนหนึ่ง คือ การไดยิน การดู การสัมผัส การลิ้มรส หรือ

การไดกลิ่น ผูรับสารหรือผูฟง ดัชนีชี้วัดประสิทธิภาพการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรมมีความแตกตางจากการ

สื่อสารทั่วไปเพราะมีความออนไหวดานอารมณความรูสึก การที่จะชี้ชัดวาการสื่อสารลักษณะอยางไรจึงจัดวา

เปนการสื่อสารเชิงวัฒนธรรม มีเกณฑชี ้วัดที่พอประมวลได ดังนี้ 1) เปนเรื ่องสะทอนของคุณคา ทัศนคติ 

พฤติกรรม และวิถีชีวิต ที่ไมใชความรุนแรง 2) เปนเรื่องสะทอนความใกลชิดกลมกลืนกันของลักษณ ทัศนคติ 

คุณคา ความเชื่อ และแบบแผนการปฏิบัติในการใชชีวิตและสังคม 3) เปนเรื่องสะทอนการปองกัน ขจัดการ

ความขัดแยง แนวทางวิธีการคลี่คลายเหตุปจจัยของปญหาโดยไมใหเกิดการเผชิญหนา 4) เปนเรื ่องสราง



- 21 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 ภูมิคุมกัน สรางการเรียนรูตระหนัก ไมใหใชความรุนแรง 5) เปนเรื่องไมคุกคามละเมิดสิทธิ์ ไมบุกรุกพื้นท่ี 

ความรูสึกความเปนตัว ไมเพ่ิมความเครียดความกดดัน ความหวาดกลัว ความระแวง ไมปลอดภัย 6) เปนเรื่อง

สรางทัศนคติที่ดีตอกันและกัน อยาดวยคา การกีดกัน อาจเปนสถานการณใหญโตหรือรุนแรง เพิ่มขยายวง

ความขัดแยง  

การสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรมควรมุงเนนใหสังคมไดเกิดสามัญสานึกและมีสวนชวยสังคมเพ่ือสรางความ

เปนอันหนึ่งอันเดียวกันในสังคมแหงความหลากหลาย คนพบแนวทางการอยูรวมกันในสังคม ผูสื่อสารตอง

เขาใจในจิตวิทยา พฤติกรรม การรับรูของผูรับสาร เขาใจในความหลากหลายในการดำเนินวิถีชีวิตที่มีความ

เหมือนและความตางจากวัฒนธรรม เชื่อมประสารการอยูรวมกันและการยอมรับซึ่งกันและกัน สงเสริม

การเรียนรูดานพหุวัฒนธรรมในสังคม ลดความรังเกลียดเดียดฉันท เชน เชื้อชาติ ทัศนคติ หรือวัฒนธรรม   

นำทางไปสู ความเห็นอกเห็นใจ การสื ่อสารตองเปนเครื ่องมือในการสรางการยอมรับความแตกตางทาง

วัฒนธรรม และนำไปสูการเคารพในสิทธิของความแตกตางทางวัฒนธรรมในสังคม เนนความเสมอภาค มุงเนน

ใหเห็นความสำคัญของการอยูรวมกันในสังคมแบบพหุลักษณ  

2. หลักสัมมาวาจาเพื ่อการสื ่อสารในมุมมองพระพุทธศาสนาเถรวาท พบวา การสื ่อสารใน

พระพุทธศาสนาเพ่ือการขัดเกลาขจัดกิเลส เพ่ือการอยูรวมกันอยางสงบสุข เปนไปเพ่ือทำใหคนเราไมเห็นแกตัว 

เพื่อสรางประโยชนและความสุขแกมหาชน เพื่ออนุเคราะหแกชาวโลก เพื่อประโยชนเกื้อกูล และความสุขแก

ทวยเทพและมนุษยทั้งหลาย สื่อสารไมยกตนขมทานและไมเสียดสีขมขูผูอื่นหลักการพื้นฐานการสื่อสารอยู

ภายใตกรอบบทโอวาทปาฏิโมกข คือ หลักการ 3 อุดมการณ 4 วิธีการ 6 เม่ือจะสื่อสารจะตองมีความอดทนอด

กลั้นตออารมณภายในและภายนอก ตองไมเบียดเบียนผูอื ่น ตองอยูในที ่สงบสงัด ทางกาย วาจาและใจ        

การสื่อสารไมเปนไปเพื่อทำรายผูอื่นผูเบียดเบียนผูอื่น สื่อสารตองเปนไปเพื่อการทำกุศลใหถึงพรอม ไมกลาว

ราย ไมทำราย ตองไมพึงทำผูอื่นใหลำบากดวยการเบียดเบียนทำความทุกขกายหรือทุกขทางใจ ผูสื่อสารพึง

เปนผูมีจิตใจสงบจากอกุศลวิตกทั้งหลายมีความโลภ โกรธ หลง ไมโจมตีดูถูกความเชื่อผูอื่น การไมทำรายขมขู

ใหหวากกลัว ไมใชกำลังบังคับขมขู วิธีการสื่อสารโดยรวมจะเนนกลาววาจาสุภาพ พูดความจริง พูดดวยความ

ปรารถนาดีตอกัน แนะนำ สั่งสอน ตักเตือนกันดวยความหวังดี สื่อสารตามหลักสัมมาวาจา (การเจรจาชอบ) 

คือ การสื่อสารดวยการพูดจาชอบในทางที่ถูกที่งาม อันประกอบดวยองคประกอบการสื่อสารที่พึงเวนจาก      

วจีทุจริต 4 ประการ คือ 1) มุสาวาทา คือ การสื่อสารพึงเวนจากการพูดคำเท็จ คำหลอกลวง ที่ไมเปนจริง          

2) ปสุณาวาจา คือ การสื่อสารพึงเวนจากการพูดสอเสียดเพื่อใหผูอื่นเจ็บใจ และการพูดยุแยเพื่อใหเกิดความ

แตกแยก 3) ผรุสวาจา คือ การสื่อสารพึงเวนจากการพูดคำหยาบ 4) สัมผัปปลาปะ คือ การสื่อสารพึงเวนจาก

การพูดกลับคำ พูดกลับไปกลับมา เจตนางดเวนจากพูดเพอเจอ จับสาระไมได นอกจากนี้ยังมีหลักวาจาสุภาษิต

เปนเกณฑพิจารณาเวลาจะทำการใดๆ ตองใชวาจาใหถูกตอง ถูกธรรม ถูกเวลา และมีประโยชน ลักษณะของ

วาจาสุภาษิตวามี 5 ประการ คือ พูดถูกกาล พูดคำจริง พูดคำออนหวาน พูดคำประกอบดวยประโยชนและพูด

ดวยจิตเมตตา สวนหลักธรรมที่สงเสริมการสื่อสารยังมีอีกเปนจำนวนมาก เชน หลักสาราณียธรรม ฆราวาส

ธรรม อคติ 4 เปนตน ท้ังหมดลวนตั้งอยูบนกรอบตามหลักโอวาทปาฏิโมกข คือ สื่อสารเปนไปเพ่ือการไมสราง



- 22 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 บาปอกุศล สื่อสารมุงสรางแตกุศลความดี เปนไปเพื่อการกำจัดทุกขสรางประโยชนสุขรวมกัน ปจจุบันการ

สื่อสารก็ยังมีอุปสรรคปญหา กลาวคือ มูลเหตุของความขัดแยงมาจากความไมรู ความไมเขาใจกัน สื่อสารกัน

ดวยตัณหา มานะ ทิฐิ ความโลภ ความโกรธ ความหลง ความอยากได อยากใหญ ใจแคบ มีความลำเอียง ดังนั้น 

การสื ่อสารเปนการทำใหสังคมลดความขัดแยง ลดความเกลียดชังผูกเวร สรางสังคมแหงการถักทอ

ความสัมพันธท่ีดีตอกัน และเปนการฝกฝนขัดเกลากิเลสภายในตน 

 

3. พุทธบูรณาการหลักสัมมาวาจาเพ่ือการส่ือสารเชิงพหุวัฒนธรรม พบวา  

3.1 การส่ือสารเพ่ือการปองกันความขัดแยง เปนการสื่อสารวิธีการท่ีเราจะอยูรวมกับผูอ่ืนไดตองเกิด

จาการเรียนรูและเขาใจวัฒนธรรมของผูอื่น เปนผูรูกาลเทศะ รูอะไรที่ควรทำหรืออะไรที่ไมควรทำ ทาท่ีการ

สื่อสารตองมีลักษณะสะทอนความเคารพใหเกียรติกันและกัน เปนการสื่อสารดวยความเทิดทูนยกยองเชิดชูกัน

และกัน ตองตั้งอยูบนความเคารพ การใหเกียรติดวยการเคารพทางกาย เคารพทางวาจา เคารพทางจิตใจ 

กลาวคือ 1) ยึดมั่นในการเคารพใหเกียรติกัน ทามกลางบริบทสังคมที่มีความแตกตางดานพหุวัฒนธรรม      

การสื่อสารตองประกอบดวยการเคารพใหเกียรติ การมีความเคารพเปนสิ่งสำคัญที่จะพึงใสใจและปฏิบัติดวย

ความเอ้ือเฟอ หรือโดยความหนักแนนจริงจัง การสื่อสารดวยการมองเห็นคุณคาและความสำคัญแลวปฏิบัติตอ

บุคคลหรือสิ่งนั้นโดยถูกตอง การสื่อสารดวยความจริงใจใสใจ 2) สื่อสารเชิงบวกสงเสริมแตทางที่ดี 3) เปนผูรู

บริบทสังคม ผูสื่อสารตองมีวุฒิภาวะ เปนคนมีปญญา เปนผูรูจักเหตุ จักผล เปนผูรูจักสภาพตนเอง เปนผูรูจัก

ประมาณ เปนผูรูจักกาลเวลา เปนผูรูจักชุมชน เปนผูรูจักบุคคลสอดคลองกับหลักสัปปุริสธรรม  

3.2 การสื่อสารเพื่อแกไขความขัดแยง สื่อสารตองยึดมั่นในหลักการความรัก ความมีไมตรี ความ

ปรารถนาดี ความอยากใหผูอื่นมีความสุข และประสบแตสิ่งที่เปนคุณประโยชน มีเมตตา วิธีการขั้นตอนการ

สื่อสารตองใชวุฒิภาวะ มีสติ มีการใครครวญใหรอบครอบ การสื่อสารมีทั้งคุณและโทษ ในขณะที่พูดคุยสื่อสร

ตองใชวิธีการคิดแบบโยนิโสมนสิการ 10 วิธี ผูสื่อสารและผูรับสารตองสื่อสารไมมีโทษ เปนไปเพื่อประโยชน 

เพื่อเกื ้อกูล เพื่อกุศล รู จักพิจารณาใครครวญพิจารณาเลือกเสพ รูจักแยกแยะหรือใหเหตุผลกับสารนั้น        

ดวยความเขาใจตามความเปนจริง การสื่อสารหรือขอมูลที่ไมสามารถนำความขัดแยงหรือความรุนแรงมา

กระทบตนและสังคม ไมขยายผลจากสารที่ทำใหเกิดความขัดแยง หรือพยายามลดความรุนแรงไปสูสังคม 

กลาวคือ 1) มุงรื้อฟนความสัมพันธกันใหม เปดกวางปราศจากอคติ หลักการฟง ตองใชใจฟงดวยใจท่ี เปดกวาง 

ปราศจากอคติ ไดแก ฟงอยางมีสติและตั้งใจ ตองฟงอยางมีสติ เพื่อคนหาคุณคาหรือความจริงของสิ่งที่กำลงัมี

คนพูดอยูตอหนา ฟงอยางมีจิตวาง และ เคารพสิทธิและความเทาเทียม โตแยงอยางมีอารยะสรางสรรค โตแยง

มีเหตุมีผล มีวุฒิภาวะ มีความสุภาพและใหเกียรติในการรับฟงความคิดเห็น เขาใจในประเด็นหรือเรื่องในการ

สื่อสารพูดคุย 2) การใหอภัย การสื่อสารสรางบรรยากาศของการเสริมสราง รู สึกกลมเกลียว สมานฉันท 

(Reconciliation) เกิดขึ้น เรารูสึกอยากรูจักกันและกันมากขึ้น ใหโอกาสใหอภัยแกกันและกัน มุงเอาใจเขามา

ใสใจเรา 3) ถักทอความสัมพันธกันใหม เปดใจรับฟงอยางไมมีเงื่อนไข เปดเผยในพื้นที่ปลอดภัยของวงสื่อสาร

พูดคุย คนพบปญหา และเรื่องราวที่เกี่ยวของที่สำคัญ เมื่อเราทราบปญหา สาเหตุและความตองการของกัน



- 23 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 และกันแลว ขอโทษอภัยใหโอกาสกันและกัน กระทำคืนตอบสนองความตองการ และเริ่มประสานความรวมมือ

กันใหมโดยไมไปสื่อสารย้ำซ้ำเติมเรื่องราวเหตุการณในอดีต เปนการมองหาอนาคตใหมของสังคมรวมกัน  

 3.3 การสื ่อสารเพื ่อการสงเสริมพัฒนา มีหลักการ คือ 1) การมีสวนสวนรวมในการตัดสินใจ 

สรางสรรค รวมกันเพื่อที่จะแกปญหานี้ การตัดสินใจอยางโปรงใส สะทอนบอกถึงความไวเนื ้อเชื ่อใจกัน         

2) ความไววางใจและความสัมพันธ ความไววางใจ (Trust) และความสัมพันธ (Relationship) 3) ความ

ยุติธรรม (Justice) ตองตั้งอยูบนความยุติธรรม สิทธิและเสรีภาพ ความรูสึกไมยุติธรรมที่เกิดขึ้นในจิตใจ ดังนั้น 

การเสริมสรางความรูสึกยุติธรรมใหเกิดขึ้นนั้น ควรยึดหลักความเสมอภาคเที่ยงธรรม (Equity) ความเทาเทียม 

(Equality) และความจำเปน (Need) สวนวิธีการขั ้นตอนการสื ่อสารใหยึดหลักการสากล ไดแก 1) ศีล 5 

หลักธรรมสากล เจตนารมณของศาสนาตองการใหมีความรักความสามัคคีและการอยูรวมกันไดโดยสันติ 

สื่อสารมุงพัฒนาสติและธรรมะที่สูงขึ้นไป ไดแก สมาธิ และปญญา 2) สื่อสารเคารพสิทธิ์ เคารพในวัฒนธรรม 

ความคิด ความเชื่อ ขนบธรรมเนียมประเพณี วัฒนธรรม ไดแก (1) การยอมรับความแตกตางท่ีเกิดข้ึน (2) เคารพ

ในความแตกตาง (3) อดทนอดกลั้นในความแตกตาง (4) เชื่อในความเทาเทียมของมนุษย (5) เคารพสิทธิของผูอ่ืน 

และ (6) ใชเหตุและผล ยึดมั่นในหลักสิทธิมนุษยชนเทาเทียม ความเทาเทียมทางเพศสภาพ ชนชั้น เชื้อชาติ 

ศาสนา การมีอิสระ เสรีภาพในการแสดงความคิดเห็นตอสาธารณะ ความทนกันได ความเปนน้ำหนึ่งใจเดียวกัน 

3) สงเสริมความสามัคคี ความพอใจรวมกันและความเห็นพองกัน ความเอื้ออาทร มีน้ำใจ ตระหนักถึงหนาที่ท่ี

พึงมีตอสังคม และกระทำโดยคำนึงถึงประโยชนสวนรวม 4) สงเสริมขันติธรรม มีความอดทน การวางใจเปน

กลาง ยึดมั่นในกฎระเบียบกติกา การมีสติการใครครวญพิจารณา สติ (Mindfulness) ขณะพูดและฟง ตองมี

สติ เปนการควบคุมอารมณ คอยควบคุมโทสะและความระแวง มีทัศนคติที่ดี ไมมีอคติ 5) ไมกระตุนความโลภ 

ความโกรธ ความหลง การสื่อสารตองหาทางขจัดหรือทำใหโลภะ โทสะ โมหะ เบาบางลงจนไมปรากฏ  

3.4 การสื ่อสารเพื ่อสนับสนุนรักษาสืบตอ การสื ่อสารที ่มุ งเนนใหตระหนักรู ถ ึงคุณคา และ

ความสำคัญของความสามัคคีกัน เปนหลักการที่จะนำไปสูสันติสุขแกมนุษยและสังคมที่อาศัยอยูรวมกัน การ

สื่อสารชี้ใหเห็นถึงความสำคัญของสามัคคีธรรมตามแนวของอปริหานิยธรรม เพื่อใหทุกคนเปนไปในทิศทาง

เดียวกัน เปนแนวทางเปนที่ตั ้งแหงความไมเสื ่อม ธรรมที่ทำใหไมเสื ่อม เปนไปเพื่อความเจริญฝายเดียว        

และหลักการเอื้อเฟอสงเคราะหแบงปนตามหลักสังคหวัตถุ 4 กลาวคือ 1) สื่อสารถักทอสามัคคี ความสามัคคี

คือความพรอมเพียงกัน การสื่อสารตองมุงความพรอมเพรียงเปนหนึ่งเดียวกัน สรางประโยชนสุข 2) สื่อสาร

สงเคราะหแบงปน 3) สื่อสารนอมนำยุติธรรมสูสังคม การสื่อสารดวยความซื่อสัตยสุจริต กตัญู มีความ

พากเพียร รูรักสามัคคี อดทน มุงมั่น ยึดธรรมะและความถูกตอง ภายใตหลักการปกครองของทศพิธราชธรรม 

4) สื่อสารกัลยาณมิตร การสื่อสารในบริบทพหุวัฒนธรรม คือ การสื่อสารถอยทีถอยอาศัยกัน คอยย้ำเตือนสติ

ใหกับสังคมเห็นคุณและเห็นโทษ ชี้บอกสิ่งที่เปนประโยชนและไมใชประโยชน เปนดุจดังกัลยาณมิตรหรือมิตร

แทคอยเชื่อเหลือปรารถนาดีตอกัน  

 

 



- 24 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 
อภิปรายผลการวิจัย 

1. การศึกษาหลักการ แนวคิด ทฤษฎีการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรมตามศาสตรรวมสมัย พบวา การ

สื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรมมีองคประกอบ 1) ผูสงสาร 2) สาร 3) ชองทางสื่อสาร และ 4) ผูรับสาร เคารพใน

ความแตกตาง อดทนอดกลั้นในความแตกตาง เชื่อในความเทาเทียมของมนุษย เคารพสิทธิของผูอื่น ใชเหตุ

และผล มีกติกาสังคม ชวยกันสรางสรรคสังคม สะทอนของคุณคา ทัศนคติ พฤติกรรม และวิถีชีวิต ไมใชความ

รุนแรง ปองกันขจัดการความขัดแยง สรางภูมิคุมกัน สรางการเรียนรูตระหนัก ไมคุกคามละเมิดสิทธิ์ ไมบุกรุก

พื้นที่ ความรูสึกความเปนตัว ไมเพิ่มความเครียดความกดดัน ความหวาดกลัว ความระแวง ไมปลอดภัย 

สอดคลองกับ พิณจทอง แมนสุมิตรชัย (2560) ไดทำการศึกษา “รูปแบบการสื่อสารอยางสันติเชิงพุทธ

จิตวิทยา” พบวา การสื ่อสารตามหลักจิตวิทยาประกอบดวยการสังเกต รู ส ึก ตองการ ขอรอง และ

ความสามารถในการเขาใจความรูสึกของตนเองและผูอ่ืน ตามหลักพระพุทธศาสนามุงใหผูสงสาร และผูรับสาร

ทำการสื่อสารบนพ้ืนฐานของการมีความเขาใจรวมกัน เพ่ือยังประโยชนใหเกิดท้ังสองฝาย รวมท้ังประโยชนตน 

และประโยชนสวนรวม สอดคลองกับ พัทธธีรา นาคอุไรรัตน (2565) ที่ไดวิจัยเรื่อง การสรางสันติภาพที่ยั่งยืน

ในชุมชน พหุลักษณ: ชายแดนใตบนฐานคิดสิทธิทางวัฒนธรรมและสุขภาวะองครวมเพื่อสันติภาพ พบวา     

การฟนฟูความสัมพันธและนำสมาชิกในชุมชนพหุลักษณชายแดนใตที่เผชิญกับความหวาดระแวงไมไววางใจ

กลับมาปฏิสัมพันธและอยูรวมกันได วางอยูบนฐานการไมเลือกปฏิบัติไมวาจะดวยเหตุใดตามหลักการสิทธิ

มนุษยชนสากลและ หลักการมนุษยธรรม และการอยูรวมกันในสังคมพหุลักษณชายแดนใตอยางเคารพยอมรับ

ในอัตลักษณของกันและกันอยางเสมอภาคจำเปนตองใสใจในคุณคา และเปนพื้นที่ใหอัตลักษณที่แตกตาง

หลากหลาย ไดมีพ้ืนท่ีสาธารณะในการแสดงออกมากกวามากกวาท่ีเปนอยู เพ่ือลดความรูสึกเหลื่อมล้ำหรือถูก

เลือกปฏิบัติ 

2. การศึกษาหลักสัมมาวาจาเพ่ือการสื่อสารในมุมมองพระพุทธศาสนาเถรวาท พบวา หลักการพ้ืนฐาน

การสื่อสารอยูภายใตกรอบบทโอวาทปาฏิโมกข คือ หลักการ 3 อุดมการณ 4 วิธีการ 6 วิธีการการสื่อสารท่ีควร

ยึดความอดทนอดกลั้น ไมเบียดเบียนผูอ่ืน ไมกลาวราย ไมทำราย พึงเปนผูมีจิตใจสงบจากอกุศลวิตกท้ังหลายมี

ความโลภ โกรธ หลง ไมโจมตีดูถูกความเชื่อผูอื ่น การไมทำรายขมขูใหหวากกลัว ไมใชกำลังบังคับขมขู 

หลักการมี 2 แนวทาง คือ 1) สื่อสารเพื่อใหเกิดการปฏิบัติที่ประกอบดวยกุศล เชน สัมมาวาจา วาจาสุภาษิต 

วจีสุจริต 4 2) สื่อสารเพ่ือปฏิบัติหลุดพนจากทุกข คือ การสื่อสารเพ่ือขัดเกลากิเลส ซ่ึงตองประกอบดวยเมตตา 

เชน สาราณียธรรม 6 หรือ ขันติ สอดคลองกับ พระมหานภดล ปุฺญสุวฑฺฒโก (2560) ไดวิจัยเรื่อง การอยู

รวมกันของคนในสังคม พหุวัฒนธรรม: กรณีศึกษาชุมชนเขตบางรัก กรุงเทพมหานคร พบวา การอยูรวมกัน

ของคนในสังคมพหุวัฒนธรรมยังตองประกอบดวย 1) การเขาใจและยอมรับซึ่งความแตกตางในเรื่องของเชื้อ

ชาติ ภาษา ศาสนา และลัทธิความเชื่อ 2) การอยูรวมกันจะตองมีการใหหรือเสียสละ การพูดจาที่ไพเราะ      

ทำตนใหเปนประโยชน การเปดกวางอยางเทาเทียมกัน และการใหทุกคนในสังคมหันมาเขาใจในความแตกตาง

และสนใจที่จะเรียนรูความแตกตางกับความรูที่มีอยู และ 3) สงเสริมคุณธรรม จริยธรรม สงเสริมความมี

ระเบียบเรียบรอย และประพฤติปฏิบัติตามหลักการศาสนาอยางจริงจัง สอดคลองกับวรากรณ สามโกเศศ 



- 25 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 (2566) ที่ไดศึกษาวิจัยพบวา สังคมสันติวัฒนธรรม (culture of peace) นั้นตองประกอบดวย 6 ปจจัย ไดแก     

1) การยอมรับความแตกตางที่เกิดขึ้น 2) เคารพในความแตกตาง 3) อดทนอดกลั้นในความแตกตาง 4) เชื่อใน

ความเทาเทียมของมนุษย 5) เคารพสิทธิของผูอ่ืน และ 6) ใชเหตุและผล โดยมีกติกาสังคมเปนฉันทามติรวมกัน  

3. การวิเคราะหและนำเสนอพุทธบูรณาการหลักสัมมาวาจาเพื่อการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม พบวา 

1) การสื่อสารเพื่อการปองกันความขัดแยง ตองเรียนรูและเขาใจวัฒนธรรมของผูอื่น เปนผูรูกาลเทศะ เทิดทูน

ยกยองเชิดชูกันและกัน ตองรูเหตุผล ความรูจักตน รูจักประมาณ รูจักกาล รูจักชุมชน รูจักบุคคล กลาวแต

วาจาสุภาษิต คือ พูดถูกกาล พูดคำจริง พูดคำออนหวาน พูดคำประกอบดวยประโยชน และพูดดวยจิตเมตตา 

2) การสื่อสารเพื่อแกไขความขัดแยง ตองยึดมั่นในหลักการความรัก ความมีไมตรี 3) การสื่อสารเพื่อการ

สงเสริมพัฒนา เนนการมีสวนสวน สรางความไววางใจและความสัมพันธ ความยุติธรรม สิทธิและเสรีภาพ       

4) การสื ่อสารเพื ่อสนับสนุนรักษาสืบตอ สื ่อสารถักทอสามัคคีดวยการใหสงเคราะห พูดวาจาที ่ไพเราะ        

การกระตุนใหสังคมมีจิตอาสา และความคุนเคยกัน สอดคลองกับปฐมามาศ โชติบัณ (2558) ที่ไดศึกษาวิจัย

พบวา การสื ่อสารอยางสันติเปนเครื ่องมือที ่ชวยบมเพาะความกรุณาขึ้นในใจเรา การสื ่อสารอยางสันติ          

คือ ภาษาแหงความกรุณา เปนการสื่อสารที่ผูพูดจะรับผิดชอบตอความรูสึกของตนเอง ผูพูดจะปลอยวางการ

ตัดสินใจ การวิพากษวิจารณผูอ่ืนลง รวมท้ังพยายามทำความเขาใจอีกฝายวาเขารูสึกอยางไร และตองการอะไร 

การเขาถึงความตองการนี้เอง เปนหัวใจที่สำคัญ ที่ชวยใหเราเขาใจคนอื่นอยางลึกซึ้ง สอดคลองกับ ไพรินทร 

โชติสกุลรัตน ที่ไดวิจัยโดยพบวา หลักการของแนวคิดการสื่อสารอยางสันติ ไดแก 1) การสังเกต 2) การรูสึก   

3) การหาความตองการที่แทจริง และ 4) การขอรอง การสื่อสารอยางสันติ เปนความฉลาดทางอารมณ (EQ) 

สามารถเกิดขึ้นได โดยการสังเกต รูสึกหาความตองการ และรองขอ และสอดคลองกับ เพิ่มศักดิ์ มกราภิรมย 

(2566) ที่ไดศึกษาวิจัยพบวา ตัวบงชี้สังคมที่มีสันติวัฒนธรรมนั้นตองประกอบดวย 1) สิทธิมนุษยชนเทาเทียม 

2) การศึกษาที ่เทาทัน 3) การพัฒนาที ่มีส วนรวม 4) การมีสวนรวมกับกระบวนการปกครองระบอบ

ประชาธิปไตยและธรรมาภิบาล 5) ความเทาเทียมทางเพศสภาพ ชนชั้น เชื ้อชาติ ศาสนา 6) การมีอิสระ 

เสรีภาพในการแสดงความคิดเห็นตอสาธารณะ 7) ความทนกันได ความเปนน้ำหนึ่งใจเดียวกัน 8) ระบบความ

ม่ันคงปลอดภัยของสังคม 9) ความสมบูรณของธรรมชาติและสิ่งแวดลอม 

 

องคความรูใหม  

  จากการใหศึกษาวิเคราะหขอมูลและบูรณาการการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม ผูวิจัยไดพบองคความรู

ใหมจากการสื่อสาร ในมิติของพหุวัฒนธรรมที่องคประกอบสำคัญ คือ 1) สติใครครวญ 2) เหมาะกาลเวลา     

3) เมตตาไมกลาวราย 4) มุงกอการกุศล 5) ขันติภูมิคุมกันภัย 6) เขาใจเขาถึงพัฒนา 7) ทาทีกัลยาณมิตร     

ดังโมเดลและรายละเอียดตอไปนี้  

 

 

 



- 26 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 

 

1. สติใครครวญ การสื่อสารทามกลางความแตกตางดานพหุวัฒนธรรม ยอมสุมเสียงกอใหเกิดความ

ไมเขาใจกัน หรือ ขัดแยงกันไดงาย ผูท่ีทำการสื่อสารตองมีสติระมัดระวังเปนกรณีพิเศษในระดับท่ีมีทักษะผาน

การฝกฝนมาแลว ตองเขาใจในกระบวนการสื่อสารไดเปนอยางดี ตองมีสติควบคุมสำรวจการกระทำ คำพูดและ

ความรูสึกนึกคิดของตน ตริตรองขอมูล รูจักสิ่งที่ดีที่ชั่ว ยังกุศลธรรมใหเกิดขึ้นหรือไม รูจักแบบสืบสาวเหตุ

ปจจัย แยกแยะองคประกอบ เขาใจปญหา สาเหตุ กำหนดเปาหมายของตนและคนอื่น เปนไปไดหรือไม ขอดี 

ขอเสีย และทางแกไขหาทางออก มีประโยชน มีคุณคา มีสาระประโยชนอะไรบาง และตองรูจักการสื่อสารเพ่ือ

กระตุนใหคิดแบบเรากุศล สื่อสารใหคนเกิดความรัก ความสงสาร เมตตา เสียสละแบงปนตอกันและกัน  

 2. เหมาะกาลเวลา การสื ่อสารหลักการพื ้นฐาน คือ พูดถูกกาล พูดคำจริง พูดคำออนหวาน          

พูดคำประกอบดวยประโยชน และพูดดวยจิตเมตตา หัวใจที่สำคัญที่สุดคือ การสื่อสารที่ตองใหความสำคัญกับ

การพูดถูกกาล การสื่อสารตองรูกาลเวลา วาเวลาใดควรพูด เวลาใดสมควรนิ่ง พูดในเวลาที่เหมาะสม พูดใน

สถานที่เหมาะสม พูดถูกกาล จึงหมายถึง ความเหมาะสมหรือจังหวะ เหมาะแกกาลเวลา สอดคลองกับ

พระพุทธเจาท่ีทรงตรัสวา ตถาคตรูวาจาท่ีจริง ท่ีแท ท่ีประกอบดวยประโยชน และวาจานั้นเปนท่ีรัก เปนท่ีชอบ

ใจของคนอ่ืน ในขอนั้น ตถาคตก็ยังตองจักรูกาลท่ีจะกลาววาจานั้น  

 3. เมตตาไมกลาวราย การสื่อสารจะตองปราศจากความรุนแรง คือ ตองมีความรักความปรารถนาดี

ตอผูอื ่นดวยความจริงใจ มีความหวังดีเพื่อใหผู อื ่นมีความสุข แผไมตรีจิตตอผูอื ่น มีความสงสารใหความ

ชวยเหลือผูอื่นใหพนทุกข อยากใหผูอื่นมีความสุขและประสบแตสิ่งที่เปนคุณประโยชน ไมเบียดเบียนคนอ่ืน 

วางตนเปนกลาง วางเฉย มีจิตที่ตรงเที่ยงธรรม ความปรารถนาดีเปนการสื่อสารที่ปราศจากความรุนแรง การ

สื่อสารที่ไมมีความรุนแรง คือ การสื่อสารสุภาพ ไพเราะ ไมหยาบคาย ทำใหใจผูพูดผูฟงสงบ ทำใหบุคคลอ่ืน

พอใจ ไมเกิดโทษโทสะ  

ภาพท่ี 1 : พุทธบูรณาการเพ่ือการส่ือสารเชิงพหุวัฒนธรรม 



- 27 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 
4. มุงกอการกุศล ลักษณะการสื่อสารในบริบทพหุวัฒนธรรมที่มีความแตกตางจะเปนไปเพื่อมุงสราง

กุศลความดี สรางอารมณความรูสึกเชิงบวก เปนการกอการดีสงเสริมความเจริญงอกงาม และเสริมสรางปญญา 

ปลายทางของการสื่อสารคือผลลัพธตองเปนกุศลความดีเทานั้น จึงเปนสิ่งที่ควรกลาวหรือสื่อสารรวมกัน       

การสื่อสารตองเปนไปเพียรเพ่ือทำใหจิตสงบ ไมเบียดเบียนตนเองและผูอ่ืน การสื่อสารเพ่ือเปนเครื่องมือในการ

จัดการกับความขัดแยง คือ บาปอกุศลภายในใจ  

5. ขันติภูมิคุมกันภัย การสื่อสารท่ีไมลุแกอานาจหรือไมไหลไปตามอารมณความรูสึกอคติจำเปนตองมี

เครื่องกัน คือ ขันติธรรม ความอดทนอดกลั้น เปนเครื่องปองกันการสื่อสารกันดวยความรุนแรงทางวาจา      

ผูทำการสื่อสารตองมีใจที่ประกอบดวยขันติ จะทำใหการสื่อสารเกิดการยับยั้ง ไมเกิดการโตตอบดวยคำพูด

รุนแรง สามารถประคองอารมณชี้แจงดวยเหตุผล กอเกิดเมตตาไมหลุดปากสื่อสารดวยการกลาวราย กลาว

โดยรวมก็คือ ตองมีความอดทนตอถอยคำไมโตตอบดวยคำพูดรุนแรง  

 6. เขาใจเขาถึงพัฒนา สังคมที่มีความแตกตางหลากหลายสังคมตองรูจักการประสานกลมกลืนเขา

ดวยกัน คือ เขากันไดดี ทุกอยางประสานกลมกลืน ทั้งนี้อาจยึดหลัก ความเปนมนุษยที่เสมอเหมือนกัน รักสุข

เกลียดทุกขเหมือนกันฉันใด ก็ไมควรเบียดเบียนกันและกัน เอาใจเขามาใสใจเรา เปนมนุษยท่ีจะตองมองเห็น เขาใจ 

ใหความนับถือเสมอกัน การทำรายและทำลายชีวิตมนุษย ไมวาจะมีสังกัดใดหรือไม เปนความไมดี ไมงามทั้งสิ้น 

แบงปนความรัก ความปรารถนาดี ประโยชนสุขแกมนุษยท่ัวทุกคนเสมอเหมือนกัน โดยไมมีการจำกัดหรือแบงแยก 

ใหการเคารพ ยึดม่ันในสิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาคของบุคคล  

 7. ทาทีกัลยาณมิตร ความเปนมิตรคือความอบอุนปลอดภัย ทาทางท่ีแสดงออกเพ่ือการสื่อสาร ไมวา

จะเปนการแสดงออก ทาทางทางกาย หรือทาง สีหนา กิริยาทาทางโดยการใชศีรษะและมือ บุคลิกภาพของผู

พูด อิริยาบถในการพูด การใชภาษาในการพูด ความรู ความคิด และทัศนคติของผูพูด ตองเปนทาทีของความ

เปนมิตร ปลอดภัย ไมคุกคาม กลาวคือ ตองตั้งอยูบนหลักเมตตาตอกันทางกาย ทางวาจา ทางใจ การแสดง

ไมตรีและหวังด ีการพูดตอกันดวยเมตตา พูดกันดวยความรัก ความปรารถนาด ี
 

สรุป  

การสื่อสารเพื่อการอยูรวมกันของสังคมบนความหลากหลายทางดานพหุวัฒนธรรม ผลลัพธตอง

เชื่อมโยงไปถึงความสงบเย็นและเปนประโยชนสุข เปนไปเพื่อทำความดี ไมสรางความเดือดรอน สื่อสารตอง

เพียรระวังไมใหเกิดความโกรธ ความมัวเมาลุมหลง ระวังเหตุแหงความขัดแยง ตองมีความรอบครอบ มีขันติ

ธรรม กลาวคือ สื่อสารเชิงปองกันความขัดแยง ไดแก การสื่อสารที่ตองมุงเสริมสรางความสามัคคีปรองดอง 

เกิดความสัมพันธที่ดีตอกันตามหลักสัมมาวาจา วาจาสุภาษิต สื่อสารดวยความรักความเมตตาตอกัน จริงใจ 

หวังประโยชนสุขตอกัน บนพ้ืนฐานเหตุและผล พรอมท้ังขอมูลขอเท็จจริง สวนการสื่อสารเพ่ือแกไขปญหาหรือ

เยียวยาหาทางอออก ไดแก การสื่อสารไมพูดเท็จ ไมพูดคาหยาบ ไมพูดสอเสียด ไมพูดเพอเจอ ตองมีสติพูด

ดวยความระมัดระวัง เนนการฟงกันและกันเปนหลัก เปนการสื่อสารเพื่อคนหาความจริง หาชองทางแกไข     

ฟงอยางผูรู คือ รูทุกข รูเหตุแหงทุกข รูความดับทุกข และรูทางพนทุกข ทำใหเกิดประตูไปสูความสามัคคี      



- 28 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 ซึ่งตองเปดใจกวางปราศจากอคติ มีการคิดฟงพิจารณาอยางมีสติ ความเคารพใหเกียรติ ยอมรับในสิทธิและ

ความเทาเทียมกัน ไมโจมตีโตเถียงท่ีตัวบุคคล แตเปนวิธีโตตอบท่ีมีการใชเหตุผลประกอบ เปาหมายสุดทายคือ

การกลับมาคืนดีกัน ใหอภัยตอกันและกัน มองหาอนาคตใหมของสังคมรวมกัน สวนการสื่อสารเชิงการ

เสริมสรางพัฒนา ไดแก การสื่อสารที่ยึดกรอบของศีล 5 เปนหลักไมเบียดเบียนทั้งทางกาย วาจา และใจ     

และการสื่อสารเชิงรักษาสืบตอ ไดแก การมุงสรางรักษาสัมพันธภาพที่ดีตอกันไว รักษาจุดรวมสงวนจุดตาง 

ปลูกฝงสงเสริมแนวทางศึกษาเพื่อเปนเครื่องมือในการสรางความเขาใจ กลาวคือ สุตมยปญญา ฟงกันใหมาก

ขึ้น จินตามยปญญา สื่อสารกันดวยเหตุผล มีสติคิดใครครวญ และภาวนามยปญญา คือ สื่อสารสราง ความรู 

สรางสังคมอุดมปญญา มีขันติธรรมภูมิคุ มกันสังคม ไมวาราย ไมทำราย เคารพและการยอมรับนับถือใน

วัฒนธรรมท่ีหลากหลาย อดทนตอความคิดเห็น ไมมีเลือกปฏิบัติ  

โดยสรุป ทามกลางความแตกตางดานพหุวัฒนธรรม ยอมสุมเสียงกอใหเกิดความไมเขาใจกัน หรือ 

ขัดแยงกันไดงาย ผูที่ทำการสื่อสารตองมีสติระมัดระวังใหมาก รูกาลเวลา เนนขอมูลที่เปนจริง สื่อสารดวย

สภาพออนหวาน ประกอบดวยประโยชน และมีจิตเมตตาปรารภนาดีในการสื่อสาร สื่อสารไรความรุนแรง     

ไมพึงกอการทะเลาะ ไมเบียดเบียนคนอื่น วางตนเปนกลาง มุงสรางกุศลความดี เสริมสรางปญญา เชื่อม

ประสานความสามัคคีปรองดอง ใหการเคารพในบุคคลและสังคม ยึดม่ันในสิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาค  

 

ขอเสนอแนะ 

พุทธบูรณาการเพื่อการสื่อสารเชิงพหุวัฒนธรรม เปนการศึกษาเชิงเอกสาร รวมรวมแนวคิด วิเคราะห

สังเคราะหประมวลเปนแนวทางปฏิบัติกับแนวทางของพระพุทธศาสนา เปนตน ดังนั้นผลการวิจัยท่ีไดยอมเปน

ประโยชนเปนแนวทางใหหนวยงานอ่ืนสามารถนำไปประยุกตใชเปนแนวทางวิธีการ กลาวคือ  

1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

1.1 สถาบันการคณะสงฆ นักการศาสนา นักเผยแผศาสนา เชน วัด สำนัก มูลนิธิเกี่ยวกับศาสนา   

เปนตน สามารถนำแนวทางดังกลาวไปเปนแนวทางในการเผยแพรคำสอนหรือ เปนแนวทางในการพัฒนา

ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมการสื่อสารของคนในสังคมได เปนเครื่องมือของการฝกฝนพัฒนาคุณธรรมจริยธรรม   

เปนการสอนธรรม คือ สัมมาวาจา สติ ศีล สมาธิ ปญญา และโยนิโสมนสิการ เปนตน เปนการเอาธรรมะไปใช

ในการสื่อสารไปใชจริงๆ ในการดำเนินชีวิต อีกทั้งเพื่อใหสังคมไมเกิดความขัดแยง เกิดความเขาใจกัน มีความ

เมตตา รูจักความสัมพันธกับคนอื่น ปลูกฝงการรูจักรับผิดชอบ มีวุฒิภาวะในการควบคุมอารมณของตนเอง 

เปนการไมประมาทในการสื่อสารกับคนอ่ืนท่ีมีความเห็นแตกตาง    

1.2 หนวยงานราชการฝายปกครองผูนำทองถิ่น ไดเขาใจหลักการ แนวทาง วิธีการสื่อสารกับคนใน

ชุมชนของตนเอง จะไดเกิดการปองกัน แกไข และพัฒนาสงเสริมความเปนพหุวัฒนธรรมผานเครื่องมือแนว

ทางการสื่อสาร ปฏิบัติไดอยางถูกตอง กอเกิดการสรางภูมิคุมกันปองกันความขัดแยง ทำใหเกิดการตระหนักใส

ใจ และเคารพในสิทธิและเสรีภาพ สรางความยุติธรรมใหเกิดขึ้นในสังคมได ไมสรางความเดือดรอนใหกับ



- 29 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 ตนเองและคนอ่ืน มีความรับผิดชอบ รูจักความเหมาะสม ไมประมาท รอบคอบ ใสใจและมีทักษะในการพูดคุย

สื่อสารรวมกัน  

2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป 

2.1 ควรมีการศึกษาวิจัย การสื่อสารเพื่อการไกลเกลี่ยคูพิพาทที่มีความแตกตางขัดแยงทางดาน

วัฒนธรรม เหตุเพราะความขัดแยงอาจมีสาเหตุเกิดจากศาสนา ดังนั้นมิติการสื่อสารจำเปนตองมีการศึกษาหา

แนวทางท่ีสอดคลองกับหลักการของแตละศาสนา  

2.2 ควรมีการศึกษาวิจัย บทบาทการสื่อสารของนักการศาสนาในโลกยุคใหม เหตุเพราะวา สังคมมี

ความหลากหลายทางเพศ นักการศาสนาจำเปนตองมีทักษะที่รอบดาน สามารถเผยแพรธรรมะหรือคำสอนให

สอดคลองกับยุคสมัยท่ีเปลี่ยนไป เพ่ือใหการเผยแพรคำสอนมีประสิทธิภาพและเปนท่ียอมรับ  

2.3 ควรมีการศึกษาวิจัย พุทธจิตวิทยาการใหคำปรึกษาชวยเหลือเยียวยาผูประสบความเดือดรอน 

เหตุเพราะสังคมมีการทอดท้ิงไมชวยเหลือกัน บทบาทศาสนาควรเขามาเปนสื่อกลางในการประสานพูดคุยและ

ติดตอหนวยงานตางๆ เพราะศาสนาอยูในชุมชน ยอมพบปญหาและเปนสถาบันท่ีนาเชื่อถือไววางใจ ความเปน

สถาบันศาสนาสามารถดูแลตนเอง สังคม ชุมชน เปนที่พึ่งพาอาศัยใหกับสังคมได ดังนั้น บุคลากรดานศาสนา

จึงจำเปนตองเรียนรูท่ีจะสื่อสารชี้แนะบอกกลาวแนวทางหรือปญหาทางออกใหกับสังคม  

 

บรรณานุกรม  

ปฐมามาศ โชติบัณ. (2558). การสื่อสารอยางสันติเพื่ออยูรวมกันบนความหลากหลาย. วารสารเครือขาย

วิทยาลัยพยาบาลและกาสาธารณสุขภาคใต. 2(1), 79-90. 

พระธรรมปฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสนฉบับประมวลศัพท. กรุงเทพฯ: บริษัทสหธรรมิก

จำกัด.  

พระมหานภดล ปุฺญสุวฑฺฒโก. (2560). การอยูรวมกันของคนในสังคมพหุวัฒนธรรม: กรณีศึกษาชุมชนเขต

บางรัก. รายงานการวิจยั พระนครศรีอยุธยา: สถาบันวิจัยพุทธศาสตร. 

พัทธธีรา นาคอุไรรัตน และซัมซู สาอุ. (2565). การสรางสันติภาพที่ยั่งยืนในชุมชนพหุลักษณ:ชายแดนใตบน

ฐานคิดสิทธิทางวัฒนธรรมและสุขภาวะองครวมเพื่อสันติภาพ. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร. 

10(3), 954-960. 

พิณจทอง แมนสุมิตรชัย. (2560). รูปแบบการสื่อสารอยางสันติเชิงพุทธจิตวิทยา. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน 

มจร. 5(3), 76-77. 

เพิ ่มศักดิ ์ มกราภิรมย. สันติวัฒนธรรม. สืบคน 20 กันยายน 2566 จาก http://www.peace.mahidol 

.ac.th/th/document/learn/PBPS101/Peace%20Culture.ppt.  

แพมาลา วัฒนเสถียร. (2557). ปจจัยที่สงผลตอปญหาการสื่อสารในองคกร. บริหารธุรกิจมหาบัณฑิต สาขา

เทคโนโลยีและสื่อสารการศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร. 



- 30 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 7 No. 3 September–December 2023: Research Article 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 7 ฉบับท่ี 3 กันยายน – ธันวาคม 2566 : บทความวิจัย   

 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มาลีวัล เลิศสาครศิริ. (2559). ประสิทธิผลของโปรแกรมการฝกสมาธิ ตอพหุปญญาของนักศึกษาชั้นปที่ 1 

วิทยาลัยเซนตหลุยส วารสารพยาบาลทหารบก. Journal of The Royal Thai Army Nurses. 17 

(13), 25-59.  

วรากรณ สามโกเสส. (2566). ชูสังคมสันติวัฒนธรรม ทางออกประเทศไทย. สำนักขาวอิสรา. สืบคน 30 

กันยายน 2566 จาก https://www.isranews.org/thaireform-news-conscious/12394-2010-

12-08-13-26-25.html  

ศศิรัศม วีระไวทยะ. (2554). การนำเสนอยุทธศาสตรการสรางเครือขายความรวมมือเพื่อเสริมสรางสันติ

วัฒนธรรม โดยใชสถานศึกษาเปนฐาน. วิทยานิพนธคุรุศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาพัฒนาการศึกษา 

บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช. (2540). หลักพระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

https://www.isranews.org/thaireform-news-conscious/12394-2010-12-08-13-26-25.html
https://www.isranews.org/thaireform-news-conscious/12394-2010-12-08-13-26-25.html

