
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) :  - 238 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

หลักธรรมท่ีนำไปปฏิบัติเพ่ือการหลดุพนกิเลสในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

The Dhamma Principles for Practicing to Liberate  

from Defilements in Theravada Buddhism  
  

1ศรินรัตน ชิตะธรรมสิทธิ์  

1Sarinrat Chitathammasit  
1วิทยาเขตนครสวรรค มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั  

1Nakhonsawan Campus, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.  
1Corresponding Author’s Email: happiness2009@hotmail.com.  

Received: February 17, 2024; Revised: April 22, 2024; Accepted: April 22, 2024 

  

บทคัดยอ 

บทความวิชาการนี้มุงนำเสนอหลักธรรมเพื่อความหลุดพนจากกิเลสที่ทำใหใจเกิดความเศราหมอง   

ขุนมัว ซึ่งกิเลสมีอยู 3 ประเภทใหญ ๆ คือ โลภะ โทสะ และโมหะ แยกออกเปนกิเลส 3 อยางคือ กิเลสอยาง

หยาบ กิเลสอยางกลาง และกิเลสอยางละเอียด กิเลสเหลานี้ลวนเปนเหตุปจจัยกอใหเกิดทุกข ตามธรรมดา

กิเลสนั้นมีคุณนอย มีโทษมาก และมีความรายแรง มนุษยหากไมประกอบดวยสติปญญาเปนเครื่องกำกับก็จะ

ไมสามารถรูเทาทันกิเลสได และยังกอใหเกิดความเดือดรอนแกตนเองและผูอื่น ไมสามารถบรรลุมรรคผล 

สำหรับนักปฏิบัติธรรมจะพิจารณากิเลสเปนตัวการสำคัญที่คอยขวางกั้นไมใหมนุษยบรรลุถึงความดีหรือความ

จริงอันสูงสุด  หลักธรรมเพื่อการหลุดพนกิเลสในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบวา ตามหลักพระพุทธศาสนามี

หลักธรรมที่นำมาใชปฏิบัติอยูอยางมากมาย หลักธรรมลวนแตเชื่อมโยงกันไดเปนอยางดี หลักธรรมที่เรียกวา 

โพธิปกขิยธรรม 37 ประการ คือ สติปฏฐาน 4 สัมมัปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย 5 พละ 5 โพชฌงค 7 และ 

มรรคมีองค 8 เปนธรรมที่มีความสำคัญมาก เพราะเปนเครื่องมืออันเปนเหตุแหงการตัดกิเลส แลวกาวสูการ

บรรลุมรรคผลนิพพาน ผูปฏิบัติจึงควรนำหลักธรรมเหลานี้ไปใชในการปฏิบัติ เพ่ือใหเกิดความรู ความเขาใจใน

การปฏิบัติเพ่ือใหเกิดความหลุดพนจากความทุกขได นั่นเอง 

วิธีการปฏิบัติตนเพื่อนำไปสูการหลุดพนกิเลสในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบวา ควรดำรงชีวิตของตน

ที่ตั้งอยูในศีลเปนเบื้องตน หลักธรรมที่เกื้อหนุนใหเกิดสมาธิ คือ หลักโพธิปกขิยธรรม 37 ประการ โดยการ

ปฏิบัติสมถะและวิปสสนากรรมฐานเพื่อประหารกิเลสอยางหยาบ กิเลสอยางกลาง และกิเลสอยางละเอียด 

ครั้นเมื่อจิตเปนสมาธิและเขาสูญาณที่เรียกวา วิปสสนาญาณ มี 16 ประการ ซึ่งสามารถทำใหกิเลสเบาบางได

มากตั้งแตญาณท่ี 11 สังขารุเปกขาญาณ เปนตนไป จึงสามารถกำจัดกิเลสไดดวยปญญาจึงจะเกิดความรูแจง

เห็นจริง ทำใหผูปฏิบัติหลุดพนจากกิเลส ไดบรรลุมรรคผล ตั้งแตพระโสดาบัน สกิทาคามี อนาคามี และอรหันต 

ตามลำดับ 

คำสำคัญ: หลักธรรม; กิเลส; พุทธศาสนาเถรวาท 

mailto:2009@hotmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) :   - 239 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

Abstract 
 This academic article on the passions cause sadness frustration with passions of the 

three majors as angry, loving and getting divided in to three with passion that is roughly, The 
central passion, and desires in detail, passions that these factors are causing lustful passions, 
bias and ignorance. and does not include human intelligence can not stop the passion, but evil 
that hardship caused to themselves and others practice and will be considered for passions are 
an important barrier, not wait to achieve a good man, or the highest truth.  The principles for 
releasing passions in Theravada Buddhism found that the Buddhist doctrine were principles 
that It's all linked together well, that it is called “Podhipakkhiyadhamma 37”, There are 
Satipatthana 4, Sammapthana 4 Itdhibata 4, Ittreeya 5, Pala 5, Pochong 7, and Makka 8 that 
there principles is wery importance because they are machine to releasing passions then 
attention Nippana in Buddhism 

 Practicing to release passions of Theravada Buddhism found that living was the basic 
precepts, then use the principles support the main focus is sighted Phothipakkhiya threty-seven 
when the mind is meditation is removed, that Passions roughly And passion in the middle. The 
wisdom that will have a thorough knowledge, passions are carefully removed, Called passions 
Onusai entirely will provide a performance out of passions to achieve a tok from the one who 
is enlightened since Sodapan, Sakatacami, Anacami and Arahant  
Keywords: Dhamma Principles, Defilements, Theravada Buddhism. 

 

บทนำ  

พระพุทธศาสนาไดอุบัติขึ้นมาแลวกวา 2566 ป ในดินแดนที่มีชื่อวาชมพูทวีป หรือประเทศอินเดียใน

ปจจุบัน โดยมีหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาที ่สืบทอดมาจนถึงทุกวันนี ้ได เพราะศาสนาพุทธมี

เอกลักษณเฉพาะตัวไมเหมือนศาสนาอื่นๆ หลักธรรมคำสอนไดถูกจารึกไวในคัมภีรที ่มีชื ่อวาพระไตรปฎก       

ซึ่งเปนหลักธรรมคำสอนที่ลวนแตเกิดขึ้นจากการ ตรัสรูของพระพุทธเจาทั้งสิ้น หลักธรรมที่พระพุทธองคทรง

ตรัสรูนั้นเปนไปเพ่ือความดับทุกข ความพนทุกข หรือความหลุดพนจากกิเลสท้ังหลาย ไดแก โลภะ โทสะ และ

โมหะ เปนตน (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทธิ), 2534) ซึ่งไมตองกลับมาเวียนวายตายเกิดใน

วัฏสงสารอีกตอไป แตเนื่องดวยหลักธรรมที่ทรงตรัสรูนั้น มีอยูมากมายเหลือคณานับประการ ผูศึกษาจึงได

พยายามศึกษานำหลักธรรมและวิธีปฏิบัติ ท่ีเปนไปไดงายตอการปฏิบัติตามเพ่ือการหลุดพนจากกิเลส  

การตรัสรูของพระพุทธเจาเปนประโยชนตอชาวโลกอยางยิ่ง แตก็ยังมีปญหาวาหลักธรรมที่พระพุทธ

องคทรงตรัสรูนั้นมีความละเอียดมาก ยากที่จะศึกษาใหเขาใจไดงายๆ ซึ่งจำเปนตองเขาใจในจริตของตนเองท่ี

สามารถจะรูหลักธรรมเหลานั้นได หลายคนอาจจะรูสึกกังวลใจวาควรจะปฏิบัติตามหลักธรรมขอใดบาง เพราะ

ไมสามารถที่จะแยกแยะอะไรไดวาควรจะทำอยางไรเพื่อใหเกิดความหลุดพนกิเลสดังปรากฏในพุทธธรรม   

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551) กลาวไววา กิเลสเปนตัวมูลเหตุของการกระทำกรรมตางๆท่ีจะปรุง

แตงชีวิตใหเปนไป จึงถือวากิเลสเปนจุดเริ่มตนที่จำเปนตองเรียนรูกิเลส รูจักคุณและโทษของกิเลส กอนเปน

ลำดับแรก ดังท่ีปรากฏในคัมภีรพระไตรปฎกไดทรงบัญญัติไววา กิเลสเปนตนเหตุใหเกิดปญหาเดือดรอนวุนวาย

มากมาย พระพุทธองคจึงไดทรงตรัสวา “ มา ปมาทมนุยุฺเชถ มา กามรติสนฺถวํ อปฺปมตฺโต หิ ฌายนฺโต       



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) :   - 240 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

ปปฺโปติ ปรมํ สุขํ” แปลวา อยามัวแตประมาท อยามัวแตสนิทชิดชอบในกามกิเลส เพราะผู ไมประมาท 

พิจารณาอยู ยอมถึงความสุขอยางยิ่ง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 15/9/26) 

ปจจุบันนี้ผูคนมักจะหลงกระแสของโลกภายนอกท่ีมาตามอายตนะภายนอก และอายตนะภายในและ

ยังไมรูเทาทันโลกธรรม จึงกลายเปนปญหาใหสังคมวุนวายและหางไกลจากการปฏิบัติธรรมได สำหรับผูปฏิบัติ

เพ่ือการหลุดพนกิเลสเองก็ยังไมม่ันใจวาจะนำหลักธรรมใดบางมาใชในการปฏิบัติดี เพราะหลักพระพุทธศาสนา

มีหลักธรรมนำมาใชปฏิบัติอยูอยางมากมาย ซึ่งความจริงแลวไมวาหลักธรรมใด เมื่อไดศึกษานำมาปฏิบัติแลว

ยอมมีความเชื่อมโยงกัน ตอเนื่องกันเปนสายตลอด ดังนั้นไมวาจะนำหลักธรรมใดไปใช จึงไมใชเรื่องใหญ 

ประการใด แตอยูที่ผูปฏิบัติวาขณะนั้นจิตอยูในสภาวะใด ผูวิจัยจึงไดหยิบยกนำเอาหลักธรรม เพ่ือความหลุด

พนจากกิเลส ไดแก สติปฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย 5 พละ 5 โพชฌงค 7 และมรรคมีองค 8 

ในการปฏิบัติเพื ่อใหเกิดความ หลุดพนกิเลสในเบื ้องตนตองตั้งอยู กับความดีหรือการกระทำดีโดยทั่วๆ           

ไปเรียกวาการทำบุญ ดังทรงมีพุทธพจนตรัสวา “บุญเปนชื ่อของความสุข บุคคลผู ทำบุญนำสุขมาให” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/200/240) การบำเพ็ญเพียรทางจิตหรือการ

เจริญภาวนาเพื ่อใหเกิดความสงบชวยใหเกิดสมาธิดังมีพุทธพจนวา “ผู มีสุข จิตยอมตั ้งมั ่น เปนสมาธิ” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 11/455/329) และเมื่อจิตเปนสมาธิบรรลุฌาน

แลวความสุขก็เปนองคประกอบของฌาน ดังที่เรียกวาองคฌาน ตอไปอีกจนถึงฌานที่ 3 ฌานสมาบัติที่สูงกวา

นั้นขึ้นไปก็เปนความสุขที่ประณีตยิ่งขึ้นไปอีก เพราะจุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา คือ นิพพาน ถือเปน

บรมสุขสูงสุด (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 13/287/281)  

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต) ไดกลาวไวในหนังสือพุทธธรรมภาค 1 มัชเฌนธรรมเทศนาวา 

อวิชชา หรือโมหะ คือ ความไมรูสิ่งทั้งหลายตามที่มันเปน จึงอยากไดอยากเห็นแกตัว ดวยโลภะ เมื่อขัดของ

และถูกขัดขวางและไมมีปญญารูเทาทันก็เกิดโทสะ ความขัดใจ และความคิดทำลายจากกิเลสรากเหงา 3 อยาง

นี้ กิเลสรูปตางๆ ก็ปรากฏข้ึนมากมาย เชน ความตระหนี่ ความฟุงซาน ความวิตกกังวล ความหวงแหน เปนตน 

เปน การระดม สรางปจจัยแหงความขัดแยงใหเกิดขึ้นในตัวมากๆ ขึ้น และกิเลสอันเปนเครื่องหมายแหงความ

ขัดแยงเหลานี้ ยอมกลายเปนสิ่งสำหรับกีดกั้นจำกัดและแยกตัวเองออกจากความประสานกลมกลืนของ

กระบวนการแหงธรรมชาต ิ(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551) 

 พระพุทธเจาทรงตรัสเตือนผูปฏิบัติธรรมใหระลึกไววาถึงหากอริยสาวกจะมองเห็นไดอยางชัดเจนตาม

ความเปนจริงดวยสัมมาปญญาวา กามทั้งหลายมีความหวานชื่นนอย มีทุกขมาก มีความคับแคนมาก โทษใน

กามนี้มากยิ่งนักทำใหเราพินาศได แตถาอริยสาวกยังไมประสบ ยังไมรูจักปติ และความสุขที่ไมตองอาศัยกาม

กิเลสหรือความสุขท่ีประณีตยิ่งไป กวานั้น ก็ยังวางใจไมไดวาเธอจะไมวกเวียนกลับมาหากามอีก (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 12/211/180) และทรงตรัสเตือนภิกษุทั้งหลายไววา ถาผูบวช

แลว ยังมิไดประสบปติ และความสุขที่ไมตองอาศัยกามหรือความสุขที่ลึกซึ้งยิ่งกวานั้น กิเลสทั้งหลาย เชน 

อภิชฌา พยาบาท ความฟุงซาน ความเกียจคราน เบื่อหนายก็จะเขาครอบงำจิตได (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 13/196/205) หมายความวา ก็จะไมยินดีประพฤติพรหมจรรยหรือทน

ประพฤติพรหมจรรยอยูไมได พระพุทธศาสนาเปนศาสนาหนึ่งในโลกท่ีแนะนำใหมนุษยปฏิบัติใหเกิดความหลุด



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) :   - 241 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

พนจากกิเลสหรือหลุดพนจากสังสารวัฏไดอยางแทจริง (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ      

สุวฑฺฒโน), 2540) ดวยหลักธรรมท่ีไดตรัสรู ลวนแตเปนหลักธรรมท่ีเปนไปเพ่ือความหลุดพนจากกิเลสท้ังสิ้นเขา

สูแหงความเปนนิพพาน  
 

กิเลสในพระพุทธศาสนาเถรวาท  

กิเลส แปลวา สิ่งที่เศราหมอง ทำใหเกิดความขุนมัวใจ  มีความหมาย 3 อยาง คือใหเกิดความสกปรก 

หรือ เศราหมองอยางหนึ่งใหเกิดความมืดมิดไมสวางไสวอยางหนึ่งใหเกิดความกระวนกระวายไมมีความสงบ 

และไดแบงชั้นกิเลสเปน 3 ชั้น คือ ชั้นหยาบหรือชั้นนอก, ชั้นกลางอยางหนึ่งชั้นละเอียดหรือชั้นใน อยางหนึ่ง, 

สวนที่เปนชั้นใน หมายถึง ชั้นที่นอนนิ่งอยูในสันดานอยางเงียบๆ จนกวาจะมีอารมณมากระทบ จึงจะปรุงข้ึน

เปนกิเลสชั้นกลาง ที่เกิดขึ้นกลุมรุมจิต หรือ เปนกิเลสชั้นหยาบ ที่ทะลุออกมาปรากฏเปนกิริยาตางๆ ที่ชั่วราย

ภายนอก กิเลสชั้นละเอียดที่ปรากฏอยูภายใน มีชื่อเรียกวา อกุศลมูล มี 3 อยาง คือ โลภะ (ความโลภ), โทสะ 

(ความโกรธ ประทุษราย), โมหะ (ความหลง) หรือ ที่มีชื่อเปนอยางอื่นอีกมาก แตโดยใจความแลว ไดแก กิเลส

ที่ยังสงบอยูภายใน จนกวาจะไดอารมณเขามาเกี่ยวของ จนเกิดความรูสึกอยากไดรุนแรง รบกวนอยูในใจ     

พลุงพลานอยูดวยความอยาก หรือ พลุงพลานอยูดวยความโกรธแคน เกลียดชัง หรือ พลุงพลานอยูดวยความโง

สงสัย กระวนกระวายอยูในใจ กิเลสชั้นกลาง เรียกชื่อวา นิวรณ มี 5 อยาง คือ กามฉันทะ, พยาบาท, ถีนมิทธะ

, อุทธัจจกุกกุจจะ วิจิกิจฉา แตก็มีตนเคามาจากกิเลส 3 สายเทานั้น คือ สายโลภะ สายโทสะ และสายโมหะ 

อันเปนตัวอกุศลมูล ตนเคาหรือรากเหงาของการทำชั่วตางๆ ประเภทของกิเลสมีอยู 10 ประการ ไดแก 1) ทิฏฐิ

กิเลส 2) วิจิกิจฉากิเลส 3) โทสะกิเลส 4) โลภะกิเลส 5) โมหะกิเลส 6) ถีนะกิเลส 7) อุทธัจจะกิเลส 8) อหิริกะ

กิเลส 9) มานะกิเลส 10) อโนตตัปปะกิเลส  

 

คุณและโทษของกิเลส  

ในสวนของคุณกิเลส คือ ความเจริญภายนอก หมายถึงความเจริญทางวัตถุอันเปนสิ่งสนับสนุนหรือ

เก้ือกูลการดำเนินชีวิตของมนุษยใหเปนไปไดดวยดีความเจริญดังกลาวนี้ มีมากมายและนับวา เปนความยิ่งใหญ

ในดานตาง ๆ ของมวลมนุษย แตความยิ่งใหญที่แทจริง คือความยิ่งใหญทางวิชาการที่เปนประโยชนตอ

มนุษยชาติ และความเจริญภายใน หมายถึง ความเจริญทางจิตใจหรือพัฒนาการทางจิตขั้นสูงที่ทำใหมนุษย

ประสบกับความสุขท่ีแทและยั่งยืน สวนโทษของกิเลสมีมากมายกวา ไดแก 1) กิเลสอยางหยาบ โทษท่ีเกิดจาก

กิเลสอยางหยาบนี้ถือไดวาเปนกิเลสที ่แสดงออกมาทางกายและวาจา เปนกายทุจริตบาง วจีทุจริตบาง          

กอความเดือดรอนใหแกตนและสังคมไดมาก 2) กิเลสอยางกลาง เปนกิเลสท่ีกลุมรุมจิตใจใหเดือดรอน ไมแสดง

ออกมาทางกายและวาจาเหมือนกิเลสอยางหยาบ แตกลุมรุมอยูภายในจิต ทำจิตใจใหเดือดรอนกระวนกระวาย 

3) กิเลสอยางละเอียด เปนกิเลสประเภทอนุสัยซึ่งนอนสงบนิ่งอยูในสันดาน คือจิตใจของแตละบุคคล กิเลส

กลุ มนี ้ละเอียดมากที ่ชื ่อวาเปนกิเลสอยางละเอียดก็เพราะสังเกตเห็นไดยาก ระดับโทษของกิเลส ทั ้ง 3 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) :   - 242 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

ตระกูล ไดแก ราคะ มีโทษนอย แตคลายชา โทสะมีโทษมาก แตคลายเร็ว และโมหะคือความหลงยังคลายชา

อีกดวยคนลงไมรูจักบุญจักบาปละก็กวาจะแกได ก็ตองเวียนวายตายเกิดไมรูก่ีภพก่ีชาตินับไมถวน  

 

หลักธรรมที่นำไปปฏิบัติเพ่ือหลุดพนกิเลสในพระพุทธศาสนาเถรวาท  

หลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจาท่ีเปนไปเพ่ือความหลุดพนก็มีอยูอยางมากมายทีเดียว แตท่ีจัดวา

เปนหลักธรรมที่นำไปสูมรรคผลนั้น ไดแก โพธิปกขิยธรรม หมายถึง ธรรมอันเปนฝกฝายของการตรัสรู คือ 

เกื ้อกูลแกการตรัสรู, ธรรมที่เกื ้อหนุนแกอริยมรรค ทำใหรู แจงอริยสัจ 4 บรรลุมรรคผลนิพพาน มีอยู 37 

ประการ คือ 

1. สติปฏฐาน การตั้งสติระลึกทันตอรูปนามขันธ 5 การเจริญสติ มีอยู 4 แหง คือ กายานุปสสนาสติ

ปฏฐาน, เวทนานุปสสนาสติปฏฐาน, จิตตานุปสสนาสติปฏฐาน และ ธัมมานุปสสนาสติปฏฐาน  

2. สัมมัปปธาน 4 คือ ความเพียรตอกุศลธรรมอยางแรงกลา 4 ประการ ไดแก เพียรพยายามในการ

ละอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแลว, เพียรพยายามปองกันอกุศลธรรมที่ยังไมเกิดขึ้น ไมใหเกิดขึ้น, เพียรพยายามให

กุศลธรรมท่ียังไมเกิดใหเกิดข้ึน เพียรพยายามใหกุศลธรรมท่ีเกิดข้ึนแลว ใหเจริญยิ่งๆ ข้ึนไป 

3. อิทธิบาท 4 คือ คุณเครื่องใหถึงความสำเร็จ ธรรมที่เปนเหตุใหถึงความสำเร็จ ฌาน อภิญญา และ

มรรค ผล ประกอบดวย ฉันทะ, วิริยะ, จิตตะ, วิมังสา  

4. อินทรีย 5 ประกอบดวย สัทธินทรีย คือ ศรัทธาเปนผูปกครองในความเลื่อมใสตอสิ่งท่ีควรเลื่อมใส, 

วิริยินทรีย คือ วิริยะเปนผูปกครองในความพยายามตออบรมในการเจริญสมถภาวานและวิปสสนาอยางแรง

กลา, สตินทรีย คือ สติเปนใหญเปนผูปกครองในการระลึกถึงอารมณกรรมฐาน, สมาธินทรีย คือ สมาธิเปนใหญ

เปนผูปกครองในการกระทำจิตใหตั้งม่ันในอารมณกรรมฐาน, 5) ปญญินทรีย คือ ปญญาเปนใหญเปนผูปกครอง

ในการรูตามความเปนจริงของอารมณกรรมฐาน  

5. พละ 5 ประกอบดวย สัทธาพละ, วิริยะพละ, สติพละ, สมาธิพละ, ป ญญาพละ  

6. โพชฌงค 7 ประกอบดวย สติสัมโพชฌงค, ธัมมวิจยสัมโพชฌงค วิริยสัมโพชฌงค, ปติสัมโพชฌงค, 

5 ปสสัทธิสัมโพชฌงค,สมาธิสัมโพชฌงค, และอุเบกขาสัมโพชฌงค  

7. มรรคมีองค 8 ประกอบดวย สัมมาทิฏฐิ คือ ความเห็นชอบ, สัมมาสังกัปปะ คือ ความดำริชอบ, 

สัมมาวาจา การกลาววาจาชอบ, สัมมากัมมันตะ คือ การทำการงานชอบ, สัมมาอาชีวะ การเลี้ยงชีพชอบ

,สัมมาวายามะ ความเพียรชอบ, สัมมาสติ ความระลึกชอบ,สัมมาสมาธิ ความตั้งม่ันชอบ 

การบรรลุธรรม หมายถึง ผูสำเร็จหรือถึงจุดหมายในพระพุทธศาสนา ตั้งแตการเขาใจธรรมในระดับ

ตนๆ คือ ระดับโลกียะ จนถึงเขาใจถึงธรรมในระดับมรรคผล คือ ระดับโลกุตระ หลักคำสอนของ

พระพุทธศาสนาทั้งหมดเปนกระบวนการฝกปรือพัฒนามนุษย ดังนั้น คนที่เขาสูกระบวนการฝกตนแลว ยอม

ประสบผลสำเร็จคือเขาถึงจุดมุงหมายในระดับตางๆ กันไป 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) :   - 243 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

ในพระไตรปฎก อรรถกถา อังคุตตรนิกาย ฉักกนิบาต ทุติยปณณาสก สีติวรรคที่ 4 พระพุทธองคทรง

ใหรายละเอียดเก่ียวกับบุคคลผูท่ีควรบรรลุธรรมและไมสมควรบรรลุธรรมไว สรุปไดวา บุคคลท่ีควรบรรลุธรรม 

ตองมีคุณสมบัติ 6 ประการ คือ 1) ขมจิตในสมัยที่ควรขม 2) ประคองจิตในสมัยที่ควรประคอง 3) ยังจิตใหรา

เริงในสมัยที่ควรใหราเริง 4) วางเฉยจิตในสมัยที่ควรวางเฉย 5) เปนผูนอมไปในธรรมประณีต และ 6) เปนผู

ยินดียิ่งในนิพพาน ดังที่ปรากฏในพระพุทธดำรัสวา “ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุผูประกอบดวยธรรม 6 ประการ ยอม

เปนผูควรเพื่อกระทำใหแจงซึ่งความเปนผูเย็นอยางยิ่ง ธรรม 6 ประการเปนไฉน คือภิกษุในธรรมวินัยนี้ ยอม

ขมจิตในสมัยที่ควรขม 1 ยอมประคองจิตในสมัยที่ควรประคอง 1 ยอมยังจิตใหราเริงในสมัยที่ควรใหราเริง 1 

ยอมวางเฉยจิตในสมัยที่ควรวางเฉย 1 เปนผูนอมไปในธรรมประณีต 1 และเปนผูยินดียิ่งในนิพพาน ภิกษุ

ทั้งหลายภิกษุประกอบดวยธรรม 6 ประการนี้แล ยอมเปนผูควรกระทำใหแจงซึ่งความเปนผูเย็นอยางยิ่ง” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/356/445) 

นอกจากจะทรงแสดงคุณสมบัติของผูควรบรรลุธรรมแลว ยังทรงแสดงลักษณะของผูไมควรบรรลุธรรม

ไวดวย 6 ประการ คือ 1) ไมขมจิตในสมัยท่ีควรขม 2) ไมประคองจิตในสมัยท่ีควรประคอง 3) ไมยงัจิตใหราเริง

ในสมัยที่ควรใหราเริง 4) ไมวางเฉยจิตในสมัยที่ควรวางเฉย 5) เปนผูนอมไปในธรรมเลว และ 6) เปนผูยินดียิ่ง

ในสักการะ ดังที่ปรากฏในพระพุทธดำรัสวา “ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ยอมไมขมจิตในสมัยที่ควรขม 1 ไมประคอง

จิตในสมัยท่ีควรประคอง 1 ไมยังจิตใหราเริงในสมัยท่ีควรใหราเริง 1 ไมวางเฉยจิตในสมัยท่ีควรวางเฉย 1 เปนผู

นอมไปในธรรมเลว 1 และเปนผูยินดียิ่งในสักการะ 1 ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุผูประกอบดวยธรรม 6ประการนี้แล

ยอมเปนผูไมควรเพ่ือทำใหแจงซ่ึงความเปนผูเย็นอยางยิ่ง 

นอกจากนี้ ยังปรากฏหลักฐานจากคัมภีรมิลินทสูตรหรือมิลินทปญหา ที่แสดงถึงบุคคลผูไมอาจบรรลุ

ธรรมได อีก 11 ลักษณะ คือ 1) คนมิจฉาทิฐิ 2) คนกระทำอนันตริยกรรม 5 คือ ฆามารดา 1. ฆาบิดา 2. ฆา

พระอรหันต 3. ทำรายพระพุทธเจาถึงหอพระโลหิต 4. ทำสงฆใหแตกจากกัน 5. แมอยางใดอยางหนึ่ง 3) คน

ปลอมเพศเปนพระภิกษุ 4) พระภิกษุกลับไปถือลัทธิอันผิด 5) คนประทุษรายนางภิกษุณี 6) พระภิกษุตอง

อาบัติสังฆาทิเสสแลวไมไดอยูกรรม 7) คนบัณเฑาะว (กะเทย) 8) คนอุภโตพยัญชนก (คนปรากฏท้ัง 2 เพศ) 

9) สัตวเดียรฉาน 10) เปรต 11) เด็กอายุต่ำกวา 7 ขวบ 

คำสอนในพระพุทธศาสนาเปนกระบวนธรรมแหงการฝกฝนและขัดเกลา คำสอนดังกลาวมีความ

สอดคลองกันระหวางหลักปฏิบัติและผลที่พึงไดจากการปฏิบัตินั้น โดยมีหลักเกณฑหรือหลักปฏิบัติเพื่อการ

บรรลุธรรม หรือจุดหมาย เรียกวา ไตรสิกขา ในกระบวนการฝกตามหลักไตรสิกขา ในเบื้องตนผูฝก หรือผู

ศึกษาตองมีความเชื่อในโพธิศรัทธา ซึ่งหมายถึง ความเชื่อในปญญามนุษย วามีศักยภาพพอที่จะฝกตนเองให

บรรลุถึงภาวะแหงความไรทุกข เปนอยูดวยความสุขอิสระ เปนพุทธะได ซ่ึงถือวาเปนศรัทธาพ้ืนฐาน โพธิ นั้นให

จุดเนนท้ังในดานศักยภาพท่ีมนุษยฝกไดจนถึงท่ีสุด และในดานของปญญา ใหเห็นวาเปนแกนนำของการพัฒนา

นั้นอยูที่ปญญา และศักยภาพสูงสุดนั้นก็แสดงออกที่ปญญาเพราะตัวแทนหรือจุดศูนยรวมของการพัฒนาอยูท่ี

ปญญา แตเพื่อจะใหโพธิปรากฏขึ้นมา ทำบุคคลใหกลายเปนพุทธะ มนุษยตองมีกระบวนการพัฒนาที่เรียกวา 

สิกขา หรือ “การศึกษา คือกระบวนการพัฒนามนุษย หรือฝกมนุษยใหปรากฏขึ้น ทำใหมนุษยนั้นกลายเปน

พุทธะ” 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) :   - 244 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

สรุป 

วิธีการปฏิบัติเพื่อการหลุดพนกิเลสในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบวา วิธีการปฏิบัติเพื่อหลุดพนจาก

กิเลสนั้นมี 2 วิธี คือ การบำเพ็ญสมถกรรมฐาน หรือสมถภาวนา กับวิปสสนากรรมฐาน ที่พระผูมีภาคเจาทรง

แสดงไว เริ่มแรกของการปฏิบัติ คือ ทำจิตใจใหสงบจากสิ่งท่ีทำใหเปนอุปสรรค คือ สามารถตัดปลิโพธตางๆ ได

กอน จากนั้นจึงเจริญสมถะ และนำไปสูการบำเพ็ญแบบวิปสสนากรรมฐาน หรือ วิปสสนาภาวนาก็เพื่อใหเกิด

ปญญาสามารถกำจัดอวิชชาอันเปนตนตอของกิเลสท้ังปวงลงไดในท่ีสุด โดยวิธีการไดปฏิบัติตามหลักธรรมโพธิ

ปกขิยธรรม 37 ประการ ไดแก สติปฏฐาน 4 สัมมัปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย 5 พละ 5 โพชฌงค 7 และ

มรรคมีองค 8 เม่ือรูเทาทันกิเลสในทุกขณะจิตเกิด ความหลุดพนจากอาสวกิเลส ไมสุข ไมทุกขนั่นเอง  

การศึกษาเรื่องหลักธรรมท่ีนำไปปฏิบัติเพ่ือการหลุดพนกิเลสในพระพุทธศาสนา ทำใหไดรับประโยชน

มากมาย อาทิ เชน ไดเขาใจถึงคุณและโทษของกิเลส หลักธรรมที่นำไปสูการหลุดพนจากกิเลส รวมถึงขอ

ปฏิบัติในการหลุดพนจากกิเลส ทำใหผูปฏิบัติสามารถมาเรียนรูและเอาไปใชประโยชน อันจะกอใหเกิดความ

เขาใจที่ถูกตองเปนพื้นฐานสำคัญในการประพฤติปฏิบัติ และที่สำคัญควรจะมีการฝกอบรมและปฏิบัติตาม

งานวิจัยนี้ รับรองวาจะบังเกิดผลแกผูปฏิบัติไดมากเลยทีเดียว 

 

บรรณานุกรม 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช (เจริญ สุวฑฺฒโน). (2540). แนวปฏิบัติในสติปฏฐาน. (พิมพครั้งท่ี 

  6). กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหามกุฎราชวิทยาลัย.  

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พุทธธรรม (ฉบับเดิม). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพจันทรเพ็ญ. 

พระธรรมธีรราชมหามุนี, (โชดก ญาณสิทธิ). (2534). ทางไปนิพพาน. กรุงเทพฯ: โรงพิมพพระนคร. 

พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช) ราชบัณฑิต. (2548). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน ชุด คำวัด วัด

ราชโอรสาราม. กรุงเทพฯ, โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พิทูร มะลิวัลย. (2528). คูมือการศึกษาโพธิปกขิยธรรม. กรุงเทพฯ: กรมการศาสนากระทรวงศึกษาธิการ. 

องคการคาคุรุสภา. (2535). ไตรภูมิกถาหรือไตรภูมิพระรวง. (พิมพครั้งท่ี 12). กรุงเทพฯ: คุรุสภา. 

 

 

http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%81%E0%B8%B4%E0%B8%95%E0%B8%95%E0%B8%B4%E0%B8%A7%E0%B8%87%E0%B8%A8%E0%B9%8C
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A%E0%B8%9A%E0%B8%B1%E0%B8%93%E0%B8%91%E0%B8%B4%E0%B8%95
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A%E0%B9%82%E0%B8%AD%E0%B8%A3%E0%B8%AA%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%A1
http://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%8A%E0%B9%82%E0%B8%AD%E0%B8%A3%E0%B8%AA%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%A1

