
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) :    - 196 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

ความงาม : สาระสำคัญท่ีคนธรรมดามองไมเห็น 

Beauty: Imperceptible Important Things for Ordinary People 
 

1พระสันติ ธมฺมปาโล และ 2พระมหายุทธนา นรเชโฐ 
1PhraSanti Dhammapalo and 2Phramaha Yutthana Narajettho  

1,2คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2,Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.   

1Corresponding Author’s Email: santidhamma99@gmail.com   

Received: March 16, 2024; Revised: April 19, 2024; Accepted: April 22, 2024 

 

บทคัดยอ 

บทความวิชาการวาดวยความงาม เปนการกำหนดความรูสึกจากการรับรูสูจิตใจตามความตองการ

และรสนิยมของคนสวนใหญในสังคมนั้นๆ ความงามแตละยุคแตละสมัยมีความแตกตางกันขึ้นอยูกับสภาพ

สังคม วัฒนธรรม ศาสนา สภาวะจิตใจ อารมณ และความศรัทธา โดยมนุษยสามารถรับรูคุณคาของความงาม

ไดจากภายในตัวของวัตถุ จากจิตท่ีกำหนดและจากสภาวะความสัมพันธของวัตถุและจิตใจ  

ในทางพุทธศาสนาจำแนกความงามออกเปน 2 ประเภท คือ ความงามในมิติทางโลกและความงามใน

มิติทางธรรม ซึ่งความงามในมิติทางโลก เปนประสบการณความงามทางวัตถุที ่เกิดจากการปรุงแตงจิตใจ 

ตัวอยางความงามในมิติทางโลกที่ปรากฎในพระไตรปฎก เชน ความงามของลักษณะมหาบุรุษ 32 ประการ 

สตรีผูมีลักษณะงามแบบเบญจกัลยาณี ฯลฯ สวนความงามในมิติทางธรรม หมายถึง ความงามที่เปนลักษณะ

ของธรรมหรือความจริงอันเปนผลจากคุณสมบัติของธรรมที่ปรากฏตอการรับรูของมนุษย ความงามของธรรม

จึงเปนสากล ทุกคนที่รูหรือสัมผัสยอมรูไดหรือสัมผัสไดตรงกันเหมือนกัน นอกจากนี้พระพุทธเจายังสอนผูท่ี

หลงใหลยึดติดในความงามใหพิจารณาความไมงาม (อสุภะ) โดยการมองใหเห็นความไมเท่ียงของรางกาย จิตใจ

ก็จะไมยึดติดกับรูปที่เห็น เสียงที่ไดยิน กลิ่นที่ไดดม รสที่ไดลิ้ม กายที่ไดสัมผัส ปลอยวางในเรื่องของรูปนาม 

ปฏิบัติถูกตองตามพระดํารัสของพระสัมมาสัมพุทธเจา สามารถดับกิเลสและกองทุกขไดโดยสิ้นเชิง ความงาม

ความบริสุทธิ์ของจิตก็จักเกิดข้ึน  

คำสำคัญ: ความงาม; พระไตรปฎก; สุนทรียะ 

 

Abstract 
Academic articles on Beauty is the determination of feelings from perception to mind 

according to the needs and tastes of the majority of people in that society. Beauty in each era 
is different depending on social conditions, culture, religion, mental state, emotions, and faith. 
Humans can perceive the value of beauty from internal object, the mind and the state of the 
relationship between the object and the mind.  

mailto:santidhamma99@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) : - 197 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

Theravāda Buddhism suggests that beauty or aestheticism is comprised of two 
dimensions, which are physical beauty and spiritual beauty. The physical beauty is the 
interactions between physical features of an object and a person’s lusts. As for the spiritual 
beauty is caused from the perception of a person who has been following the dharma (the 
teachings of Lord Buddha). The spiritual beauty is universal. Everyone can perceive it. In 
addition, the Buddha taught those who are obsessed with beauty to consider unattractiveness 
(asubha) by seeing the impermanence of the body. When you let go of form and name by 
following the Buddha's teachings, defilements and suffering can be completely extinguished. 
Purity of mind will arise. 
Keywords: Beauty; Tipitaka; Aesthetic 
 

บทนำ 

ความงามเปนสิ่งสำคัญที่มนุษยใหความสำคัญเปนลำดับตน เปนสิ่งที่ทุกคนปรารถนาตั้งแตยุคโบราณ

จนถึงปจจุบัน ไมวาจะเปนคนชาติใด ภาษาใด ฐานะใด ก็ลวนใหความสำคัญกับเรื่องความงามมาก ความงาม

เปนสิ่งท่ีทำใหเกิดความเพลิดเพลิน ความชื่นชม ความพึงพอใจและความสบายใจ โดยสัญชาตญาณของมนุษย

จะบอกกับเราเองวาอะไรคือความงามหรือไมใชความงาม และความหมายนั้นเปลี่ยนไปอยูตลอดเวลาเม่ือมีการ

เรียนรูหรือไดรับประสบการณท่ีผานเขามาในชีวิต ซ่ึงในชีวิตหนึ่งของคนเรา ไมมีใครไมเคยสัมผัสรับรูความงาม 

แตอาจจะมากนอยตางกันตามประสบการณของแตละคน การสัมผัสรับรูความงามเปนสิ่งที่เกิดขึ้นโดยงายใน

ชีวิตประจำวันของเรา อาจกอใหเกิดความสุข ความเบิกบานใจ ความซาบซ้ึงใจ แตเราสามารถตอบไดหรือไมวา

ความงามแทๆท่ีเราสัมผัสรับรูคืออะไร และอะไรกันท่ีทำใหเราตัดสินวาสิ่งนี้งามหรือไมงาม 

ความงามในทัศนะมานุษยวิทยา ขึ้นอยูกับเงื ่อนไขทางสังคม วัฒนธรรม การเมือง เศรษฐกิจและ

ประวัติศาสตรของแตละสังคม ทฤษฎีชีววิทยาไมสามารถอธิบายความหลากหลายเก่ียวกับอุดมคติในความงาม

ที่วัฒนธรรมตาง ๆ มีไมเหมือนกัน เชน กลุมชาวมัวรในเขตทะเลทรายซาฮารา นิยมผูหญิงที่มีรูปรางอวน ชาว

ญี่ปุนนิยมใชผามัดทรวงอก อุดมคติเรื่องความงามในเรือนรางจึงเปลี่ยนแปลงอยูตลอดเวลา มิใชสิ่งที่คงท่ี

ตายตัวและถูกกำหนดขึ้นจากปจจัยทางพันธุกรรม ความงามยังเกี่ยวของกับอารมณและความรูสึกและการ

แสดงออกทางสังคมท่ีมีผลตอการใชชีวิตของบุคคล (นฤพนธ ดวงวิเศษ, 2567) 

ความงามที่ปรากฎในพระไตรปฎกซึ่งเปนคัมภีรที่รวบรวมคำสอนของพระพุทธศาสนาท่ีประกอบดวย

พระธรรมคำสอนรวม 84,000 พระธรรมขันธ และมีจำนวนไมนอยที่กลาวถึงความงาม ซึ่งประกอบดวยความ

งามในมิติทางโลกที่กลาวถึงความงามของบุคคล ความงามของธรรมชาติ ความงามของสัตว และความงามใน

มิติทางธรรมที่ลึกซึ้ง ทรงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องตน มีความงามในทามกลาง และมีความงามในที่สุด 

ทรงประกาศพรหมจรรย พรอมท้ังอรรถและพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณครบถวน การไดพบพระอรหันตท้ังหลาย

เชนนี้เปนความดีอยางแทจริง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 9/255/87-88) 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) : - 198 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

นิยามความหมายของความงาม 

นักปรัชญาและนักสุนทรียศาสตรท้ังสมัยเกาและสมัยใหม ไดใหความหมายของความงามไว ดังนี้ 

โฮเมอร (Homer, 400-300 BE.) ใหความหมายวาความงาม คือ ความมหัศจรรย โสกราตีส 

(Socrates, 469-399 BC.) กลาววาความงาม คือ ความเหมาะสมของสัดสวน เพลโต (Plato, 428-347 BC.) 

ใหความหมายวาความงาม คือ การเลียนแบบโดยถือวาทุกสิ่งทุกอยาง ลวนมีแบบของมันอยูแลว และความงาม

ก็มีแบบของความงามอยูแลวเชนกัน อาริสโตเติล (Aristotle, 384-322 BE.) ใหความหมายวาความงามคือ 

การเลียนแบบธรรมชาติ เอ็มมานูเอล คานท (Emmanuel, 2724-2804) นักปรัชญาชาวเยอรมัน กลาวถึง

ความงามวาเปนสิ่งที่ดีเปนความสุข ความเพลิดเพลิน และความพึงพอใจ เฮอรเบิรต รีด (Herbert Read) นัก

ปรัชญารวมสมัยของอังกฤษใหความหมายวาความงาม คือ ความเปนเอกภาพ หรือความเปนหนวยที่สมบูรณ

ของมูลฐานของศิลปะ ซ่ึงเปนผลมาจากการสรางสรรคของมนุษย (อางอิงใน สุชาติ เกษประสิทธิ์, 2546) 

พวง มีนอก กลาววาความงามคือความจริงเปนสัญลักษณของความสมบูรณที่เลิศและเปนแรงกระตุน

ความคิดและใหความพึงพอใจแกเราเสมอ (พวง มีนอก, 2536)  เขมจิต ศรีบุนนาค ใหความหมายวาความงาม

คือสิ่งที่มีอยูในเนื้อวัตถุเปนความสมบูรณอันเกิดจากรูปราง รูปทรงสีสัน ที่ประสานกันเขาอยางกลมกลืนมี

ความสมดุลและความงามคือความรูสึกเพลิดเพลิน โดยจิตจะสรางตนแบบแหงความงามขึ้น สิ่งใดมีลักษณะ

ใกลเคียงกับตนแบบ สิ่งนั้นถือวาเปนความงาม (เขมจิต ศรีบุนนาค, 2542)  

สรุปวาความงาม หมายถึงการกำหนดความรูสึกจากการรับรูสูจิตใจตามภาวะที่มีความเหมาะสมกับ

กาลเทศะ ตรงความตองการและรสนิยมของคนสวนใหญในสังคมนั้นๆ  

 

ทฤษฎีความงาม 

ทฤษฎีความงาม เปนเรื่องท่ีถกเถียงกันมากในทางสุนทรียศาสตรอีกอยางหนึ่งก็คือ ตำแหนงของความ

งาม หรือวาความงามอยูที่ไหน ความงามนั้นไมวาจะเปนจิตวิสัยหรือวัตถุวิสัยก็ยงัคงเปนเรื่องที่ใหความเห็นไม

ตรงกันอยูนั่นเอง และทัศนะที่แตกตางกันของนักสุนทรียศาสตรเหลานั้น ก็กอใหเกิดทฤษฎีทางความงามข้ึน

หลาย ทฤษฎี ดังจะยกมาพอสังเขปดังนี้ 

1. ความงามเปนคุณสมบัติของวัตถุ  

ผูที่เชื่อในทฤษฎีนี้ เชื่อวาวัตถุตาง ๆ ลวนแลวแตมีความงามในตัวของวัตถุเอง เชน สวยเพราะสีสัน 

ทรวดทรง พ้ืนผิว ไมวาเราจะสนใจวัตถุนั้นหรือไม การท่ีเราเริ่มใหความสนใจในวัตถุนั้น ก็เปนเพราะความงาม

ของวัตถุนั้นนั่นเอง ถือวาความงามที่เปนวัตถุวิสัยหรือสุนทรียธาตุนั้นเปนความงามที่สมบูรณแบบ ความงาม

ของวัตถุนั้นเปนสิ่งท่ีมีข้ึนอยูกอนแลว มิใชเปนสิ่งท่ีเกิดข้ึนจากความสนใจของมนุษย 

2. ความงามคือความรูสึกเพลิดเพลิน 

แนวคิดตามทฤษฎีนี้กลาวคือ การท่ีเรามองเห็นคุณคาของความงามในสิ่งใดใดก็แลว จิตเปนตัวกำหนด

ความงาม ความงามท่ีแทจริงนั้นอยูในโลกแหงจินตนาการ (World of Idea) กลาวคือจิตตองสรางตนแบบแหง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) : - 199 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

ความงามข้ึน สิ่งใดท่ีมีลักษณะใกลเคียงกับจินตนาการในตนแบบมากเพียงใด ยอมถือวาเปนความงามเพียงนั้น 

ความชอบความเพลิดเพลินในเปนสิ่งแสดงถึงคุณคาตามมา 

3. ความงามเปนสภาวะสัมพัทธ 

ความงามเปนสภาวะสัมพัทธระหวางวัตถุกับบุคคล ทัศนะนี้ก็นับวามีสวนถูกตองอยูท่ีการยอมรับวาท้ัง

บุคคลและวัตถุมีความสำคัญดวยกันทั้งคู ในการตีคุณคาทางสุนทรียะ แตเราก็ตองยอมรับวาความสัมพันธ

ระหวางสิ่งสองสิ่งดังกลาวนั้น เปนรากฐานรองรับคำวาคุณคาทางสุนทรียะ เพียงแตวาตัวความสัมพันธเองนั้น

ไมใชเปนตัวความงามหรือตัวคุณคาทางสุนทรียะ เพราะฉะนั้นการที่จะอธิบายวาความงามคือสภาวะสัมพันธ

ระหวางบุคคลจึงเปนคำอธิบายท่ีไมถูกนัก 
 

การรับรูคุณคาของความงาม  

ความงามเปนสิ ่งที ่ทุกคนสามารถรับรู และสัมผัสได มนุษยเราตางก็พึงพอใจในความงาม และ            

มีความสุขเม่ือไดสัมผัสกับความงาม สามารถแบงการรับรูความงามออกเปน 3 ลักษณะ ดังนี้ 

1. การรับรูความงามไดจากภายในตัววัตถุ เปนการรับรูคุณคาของความงามท่ีเปนคุณสมบัติ ภายใน

ตัววัตถุหรือผลงานศิลปะ ปรากฏใหเห็นในลักษณะความเหมาะสมของขนาด สัดสวน รูปราง รูปทรง เสน สี 

แสงเงา ลักษณะผิว ฯลฯ  

2. การรับรูความงามไดจากจิตกำหนด เปนการรับรูคุณคาของความงามที่เกิดจากความรูสึก และ

จิตใจของแตละคนเปนตัวกำหนด ดังนั้น คุณคาความงามของวัตถุหรืองานศิลปะจึงไมคงที่และ ขึ้นอยูกับ

ความชอบ รสนิยมที่ตั้งอยูบนพื้นฐานของอารมณ ความรูสึก ซึ่งเปลี่ยนไปตามคติความเชื่อ ของบุคคลหรือ

สังคมในแตละยุคสมัย  

3. การรับรูความงามไดจากสภาวะความสัมพันธของวัตถุและจิตใจ เปนการรับรูคุณคาของ ความ

งามท่ีเกิดจากสภาวะความสัมพันธของวัตถุหรือผลงานศิลปะท่ีมีคุณคาความงามอยูจริง จิตใจ ตองอยูในสภาพ

พรอมท่ีจะรับรูและชื่นชมตอคุณคาความงามในวัตถุหรือผลงานศิลปะนั้น โดยจำเปนตองมีหลักเกณฑบางอยาง

เปนเครื่องมือพิจารณา จึงจะเปนการรับรูคุณคาของความงามท่ีสมบูรณ 
 

ความงามในพระไตรปฎก 

คำวา “ความงาม” มีปรากฏทั่วอยูในคัมภีรพระไตรปฎก ตรงกับคำภาษาบาลี ไดแกคำวา กลฺยาณ 

หมายถึง ความดีงาม, โสภณ หมายถึง ความงดงาม, ผองใส, สุภ หมายถึง ความสวยงาม, สุนฺทรีย หมายถึง 

ความงาม จารุ หมายถึง งาม ดี สุนทร หมายถึง งาม ดี นาฟง นาชื่นชม อากปฺโป หมายถึง ทรงงดงาม อภิรูป 

หมายถึง รูปงาม งดงาม นาดู สวย อภิกฺกนฺต หมายถึง งาม ดี แท สิริ หมายถึง สงางาม งาม หรือสิริโฉม 

แปลวารูปงาม (สมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงชินวรสิริวัฒน, 2541) ในคำสอนของพระพุทธศาสนา เริ่มตน

ดวยสิ่งที่งามคือ ธรรม ดังพระพุทธพจนที่วา “พระสุคตนั้น ทรงแสดงธรรมงามในเบื้องตน งามในทามกลาง 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) : - 200 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

งามในท่ีสุด ทรงประกาศพรหมจรรยพรอมท้ัง อรรถ พรอมท้ังพยัญชนะ บริบูรณ บริสุทธิ์สิ้นเชิง (พระไตรปฎก

ฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 18/210/124) 

ความงามในทางพุทธศาสนาท่ีปรากฎในคัมภีรพระไตรปฎก ไดกลาวถึงความงามไวอยางวิจิตรพิสดาร

มากท้ังโดยตรงและโดยออม โดยไดจำแนกความงามออกเปน 2 ประเภทดังนี้ 

1. ความงามในมิติทางโลก เปนประสบการณความงามทางวัตถุ ที่เกิดจากการปรุงแตงจิตใจไมใช

ความงามท่ีเกิดจากตัววัตถุเอง แตวัตถุมีคุณสมบัติบางอยางท่ีทำใหคนเกิดกิเลสรับรูไดดวยประสาทสัมผัสท้ัง 5 

คือ รูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส ทำใหเกิดความชื่นชมยินดี เมื่อไดเห็นสิ่งสวยงาม ไดยินเสียงที่มีความไพเราะ         

ไดกลิ่นหอม ไดชิมรสอาหารอรอย ไดสัมผัสพื้นผิวนุมนวล ซึ่งเปนความงามที่มนุษยทุกคนพึงปรารถนา ความ

งามในทางโลกมีลักษณะเปนโลกิยะ ตัวอยางความงามในมิติทางโลกท่ีปรากฎในพระไตรปฎก เชน  

กลาวถึงความงามของลักษณะมหาบุรุษ 32 ประการ เกิดจากการบําเพ็ญบารมี 30 ประการ จึงเปน

ลักษณะความงามภายนอกทางรางกายที่สมบูรณแบบที่สุดของพระสัมมาสัมพุทธเจา ไวในมหาปทานสูตร 

(พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/35/16) ดังนี้ 

1. มีฝาพระบาทราบเสมอกันขอท่ีพระราชกุมารมีฝาพระบาทราบเสมอกันนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของ

มหาบุรุษนั้น  

2. พื ้นฝาพระบาททั้งสองของพระราชกุมารนี ้มีจักรซึ ่งมีกําขางละ 1,000 ซี ่ มีกงมีดุม และมี

สวนประกอบครบทุกอยาง ขอที่ พื้นฝาพระบาททั้งสองของพระราชกุมารนี้มีจักรซึ่งมีกําขางละ 1,000 ซี่ มีกง 

มีดุม และมีสวนประกอบครบทุกอยางนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษนั้น 

3. มีสนพระบาทยื่นยาวออกไป ขอที่พระราชกุมารมีสนพระบาทยื่นยาวออกไปนี้ เปนลักษณะมหา

บุรุษของมหาบุรุษนั้น 

4. มีพระองคุลียาว ขอท่ีพระราชกุมารมีพระองคุลียาวนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษนั้น 

5. มีพระหัตถและพระบาทออนนุม ขอที่พระราชกุมารมีพระหัตถและพระบาทออนนุมนี้เปนลักษณะ

มหาบุรุษของมหาบุรุษนั้น 

6. ฝาพระหัตถและฝาพระบาทมีเสนที่ขอพระองคุลีจดกันเปนรูปตาขาย ขอที่พระราชกุมารมีฝาพระ

หัตถและฝาพระบาทมีเสนท่ีขอพระองคุลีจดกันเปนรูปตาขายนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษนั้น 

7. มีขอพระบาทสูง ขอท่ีพระราชกุมารมีขอพระบาทสูงนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษนั้น 

8. มีพระชงฆเรียวดุจแขงเนื้อทราย ขอท่ีพระราชกุมารมีพระชงฆเรียว ดุจแขงเนื้อทรายนี้ เปนลักษณะ

มหาบุรุษของมหาบุรุษนั้น 

9. เมื่อประทับยืนไมตองนอมพระองคลงก็ทรงลูบคลำถึงพระชานุดวยฝาพระหัตถทั้งสองไดขอที่พระ

ราชกุมารเมื่อประทับยืน ไมตองนอมพระองคลงก็ทรงลูบคลำถึงพระชานุดวยฝาพระหัตถทั ้งสองไดนี้เปน

ลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษนั้น 

10. มีพระคุยหฐานเรนอยูในฝกเรนอยูในฝก ขอที่พระราชกุมารมีพระคุยหฐาน เรนอยูในฝกนี้เปน

ลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษนั้น 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) : - 201 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

11. มีพระฉวีสีทอง มีพระฉวีเปลงปลั่งดุจทองคํา ขอท่ีพระราชกุมารมีพระฉวีสีทอง มีพระฉวีเปลงปลั่ง

ดุจทองคํานี้ เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษนั้น 

12. มีพระฉวีละเอียดจนละอองธุลีไมอาจติดพระวรกายได ขอที่พระราชกุมารมีพระฉวีละเอียดจน

ละอองธุลีไมอาจติดพระวรกายไดนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษนั้น 

13. มีพระโลมชาติเดี่ยว คือ ในแตละขุมมีเพียงเสนเดียว ขอท่ีพระราชกุมารมีพระโลมชาติเดี่ยว คือใน

แตละขุมมีเพียงเสนเดียวนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ 

14. มีพระโลมชาติมีปลายงอนขึ้น คือ พระโลมชาติขอดเปนวงเวียนขวาดังกุณฑลสีครามเขมดังดอก

อัญชัน ขอที่มหาบุรุษมีพระโลมชาติมีปลายงอนขึ้น คือ พระโลมชาติขอดเปนวงเวียนขวาดังกุณฑลสีครามเขม

ดังดอกอัญชันนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ 

15. มีพระวรกายตั้งตรงดุจกายพรหม ขอที่มหาบุรุษมีพระวรกายตั้งตรงดุจกายพรหมนี้เปนลักษณะ

มหาบุรุษของมหาบุรุษ 

16. มีพระมังสะในที่ 7 แหงเต็มบริบูรณ ขอที่มหาบุรุษมีพระมังสะในที่ 7 แหงเต็มบริบูรณนี้เปน

ลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ 

17. มีพระวรกายทุกสวนบริบูรณดุจลำตัวทอนหนาของราชสีห ขอที่มหาบุรุษมีพระวรกายทุกสวน

บริบูรณดุจลำตัวทอนหนาของราชสีหนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ 

18. มีรองพระปฤษฎางคเต็มเสมอกัน ขอที่มหาบุรุษมีรองพระปฤษฎางคเต็มเสมอกันนี้เปนลักษณะ

มหาบุรุษของมหาบุรุษ 

19. มีพระวรกายเปนปริมณฑลดุจปริมณฑลแหงตนไทร พระวรกายสูงเทากับ 1 วาของพระองค 1 วา 

ของพระองคเทากับสวนสูงพระวรกาย ขอที่มหาบุรุษมีพระวรกายเปนปริมณฑลดุจปริมณฑลแหงตนไทร พระ

วรกายสูงเทากับ 1 วา ของพระองค 1 วา ของพระองคเทากับสวนสูงพระวรกายนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของ

มหาบุรุษ 

20. มีลําพระศอกลมเทากันตลอด ขอท่ีมหาบุรุษมีลำพระศอกลมเทากันตลอดนี้เปนลักษณะมหาบุรุษ

ของมหาบุรุษ 

21. มีเสนประสาทรับรสพระกระยาหารไดดี ขอที่มหาบุรุษมีเสนประสาทรับรสพระกระยาหารไดดีนี้

เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ 

22. มีพระหนุดุจคางพระราชสีห ขอที่มหาบุรุษมีพระหนุดุจคางพระราชสีหนี้เปนลักษณะมหาบุรุษ

ของมหาบุรุษ 

23. มีพระทนต 40 ซ่ี ขอท่ีมหาบุรุษมีพระทนต 40 ซ่ีนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ 

24. มีพระทนตเรียบเสมอกัน ขอที่มหาบุรุษมีพระทนตเรียบเสมอกันนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหา

บุรุษ  

25. มีพระทนตไมหางกัน ขอท่ีมหาบุรุษมีพระทนตไมหางกันนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ  

26. มีพระเขี้ยวแกวขาวงาม ขอที่มหาบุรุษมีพระเขี้ยวแกวขาวงามนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหา

บุรุษ  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) : - 202 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

27. มีชิวหาใหญยาว ขอท่ีมหาบุรุษมีชิวหาใหญยาวนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ  

28. มีพระสุรเสียงดุจเสียงพรหม ตรัสดุจเสียงรองของนกการเวก ขอที่มหาบุรุษมีพระสุรเสียงดุจเสยีง

พรหม ตรัสดุจเสียงรองของนกการเวกนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ  

29. มีดวงพระเนตรดำสนิท ขอท่ีมหาบุรุษมีดวงพระเนตรดำสนิทนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ  

30. มีดวงพระเนตรแจมใสดุจตาลูกโคเพิ่งคลอด ขอที่มหาบุรุษมีดวงพระเนตรแจมใสดุจตาลูกโคเพ่ิง

คลอดนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ  

31. มีพระอุณาโลมระหวางพระโขนงสีขาวออนเหมือนนุน ขอที่มหาบุรุษมีพระอุณาโลมระหวางพระ

โขนงสีขาวออนเหมือนนุนนี้เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ 

32. มีพระเศียรดุจประดับดวยกรอบพระพักตร ขอที่มหาบุรุษมีพระเศียรดุจประดับดวยกรอบพระ

พักตรนี้ เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษ 

นอกจากนี้ความงามทางโลกท่ีปรากฎในพระไตรปฎกยังไดกลาวถึงความงามทางรางกายของหญิงงาม

ไววา หญิงงามท่ีไดชื่อวา ชนบทกัลยาณี ไดแก นางงามในชนบท คือเปนหญิงงามเยี่ยมปราศจากโทษแหงสรีระ 

6 ประการ ถึงพรอมดวยความงาม 5 ประการ เพราะเหตุที่นางชนบทกัลยาณีนั้น เปนหญิงไมสูงเกินไป ไมต่ำ

เกินไป ไมผอมเกินไป ไมอวนเกินไป ไมดำเกินไป ไมขาวเกินไป ขนาดยิ่งกวาผิวมนุษย ไมถึงกับผิวเทวดา ฉะนั้น

นางจึงไดชื่อวา เวนจากโทษแหงสรีระ 6 ประการ และเพราะเหตุที่นางประกอบดวยความงาม 5 ประการ

เหลานี้ คือ ผิวงาม เนื้องาม เอ็นงาม กระดูกงาม วัยงาม ฉะนั้นจึงชื่อวาถึงพรอมแลวดวยความงาม 5 ประการ 

(พระไตรปฎกและอรรถกถา ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย: 56/96/354) พระพุทธเจายังตรัสเกี่ยวกับความงาม

ของมนุษยอีกดวยวา “ความมีผิวพรรณงดงาม ความมีเสียงไพเราะความมีทรวดทรงสมสวน ความมีรูปสวย 

ความเปนใหญ ความมีบริวาร ทั้งหมดจะไดดวยขุมทรัพยนี้” (พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: 25/11/19) ทรงกลาวถึงความงามทางรางกายเปนคุณสมบัติอยางหนึ่งของมนุษย ดังพระ

พุทธพจนวา “บุคคลบางคนในโลกนี้เห็นรูปที่สูง รูปที่ผอม รูปที่อวน รูปที่มีอวัยวะสมสวน ถือเอาประมาณใน

รูปนั ้นแลว เกิดความเลื ่อมใสบุคคลนี ้เรียกวา ผู ถือรูปเปนประมาณ เลื ่อมใสในรูป” (พระไตรปฎกฉบับ

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 36/172/204) 

นอกจากนี้ยังกลาวถึงความงามของสัตวเชน ในอรรถกถาธรรมบทกลาวถึงชางวา “ชางมงคลวิ่งไมงาม

เดินไปดวยลีลาของชางจึงงาม” ในปฐมอัสสสูตร กลาวถึงมากระจอก 3 ประเภทเทียบกับคน 3 ประเภทวา 

“มากระจอกบางตัว ฝเทาดี แตสีไมงาม ทรวดทรงไมงาม บางตัวฝเทาก็ดี สีก็งาม ทรวดทรงไมงาม แตบางตัว

ฝเทาก็ดี สีงาม ทรวดทรงก็งาม คนกระจอกบางคนมีเชาวนดี แตสีไมงาม ทรวดทรงก็ไมงาม บางคนมีเชาวนดี 

สีก็งาม แตทรวดทรงไมงาม บางคนเชาวนก็ดี สีก็งามทรวดทรงก็งาม” (พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 20/580/387) 

2. ความงามในมิติทางธรรม เปนความงามที่เกิดขึ้นจากภายในจิตใจซึ่งเปนความงามเชิงวัตถุวิสัยท่ี

เกี่ยวของกับความดีและความจริง เปนความงามที่มีอยูจริง ไมขึ้นกับความรูสึกหรือความเห็นของใคร ในคำ

สอนของพระพุทธศาสนา เริ่มตนดวยสิ่งที่งามคือธรรมะ ดังพระพุทธพจนที่วา “พระสุคตทรงแสดงธรรม งาม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) : - 203 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

ในเบื้องตน งามในทามกลาง งามในที่สุด ทรงประกาศพรหมจรรย พรอมทั้งอรรถ พรอมทั้งพยัญชนะ บริสุทธิ์

บริบูรณสิ้นเชิง (พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย ฉบบัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 18/210/124) พระพุทธพจน

เชนนี้ ปรากฏใหเห็นอยูเสมอในพระสูตรตางๆ ในพระไตรปฎก เชนเดียวกับอังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต         

ไดกลาวถึงธรรมที่เปนความงามไววา “ธรรมมีความงามในเบื้องตน หมายถึงศีล ธรรมมีความงามในทามกลาง 

หมายถึงอริยมรรค และธรรมมีความงามในท่ีสุด หมายถึงพระนิพพาน” (พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 21/198/306) ในคัมภีรปรมัตถโชติกา อรรถกถาสุตตนิบาต ขุททกนิกาย ไดขยาย

ความของคำวา งามในเบื้องตน งามในทามกลาง งามในท่ีสุด ไวอยางพิสดารวา 

นัยท่ี 1 งามในเบื้องตนดวยบทท่ี 1 ของธรรม งามในทามกลางดวยบทท่ี 2 ของธรรม งามในท่ีสุดดวย

บทสุดทายของธรรม 

นัยท่ี 2 งามในเบื้องตนดวยนิทาน งามในท่ีสุดดวยบทสรุป งามในทามกลางดวยบทท่ีเหลือ 

นัยที่ 3 งามในเบื้องตนดวยศีลและสมาธิ งามในทามกลางดวยสมถะ วิปสสนา มรรค และผลงามใน

ท่ีสุดดวยนิพพาน 

นัยที่ 4 งามในเบื้องตนเพราะการตรัสรูของพระพุทธเจา งามในทามกลางเพราะพระธรรมเปนธรรมท่ี

ดี งามในท่ีสุดดวยการปฏิบัติชอบของพระสงฆ 

นัยที่ 5 งามในเบื้องตนเพราะการตรัสรูยิ่ง งามในทามกลางเพราะการตรัสรูของพระปจเจกพุทธเจา 

งามในท่ีสุดดวยการตรัสรูของพระสาวก 

นัยที่ 6 งามในเบื้องตนเพราะการฟงธรรม งามในทามกลางเพราะการปฏิบัติธรรม งามในที่สุดเพราะ

ผลของการปฏิบัติธรรม 

นัยที่ 7 งามในเบื้องตนเพราะเปนแดนเกิดแหงที่พึ่ง งามในทามกลางเพราะบริสุทธิ์ดวยประโยชน     

งามในท่ีสุดเพราะบริสุทธิ์ดวยกิจ 

ในสุคตวินยสูตรไดกลาวถึงความงามของธรรม วา “ภิกษุท้ังหลาย พระสุคตหรือวินัยของพระสุคต เม่ือ

ดำรงอยูในโลก พึงเปนไปเพ่ือเก้ือกูลแกคนหมูมาก เพ่ือสุขแกคนหมูมาก เพ่ืออนุเคราะหชาวโลก เพ่ือประโยชน 

เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุขแกเทวดาและมนุษยทั้งหลาย” (พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 21/160/197)  

หลักธรรมที่ทำใหเกิดความงดงาม ที่พุทธศาสนิกชนพึงปฏิบัติใหมีขึ้นในตน และควรปฏิบัติอยาง

สม่ำเสมอ เพ่ือนําไปสูความเขาใจธรรมชาติอยางแทจริงของชีวิต จนเกิดเปนความงามท่ีแทจริงในใจของตนเอง

และเปนความงามที่ยาวนานและมั่นคง เชน หลักไตรสิกขา เปนหลักธรรมที่สอนเรื่องการประพฤติปฏิบัติตน

เพื่อครองตน รักษาตนใหตั ้งอยูในคุณงามความดี ฝกอบรมตนโดยมีเจตนาใหละเวนจากความชั่วทั้งหมด        

ทำความดีใหถึงพรอม และทำจิตใหขาวสะอาด เพื่อใหเกิดปญญายิ่งๆ ขึ้นไปจนบรรลุจุดหมายสูงสุด คือพระ

นิพพาน นอกจากหลักไตรสิกขาแลว หลักธรรมที่ทำใหเกิดความงามที่ปรากฏในพระไตรปฎกยังมีอีกหลาย

หมวดธรรม เชน หลักอัปปมาทะคือความไมประมาท หลักขันติโสรัจจะคือธรรมทำใหงาม ประกอบดวย 

“ขันติ” ความอดทน อดไดทนไดเพื่อบรรลุความดีงาม และความมุงหมายอันชอบ “โสรัจจะ” ความเสงี่ยม 

อัธยาศัยงาม รักความประณีต หมดจดเรียบรอยงดงาม (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551) หลักพรหม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) : - 204 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

วิหาร 4 เปนธรรมที่พึงเจริญใหมีในตน จะนำมาซึ่งความสุขสงบแกตนและสังคม หลักสังคหวัตถุ 4 ธรรมอัน

เปนเครื่องยึดเหนี่ยวใจและประสานหมูชนไวในความสามัคคี หลักเบญจศีล เบญจธรรม 5 ทำใหการดำรงชีวิตมี

ความสงบสุข ไมตกในที ่ต ่ำ ย ังประโยชนเพื ่อความสุขปจจุบ ันและอนาคตทั ้งในโลกนี ้และโลกหนา              

หลักกัลยาณมิตร 7 กอใหเกิดความเจริญงอกงามในการดำรงชีวิตท้ังทางโลกและทางธรรม หากบุคคลสามารถ

ปฏิบัติตามหลักธรรมท่ีกลาวมานี้ไดก็จะทำใหมีความงามอยางแทจริง เปนความงามท่ียั่งยืน บริสุทธิ์ปราศจากกิเลส

เจือปน และสงผลใหเกิดความดีอ่ืนๆ ยิ่งๆ ข้ึนไป เปนคนท่ีมีคุณภาพ สงผลใหสังคมสงบสุข 

 

ความไมงามในความงาม 

นอกจากความงามที่กลาวมาขางตนแลว ในพระไตรปฎก พระพุทธเจาไดใชประโยชนของความงามของ

หญิงงามในการสอนใหพิจารณาความไมงาม หรือความเสื่อมของความงามแหงรางกาย เชน คำสอนเรื่อง อสุภนิมิต 

(การถือนิมิตเอาความไมงามเปนอารมณ) อสุภสัญญา (การกำหนดหมายในความไมงาม) อสุภานุปสสนา (การ

พิจารณาเห็นความไมงาม) หรือ อสุภกัมมัฏฐาน (กรรมฐานที่กำหนดอสุภเปนอารมณใหเห็นวาไมมีอะไรสวยงาม) 

อสุภภาวนา (การบำเพ็ญในอสุภกัมมัฏฐาน) ดังขอความในวิสุทธิมรรค (อสุภกรรมฐานนิเทส) วา "รางกายของคน

ตายเปนของไมงามแท แมฉันใด แมรางกายของคนเปนก็เปนของไมงามอยางเดียวกัน ฉันนั้น เปนแตวารางกายของ

คนเปนนี้ ลักษณะที่ไมงามยอมไมปรากฏ เพราะถูกเครื่องประดับอันเปนของจรปดบังไว” ทรงตรัสถึงธรรมที่มีผล

และอานิสงสมาก ที่ใครเจริญแลว ยอมมียอมเปนได ซึ่งเปนเรื่องของความไมสวยไมงาม ในพระสุตตันตปฎก อัง

คุตตรนิกาย ทสกนิบาต พระพุทธเจาไดตรัสเกี่ยวกับเรื ่องของความไมสวยไมงาม (อสุภะ) (พระไตรปฎกฉบับ

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 24/56/123) ไววา  

ภิกษุทั้งหลาย สัญญา 10 ประการนี้ ที่บุคคลเจริญทำใหมากแลว ยอมมีผลมาก มี อานิสงสมาก หยั่งลงสู

อมตะ มีอมตะเปนท่ีสุดสัญญา 10 ประการ อะไรบาง คือ  

1. อสุภสัญญา (กำหนดหมายความไมงามแหงกาย)  

2. มรณสัญญา (กำหนดหมายความตายท่ีจะตองมาถึงเปนธรรมดา)  

3. อาหาเร ปฏิกูลสัญญา (กำหนดหมายความปฏิกูลในอาหาร)  

4. สัพพโลเก อนภิรตสัญญา (กำหนดหมายความไมนาเพลิดเพลินในโลกท้ังปวง)  

5. อนิจจสัญญา (กำหนดหมายความไมเท่ียงแหงสังขาร)  

6. อนิจเจ ทุกขสัญญา (กำหนดหมายความเปนทุกข ในความไมเท่ียงแหงสังขาร)  

7. ทุกเข อนัตตสัญญา (กำหนดหมายความเปนอนัตตาในความเปนทุกข)  

8. ปหานสัญญา (กำหนดหมายเพ่ือละอกุศลวิตกและบาปธรรมท้ังหลาย)  

9. วิราคสัญญา (กำหนดหมายวิราคะวาเปนธรรมละเอียดประณีต)  

10. นิโรธสัญญา (กำหนดหมายนิโรธวาเปนธรรมละเอียดประณีต) 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) : - 205 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

ในพระสุตตันติปฎก หมวดชราวรรค พระองคไดตรัสถึงความแก ความไมสวยไมงามของ สังขารไว ในเรื่อง

ของพระอุตตราเถรี พระผูมีพระภาคตรัสพระคาถานี้แกพระอุตตราเถรีไววารางกายนี้ แกหงอมแลวเปนรังของโรค 

มีแตจะทรุดโทรมลงไปรางกายที่เนาเปอยนี้ก็จะแตกดับไปเพราะชีวิตมีความตายเปนที่สุด (พระไตรปฎกฉบับ

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/148/78)  

ในพระธรรมบทก็ยังมีพระสาวก สาวิกาของพระพุทธองคท่ีไดดู ไดฟง ไดพิจารณาเรื่อง ของอสุภกรรมฐาน 

ความไมสวยไมงามในรางกาย เปนสิ่งปฏิกูล แลวทำใหเกิดมรรค เกิดผล ตัวอยางหญิงงามในสมัยพุทธกาล เชน    

พระเขมาเถรี เปนอัครสาวิกาฝายขวาของพระพุทธเจา ประสูติในราชตระกูลสาคลนคร เมืองมัทราษฎร พระนางมี

ผิวพรรณดังสีน้ำทอง จึงไดชื่อวาเขมา แปลวา ทอง เมื่อเจริญพระชันษาไดเปนพระอัครมเหสีของพระเจาพิมพิสาร

แหงเมืองราชคฤห แควนมคธ พระนางเปนสตรีที่มีรูปงามมากและหลงเมามัวในรูปสมบัติของตน พระเจาพิมพิสาร

ทรงดำริวาพระองคเปนอัครอุปฏฐากของพระศาสดาแตพระอัครมเหสียังไมเคยเขาเฝาพระศาสดาเลย จึงคิดอุบาย

ใหมีผูขับรองพรรณนาความงามของวัดเวฬุวัน ทำใหพระอัครมเหสีอยากไปเห็น เม่ือพระนางไดเขาเฝาพระพุทธเจา 

พระพุทธองคไดทำใหพระนางเห็นภาพนิมิตซึ่งแสดงความไมเที่ยงของสังขาร กับทั้งพระนางไดฟงพระธรรมเทศนา

เรื่องราคะและการกำจัดราคะ พระนางก็บรรลุพระอรหัตผลขณะประทับยืนอยู ณ ที่นั้น ครั้นพระเจาพิมพิสารทรง

ทราบก็ดีพระทัยมาก ทรงใหพระนางประทับวอทองสงเสด็จใหออกบวชเปนภิกษุณี (สำนักงานราชบัณฑิตยสภา, 

2566)  

นางอภิรูปนันทา เปนธดิาของชาวศากยะชื่อเขมกะชาวบานเรียกเธอสั้นๆ วานันทา เพราะเธอมีรูปโฉมสวย

สดงดงาม กอปรทั้งกิริยาสุภาพเรียบรอย เปนที่เสนหาของคนทั่วไป คูรักซึ่งเปนเจาชายศากยะผูสูงศักดิ ์ได

สิ้นพระชนมในวันพิธีหม้ัน ยังความเศราโศกใหแกเธออยางสุดซ้ึง พระบิดาพระมารดาเห็นวาหากอยูในเพศฆราวาส

ตอไปจะไมปลอดภัย จึงไดออกบวชเปนภิกษุณี แตเธอยังมีความภาคภูมิใจในความงามของเธอ พระพุทธเจาจึงได

ทรงแสดงปาฏิหาริยใหเห็นรางของหญิงงามคนหนึ่ง ผูคอยๆ เปลี่ยนเปนหญิงกลางคนแลวกลายเปนคนแกลง แกลง

ตามลำดับ เนื้อหนังเหี่ยวยน หลังโกง ผมขาว ฟนยาวยื่นออกมานอกปาก เดินยันรางดวยไมเทางกๆ เง่ินๆ จนทำให

ภิกษุณีอภิรูปนันทาเกิดอารมณสังเวชในความไมเท่ียงแทของสังขารจนเกิดปญญา (เรืองอุไร กุศลาสัย, 2535) 

การปฏิบัติอสุภกรรมฐานเปนการเจริญเพ่ือละราคะ โดยการพิจารณาซากศพเปนกรรมฐาน เพ่ือใหผูปฏิบัติ

เห็นความจริงของรางกาย วาแทจริงแลว เปนแค ธาตุ 4 ขันธ 5 รวมตัวกัน มิไดเปนของสวยงามนาหลงไหลแตอยาง

ใด ทำใหเกิดความเบื่อหนายคลายรัก คลายยึดถือ รางกายคลายความหลงรูป หลงความสวยงาม ซึ่งหากพิจารณา

พิจารณารางกายของคนที่ยังมีชีวิตโดยตรง ก็จะสามารถที่จะระงับกามราคะได พระพุทธเจาใหเอาซากศพมา

พิจารณา เพื่อจะไดเห็นผลไว ซึ่งมีทั้งหมด 10 อยาง คือ 1. ซากศพที่พองขึ้น 2. ศพที่มีสีเขียวคล้ำคละดวยสีตางๆ   

3.ซากศพที่มีน้ำเหลืองไหล 4. ซากศพที่ขาดเปน 2 ทอน 5. ซากศพที่มีสัตวกัดกิน 6. ซากศพที่กระจายไปในทิศ

ตางๆ 7. ซากศพที่ถูกฟนเปนทอนเล็กทอนนอย 8. ศพที่ยังมีเลือดไหลออกอยู 9. ซากศพที่เต็มไปดวยหนอน        

10. ซากกระดูก ซึ่งการปฏิบัติอสุภกรรมฐานนี้เหมาะแกคนราคจริต โดยหลักปฏิบัติกิจเบื้องตน ไดแก ชําระศีลให

บริสุทธิ์ ตัดปลิโพธความกังวล 10 ประการ เขาหากัลยาณมิตรผูแนะนํา รับหรืออธิษฐานกรรมฐานที่เหมาะกับจริต

ของตน (อสุภกรรมฐานเหมาะแกคนราคจริต) สถานท่ีอยูเหมาะแกการเจริญอสุภกรรมฐานแลว พิจารณาซากศพท้ัง 

10 ประการ จนทรงจำไวในจิตใจไดจนเกิดสมาธิไมหวั่นไหว เปนอัปปนาสมาธิ ไดปฐมฌานมีวิตก วิจาร ปติ สุข และ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) : - 206 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

เอกัคคตา เมื่อปฏิบัติอสุภกรรมฐานแลวจะทำใหมีสติสัมปชัญญะ ไมประมาท เห็นความไมเที่ยงในรางกาย (อนิจจ

สัญญา) เห็นความตายวาจะบังเกิดกับทุกคน (มรณสัญญา) มีความรังเกียจในรางกาย (อสุภสัญญา) ทำใหกามตัณหา

ไมครอบงำ (บรรเทา/กําจัดราคะ ความใคร) กําจัดความยึดมั่น ถือมั่นในรูป (ละอุปาทาน) กําจัดความยึดมั่นถือม่ัน

ในสิ่งนาเพลิดเพลิน (อิฏฐารมณ) อยูเปนสุข (วิหารธรรม) และเขาถึงอมตธรรม (นิพพาน) (พระอธิการอภิสิทธิ์ 

จารุธมฺโม (ทองเชื้อ), 2561) 

จะเห็นไดวาการพัฒนาจิตจนเห็นความงามในที่สุดของธรรมนั้น จะตองฝกฝนการทำความเพียรเผาผลาญ

กิเลส การประพฤติตามคุณธรรมตางๆ ทั้งหมดในพระพุทธศาสนาใหเครงครัดยิ่งขึ้น ยกใจออกจากกามอันเปนที่มา

ของความเสื่อม จนเห็นอริยสัจ และหมดกิเลสในที่สุด (กองวิชาการมหาวิทยาลัยธรรมกาย แคลิฟอรเนีย, 2550) 

กลาวคือ จิตไมหวั่นไหวในโลกธรรม จิตไมโศก จิตปราศจากธุลี จิตเกษม โดยท่ีจิตไมหวั่นไหวในโลกธรรม คือมีใจตั้ง

มั่น มีความหนักแนน เปนอุเบกขา ไมยินดียินรายในลาภ ยศ สรรเสริญสุข หรือเสื่อมลาภ เสื่อมยศ นินทา ทุกขอีก

ตอไป จิตไมโศก คือหลุดพนจากยางเหนียวแหงบวงสิเนหา ไมลุมหลงในความรักอีกตอไป มีใจท่ีอ่ิมเอิบ ไมแหงผาก 

ผองใสไมเศราหมอง จิตปราศจากธุลี เปนจิตท่ีกิเลสตางๆ ท้ังหยาบท้ังละเอียดรอนหลุดไปจากใจหมด เหมือนหยาด

น้ำตกจากใบบัว จิตเกษม คือจิตที่มีความสุข ปลอดภัยจากภัยอันตรายทั้งหลายอันเนื่องจากการเวียนวายตายเกิด

ในวัฏสังสาร สามารถตัดโยคะ เครื่องผูกสัตวไวในภพทั้งสามไดขาดสะบั้นโดยสิ้นเชิง จึงมีอิสระเสรีเต็มที่ มีความรู

ความสามารถพิเศษเกิดขึ้นหลายประการ มีใจที่สะอาดผองใสบริสุทธิ์บริบูรณสิ้นเชิง เขานิพพานตามพระสัมมา  

สัมพุทธเจาและเหลาพระอรหันตสาวกท้ังหลาย ซ่ึงเม่ือสามารถปฏิบัติไดถึงข้ันนี้แลวก็จะเห็นความงามของธรรมอัน

แทจริง 

 

องคความรูใหม 

จากการศึกษาความงามในพระไตรปฎกสรุปไดวา ความงามแบงไดเปน 2 ประเภท คือ ความงามทาง

โลกและความงามทางธรรม โดยที่ความงามทางโลกหรือความงามภายนอก มีลักษณะเปนโลกิยะ เปนความงามท่ี

เกิดจากกิเลสความยินดีพอใจในตัววัตถุ เปนความงามท่ีไมมีอยูจริง ไมเที่ยงแท แตความงามภายนอกก็เปนมูลเหตุ

ใหผูฟงพึงพอใจเกิดศรัทธาเลื่อมใสในการทำทาน รักษาศีลและเจริญเมตตาภาวนา เปนปจจัยเกื้อหนุนใหเกิดความ

งามภายใน สวนความงามทางธรรมหรือความงามภายใน เปนความงามที่ลึกซึ้งละเอียดออน เปนความงามที่นำมา

ปฏิบัติแลวชวยขัดเกลาจิตใจของมนุษยใหพนจากกิเลส นำไปสูความสะอาด สวาง สงบ และพบพระนิพพานในท่ีสุด 

ซ่ึงสามารถแสดงไดดังแผนภาพตอไปนี้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) : - 207 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

 
 

สรุป  

ความงามเปนสิ่งสำคัญท่ีนักคิด นักปรัชญาท่ัวโลกใหความสนใจตั้งแตสมัยโบราณทุกยุคทุกสมัย จนจัด

ใหเปนศาสตรสาขาหนึ่งคือสุนทรียศาสตร มีการคิดคนทฤษฎีตางๆ เพื่ออธิบายความงาม ความงามเปน

ความสามารถในการแสดงคุณคาดั้งเดิมของวัตถุแกผูรับรูในลักษณะเชิงสัมพันธกับความรูสึกของผูรับรู ความ

งามทำใหมนุษยมีความสุขใจ มีความพึงพอใจ มีทั้งความงามทางโลกและความความทางธรรม ความงามมี

หลายระดับ ความงามระดับตนจะเปนความงามภายนอกหรือความงามทางโลก เปนความงามที่ไมเที่ยงแท    

มีความเสื่อม และดับไปในที่สุด สวนความงามในมิติของทางธรรม มีความงามในกระบวนการทุกขั้นตอนของ

ธรรม ท้ังความงามในเบื้องตนท่ีเปนความงามของหลักการของธรรม ศีล สมาธิ ความงามในทามกลางเปนความ

งามของวิธีการปฏิบัติธรรมดวยสมถะ วิปสสนา มรรค และความงามในที่สุดคือความงามที่เกิดจากผลของการ

ปฏิบัติธรรม เปนความงามขั้นปรมัตถ คือการบรรลุธรรม ถือวาเปนสุนทรียศาสตรข้ันสูงในพระพุทธศาสนา      

ท่ีคนธรรมดาอาจยังไปไมถึง ยกเวนพระอริยบุคคล ประโยชนท่ีเกิดจากการเห็นความงามของธรรมชวยบรรเทา

การเกิดกิเลสและความทุกข จนกระทั่งทำใหกิเลสและความทุกขนั้นหมดไปในที่สุด ความงามของธรรมเปน

ความงามท่ีจริงแท เปนความงามในระดับปรมัตถสัจจะ แตคนสวนใหญยังยึดติดอยูเพียงแคความงามภายนอก

ในมิติทางโลกเทานั้นเนื่องจากยังละจากกิเลสไมได ทำใหมองไมเห็นความงามท่ีแทจริง 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม - เมษายน 2567) : - 208 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 1 (January - April 2024) :  

บรรณานุกรม 

กองวิชาการมหาวิทยาลัยธรรมกาย แคลิฟอรเนีย. (2550). สูตรสำเร็จการพัฒนาตนเองตามหลักมงคลชีวิต. 

สืบคน 20 มกราคม 2567 จาก https://cdn.fs.teachablecdn.com/Vlvi8uNZSB63KFEVEkrA  

เขมจิต ศรีบุนนาค. (2542). สุนทรียภาพแหงชีวิต. กรุงเทพฯ: การศึกษาคลื่นลูกท่ีสาม.  

นฤพนธ ดวงวิเศษ. ศูนยมานุษยวิทยาสิรินธร. สืบคน 20 มกราคม 2567 จาก https://www.sac. or.th/ 

portal/th/article/detail/377 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสนฉบับประมวลศัพท. (พิมพครั ้งท่ี 11). 

กรุงเทพฯ: เอส. อาร. พริ้นติ้งแมส โปรดักส.  

พวง มีนอก. (2536). สุนทรียศาสตร. (พิมพครั้งท่ี 2). กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2557). อรรถกถาภาษาไทย ปรมัตถโชติกา. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2557). พระไตรปฎกและอรรถกถา ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ 

ชุด 91. (พิมพครั้งท่ี 8). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

เรืองอุไร กุศลาสัย. (2535). สตรีในวรรณคดีพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: เคล็ดไทย. 

สุชาติ เกษประสิทธิ์. (2546). สุนทรียศาสตรกับความเปนมนุษย. วารสารรูสมิแล. 24(3), 30-43. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2562). จะพัฒนาคนกันอยางไร?. (พิมพครั้งที่ 13). กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพเพ็ทแอนดโฮม.  

สมเด็จพระสังฆราชเจา กรมหลวงชินวรสิริวัฒน, พระเจาวรวงศเธอ. (2541). พระคัมภีร อภิธานัปปทีปกา. 

(พิมพครั้งท่ี 5). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระอธิการอภิสิทธิ ์ จารุธมฺโม (ทองเชื ้อ). (2561) การประยุกตใชหลักอสุภกรรมฐานในชีวิตประจําวัน.  

ว ิ ท ย าน ิ พน ธ  ท ธ ศ าสต รมหาบ ัณฑ ิ ต  บ ัณฑ ิ ต ว ิ ท ย าล ั ย :  มห า ว ิ ท ย าล ั ย มห าจ ุ ฬ าล ง 

กรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุฒาจารย (อาจ อาสภมหาเถระ). (2548). คัมภีรวิสุทธิมรรค. (พิมพครั้งท่ี 6). กรุงเทพฯ: มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย.  

สำนักงานราชบัณฑิตยสภา. คลังความรู /พระเขมาเถรี. สืบคน 23 ธันวาคม 2566 จาก http://legacy. 

orst.go.th/  

 

https://cdn.fs.teachablecdn.com/Vlvi8uNZSB63KFEVEkrA

