
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 167 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร 

An Analysis of Buddha’s Method in Answering the Sakka’s  

Questions in the Sakkapañhasutta 

 

1พระอธิการมานะ ฐิตญาโณ (พูลท่ัวญาติ) และ2พระมหาอดิเดช สติวโร  
1Phra Athikan Mana (Punthuayat) and 2Phramaha Adidej Sativaro 

1,2คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2Faculty Of Buddhism, Mahachulalongkornrajvidyalaya University.  

1Corresponding Author’s Email: Mana.25202528@gmail.com  

Received: April 18, 2024; Revised: July 24, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ 

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญในสักกปญหสูตร 2) เพื่อศึกษา

พุทธวิธีการตอบปญหาของพระพุทธเจาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 3) เพื่อศึกษาวิเคราะหพุทธวิธีการ

ตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร เปนงานวิจัยเชิงเอกสารโดยการศึกษาขอมูลจากคัมภ ีร

พระพุทธศาสนาเถรวาทและเอกสารตาง ๆ ที่เกี่ยวของ พรอมทั้งสรุป วิเคราะห เรียบเรียง และบรรยายเชิง

พรรณนา  

 ผลการวิจัยพบวา 1) สักกปญหสูตร เปนพระสูตรวาดวยปญหาของทาวสักกะที่ทูลถามพระพุทธเจา 

เปนบรรยายโวหารแบบถาม-ตอบมี 2 ภาณวาร ภาณวารท่ี 1 เปนตอนปญจสิขะคันธรรพบุตรบรรเลงเพลงและ

ตอนทาวสักกะเขาเฝา และภาณวารที่ 2 เปนตอนที่ทาวสักกะทูลถามปญหาและตอนที่พระผูมีพระภาคตรัส

ถามทาวสักกะ 2) พุทธวิธีการตอบปญหาแบงเปน 4 ประการไดแก (1) ปญหาที ่ตอบแบบตรงไปตรงมา  

(2) ปญหาที่ยอนถามใหชัดเจนกอนแลวจึงตอบปญหานั้น (3) ปญหาที่ควรแยกตอบเปนประเด็น (4) ปญหาท่ี

ไมควรตอบเพราะไมมีประโยชน สวนลีลาการสอนของพระพุทธเจาคือทรงมีจุดมุงหมาย วิธีการ อุบาย รูปแบบ 

แผนการสอน การสื่อสารในการสอน ซึ่งการสอนนับเปนพุทธกิจที่สำคัญอีกดวย 3) พุทธวิธีการตอบปญหาใน

สักกปญหสูตร คือ เพราะทรงทราบเรื่องการปฏิบัติธรรมและผลแหงการปฏิบัติธรรมของโคปกเทพบุตร 

พระองคจึงทรงอนุญาตใหทูลถามปญหา ผลของการฟงพยากรณปญหาในครั้งนั้นทำใหทาวสักกะและเทวดาผู

เปนบริวาร 80,000 ตน ไดดวงตาเห็นธรรม บรรลุเปนพระโสดาบัน และละความเปนทาวสักกะแกถึงความเปน

ทาวสักกะหนุม  

คำสำคัญ: พุทธวิธีการตอบปญหา; ทาวสักกะ; สกักปญหสูตร 

 

mailto:Mana.25202528@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 168 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

Abstract 
  This objectives of this research article are 1) to study the structure and essence of 
Sakkapañhasutta; 2) to study the Buddha's method of answering questions in the Tipiṭaka; and 
3) to study and analyze the Buddha’s method of answering the questions of Sakka deva in 
Sakkapañhasutta. It is a documentary research which is done by studying information from the 
Tipiṭaka and various related documents. Moreover, the research consists of a summary, 
analysis, compilation, and descriptive narrative. 
  The final result indicated that 1) Sakkapañhasutta regards Sakka’s question as asking 
the Buddha. It is a rhetorical narrative in the form of a question-answer, consisting of two 
bhanavāras. The first is the episode where Pañcasikha plays a song and when Sakka meets. The 
latter is the episode when the Sakka asked questions and when the Buddha asked the Sakka; 2) 
the Buddha’s method of answering can be divided into four parts: 1. Questions that are 
answered in a straightforward manner. 2. Questions that are asked clearly and then answered 
3. Questions that should be answered separately. 4. Questions that should not be answered due 
to their usefulness. Further, in the Buddha's teaching style, he had objectives, methods, 
strategies, formats, lesson plans, and communication in teaching. Teaching is an important part 
of Buddha’s routine as well; and 3) the Buddha’s method for answering questions in the 
Sakkapaṇhasutta is because he knew about the Dhamma practice and the results of the Dhamma 
practice of Gopaka. Therefore, he allowed Gopaka to ask the questions. As a result of listening 
to the prophecy of problems at that time, the Sakka and his 80,000 angel followers attained the 
Eyes of the Dhamma, achieved as a single monk, and relinquished being an old Sakka to 
becoming a young Sakka. 
Keywords: Buddha's method of answering questions; The Sakka; Sakkapañhasutta 
 

บทนำ  

  ทาวสักกะหรือพระอินทรเปนเทพสำคัญในฝายพราหมณ-ฮินดูและพระพุทธศาสนา ในฝายแรกนั้น

เปนเทพสูงสุดที่ปรากฏในคัมภีรพระเวทแตก็ถูกลดลงมาเปนเทพระดับรองเพราะพระพุทธศาสนายกใหพระ

อินทรเปนสาวกของพระพุทธเจาในกาลตอมา (กิตติรัช ศรีฟา, 2561) มีตัวอยางในการแสดงโขนของไทยวา 

“พระอินทรปรากฏบทบาทในฐานะเทพชั้นรองที่รับคำสั่งจากพระอิศวรใหไปปฏิบัติภารกิจ” (บวรนรรฏ 

อัญญะโพธิ์ และอนุกูล โรจนสุขสมบูรณ, 2565) สวนทาวสักกะในฝายพระพุทธศาสนาจัดวาเปนเทพสำคัญท่ีมี

สวนเกี ่ยวของเชิงเปนมิตรกับพระพุทธเจาในหลายเหตุการณดังปรากฏทั ้งในพระวินัยปฎกและพระ

สุตตันตปฎก ในขณะท่ีมนตรี สิระโรจนานันท ระบุวา “พระอินทรตามที่ปรากฏในคัมภีรจึงมีบทบาทเปน

ผูสนใจในธรรม เปนเทพเจาที่มีภูมิธรรมความรูในหลักคำสอน พรอมทั้งคอยใหความชวยเหลือพระพุทธเจา

และ พระพุทธสาวกในดานตาง ๆ” (มนตรี สิระโรจนานันท, 2561) ทาวสักกะจึงถูกกลาวถึงอยางบอยครั้งใน

ฐานะเทพท่ีสนับสนุนพระศาสนาและยังเปนผูปฏิบัติธรรมในเวลาเดียวกัน ท้ังนี้ยังขาดการศึกษาเฉพาะเรื่องคือ

ในพระสูตรที่ชื่อวา สักกปญหสูตร ที่พรรณนาถึงทาวสักกะที่ทูลถามปญหากับพระพุทธเจาโดยตรง ผูวิจัยจึง

อยากจะศึกษาลีลาการตอบปญหาของพระพุทธเจาตอทาวสักกะวามีลักษณะอยางไร เนื่องจากวาทาวสักกะ

เปนหัวหนาของเทวดาแหงสวรรคชั้นดาวดึงสท่ีเปนกามวจรภูมิอันเปนภูมิท่ียัง  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 169 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  ประกอบดวยผัสสะ ในพระไตรปฎกบรรยายวา พระพุทธองคทรงแสดงธรรมสอนเทวดาเปนประจำดัง

แสดงในพุทธกิจ 5 อยางท่ีทรงปฏิบัติอยูเปนประจำทุกวันตั้งแตเชาไปจนถึงตอนใกลรุง กลาวคือ เวลาเชาเสด็จ

ออกบิณฑบาต เวลาเย็นแสดงธรรม เวลาค่ำคืนประทานโอวาทแกภิกษุ เวลาเที่ยงคืนตอบปญหาเทวดา และ

เวลาใกลรุงทรงตรวจดูสัตวโลก ตอมาพระองคจะเสด็จไปโปรดดวยพุทธญาณ (อรรถกถาสุมังคลวิลาสินี ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/4/73-76) อยางไรก็ตามโดยเฉพาะอยางยิ่งเรื่องการตอบปญหาแกเทวดา 

ทำไมพระพุทธองคจึงใหความสำคัญแกเทวดา หรือทรงมีพระประสงคอยางไรในการตอบปญหาเทวดา ผูวิจัย

จึงนำประเด็นการตอบปญหาของพระพุทธเจาในสักกปญหสูตรมาศึกษาวิจัยในครั้งนี้ 

  การศึกษาในครั้งนี้เปนการศึกษาวิเคราะหในเชิงคัมภีร คือ พระไตรปฎกและคัมภีรชั้นรอง ผูวิจัยสนใจ

ศึกษาเฉพาะในสักกปญหสูตรแหงคัมภีรทีฆนิกาย-มหาวรรคเทานั้น เพราะเปนพระสูตรท่ีพระพุทธเจาตรัสตอบ

ปญหาของทาวสักกะโดยตรง วิธีการศึกษาจึงเปนการคนควาทางคัมภีรและมีการวิเคราะหพุทธวิธีการตอบ

ปญหาของทาวสักกะ ในสักกปญหาสูตรปรากฏคำถามของทาวสักกะ (พระอินทร) จำนวน 12 ขอ มีใจความ

โดยสังเขปวา ทาวสักกะถามคำถามในประเด็นวา ทำไมสรรพสัตวในภพภูมิตาง ๆ จึงตั้งจิตปรารถนาความไมมี

เวรตอกันและกัน แตในความเปนจริงกลับจองเวรกันดวยสาเหตุนานาประการ เชน ความอิจฉา ความตระหนี่ 

ฉันทะ ความวิตก เปนตน และภิกษุจะมีขอปฏิบัติอยางไรใหปปญจสัญญาดับ เปนตน (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/357-366/285-294) ทั้งนี้ทาวสักกะเปนผูถามแตเพียงฝายเดียว สวน

พระพุทธเจาทรงเปนผูตรัสตอบเพื่ออธิบายปญหาแตละขอ ดังนั้น คำถาม คำตอบ ลักษณะการตอบปญหา 

และเจตนาของผูถามกับผูตอบ จึงเปนกรณีศึกษาในงานวิจัยในครั้งนี้ โดยปญหาดังกลาวของทาวสักกะท่ีนำมา

กราบทูลถามพระพุทธองคนั้น ถือวาเปนปญหาท่ีนาสนใจในการศึกษา  

  ผูวิจัยในฐานะที่เปนผูศึกษาพระไตรปฎกจึงมีความสนใจที่จะศึกษาในการถามตอบปญหาของทาว

สักกะกับพระพุทธเจาวา พระองคมีกรอบในการตอบปญหานั้น ๆ อยางไร และคำตอบที่ทรงตอบนั้นเปน

คำตอบที่ใหแงคิดหรือความจริงอยางไร ผูวิจัยหวังวาเมื่อดำเนินการเสร็จแลวผลการวิจัยนี้สามารถนำไปปรับ

ประยุกตใช ใหเกิดประโยชนสูงสุดในการดำเนินชีวิตประจำวันตอไปได ดวยเหตุผลดังกลาวมาขางตน ผูวิจัยมี

ความสนใจศึกษาเรื่อง “วิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร” เพื่อใหทราบถึง

วัตถุประสงคที่ตั้งไวและจะไดเปนขอมูลนำเสนอที่เปนองคความรูทางพระพุทธศาสนา ซึ่งยังไมมีการศึกษา

วิเคราะหสรุปไวเปนงานวิจัยอยางเปนทางการ ผูวิจัยมีความตองการคนควาและนำเสนองานวิจัยในเรื่องนี้ 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

  1. เพ่ือศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญในสักกปญหสูตร 

 2. เพ่ือศึกษาพุทธวิธีการตอบปญหาของพระพุทธเจาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 3. เพ่ือศึกษาวิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 170 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วิธีดำเนินการวิจัย 

  การวิจัยนี้เปนสวนหนึ่งของวิทยานิพนธเรื่อง ศึกษาวิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะใน

สักกปญหสูตร เปนการวิจัยท่ีใชการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) มีข้ันตอนการดำเนินการวิจัย 

ดังนี้ 

  ขั ้นตอนที ่  1 งานว ิจ ัยเป นการศึกษาดานเอกสาร (Documentary Study) โดยคนคว าจาก

พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อรรถกถา และเอกสารอื่นที่เกี่ยวของกับการตอบ

ปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร 

  ข้ันตอนท่ี 2 รวบรวมขอมูลจากข้ันตอนท่ี 1 นำมาเรียบเรียงตามกระบวนการท่ีถูกตอง คือ ใชระเบียบ

วิธีวิจัยในการรวมรวมขอมูล คือ ใหความสำคัญกับขอมูลชั้นปฐมภูมิจากคัมภีรพระไตรปฎกกอน แลวไลไป

ตามลำดับ อรรถกถา ฎีกา และเอกสารอ่ืนท่ีเก่ียวของ  

 ข้ันตอนท่ี 3 วิเคราะหขอมูลท่ีไดจากการรวมรวมขอมูลทางเอกสารเพ่ือคนหาองคความรูในพระสูตรท่ี

ศึกษาในหัวขอ พุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร โดยเนนความสนใจไปที่การตอบปญหา

ของพระพุทธเจา 12 ขอที่เปนสาระสำคัญของงานวิจัยนี้ ผูวิจัยจะวิเคราะหดวยวิธีการนำขอมูลมาเรียบเรียง 

จัดกลุมพรอมกับแยกประเภทขอมูล และหาความสัมพันธระหวางขอมูลแตละชุด เพื่อคนหาวัตถุประสงคและ

การประยุกตใชของพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร 

 ขั้นตอนที่ 4 อภิปรายผลโดยเปรียบเทียบกับงานวิจัยอ่ืนท่ีคลายกันเพ่ือทำใหเห็นขอแตกตางและองค

ความรูท่ีได จากนั้นเสนอองคความรูท่ีไดนั้นเปนแผนภูมิประกอบคำอธิบายเพ่ือความเขาใจไดงาย  

 ขั้นตอนที่ 5 สรุปผลการวิจัยเพื่อใหผูอานเห็นภาพรวมของงานทั้งหมดอันประกอบดวยความรูที ่ได

จากการศึกษาและแงมุมใหมที่สามารถนำไปประยุกตใชได พรอมกับเขียนขอเสนอแนะเพื่อการทำวิจัยท่ี

เก่ียวของกับเรื่องนี้ในครั้งตอไป  

 

ผลการวิจัย 

 วัตถุประสงคท่ี 1 ผลการวิจยัพบวา โครงสรางและสาระสำคัญในสักกปญหสูตร โครงสรางและ

สาระสำคัญในสักกปญหสูตร โดยแบงออกเปน  

 1) โครงสรางของสักกปญหสูตรอยู ในพระไตรปฎกเลมที ่ 10 คือ พระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย 

มหาวรรค ซ่ึงเปนคัมภีรเลมท่ี 2 ของทีฆนิกายซ่ึงมีท้ังหมด 10 สูตร และสักกปญหสูตรนี้อยูในสูตรท่ี 8 เปนพระ

สูตรวาดวยปญหาของทาวสักกะที่ทูลถามพระผูมีพระภาค ขณะประทับอยูในถ้ำอินทสาละ ที่ภูเขาเวทิยกะ 

ทางทิศเหนือของหมูบานพราหมณชื่ออัมพสัณฑ ซึ ่งตั ้งอยูทางทิศตะวันออกของกรุงราชคฤห แควนมคธ  

เปนการบรรยายโวหารแบบถาม-ตอบ เนื้อหาของพระสูตรนี้มี 2 ภาณวาร ภาณวารที่ 1 อาจแบงยอยเปน 4 

ตอน คือ ตอนที่เปนบทนำ ตอนปญจสิขะ คันธรรพบุตรบรรเลงเพลง ตอนทาวสักกะเขาเฝา ตอนทาวสักกะ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 171 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

กราบทูลเรื่องโคปกเทพบุตร และภาณวารที่ 2 อาจแบงยอยเปน 2 ตอน คือ ตอนที่ทาวสักกะทูลถามปญหา 

ตอนท่ีพระผูมีพระภาคตรัสถามทาวสักกะดังไดอธิบายมาแลว 

  2) บุคคลสำคัญในสักกปญหสูตรแบงออกเปน 4 ทาน กลาวคือ  

 1) พระพุทธเจา ผูตอบปญหาทาวสักกะ มีใจความสรุปได 12 ขอเชน ทาวสักกะทูลถามวา พวกเทพ 

มนุษย อสูร นาค คนธรรพ และหมูสัตวอ่ืน ๆ จำนวนมากตางตั้งความปรารถนาวา ขอพวกเราจงเปนผูไมมีเวร 

ไมถูกลงโทษ ไมมีศัตรู ไมถูกเบียดเบียน ไมจองเวรกัน แตเพราะอะไรเลาผูกมัดไว พวกเขาจึงยังคง มีเวร ถูก

ลงโทษ มีศัตรู ถูกเบียดเบียนและจองเวรกันอยู พระพุทธองคตรัสตอบวา เพราะมีอิสสา (ความริษยา) และ

มัจฉริยะ (ความตระหนี่) ผูกมัดไวเปนตน 

 2) ทาวสักกะ ผูถามปญหากับพระพุทธเจา มีใจความสรุปได 12 ขอเชน ทาวสักกะทูลถามวา อิสสา 

และมัจฉริยะเกิดจากอะไร พระพุทธองคตรัสตอบวา เกิดจากอารมณเปนที ่ร ักและอารมณไมเปนที ่รัก  

ถาไมมีอารมณเปนท่ีรักและอารมณไมเปนท่ีรัก ก็ไมมีอิสสาและมัจฉริยะเปนตน 

 3) ปญจสิขะ คันธรรพบุตร ผูเขาไปเฝาพระพุทธเจาแลวยืนอยู ณ ท่ีสมควรไดบรรเลงพิณสีเหลืองดัง

ผลมะตูมและกลาวคาถาอันเก่ียวเนื่องดวยพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ พระอรหันต และกามเหลานี้กับแมภัท

ทาสุริยวัจฉสาเทพธิดา ผูมีสิริโฉมงดงามทั่วสรรพางค มีรัศมีออน ๆ เปลงออกจากรางกายดุจแสงออนของดวง

อาทิตยยามทอแสง ในสมัยที่พระผูมีพระภาคแรกตรัสรู ประทับอยูใตตนอชปาลนิโครธ ริมฝงแมน้ำเนรัญชรา 

ตำบลอุรุเวลา 

 4) โคปกเทพบุตร ทานเกิดในกรุงกบิลพัสดุนี ้ ไดมีศากยธิดานามวา โคปกาผูเลื่อมใสในพระพุทธ 

เลื่อมใสในพระธรรม เลื่อมใสในพระสงฆ ผู รักษาศีล หนายความรูสึกเปนหญิง อบรมความรูสึกเปนชาย 

หมายถึง อาการท่ีไมไดเกิดจากภาวะผิดปกติดานความรูสึก แตเกิดจากความปรารถนาจะบำเพ็ญบารมีใหสูงข้ึน 

เนื่องจากเพศหญิงไมอาจบรรลุปจเจกโพธิญาณและสัมมาสัมโพธิญาณได หลังจากตายแลวไปเกิดในสุคติโลก

สวรรค ไดอยูรวมกับพวกเทพชั้นดาวดึงส 

 3) สาระสำคัญของสักกปญหสูตร กลาวคือ ทาวสักกะจอมเทพเห็นไดโอกาสตรัสเรียกปญจสิขะ     

คันธรรพเทพบุตรมารับสั่งใหกราบทูลขออนุญาตเขาเฝา เม่ือพระผูมีพระภาคทรงอนุญาต จึงเสด็จนำเหลาเทพ

เขาเฝากราบทูลเรื่องโคปกเทพบุตรใหทรงทราบ ทรงสรุปวา เพราะทรงทราบเรื่องการปฏิบัติธรรม และผลแหง

การปฏิบัติธรรมของโคปกเทพบุตรจึงเสด็จมาเฝาเพ่ือจะฟงธรรมเชนนั้นแลวทูลขอโอกาสถามปญหา เม่ือพระผู

มีพระภาคทรงอนุญาตจึงทูลถามปญหามีใจความสรุปได 12 ขอ เมื่อฟงธรรมตามที่กราบทูลพระผูมีพระภาค 

และทรงไดรับผลสมตามท่ีทรงปรารถนา คือ ไดเปนทาวสักกะหนุมทันทีท่ีไดบรรลุเปนพระโสดาบัน  

 4) หลักธรรมสำคัญในสักกปญหสูตร โดยแบงออกเปน 

 1) เวทนากัมมัฏฐานในสักกปญหสูตรดังท่ีทาวเธอทูลถามวา ภิกษุปฏิบัติอยางไร จึงจะชื่อวาปฏิบัติ

ตามขอปฏิบัติอันสมควร และดำเนินไปสูความดับแงตางแหงปปญจสัญญา พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา จอม

เทพ เรากลาวโสมนัสไว 2 อยาง คือ โสมนัสที่ควรเสพและโสมนัสที่ไมควรเสพ กลาวโทมนัสไว 2 อยาง คือ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 172 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

โทมนัสที่ควรเสพ และโทมนัสที่ไมควรเสพเปนตน และตรัสถึงเวทนา 3 อยาง คือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา และ

อุเบกขาเวทนาเปนตน 

 2) ปาติโมกขสังวรในสักกปญหสูตรดังที่ทาวสักกะทูลถามวา ภิกษุปฏิบัติอยางไร ชื่อวา ปฏิบัติเพ่ือ

สำรวมในปาติโมกข พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา เรากลาวกายสมาจาร คือ ความประพฤติทางกายไว 2 อยาง 

คือ กายสมาจารที่ควรเสพ และกายสมาจารที่ไมควรเสพ กลาววจีสมาจาร คือ ความประพฤติทางวาจาไว 2 

อยางคือ วจีสมาจารท่ีควรเสพ วจีสมาจารท่ีไมควรเสพ และกลาวปริเยสนา คือ การแสวงหาไว 2 อยางคือ ปริ

เยสนาท่ีควรเสพ ปริเยสนาท่ีไมควรเสพ ภิกษุปฏิบัติอยางนี้ จึงจะชื่อวาปฏิบัติเพ่ือสำรวมในปาติโมกข 

 3) อินทริยสังวรในสักกปญหสูตรกลาวคือ ทาวสักกะทูลถามวา ภิกษุปฏิบัติอยางไร ชื่อวาปฏิบัติเพ่ือ

สำรวมอินทรีย พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา เรากลาวรูป เสียง กลิ่น รส ผัสสะ และธรรมารมณที่พึงรูแจงทาง

ใจไว 2 อยางคือ ธรรมารมณที่ควรเสพ ธรรมารมณที่ไมควรเสพเปนตนเพื่อปดอินทรียทั้งหลาย ไดแก เพ่ือ

คุมครองทวารได คือ เพ่ือความระแวดระวังทวารท้ัง 6 ไวเพ่ือไมใหทำในสิ่งท่ีเปนบาปอกุศลธรรมท้ังหลาย 

 วัตถุประสงคท่ี 2 ผลการวิจัยพบวา พุทธวิธีการตอบปญหาของพระพุทธเจาในคัมภีรพระพุทธศาสนา

เถรวาท โดยแบงออกเปน  

 (1) หลักการเผยแผพระพุทธศาสนา กลาวคือ 

 1) หลักโอวาทปาติโมกขในฐานะเปนหลักธรรมที่เปนหัวใจของพระพุทธศาสนากลาวคือ เม่ือ

พระพุทธเจาทรงประดิษฐานพระพุทธศาสนาไดอยางมั ่นคงในกรุงราชคฤห แควนมคธ เหตุการณที ่มี

ความสำคัญมากจึงกำหนดถือวันนี้เปนวันสำคัญทางพระพุทธศาสนาเรียกวา วันมาฆบูชา เปนการประชุมพระ

สาวกของพระพุทธเจาครบองคทั ้ง 4 ประการ คือ มีพระสาวกจำนวน 1,250 รูป แตละองคลวนบวชกับ

พระพุทธเจา มีพระอุปชฌายองคเดียวกันลวนเปนพระอรหันตตางมาประชุมโดยไมไดนัดหมาย และ

พระพุทธเจาทรงแสดงโอวาทปาติโมกข มีทั ้งหลักการ มีทั ้งหลักคำสอน และหลักการปกครองคณะสงฆมี

ทั้งหมด 13 ขอเชน การไมทำบาปทั้งปวง การทำกุศลใหถึงพรอม การทำจิตใจใหผองใส นี้เปนคำสอนของ

พระพุทธเจาท้ังหลายเปนตน 

 2) ลีลาการสอนของพระพุทธเจากลาวคือ ลักษณะวิธีการเผยแผธรรมะของพระพุทธเจาไดแก พระ

พุทธองคมีจุดมุงหมายในการสอน มีวิธีท่ีทรงสอน มีอุบายประกอบการสอน มีรูปแบบการสอน มีแผนการสอน 

มีแนวคิดทางการสื่อสารการสอน มีการโนมนาวใจเพื่อการสื่อสารของมนุษยที่สรางขึ้นมา เพื่อใหมีอิทธิพล

เหนือผูอ่ืน มีการเปลี่ยนแปลงความเชื่อถือ คานิยม มีการโนมนาวจิตใจ มีความตั้งใจท่ีจะมีอิทธิพลบางประการ

เหนือผูถูกโนมนาวใจ มีความคิดเห็น ทัศนคติ และความเชื่อใหถูกตองตามความเปนจริงทั้งดานอารมณและ

พฤติกรรมเปนตน 

 (2) พุทธกิจ 5 ประการของพระพุทธเจา กลาว คือ 

 1) พุทธกิจขอที่ 1 เวลาเชาเสด็จออกบิณฑบาต กลาวคือ พระพุทธเจาทรงตื่นพระบรรทมแตเชา 

เสด็จออกบิณฑบาตเสวยแลว ทรงแสดงธรรมโปรดประชาชนในที่นั้นๆ เชน ทรงอนุเคราะหรับอาหารของชาย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 173 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ยากจนที่บุรุษบัณฑิต ผูจัดอาหารถวายภิกษุสงฆชักชวนใหถวายอาหารภิกษุรูปหนึ่งแลวไมไดจัดภิกษุใหดวย

เห็นวาเปนคนยากจน พระพุทธองคทรงอนุเคราะหเสด็จไปบิณฑบาตรับอาหารของเขาถึงท่ีบาน และทรงรับรำ

ขาวชุบน้ำปงจนสุกเพียงชิ้นเดียวของนางทาสีผูถวายเองก็เขาใจดีวา อาหารที่ตนถวายนั้นเปนอาหารชั้นเลว 

นางคิดวา เม่ือผานเลยนางไปแลวพระพุทธองคคงจะใหกาหรือสุนัขกินแลวเสด็จไปรับอาหารดี ๆ ของพระราชา

มหาอำมาตย แตพระพุทธองคทรงประทับนั่งเสวยขนมรำขาวปงนั้นใหนางเห็นและก็เสวยขนมรำขาวปงนั้น

เทานั้นเสวยเสร็จแลวทรงแสดงธรรมโปรดจนนางไดบรรลุโสดาปตติผลแลวเสด็จกลับวิหารเปนตน 

 2) พุทธกิจขอที่ 2 เวลาเย็นทรงแสดงธรรม กลาว คือ พระพุทธองคทรงแสดงแกภิกษุหลายรูป พระ

ราหุล และคฤหัสถหลายทานมีอนาถบิณฑิกเศรษฐีเปนตน พระพุทธเจาทรงแสดงแกพุทธบริษัทในเวลาสายัณห

สมัย คือ เวลาตั้งแตหลังฉันอาหารไปจนถึงเวลาเย็น เพื่อเปนเครื่องรองรับพุทธกิจขอวา สายเณฺห ธมฺมเทสนํ 

หมายถึง เวลาสายัณหทรงแสดงธรรมที่นำเสนอพอเปนตัวอยาง ยังมีพระธรรมเทศนาแบบพระสูตรชาดกและ

แบบอื่นนอกจากพระสูตรและชาดกที่พระพุทธเจาทรงแสดงในเวลาสายัณหอีกจำนวนมาก ซึ่งพระสังคีติกา

จารยมิไดแสดงกำหนดเวลาอีกนับรอยนับพันสูตร  

 3) พุทธกิจขอที่ 3 เวลาพลบค่ำประทานโอวาทแกภิกษุทั้งหลายเชน เวลาเย็นวันหนึ่งพระจุนทะ

นองชายของพระสารีบุตรเขาไปเฝาพระพุทธเจาแลวพระองคทรงแสดหลักธรรมสำหรับขัดเกลากิเลสใหฟง 

พระธรรมเทศนานี้ชื่อวาสัลเลขสูตร และเวลาเย็นวันหนึ่งพระพุทธเจาเสด็จเขาไปยังปาโคสิงคสาลวัน ไดทรง

ทักทายสนทนาทรงรับฟงเรื่องการเปนอยูกันอยางผาสุกที่พระเถระเหลานั้นกราบทูลถวาย ทรงใหสาธุการแก

พระเถระเหลานั้น  

 4) พุทธกิจขอที่ 4 เวลาเที่ยงคืนตอบปญหาเทวดาเชน สมัยหนึ่ง พระผูมีพระภาคประทับอยู ณ 

พระเชตวัน อารามของอนาถบิณฑิกเศรษฐี เขตกรุงสาวัตถี เทวดาตนหนึ่ง เขาไปเฝาพระผูมีพระภาคถึงท่ี

ประทับกราบทูลถามวา เทวดาและมนุษยทั้งหลายจำนวนมาก ตางมุงหวังความสวัสดีพากันคิดเรื่องมงคล  

ขอพระองคโปรดตรัสบอกมงคลอันสูงสุด พระพุทธเจาตรัสตอบวา การไมคบคนพาล การคบบัณฑิต การบูชาผู

ท่ีควรบูชา 3 ประการนี้เปนมงคลอันสูงสุดเปนตน 

 5) พุทธกิจขอที่ 5 เวลาใกลรุงทรงตรวจดูสัตวโลกเชน พระพุทธเจาทรงตรวจดูโลกดวยพุทธจักขุ ใน

เวลาใกลรุง ทรงเห็นโจรองคุลิมาลทรงทราบวา เม่ือพระองคเสด็จไปโปรดโจรองคุลิมาลจะมีความสวัสดี เขาได

ฟงธรรมแลวจะขอบวช บวชปฏิบัติแลวจะไดสำเร็จอภิญญา 6 ถาพระองคไมเสด็จไปโปรด เขาจะทำความผิด

ในมารดาแลวไม ม ีใครสามารถช วยเหลือเขาได  พระองคจ ึงเสด ็จไปโปรดจนโจรองคุล ิมาลบวชใน

พระพุทธศาสนา ทานหลีกเรนไปอยูรูปเดียว ไมประมาท มีความเพียร อุทิศกายใจ ไมนานนักก็ไดบรรลุ

อรหัตผล  

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 174 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 (3) พุทธวิธีในการสอนเทวดาของพระพุทธเจา กลาว คือ 

 1) พุทธวิธีในการตอบปญหาเทวดาเชน ทาวสหัมบดีพรหมทราบพระปริวิตกแหงจิตของพระผูมีพระ

ภาค จงมาปรากฏเขาเฝาทูลขอใหแสดงธรรม พระผูมีพระภาคทรงรับคำทูลอาราธนาของพรหม และทรงอาศัย

ความกรุณาในหมูสัตวจึงทรงตรวจดูสัตวโลกดวยพุทธจักษุ เมื่อทรงตรวจดูแลวไดทรงเห็นสัตวทั้งหลายวามี

สติปญญาระดับความสามารถที ่แตกตางกันทั ้งนี ้อุปมาเหมือนดังในกออุบล กอปทุม หรือกอบุณฑริก  

พระพุทธองคตรัสตอบทาวสหัมบดีพรหมวา เราเปดประตูอมตะแกทานแลว สัตวเหลาใดจะฟงจงปลอยศรัทธา

มาเถิด พรหมเพราะเรามีความสำคัญในความลำบากจึงมิไดแสดงธรรมที่ประณีตคลองแคลวในหมูมนุษย  

ครั้นทาวสหัมบดีพรหมทราบวา พระผูมีพระภาคทรงประทานโอกาสเพ่ือจะแสดงธรรมแลวจงถวายอภิวาทพระ

ผูมีพระภาคทำประทักษิณแลวอันตรธานไป 

 2) รูปแบบการตอบปญหาของพระพุทธเจา เปนวิธีการที่พระพุทธองคทรงใชกับผูที่มาเขาเฝา เพ่ือ

สอบถามขอสงสัยของตนเอง ซึ่งพระพุทธองคทรงใชขอมูลขาวสารเปนหลักในการตอบปญหาแตละขอ โดย

พิจารณาถึงลักษณะของปญหาและวิธีที่เหมาะสมกับการตอบปญหานั้นๆ ไดแยกลักษณะของปญหาไว 4 

ประการไดแก 1) เอกังสพยากรณียปญหา หมายถึง ปญหาที่ตอบแบบตรงไปตรงมา ไมออมคอม ไมมีเงื่อนไข 

2) ปฏิปุจฉาพยากรณียปญหา หมายถึง ปญหาที่ยอนถามใหชัดเจนกอนแลวจึงตอบปญหานั้น 3) วิภัชชพยา

กรณียปญหา หมายถึง ปญหาท่ีควรแยกตอบเปนประเด็น 4) ฐปนียปญหา หมายถึง ปญหาท่ีไมควรตอบ ถือวา

ไมมีประโยชน เปนเรื่องไรสาระทำใหเสียเวลา  

 วัตถุประสงคท่ี 3 ผลการวิจัยพบวา ศึกษาวิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญห

สูตร กลาวคือ 

 1) การตอบปญหาขอที่ 1 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา พวกเทพ มนุษย อสูร 

นาค คนธรรพ และหมูสัตวอ่ืน ๆ จำนวนมากตางตั้งความปรารถนาวา ขอพวกเราจงเปนผูไมมีเวร ไมถูกลงโทษ 

ไมมีศัตรู ไมถูกเบียดเบียน ไมจองเวรกัน แตเพราะอะไรเลาผูกมัดไว พวกเขาจึงยังคง มีเวร ถูกลงโทษ มีศัตรู 

ถูกเบียดเบียนและจองเวรกันอยู พระพุทธองคตรัสตอบวา เพราะมีอิสสา คือ ความริษยา และมัจฉริยะ คือ 

ความตระหนี่ผูกมัดไว 

 2) การตอบปญหาขอที่ 2 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา อิสสา และมัจฉริยะเกิด

จากอะไร พระพุทธองคตรัสตอบวา เกิดจากอารมณเปนที่รักและอารมณไมเปนที่รัก ถาไมมีอารมณเปนที่รัก

และอารมณไมเปนท่ีรัก ก็ไมมีอิสสาและมัจฉริยะ 

 3) การตอบปญหาขอที่ 3 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา อารมณเปนที่รัก และ

อารมณไมเปนที่รักเกิดจากอะไร พระพุทธองคตรัสตอบวา เกิดจากฉันทะ (ความพอใจ) ถาไมมีฉันทะ ก็ไมมี

อารมณเปนท่ีรักและอารมณไมเปนท่ีรัก 

 4) การตอบปญหาขอที ่ 4 ในสักกปญหสูตรกลาวคือ ทาวสักกะทูลถามวา ฉันทะเกิดจากอะไร  

พระพุทธองคตรัสตอบวา เกิดจากวิตก (การตรึก การไตรตรอง) ถาไมมีวิตก ก็ไมมีฉันทะ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 175 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 5) การตอบปญหาขอที ่ 5 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถาม วิตกเกิดจากอะไร  

พระพุทธองคตรัสตอบวา เกิดจากแงตางแหงปปญจสัญญา (การคิดปรุงแตงอารมณตาง ๆ ดวยอำนาจตัณหา 

มานะ และทิฏฐิของตน ๆ จนเกิดแงหรือมุมมองตางกันออกไป) ถาไมมีแงตางแหงปปญจสัญญา ก็ไมมีวิตก 

 6) การตอบปญหาขอที่ 6 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา ภิกษุปฏิบัติอยางไร  

จึงจะชื่อวาปฏิบัติตามขอปฏิบัติอันสมควรและดำเนินไปสูความดับแงตางแหงปปญจสัญญา พระพุทธองคตรัส

ตอบวา โสมนัส คือ ความดีใจ โทมนัส คือ ความเสียใจ และอุเบกขา คือ ความวางเฉย มีอยางละ 2 ฝาย คือ 

ฝายที่ควรเสพและฝายที่ไมควรเสพ กลาว คือ 1) ฝายที่ควรเสพ อธิบายวา ฝายที่เมื่อเสพแลวทำใหกุศลธรรม

ทั้งหลายเจริญขึ้น อกุศลธรรมทั้งหลาย เสื่อมไป 2) ฝายที่ไมควรเสพ มีนัยตรงกันขาม อนึ่ง ในโสมนัส โทมนัส 

และอุเบกขาฝายที่ควรเสพแบงเปน 2 ฝาย คือ ฝายที่มีวิตกและวิจาร และฝายที่ไมมีวิตกและไมมีวิจาร ทั้ง 2 

ฝายนี้ ฝายที่ไมมีวิตกและไมมีวิจารประณีตกวา ภิกษุปฏิบัติอยางนี้ ชื่อวาปฏิบัติตามขอปฏิบัติอันสมควร และ

ดำเนินไปสูความดับแงตางแหงปปญจสัญญา 

 8) การตอบปญหาขอที่ 8 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา ภิกษุปฏิบัติอยางไร  

จึงจะชื่อวาปฏิบัติเพื่อสำรวมในปาติโมกข พระพุทธองคตรัสตอบวา กายสมาจาร คือความประพฤติทางกาย 

วจีสมาจารคือ ความประพฤติทางวาจา และปริเยสนา คือ การแสวงหา มีอยางละ 2 ฝาย คือ ฝายที่ควรเสพ

และฝายท่ีไมควรเสพกลาวคือ 1) ฝายท่ีควรเสพ อธิบายวา ฝายท่ีเม่ือเสพแลวทำใหกุศลธรรมท้ังหลายเจริญข้ึน 

อกุศลธรรมทั้งหลายเสื่อมไป 2) ฝายที่ไมควรเสพ มีนัยตรงกันขามภิกษุปฏิบัติอยางนี้ ชื่อวา ปฏิบัติเพื่อสำรวม

ในปาติโมกข 

 8) การตอบปญหาขอที่ 8 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา ภิกษุปฏิบัติอยางไร  

จึงจะชื่อวาปฏิบัติเพื่อสำรวมอินทรียพระพุทธองคตรัสตอบวา อารมณ 6 คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ 

และธรรมารมณ 2 ฝาย คือ ฝายท่ีควรเสพ ฝายท่ีไมควรเสพ 

 9) การตอบปญหาขอที่ 9 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา สมณพราหมณทั้งหมดมี

วาทะคือหลักการ ศีลคือขอปฏิบัติ ฉันทะ คือ ลัทธิ และอัชโฌสานะคือจุดหมายอยางเดียวกันใชหรือไม  

พระพุทธองคตรัสตอบวา ไมใชอยางเดียวกัน 

 10) การตอบปญหาขอที ่ 10 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา เพราะเหตุไร  

พระพุทธองคตรัสตอบวา เพราะโลกมีธาตุคือ นิสัยใจคอ ความนิยมหลากหลาย ในโลกที่มีธาตุหลากหลายนี้ 

เหลาสัตวยึดม่ันธาตุใด ๆ อยู ก็ยอมยึดม่ันธาตุนั้น ๆ ดวยเรี่ยวแรง และความยึดม่ันวา นี้เทานั้นจริง อยางอ่ืนไม

จริง 

 11) การตอบปญหาขอท่ี 11 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา สมณพราหมณท้ังหมด 

มีความสำเร็จสูงสุดคือหมดกิเลส มีความเกษมจากโยคะสูงสุดคือบรรลุนิพพาน ประพฤติพรหมจรรยถึงท่ีสุดคือ 

บรรลุอริยมรรค มีท่ีสุดอันสูงสุดคือถึงนิพพาน ใชหรือไม พระพุทธองคตรัสตอบวา ไมใช 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 176 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 12) การตอบปญหาขอที ่ 12 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา เพราะเหตุไร  

พระพุทธองคตรัสตอบวา เพราะสมณพราหมณเหลานั้นยังไมสิ้นตัณหา ภิกษุทั้งหลายเทานั้นเปนผูหลุดพน

เพราะสิ้นตัณหาจึงมีความสำเร็จสูงสุด มีความเกษมจากโยคะสูงสุด ประพฤติพรหมจรรยถึงท่ีสุด และมีท่ีสุดอัน

สูงสุด 

 ผลของการตอบปญหาทาวสักกะของพระพุทธเจา แบงออกเปน  

 1) ทาวสักกะไดโสมนัส กลาว คือ ทาวสักกะกราบทูลพระผูมีพระภาคถึงการไดโสมนัสของขาพระองค 

เพราะไดฟงธรรมของพระผูมีพระภาคนั้นจึงไมเปนทางมาแหงทัณฑาวุธ ไมเปนทางมาแหงศัสตราวุธ แตเปนไป

เพ่ือความเบื่อหนายโดยสวนเดียว เพ่ือคลายกำหนัด เพ่ือดับ เพ่ือสงบระงับ เพ่ือรูยิ่ง เพ่ือตรัสรู เพ่ือนิพพาน ขา

พระองคพิจารณาเห็นอำนาจประโยชน 6 ประการเชน เมื่อขาพระองคเกิดเปนเทพดำรงอยูในที่นี้ ขาพระองค

กลับไดอายุเพ่ิมข้ึนอีก จึงประกาศการไดโสมนัสเชนนี้ เปนตน 

 2) ทาวสักกะบรรลุพระโสดาบัน กลาว คือ ในการตอบปญหาเทวดาของพระพุทธเจาในแตละครั้ง

สงผลใหเกิดการพัฒนาภาวะความเปนอยูของเทวดาไปในทางที่ดีขึ ้น กลาว คือ เทวดาบางตนไดเปนพระ

โสดาบันซ่ึงเปนการยกระดับภาวะของเทวดาใหสูงข้ึนเชน ทาวสักกะพรอมเหลาเทวดาชั้นดาวดึงสไดเขาเฝาทูล

ขอโอกาสถามปญหา เม่ือพระพุทธเจาทรงอนุญาตจึงทูลถามปญหามีใจความสรุปไดเปน 12 ขอ ผลของการฟง

พยากรณปญหาในครั้งนั้นทำใหทาวสักกะและเทวดาผูเปนบริวาร 80,000 ตน ไดดวงตาเห็นธรรมบรรลุเปน

พระโสดาบันละความเปนทาวสักกะแกถึงความเปนทาวสักกะหนุม ดวยผลของการฟงธรรมดังกลาวนี้ 

 

อภิปรายผลการวิจยั 

 1. คำตอบของพระพุทธเจาที่มีตอทาวสักกะ (พระอินทร) สงผลใหพระอินทรบรรลุโสดาปตติผล  

เปนเพราะพระอินทรไดฟงธรรมอันเปนไปโดยลำดับของพระพุทธเจา คือ ธรรมที่ดับปปญจสัญญา เปนตน  

ไปจนถึงธรรมที่ทำใหหลุดพน สอดคลองกับผลการวิจัยของ ผศ.ดร. มนตรี สิระโรจนานันท ที่วา “พระอินทร

ตามท่ีปรากฏในคัมภีรจึงมีบทบาทเปนผูสนใจในธรรม เปนเทพเจาท่ีมีภูมิธรรมความรูในหลักคำสอน พรอมท้ัง

คอยใหความชวยเหลือพระพุทธเจาและ พระพุทธสาวกในดานตาง ๆ” (มนตรี สิระโรจนานันท, 2561) 

 2. รูปแบบการตอบปญหาของพระพุทธเจามี 4 วิธ ีไดแก 1) เอกังสพยากรณียปญหา (ปญหาท่ีตอบ

แบบตรงไปตรงมา) 2) ปฏิปุจฉาพยากรณียปญหา (ปญหาที่ยอนถามใหชัดเจนกอนแลวจึงตอบปญหานั ้น)  

3) วิภัชชพยากรณียปญหา (ปญหาที่ควรแยกตอบเปนประเด็น) 4. ฐปนียปญหา (ปญหาที่ไมควรตอบ) ทั้งนี้

อาจเปนเพราะการตอบปญหาของพระพุทธเจาที่มาในพระสูตรตาง ๆ มักจัดเขาไดในวิธีเหลานี้อยางใดอยาง

หนึ่ง (หรือหลายวิธีประกอบกัน) สอดคลองกับ งานวิจัยของพระอธิการวิชาญ ปยธมฺโม ที่วา “วิธีการตอบ

ปญหาของพระพุทธเจามี 4 วิธี 1) การตอบปญหาแบบเชิงเดี่ยว 2) การตอบปญหาแบบแยกแยะ 3) การตอบ

ปญหาแบบยอนถาม 4) การตอบโดยอาการนิ่ง” (พระอธิการวิชาญ ปยธมฺโม, 2564) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 177 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 3. หลักธรรมสำคัญในสักกปญหสูตรที่ทรงตรัสตอเทวดา ไดแก เวทนากัมมัฏฐานที่นำไปสูความดับ

แหงปปญจสัญญา ปาติโมกขสังวรเพ่ือสำรวมในปาติโมกข และอินทริยสังวรเพ่ือความระวังในทวารท้ัง 6 ไมให

ทำบาปอกุศล ผลการวิจัยในประเด็นนี้สอดคลองกับงานวิจัยของ พระครูพิมลธรรมานุกูล (สันติชัย โชติโก) 

และ พันตรีสมคิด สวยล้ำ โดยสรุปคือ หลักธรรมที่ไดจากการตอบปญหาระหวางเทวดากับพระพุทธเจา

สามารถสรุปไดวามี 4 จำพวกคือ 1) หลักธรรมเพื่อสนองความอยากรูของเทวดา 2) หลักธรรมเพื่อพัฒนา

ตนเอง 3) หลักธรรมเพ่ือพัฒนาสังคม และ 4) หลักธรรมเพ่ือพัฒนาไปสูความหลุดพน (สันติชัย โชติโก, 2561, 

สมคิด สวยล้ำ, 2554) เพราะ ที่วาหลักธรรม 3 ประการ คือ เวทนากัมมัฏฐาน ปาติโมกขสังวร และอินทริย

สังวร เปนหลักธรรมเพ่ือพัฒนาตนเองไปสูความสงบสุขในสังคมและการหลุดพนเชนกัน  

 

องคความรูใหม 

 จากการศึกษาพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร ผูวิจัยไดพบองคความรูใหมจาก

การตอบปญหาของเทวดาดังตอไปนี้ 

 

 
ภาพท่ี 1 : พุทธวิธีการตอบปญหาของเทวดา 

  

 1. ตั้งเจตนาใหถูก หมายถึง ผูตอบปญหาจะตองทราบวา ตนเองนั้นอยูในฐานะใดและจะสอนใครไป

เพื่ออะไร การตั้งเจตนาเสมือนการตอบคำถามกับตัวเองวา ทำไมฉันจะตองตอบปญหาเหลานี้ การตั้งเจตนาท่ี

ถูกจะทำใหไดผลสัมฤทธิ์ท่ีตองการ เหมือนการตั้งวัตถุประสงคแลวไดผลการวิจัยตามท่ีคาดหวังไว 

 2. สำรวจภูมิธรรมของผูถาม หมายถึง ผูตอบคำถามยอมตองอาศัยความรูเดิมของผูถามเพื่อเปน

ขอมูลในการตอบ เชนวา เด็กป.1 ถามคำถามก็ตอบใหสอดคลองกับภูมิปญญาของเด็กป.1 มิใชตอบดวยความ

1. ตั้งเจตนาใหถูก
2. สํารวจภูมิธรรม

ของผูถาม

3. ตอบไป
ตามลําดับ

4. ใชโวหารท่ี
เหมาะกับจริต



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 178 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เขาใจของเด็กมหาวิทยาลัย การสำรวจภูมิปญญาของผูถามเสมือนเปนการสำรวจในเบื้องตนวา ผูตอบควรจะ

ตอบอะไรและอยางไรเพ่ือใหผูฟงเกิดความเขาใจและนำสิ่งนั้นไปปฏิบัติได  

 3. ตอบไปตามลำดับ หมายถึง ผูถามมักจะเขาใจในสิ่งที่ผูตอบตอบไปตามลำดับโดยไมขามขั้นตอน 

โดยเฉพาะอยางยิ ่งการตอบปญหาในเชิงปฏิบัติกรรมฐานที่ต องอาศัยการอธิบายวิธีการเพื ่อแกป ญหา  

เมื่อแกปญหาไดแลวก็อาศัยการตอยอดการปฏิบัติเพื่อการบรรลุขึ้นสูงตอไป ดังนั้น ถาผูตอบอธิบายแบบขาม

ขั ้นจะทำใหผู ถามเกิดความสับสันและปฏิบัติไดไมถูกตอง การตอบคำถามในครั ้งนั ้นก็ยากที ่จะบรรลุ

วัตถุประสงคของท้ังสองฝาย 

 4. ใชโวหารที่เหมาะกับจริต หมายถึง ถาผูถามเปนเทวดาก็ใชบรรยายโวหารและเทศนาโวหาร คือ 

การอธิบายอยางตรงไปตรงมาใหผูอานไดรับความรูตามขั้นตอนเพื่อหวังใหผูถามเกิดความเชื่อเพื่อจะนำไป

เปลี่ยนแปลงพฤติกรรมสูความดีงามของชีวิต เพราะโดยทั่วไปแลว แสดงวาเทวดามีจริตที่ชอบการอธิบายใน

โวหารลักษณะนี้ดังแสดงออกในสักกปญหสูตรและมงคลสูตร การประยุกตใชจึงตองสังเกตในขอท่ี 2. กอนแลว

ผูตอบจึงเลือกโวหารใหเหมาะกับผูฟงเปนกรณีเฉพาะ 

 

สรุป 

 พุทธวิธ ีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญสูตรเปนการศึกษาลีลาการตอบปญหาของ

พระพุทธเจาท่ีมีตอทาวสักกะ 12 ประการ เปนการวิเคราะหลักษณะการตอบปญหาและเจตนาของพระองควา

ตองการใหเกิดผลลัพธเชนใดและศึกษากลวิธีการสื่อสารใหประสบความสำเร็จ เพราะพระพุทธศาสนาเปน

ศาสนาที่จะตองอนุเคราะหแกชาวโลก การตอบปญหาเปนขอปฏิบัติพื้นฐานที่ผูเผยแผจะตองรูกลวิธีและมี

ความรูในเรื่องท่ีผูถามตองการจะรู ท้ังนี้การสื่อสารโดยการตอบคำถามจะสำเร็จไดก็ดวยการตั้งเจตนาใหถูก คือ 

เปนสัมมาทิฏฐิเพื่อหวังใหความรูความเขาในแกผูถามโดยไมหวังสิ ่งตอบแทน สำรวจเจตนาของผูถามใน

เบื้องตนเพ่ือจะไดรูวิธีตอบใหเขาใจ ใชการตอบตามลำดับเพ่ือไมใหผูฟงสับสน และเลือกโวหารท่ีเหมาะสมแกผู

ถามเพื่อทำใหเกิดความเขาใจในขอปฏิบัติ เมื่อผูตอบปญหาอาศัยการตอบปญหาไปตามขั้นตอนดังนี้แลวก็จะ

ทำใหผูถามเกิดความเขาใจและไดบรรลุวัตถุประสงคของการถาม ในทางพุทธศาสนาคือการใหความกระจางใน

ขอธรรมอันเปนปญหาของสรรพชีวิตที่มีสาเหตุจากกิเลส แตผูตอบก็จะใหวิธีการแกไขอันเปนสัมมาปฏิบัติเพ่ือ

แกขอผิดพลาดเหลานั้นดวย พุทธวิธีการตอบปญหาจึงประกอบดวยการอธิบายสาเหตุแหงทุกขและขอปฏิบตัิ

เพื่อการดับทุกขตรงตามหลักการแกปญหาแบบอริยสัจ 4 ประการ คือ ทุกข สมุทัย นิโรธ และมรรค ดวยสิ่งท่ี

ผูวิจัยกลาวมาท้ังหมดนี้จึงเปนความรูท่ีไดวา การตอบปญหาแบบพุทธตองอาศัยเจตนาท่ีบริสุทธิ์เพ่ือสงเคราะห

กัน อาศัยความรูของผูตอบที่มีประสบการณ เลือกใชวิธีที ่เหมาะสมกับผูถาม และตอบอยางมีขั ้นตอนไป

ตามลำดับ  

  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 179 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ขอเสนอแนะ 

  จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

 จากผลการวิจัยพบวา ผลของการฟงพยากรณปญหาในครั้งนั้นทำใหทาวสักกะและเทวดาผูเปนบริวาร 

80,000 ตน ไดดวงตาเห็นธรรม บรรลุเปนพระโสดาบัน และละความเปนทาวสักกะแกถึงความเปนทาวสักกะ

หนุม ดังนั้น การเผยแผพระธรรมของพระพุทธเจานั้น ผูสอนธรรมควรมีความรูในหลักการทางพระพุทธศาสนา

และเขาใจความตองการของผูถาม เมื่อผูสอนสามารถตอบคำถามไดตรงใจผูถามและตอบไดอยางถูกตองตาม

ธรรมแลว ก็จะทำใหผูถามเกิดความเลื่อมใสจนนำไปสูการปฏิบัติตามธรรม ตอมาเมื่อผูถามปฏิบัติไดจนเกิด

ปญญาแลวก็จะสามารถบรรลุมรรคผลตามท่ีตองการได หนวยงานท่ีเก่ียวของกับธรรมนิเทศจึงควรนำหลักการ

ในสักกปญหสูตรไปปรับใชเพ่ือประโยชนในทางเผยแผพระศาสนาตอไป 

  2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไป ควรทำวิจัยในประเด็น

หัวขอเก่ียวกับ 

  2.1 ศึกษาวิเคราะหอิสสาและมัจฉริยะในสักกปญหสูตร เพราะเปนองคธรรมท่ีเปนปฏิปกษกับความดี 

การศึกษาวิเคราะหองคธรรมเหลานี้จะทำใหไดความรูความเขาใจเรื่องอิสสา (ความอิจฉา) และมัจฉริยะ (ความ

ตระหนี่) ท่ีเปนสาเหตุใหการบรรลุธรรมลาชา เม่ือไดศึกษาสาเหตุแหงทุกขแลวก็จะไดวิธีดับทุกขตอไป 

 2.2 ศึกษาวิเคราะหปาติโมกขสังวรในสักกปญหสูตร เพราะเปนวิธีปฏิบัติท่ีนำไปสูความหลุดพนได 

เปนการแกปญหาเรื่องความขาดสติและความประมาทอันเปนพ้ืนฐานของการปฏิบัติธรรม เม่ือศึกษาวิเคราะห

เรื่องนี้ใหชัดแลวก็จะไดแนวทางท่ีชัดเจนของความระมัดระวังในสิกขาบทอันมีวัตถุประสงคเพ่ือการบรรลุธรรม

ในข้ันสูงโดยลำดับ 

 2.3 ศึกษาวิเคราะหอินทรียสังวรในสักกปญหสูตร เหมือนกับขอเสนอแนะท่ี 2. ท่ีเก่ียวของกับการ

ปฏิบัติเพ่ือปองกันทวารท้ัง 6 มิใหหลงเสพอารมณอยางประมาท การศึกษาประเด็นนี้จะไดประโยชนอันเปน

ผลลัพธคือการปฏิบัติธรรมใหถูกวิธีเชนกัน 

 

บรรณานุกรม 

กิตติธัช ศรีฟา. (2561). พระอินทรในบริบทสังคมไทย. วารสารศิลปพีระศรี. 6(1), 68-72. 

บวรนรรฏ อัญญะโพธิ์ และอนุกูล โรจนสุขสมบูรณ. (2565). พระอินทรในนาฏกรรมไทย. วารสารศิลปกรรม

ศาสตร มหาวิทยาลัยขอนแกน. 14(1), 183-202.  

พระครูพิมลธรรมานุกูล (สันติชัย โชติโก). (2561). การวิเคราะหหลักพุทธธรรมที่ปรากฏในสักกปญหสูตร. 

วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 180 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พระอธิการวิชาญ ปยธมฺโม (พันเกษราช). (2564). การศึกษาวิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของพระพุทธเจา

ที ่ปรากฏในอภยราชกุมารสูตร. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย:  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มนตรี สิระโรจนานันท. (2561). พระอินทรในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสารมหาจุฬาวิชาการ. 5(1), 

44-56. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

สมคิด สวยล้ำ. (2554). การศึกษาวิเคราะหหลักธรรมจากการตอบปญหาเทวดาของพระพุทธเจา. วิทยานิพนธ

หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆสาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2562). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบบัประมวลศัพท. พิมพครั้งท่ี 28. 

กรุงเทพฯ: ผลิธมัม.  

สุโขทัยธรรมาธิราช. (2540). เอกสารการสอนชุดวิชาภาคเพ่ือการสื่อสาร (Language for Communication). 

พิมพครั้งท่ี 14. กรุงเทพฯ: สุโขทัยธรรมาธิราช. 


