
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 123 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การศึกษาวิเคราะหพละ 4 ในพลสูตร 

An Analytical Study of the Four Powers (Bala)  

in the Bala-Sutta 

 
1พระวุฒิกร รวิวํโส (ระวิพงษ), 2พระมหาจีรวัฒน กนฺตวณฺโณ 

และ3พระครูสิริรัตนบัณฑิต  

1Phra Wuttikorn Rawiwangso (Rawipong), 2Phramaha Chiravat Kantawanno  

and 3Phrakhrusirirattanabundit  

1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั  
1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.  

1Corresponding Author’s Email: rawiwangso@gmail.com 

Received: April 23, 2024; Revised: August 17, 2024; Accepted: August 25, 2024 

 

บทคัดยอ 

  บทความวิจัยนี้มีว ัตถุประสงค 1) เพื ่อศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญของพลสูตรตาง ๆ ใน

พระไตรปฎก 2) เพ่ือศึกษาหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร 3) เพ่ือวิเคราะหหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพล

สูตร ใชระเบียบวิธีวิจัยเชิงเอกสาร วิเคราะหขอมูลเชิงเนื้อหา นำเสนอเชิงพรรณนาวิเคราะห 

  ผลการวิจัยพบวา 1) หลักธรรมในหมวดพลธรรมนั้น มีปรากฏอยูในพระสูตรหลายแหงดวยกัน จะมี

ความหมายเหมือนกันคือ เปนหลักปฏิบัติที่ทำใหผูปฏิบัติเกิดกำลัง เกิดพลัง เพื่อทำใหผูปฏิบัติสามารถกาวข้ึน

ไปสูความสำเร็จไดตามเปาหมายที่ผูปฏิบัติตั้งเปาเอาไว ซึ่งมีทั้ง พละ 4 ,พละ 5 , พละ 6 และพละ 7 ประการ    

2) พลธรรมท่ีมีในพระไตรปฎกนั้น หากแตจะแตกตางกันตามวัตถุประสงคและเปาหมายการนำไปใช ก็จะนำบาง

หัวขอเขาไปประกอบรวมกันเปนพลธรรมในพระสูตรเหลานั้น ในทางพุทธศาสนาปญญาที่สรางประโยชนใน

ปจจุบันชาติ รวมถึงใชในการปฏิบัติธรรมชำระจิตใจใหบริสุทธิ์ เพื่อประโยชนในภพชาติตอไปจนถึงภพชาติ

สุดทายคือเขาพระนิพพาน สวนวิริยะ คือความเพียรเพ่ือความสุข ความสำเร็จ การพยายามฝกจิตใหเปนสมาธิ

ในทุกอิริยาบถ สวนของอนวัชชะ หนาที่การงานและความประพฤติที่ไมมีโทษมีความสุจริต และสวนสังคหะ 

การชวยเหลือเกื้อกูล เพื่อแกปญหาพื้นฐานของชีวิตในดานปจจัย 4 เพื่อใหผูรับสามารถพึ่งพาตนเองได สราง

สังคมแหงความสุข และการแกปญหาที่แทจริง คือ ความทุกขในจิตใจ เพราะจะเกิดพลังท่ีเสมือนภูมิตานทาน

สิ่งท่ีจะเปนภัยอันตรายจากการดำเนินชีวิต คือ ภัยจากการครองชีพ ภัยจากการเสื่อมเสียชื่อเสียง ภัยจากความ

ครั่นครามเกอเขินในท่ีชุมชน ภัยจากความตาย และภัยจากทุคติภูมิ 3) การประยุกตใชหลักพละ 4 ในการเพ่ิม

สมรรถนะใหกับผูปฏิบัติงาน คือ การบูรณาการหลักธรรมที่นำมาเสริมสรางสมรรถนะใหกับผูปฏิบัติงานหรือ

บุคลากรเพื่อประยุกตใชโดยการนำหลักพละ 4 และหลักสังคหพละกับหลักสมรรถนะตามหลักสากล คือ 

mailto:rawiwangso@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 124 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ความรู ทักษะ และความสามารถ หากบุคคลมีลักษณะในดานบวกเฉพาะตนไดบูรณาการหลักธรรมมาประยุกต

ในการทำงานจะทำใหบุคคลนั้นเปนผูมีความรูคูคุณธรรมแลว ยอมนำองคกรไปสูเปาหมายอยางแนนอน 

คำสำคัญ: พละ 4; พลสูตร 

 

Abstract 
 This research article aims to achieve three primary objectives: 1) to examine the 
structure and essence of various Pala Suttas in the Tripitaka, 2) to explore the doctrine of the 
four façades as presented in the Pala Sutta, and 3) to analyze the doctrine of the four façades 
within the Pala Sutta through documentary research methods, utilizing content analysis and 
descriptive presentation. 
 The findings of the research reveal that 1) the principles categorized within the Dharma 
appear in multiple suttas, consistently conveying a unified meaning. These principles serve as 
a framework for practice, empowering practitioners to advance towards the goals they have set 
for themselves. This includes the four faculties, five faculties, six faculties, and seven faculties, 
2) as found within the Tripitaka. However, these faculties differ in their application depending 
on the intended purpose and goal. Certain topics are synthesized to form the Dhamma within 
specific suttas. In Buddhism, wisdom that yields benefits in this life, as well as in Dhamma 
practice aimed at purifying the mind for the benefit of future lives until the attainment of 
Nirvana, is emphasized. Perseverance, in this context, refers to the dedication to achieving 
happiness and success, cultivating mindfulness in every posture. Anawatcha pertains to the 
performance of duties and behaviors that are blameless and honest. The Sangha’s role includes 
providing support to address basic life needs through the four requisites, fostering self-reliance, 
creating a harmonious society, and addressing the root cause of suffering, which lies in the 
mind. Such mental power serves as an immunity against life’s dangers be it harm to reputation, 
fear, embarrassment in the community, or even the dangers associated with death and suffering. 
The application of the four Physical Education Principles to enhance the competency of 
individuals involves the integration of these principles to improve the abilities of operators or 
personnel. 3) By applying these principles in conjunction with the Sangha Phala Principles, 
competencies as defined by international standards knowledge, skills, and abilities are 
enhanced. When a person embodies positive characteristics and integrates Dhamma principles 
into their work, they develop both knowledge and morality, inevitably guiding the organization 
towards its goals. 
Keywords: Four Powers; Bala-Sutta 
 

บทนำ 

  พระพุทธองคทรงดำรงสถานะอยูในฐานะของการเปนบรมครูของสรรพสัตวทั้งหลาย โดยทรงแสดง

ธรรมเพ่ือโปรดสัตวภายใตการพิจารณาถึงพ้ืนฐานของบุญ และกำลังแหงสติปญญาของผูรับฟงเปนหลัก ดังท่ีจะ

พบวาพระสัทธรรมที่ทรงแสดงแกพระสาวกนั้น ทรงมุงถึงการใหพระสาวกเหลานั้นไดเขาถึงแกนความรู ผาน

หลักธรรมของพระพุทธองค ที่ถูกรวบรวมไวในพระไตรปฎกเปนจำนวนมาก (พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี        

สุรเตโช), 2548) หลักธรรมที่ทรงแสดงนั้นก็มีหลายเรื่อง โดยมีเรื่องหนึ่งที่ทรงแสดง เพื่อเปนการชี้ใหเห็นวา 

มนุษยเรานั้นสามารถท่ีจะสรางกำลังใหกับตัวเองหรือหมูคณะได โดยหลักธรรมดังกลาวนั้นก็คือ “หลักธรรมวา

ดวยพละ” ซึ่งคำวา พละนั้นหมายถึง กำลัง หรือหมายถึง ธรรมอันเปน กำลัง ซึ่งทำใหเกิดความเขมแข็งมั่นคง 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 125 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ดำรงอยูไดในสัมปยุตตธรรมทั้งหลาย อยางไมหวั่นไหว อันธรรมที่เปนปฏิปกษ จะเขาครอบงำไมได หรืออีกท่ี

หมายถึงธรรมอันเปนพลัง ทำใหดำเนินชีวิตดวยความมั่นใจ ไมตองหวาดหวั่นกลัวภัยตาง ๆ (พระธรรมปฎก 

(ป.อ.ปยุตฺโต), 2538) หรือหมายถึง ธรรมท่ีเปนกำลัง สำหรับชาวบานท่ีดำรงชีพอยูในระบบสังคมแบบชาวบาน 

ซึ่งการทำงานของชาวบานจะใหประสบความสำเร็จไดจะตองมีพละหรือมีกำลัง (จรัส พยัคฆราชศักดิ์, 2544) 

ซ่ึงพระพุทธองคทรงตรัสถึงหลักการท่ีชาวบานสามารถท่ีจะสรางพละหรือกำลังใหตนเองได ซ่ึงธรรมท่ีเปนกำลัง

สำหรับชาวบานนี้ เรียกวา พละ 4 ซึ่งมีอยู 4 ประการ คือ 1) ปญญาพละ ไดแก กำลังปญญา 2) วิริยะพละ 

ไดแก กำลังความเพียร 3) อนวัชชพละ ไดแก กำลังคือการกระทำที่ไมมีโทษ หรือกำลังของการกระทำที่สุจริต 

4) สังคหพละ ไดแก กำลังการสงเคราะหคือ ชวยเหลือเกื้อกูลอยูรวมกับผูอื่นดวยดี ทำตนใหเปนประโยชนแก

สังคม (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2538) 

  การแสดงธรรมเรื่องพละของพระพุทธองค พระองคทรงแสดงธรรมในเรื่องนี้ไวอยางครอบคลุม คือ

ครอบคลุมท้ังในสวนของการปฏิบัติธรรม และในสวนของการดำเนินชีวิต อยางไรก็ตาม จะพบวาพระพุทธองค

นั ้น ทรงแสดงเรื ่องของพละ 4 อันเปนสวนของการสรางพละหรือกำลังใหเกิดกับการดำเนินชีวิตเอาไวใน

พระไตรปฎก เลมที่ 23 ในพระสูตรชื่อวา พลสูตร ซึ่งเปนพระสูตรที่ทรงแสดงรายละเอียดเกี่ยวกับ พละ 4 

ประการไดแก 1) ปญญาพละ หมายถึง การพิจารณาธรรมเหลานี้ คือ ธรรมเหลาใดเปนกุศล นับวาเปนกุศล 

ธรรมเหลาใดเปนอกุศล นับวาเปนอกุศล ธรรมเหลาใดเปนธรรมมีโทษ นบัวาเปนธรรมมีโทษ ธรรมเหลาใดเปน

ธรรมไมมีโทษ นับวาเปนธรรมไมมีโทษ เปนตน ดวยปญญา 2) วิริยะพละ หมายถึง การพิจารณาธรรมเหลานี้

วา บุคคลสรางฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุงมั่น เพื่อละธรรมเหลานั้น ธรรมเหลาใดเปน

กุศล นับวาเปนกุศล ธรรมเหลาใดเปนธรรมไมมีโทษ นับวาเปนธรรมไมมีโทษ ธรรมเหลาใดเปนธรรมขาว นับวา

เปนธรรมขาว ธรรมเหลาใดเปนธรรมท่ีควรเสพ นับวาเปนธรรมท่ีควรเสพ ธรรมเหลาใดเปนธรรมท่ีสามารถทำ

ความเปนอริยะ เปนตนดวย แลวปรารถความเพียร ประคองจิตมุงมั่น เพื่อไดธรรมเหลานั้น 3) อนวัชชพละ 

หมายถึง การกระทำของผูประกอบดวยกายกรรมที่ไมมีโทษ ประกอบดวยวจีกรรมที่ไมมีโทษ ประกอบดวย

มโนกรรมท่ีไมมีโทษ 4) สังคหพละ หมายถึง กำลังที่เกิดมาจาก การสงเคราะหชุมชนผานหลักธรรมที่เรียกวา 

สังคหวัตถุ 4 ประการไดแก 4.1) ทาน (การให) 4.2) เปยยวัชชะ (วาจาเปนท่ีรัก) 4.3) อัตถจริยา (การประพฤติ

ประโยชน) 4.4) สมานัตตตา (การวางตนสม่ำเสมอ) (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 23/5/439-442) เมื่อใครก็ตาม ที่นำหลักธรรมนี้ไปปฏิบัติ จะไดชื่อวาเปนผูที่มีกำลังคือมีอิทธิพลตอ

ตนเองและผูอื่นสามารถที่จะเปนที่พึ่งกับตนเองและผูอื่นได (พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2549) 

นอกจากนั้น ในพลสูตรนี้ พระพุทธองคยังทรงแสดงหลักการท่ีเกิดมาจากการปฏิบัติตามหลักพละ 4 ในพลสูตร

ยอมสามารถที่จะขามพนภัยอันตราย 4 ประการนี้ไดคือ 1) อาชีวิกภัย ไดแก ภัยเนื่องดวยการเลี้ยงชีพ 2) อสิ

โลกภัย ไดแก ภัยคือความเสื่อมเสียชื่อเสียง 3) ปริสสารัชชภัย ไดแก ภัยคือความครั่นครามในบริษัท 4) 

มรณภัย ไดแก ภัยคือความตาย 5) ทุคคติภัย ไดแก ภัยคือทุคติ จะพบวา ในพลสูตรนี้พระพุทธองค ทรงแสดง

หลักการท่ีเก่ียวของกับคำสอนเรื่องพละอยู 2 นัย คือ 1) สอนหลักการเก่ียวกับ พละหรือกำลัง 2) สอนเก่ียวกับ 

ผลท่ีเกิดมาจากการปฏิบัติตามหลักพละ 4 ประการนั้น (บุญเกียรติ โชควัฒนา, 2554) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 126 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

   เนื้อหาหลักธรรมท่ีปรากฏในพลสูตรนั้น เปนหลักธรรมท่ีนาสนใจเปนอยางมาก ดังนั้น ผูวิจัยในฐานะ

ที่เปนผูศึกษาพระไตรปฎก จึงมีความประสงคที ่จะทำการศึกษาวิเคราะหหลักธรรมในพลสูตร ในเชิงการ

วิเคราะหเพิ่มเติม วาพลสูตรตาง ๆ ที่มีในพระไตรปฎกวามีความหมายเหมือนและแตกตางกันอยางไร คำวา

พละในพลสูตรนั้นหมายถึงอยางไร หรือหลักธรรมที่เกี่ยวกับพละทั้ง 4 ประการนั้น เปนหลักธรรมที่กอใหเกิด

พละหรือกำลังไดอยางไร อีกทั้งยังสามารถพิจารณาถึงประเด็นคุณคาของการศึกษาหลักธรรมเหลานี้ ไดวา

กอใหเกิดคุณคาอยางไรไดบาง ดังนั้นหลักธรรมท่ีปรากฏในพลสูตรนั้นเม่ือมีความเขาใจท่ีลึกซ้ึงแลว ยอมนำมา

ปรับใชในชีวิตประจำวันเพ่ือใหกอเกิดความสุข สงบในชีวิตท้ังในปจจุบันและเพ่ืออนาคตตอไปได 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

  1. เพ่ือศึกษาเนื้อหาและสาระสำคัญของพลสูตรตาง ๆ ในพระไตรปฎก  

  2. เพ่ือศึกษาหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร  

 3. เพ่ือวิเคราะหหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

  การวิจัยครั้งนี้ วิธีที่ใชในการศึกษาคนควา เปนการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) เปน

กระบวนการศึกษาขอมูลจากเอกสารเปนการศึกษาคนควา และรวบรวมขอมูลจากเอกสารที่เกี่ยวของ โดยทำ

เปนข้ันตอนดังนี้ 

  ข้ันตอนท่ี 1 คนควา รวบรวม ขอมูลชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) คือ พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

  ข้ันตอนท่ี 2 คนควา รวบรวม ขอมูลในชั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) คนควา รวบรวม ขอมูลใน

อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เอกสารงานวิจัย ตำรา รวมท้ังหนังสือ และเอกสาร ตาง 

ๆ ท่ีเก่ียวของ โดยรวบรวมเรื่องปญญา ในการปฏิบัติกรรมฐาน จากเอกสารงานวิจัย หนังสือ สื่อออนไลน และ

เอกสารตาง ๆ ท่ีเก่ียวของ 

  ขั้นตอนที่ 3 นำขอมูลเนื้อหาที่เรียบเรียงขอมูลจากแหลงขอมูลชั้นปฐมภูมิ ทุติยภูมิ และเอกสาร

งานวิจัยที่เกี่ยวของ นำมาสังเคราะหดวยวิธีศึกษาเชิงคุณภาพ ดานเอกสารลงในรายงานวิทยานิพนธ 5 บท

ผูวิจัยไดศึกษาคนควารวบรวมขอมูล  

  ขั้นตอนที่ 4 ประมวลวิเคราะห ศึกษาวิเคราะหความหมาย ลักษณะและประเภทของพละ 4 จนถึง

หลักธรรมตามที่ปรากฏในหลักคำสอนของพุทธศาสนา เพื่อใหทราบเนื้อหาสาระสำคัญของพลสูตรตาง ๆ ใน

พระไตรปฎก และเพ่ือใหทราบหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร 

  ขั้นตอนที่ 5 นำเสนอผสมผสานทำการจัดหมวดหมู แบงประเภท เปรียบเทียบ วิเคราะห สังเคราะห 

สังเคราะหบูรณาการ ทำเปนโมเดล นวัตกรรมองคความรูใหม กลาวคือ อธิบาย ตีความ นำขอมูลที่ไดมา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 127 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

กำหนดเปนกรอบแนวคิดออกแบบเพื่อสรางแนวทางการพุทธบูรณาการเพื่อวิเคราะหหลักคำสอนเรื่องพละ 4 

ในพลสูตรและตีพิมพเผยแพรผานรูปเลมเอกสาร หรือไฟลสื่อออนไลนตอไป 

 

ผลการวิจัย 

  1. โครงสรางและสาระสำคัญของพลสูตรตาง ๆ ในพระไตรปฎก พบวา ในคัมภีรพระไตรปฎก จัด

พลธรรมอยูในมรรคภาวนา พละ หมายถึง กำลัง ธรรมอันเปนกำลัง คือ ความไมหวั่นไหว อันเปนกำลังท่ี

ผลักดันอกุศลธรรมใหพินาศไปและรูแจงเห็นตามความเปนจริงที่เกิดขึ้นดวยปญญาที่เรียกวาวิปสสนาปญญา

หรือวิปสสนาญาณ จิตยอมหลุดพนจากอาสวะท้ังหลายจิตเขาสูกระแสธรรมะแหงมรรค ผล นิพพาน ในท่ีสุด 

  ตารางท่ี 1 สรุปพลสูตรท่ีมีปรากฏในพระไตรปฎก 

ลำดับ พระสูตร ความหมาย เลม/ขอ/หนา 

1 ทสพลสูตร 
พระญาณอันเปนกำลังของพระตถาคต 10 ประการ ที่ทำใหพระองคทรงบันลือสีหนาท

ประกาศพระศาสนาไดมั่นคง 
16/37-38/21 

2 
ขีณาสว 

พลสูตร 
กำลังของพระขีณาสพ 10 ประการ ที่ทำใหสามารถปฏิญญาความส้ินอาสวะทั้งหลาย 24/204-206/90 

3 ปฐมพลสูตร วาดวยกำลัง 8 ประการ (สูตรที่ 1) 23/272/27 

4 ทุติยพลสตูร วาดวยกำลังของพระขีณาสพ 8 ประการ (สูตรที่ 2) 23/272-274/28 

5 พลกรณียสูตร 
ภิกษุอาศัยศีลเปนกำลังในการเจริญมรรคมีองค 8 ยอมกำจัดราคะ โทสะ โมหะเปนที่สุด 

และนอมนำไปสูพระนพิพานได 
19/78-80/149 

6 พลสูตร วาดวยธรรม 6 ประการ ทำใหภิกษบุรรลุถึงความมีกำลังในสมาธ ิ 22/594-595/72 

7 พลสูตร 
วาดวยธรรม 6 ประการ ที่เปนกำลังใหภกิษุ เปนผูควรแกของที่เขานำมาถวาย ฯลฯ เปนเนื้อ

นาบุญอันยอดเยี่ยมของโลก 
22/415-416/4 

8 
สังขิตต 

พลสูตร 
วาดวยพละโดยยอ 7 ประการที่ทำใหภกิษุยอมอยูอยางเปนสุขเลือกเฟนธรรมโดยแยบคาย 23/4-5/3 

9 วิตถตพลสูตร เห็นแจงอรรถดวยปญญาความหลุดพนแหงใจยอมมีไดเหมือนความดับไปแหงประทีป  23/5-8/4 

10 พลสูตร วาดวยพละ 5 ประการ 22/346/204 

11 พลสูตร วาดวยพละ 5 ประการ เปนทางที่ทำใหถึงอสังขตธรรม 18/451/374 

12 สังขิตตสูตร วาดวยพละโดยยอ 5 ประการ 22/17/13 

13 ทัฏฐัพพสูตร วาดวยธรรมะที่พึงเห็น 5 ประการ 22/19/15 

14 ปุนกูฏสูตร วาดวยกำลังที่เปนยอด 22/20/16 

15  วิตถตสตูร วาดวยพละโดยพิสดาร 5 ประการ 22/17-18/14 

16 วิตถตสตูร วาดวยเสขพละโดยพิสดาร 5 ประการ 22/2-4/2 

17 พลสูตร วาดวยพละ 4 ประการ 23/439-441/5 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 128 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  หลักพลธรรมสำคัญท่ีปรากฏในพลสูตร 

  พละ 4 เปนกำลัง เปนพลัง เปนทรัพยสำคัญที ่จะทำใหบุคคลธรรมดาทั ่วไปที ่เริ ่มมีศรัทธาใน

พระพุทธศาสนา ไดนอมนำไปปฏิบัติเพ่ือใหเกิดความสุขในการดำเนินชีวิตและประสบความสำเร็จในหนาท่ีการ

งาน โดยเริ ่มจากหมั ่นศึกษาหาความรู  เสริมสรางสติปญญา ความเขาใจในงานที ่ตัวเองทำอยู  มีความ

ขยันหมั่นเพียร ไมเกียจคราน ไมยอทอตอความลำบาก การงานที่ทำอยูตองเปนสัมมาอาชีวะ ไมเขาขายมิจฉา

อาชีวะ และมีน้ำใจชวยเหลือ แบงปนใหกับบุคคลรอบ ๆ ขาง เพ่ือสรางสายสัมพันธอันดี  

   พละ 5 เปนกำลัง เปนพลัง เปนทรัพยที่สำคัญที่จะผลักดันใหผูปฏิบัติธรรมไดโดย เริ่มตั้งแตความ

ศรัทธา ความเชื่อถือและความเลื่อมใสในพระรัตนตรัย มีความเพียร อดทนฟนฝาอุปสรรคตอการปฏิบัติธรรม

เพ่ือใหเกิดจิตท่ีมุงม่ันและม่ันคงในพระพุทธศาสนา พละ 5 เปนกำลังใหการพัฒนา หรือยกจิตใหสูงข้ึนดวยการ

ปฏิบัติธรรมตามหลักคำสอนของพระผูมีพระภาคเพ่ือเปนกระแสนำไปสูการบรรลุมรรค ผล และนิพพาน 

  พละ 6 เปนกำลัง เปนพลัง เปนทรัพยที ่สำคัญที่จะผลักดันใหผู ปฏิบัติธรรมไดโดยเหมาะสมกับ

พระภิกษุผูปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ เปนกำลังใหการพัฒนา หรือยกจิตใหสูงข้ึนดวยการปฏิบัติธรรมตามหลักคำสอน

ของพระผูมีพระภาคเพ่ือเปนกระแสนำไปสูการบรรลุมรรค ผล และนิพพาน 

 พละ 7 เปนกำลัง เปนพลัง เปนทรัพยท่ีสำคัญท่ีจะผลักดันใหผูปฏิบัติธรรมไดโดยเหมาะสมกับผูปฏิบัติ

ธรรม พระภิกษุผูปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ เปนกำลังใหการพัฒนา หรือยกจิตใหสูงขึ้นดวยการปฏิบัติธรรมตามหลัก

คำสอนของพระผูมีพระภาคเพ่ือเปนกระแสนำไปสูการบรรลุมรรค ผล และนิพพาน 

หลักธรรมในหมวดพลธรรมนั ้น มีปรากฏอยู ในพระสูตรตาง ๆ มากมาย แตโดยรวม ๆ จะมีความหมาย

เหมือนกันคือ เปนหลักปฏิบัติที ่ทำใหผู ปฏิบัติเกิดกำลัง เกิดพลัง เพื่อทำใหผู ปฏิบัติสามารถกาวขึ้นไปสู

ความสำเร็จไดตามเปาหมายท่ีผูปฏิบัติตั้งเปาเอาไว ซ่ึงมีท้ัง พละ 4, พละ 5, พละ 6 และพละ 7 ประการ  

  2. ศึกษาหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร พบวา  

  2.1 ปญญาพละ  

 ปญญาแปลวา ความรูท่ัว ปรีชาหยั่งรูเหตุผล ความรูเขาใจชัดเจน ความรูเขาใจหยั่งแยกได ในเหตุผลดี

ชั่ว คุณโทษ ประโยชน มิใชประโยชน ปญญาพละในพละ 4 กำลังแหงปญญาหรือความรอบรู ความเขาใจใน

วิชาความรูศาสตรตาง ๆ เพื่อนำไปประยุกตใชในอาชีพการงาน การดำเนินชีวิตใหมีความสุข ความสำเร็จใน

ชาติปจจุบัน เหมาะสำหรับพุทธศาสนิกชนที่เร ิ ่มตนในการฝกฝนตนเองตามหลักธรรม ปญญาพละใน

พระพุทธศาสนา หมายรวมทั้งปญญาที่สรางประโยชนในปจจุบันชาติ และยังหมายรวมถึงปญญาที่ใชในการ

ปฏิบัติธรรม ชำระจิตใจใหบริสุทธิ์ ขจัดกิเลสภายใน เพื่อประโยชนที่จะเกิดขึ้นในภพชาติตอไปจนถึงภพชาติ

สุดทายคือเขาพระนิพพาน 

  2.2 วิริยพละ ความเพียร หมายถึง ความกาวไปขางหนา ความดำเนินไป ความบากบั่น ความพยายาม 

ความอุตสาหะ ความหมั่น ความออกแรง ความไมถอยหลัง ความทรงไว ความไมยอหยอน ความไมทอดท้ิง

ฉันทะ ความไมทอดทิ้งธุระ ความประคอง ธุระไววิริยะ วิริยินทรีย วิริยพละ สัมมาวายามะ ที่เปนไปทางจิต 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 129 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

บรรดาธรรมเหลานั้นวิริยะเปนไฉน การปรารถนาความเพียรทางใจ ฯลฯ สัมมาวายามะนี้เรียกวา วิริยะและวิ

ริยสัมโพชฌงค อันเปนองคมรรคนับเนื่องในมรรคนี้เรียกวา วิริยะ 

  วิริยะพละในพละ 4 กำลังแหงความเพียรหรือความขยัน มีกำลังใจที่เขมแขง กลาตัดสินใจกลาไดกลา

เสีย ไมกลัวความยากลำบาก ไมยอทอตอปญหาและอุปสรรคใด ๆ มีความบากบั่นพากเพียรเปนนิจเพ่ือนำชีวิต

ใหประสบความสุข ความสำเร็จในชีวิต วิริยะในพระพุทธศาสนา หมายรวมทั้งความเพียรในการประสบ

ความสุข ความสำเร็จในชาติปจจุบันและยังหมายรวมถึงวิริยะหรือความเพียรในการปฏิบัติธรรม การพยายาม

ฝกจิตใหเปนสมาธิในทุกอิริยาบถ ใหผลการปฏิบัติธรรมมีความกาวหนาจนสามารถบรรลุธรรมลำดับชั้นตาง ๆ 

อันจะยังประโยชนใหเกิดข้ึนกับชีวิตในภพชาติตอ ๆ ไป 

  2.3 อนวัชชพละ พลังจากการทำสิ่งไมเปนโทษ แปลกลับอีกที คือ ทำสิ่งที่บริสุทธิ์ ที่สุจริต ที่เปนคุณ 

คนเราถาทำอะไรท่ีบริสุทธิ์จะมีกำลัง จะมีพลัง จะมีความองอาจผึ่งผาย ตรงกันขามถาเราทำอะไรไมชอบมาพา

กล เราก็จะไมคอยมีความองอาจผึ่งผาย คอยระแวงวาใครจะพูดอะไรกระทบกระเทือนเรา จะรูสึกเดือดรอน

ทันที แตถาเราบริสุทธิ์ สะอาด เราจะรูสึกวามีกำลังมาก คนจะเชื่อถือเรา อนวัชชพละในพละ 4 หนาท่ีการงาน

ที่ไมมีโทษ คือ ไมผิดศีล ไมผิดธรรม ไมผิดกฎหมาย และไมผิดประเพณี และยังหมายถึงความประพฤติที่ไมมี

โทษ ทั้งทางกาย วาจา และใจ เพื่อใหไมเกิดความเดือดเนื้อรอนใจในภายหลัง อันจะยังประโยชนสุขใหเกิด

ขึ้นกับชีวิตในปจจุบัน อนวัชชพละในพระพุทธศาสนา จะหมายรวมทั้งหนาที่การงานและความประพฤติที่ไมมี

โทษ และยังหมายถึงความประพฤติหรือการปฏิบัติตนใหมีความสุจริต ความบริสุทธิ์ทั้งกาย วาจา ใจ ตาม

หลักธรรมข้ันสูง เชน ไตรสิกขา มรรคมีองค 8 ฯลฯ เพ่ือใหกิเลสเบาบางลง จนบรรลุธรรม 

  2.4 สังคหพละ การแกปญหาหรือการขจัดปญหา ท้ังในทางพระพุทธศาสนาและทางสังคมสงเคราะห

นั ้น ตองเปนการแกปญหาที ่ถูกจุดโดยทางพุทธศาสนามองวา ปญหาทางจิตมันสำคัญกวาทางวัตถุซึ ่งก็

เชนเดียวกัน งานสังคมสงเคราะหท่ีมีความเชื่อวา บุคคลท่ีพรอมจะแกปญหานั้น จะตองมีจิตใจ มีความคิดท่ีจะ

ยอมรับปญหาของตนเองกอนวา มีปญหาและพรอมท่ีจะแกไข สังคหพละในพละ 4 เปนการท่ีมีมนุษยสัมพันธท่ี

ดี มีความโอบออมอารี เอ้ือเฟอเผื่อแผกับบุคคลทุกคนมีอัธยาศัยดี ยิ้มแยมแจมใส พูดจาสุภาพออนหวาน ชอบ

เสียสละชวยเหลือสังคม วางตนเสมอตนเสมอปลายไมเห็นแกตนเองมากกวาสวนรวม การชวยเหลือเกื้อกูล 

การแบงปนระหวางผูใหและผูรับ เพื่อยึดเหนี่ยวคนในสังคมใหมีความเมตตาตอกัน และสรางสังคมแหงความ

สงบสุข รมเย็น สังคหพละนั้น สวนสังคหะในพระพุทธศาสนา จะหมายรวมทั้ง การชวยเหลือเกื้อกูล การ

แบงปนเพื่อแกปญหาพื้นฐานของชีวิตในดานปจจัย 4 เพื่อใหผูรับสามารถพึ่งพาตนเองได สรางสังคมแหง

ความสุข และยังหมายถึงการแกปญหาที่แทจริง คือความทุกขในจิตใจมนุษย โดยการใหธรรมทานเพื่อหลอ

หลอมความเห็นถูก (สัมมาทิฏฐิ) และความคิดถูก (สัมมาสังกัปปะ) อันจะยังประโยชนใหกับชีวิตในภพชาตติอ 

ๆ ไป 

  3. วิเคราะหหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร พบวา พละหมวดนี้ เปนหลักประกันของชีวิตในภพ

ชาติปจจุบัน ผูประพฤติธรรมทั้ง 4 นี้ ยอมดำเนินชีวิตดวยความมั่นใจ เพราะเปนผูมีพลัง มีกำลังในตน ที่จะ

ประกอบเหตุตาง ๆ ที่นำไปสูความสุข ความสำเร็จในชีวิตและกำลังนี้จะพาผูปฏิบัติตามธรรมใหขามพนภัย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 130 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อันตรายในชีวิต อันมีอยู 5 ประการ ดังที่ปรากฏในพลสูตร ภิกษุทั ้งหลาย อริยสาวกประกอบดวยพละ 4 

ประการนี้ ยอมขามพนภัย 5 ประการได 

  3.1 อาชีวิตภัย (ภัยเนื่องดวยการครองชีพ) 

  การครองชีพคือ การประกอบการงานอันสุจริต งานท่ีไมมีโทษ เพ่ือใหไดมาซ่ึงความสมบูรณพรอมดวย

ปจจัย 4 เพราะปจจัย 4 คือเครื่องมือหลักในการดำรงชีพ ความสำคัญของปจจัย 4 ในพระพุทธศาสนานั้นเปน

ความสำคัญตอการดำเนินชีวิตมนุษยเพื่อมุงไปสูจุดมุงหมายของชีวิตคือทำใหชีวิตอยูไดดวยความสุขและทำให

ชีวิตเขาถึง ซ่ึงความสิ้นไปแหงอาสวะกิเลส 

  โทษภัยจากการครองชีพ จะมาจากทั้งโทษภัยจากประกอบมิจฉาอาชีวะ การงานที่ไมสุจริต ผิด

กฎหมายหรือผิดศีลธรรม สงผลตอความกังวลใจในความผิดท่ีตัวเองทำ สูญเสียทรัพย เสียความนาเชื่อถือ เสีย

อิสรภาพจากการถูกจองจำ สวนโทษภัยจากปจจัย 4 หากมีไมสมดุลกับความตองการ และใชสอยปจจัย 4 ไม

เปนไปตามวัตถุประสงค ไมเกิดประโยชนตอตนเองและผูอื่น ก็จะสงผลตอทุกขเวทนาจากโรคภัยไขเจ็บ ความ

รอนความหนาวจากสภาพอากาศ และความรูสึกไมปลอดภัยตอชีวิตและทรัพยสิน หากปฏิบัติตามหลักพละ 4 

สามารถกาวพนภัยจากการครองชีพได กลาวคือ ฝกปญญาพละในการศึกษาเลาเรียน วิชาความรู จนคนพบ

ความสามารถของตัวเองที่โดดเดน จากนั้นฝกวิริยะพละ ใหความสามารถนั้นกลายเปนความเชี่ยวชาญชำนาญ 

เพื่อนำไปประกอบอาชีพ (เขาตามหลักมงคลชีวิตของที่ 8 คือมีศิลปะ) เรียนรูอนวัชชพละเพื่อใหมีวินิจฉัยท่ี

ถูกตอง ใชเลือกอาชีพการงาน ที่ไมผิดกฎหมาย ไมผิดศีลธรรม เพื่อไมใหเกิดเรื่องเดือดเนื้อรอนใจขึ้นมาใน

ภายหลัง ฝกสังคหพละเพ่ือเรียนรูการแบงปน  

  3.2 อสิโลกภัย (ภัยคือความเส่ือมเสียช่ือเสียง) ในทางพระพุทธศาสนา ความเสื่อม ใชคำวา “อบาย” 

หรือ “อปาย” มาจากคำวา อบายมุข ท่ีแปลวา ปากทางแหงความเสื่อม แนวทางแหงความเสื่อม หรือทางท่ีจะ

นำไปสูความเสื่อม โทษของการละเมิดอบายมุข 6 มีทั้งทรัพยสินหมดไป กอการทะเลาะวิวาท เปนบอเกิดแหง

โรค เสียเกียรติเสียชื่อเสียง ทำใหไมรูอาย ทอนกำลังปญญา เปนที่ระแวงสงสัย เปนเปาใหเขาใสขาวลือ เปน

ทางมาของเรื่องเดือดรอนเปนอันมาก เสื่อมเสียการงาน ไมมีความนาเชื่อถือถอยคำ เปนที่หมิ่นประมาทของ

เพื่อนฝูง วิธีการกาวพนภัยจากการเสื่อมเสียชื่อเสียง คือการรักษาศีลใหบริสุทธิ์ และการปฏิบัติตามหลักกุศล

กรรมบถ 10 รวมถึงการละเวนจากอบายมุขทั้ง 6 ประการ หากปฏิบัติตามหลักพละ 4 ประการครบถวน

บริบูรณยอมกาวขามพนภัยจากการเสื่อมเสียชื่อเสียงได กลาวคือ ฝกปญญาพละเพื่อเรียนรูรายละเอียด

เกี่ยวกับศีล และขอกฎหมาย กฎระเบียบ และขอบังคับทางสังคมตาง ๆ ฝกวิริยพละเพื่อฝกความเพียรในการ

ละเวนการกระทำท่ีผิดตอศีลธรรมและผิดกฎหมายทุกชนิด ฝกอนวัชชพละเพ่ือเรียนรูและปฏิบัติตามหลักกุศล

กรรมบถ 10 เพื่อทำใหชีวิตเราปราศจากมลทินหรือสิ่งมัวหมอง จากการละเมิดอบายมุข 6 ประการและ

ฝกสังคหพละ การแบงปน การชวยเหลือเกื้อกูลเพื่อสรางสังคมใกล ๆ ตัวใหเปนสังคมศีลธรรม หรือเปนกลุม

กัลยาณมิตร ที่จะคอยแนะนำตักเตือนไมใหเราทำผิดศีลธรรมหรือผิดกฎหมายใด ๆ เมื่อเรามีความประพฤติท่ี

เปนกุศล ไมผิดศีลธรรม ไมผิดกฏหมาย ไมผิดกฎระเบียบทางสังคมใด ๆ และเวนขาดจากอบายมุขทั้ง 6 

ประการ ยอมไมมีผูใดติฉินนินทา ใสราย เปนเปาใหใสขาวลือตาง ๆ นานา ๆ อันเปนเหตุใหเสื่อมเสียชื่อเสียงได 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 131 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  3.3 ปริสสารัชชภัย (ภัยคือความครั่นครามเกอเขินในที่ชุมนุม) ผูเกอยาก แปลความ ผูไมรูจักเกอ

เขิน ผูไมรูจัก ผูหนาดาน เกิดจากความประพฤติที่ไมสุจริต หากปฏิบัติตามหลักพละ 4 ประการครบถวน

บริบูรณยอมกาวขามพนภัยคือความครั่นครามเกอเขินในที่ชุมนุมไดแนนอน กลาวคือ ฝกปญญาพละในการ

เรียนรูวิธีการปฏิบัติตนที่ถูกตองในการดำเนินชีวิต เขาใจวาการกระทำใดที่จะสรางความเดือดรอนใจใน

ภายหลังก็ละเวนเสีย ฝกวิริยพละในการเจริญสมาธิภาวนา เพื่อใหจิตใจหนักแนนมั่นคงอยูสม่ำเสมอ ไม

หวั่นไหวตอสิ่งยั่วยวน ฝกอนวัชชพละเพื่อฝกความประพฤติที่สุจริตเพื่อไมใหมีโทษภัยเดือดรอนตามมาใน

ภายหลัง และฝกสังคหพละเพื่อสรางกลุมสังคมคนดี มีศีลธรรมมาเปนหมูญาติใกล ๆ ตัว การรักษาไวซึ่งสุจริต 

3 ยอมไมเกอกระดาก ไมมีความรูสึกระอายใจไมม่ันใจ หวั่นไหว ระแวง เม่ือตองเขาไปพบคนเยอะ เชนสำนวน

ไทยวา วัวสันหลังหวะ เกิดจากความประพฤติท่ีไมสุจริตคำวา ทุจริต หมายถึง เพ่ือแสวงหาประโยชนท่ีมิควรได

โดยชอบดวยกฎหมายสำหรับตนเองหรือผูอื ่น (พุทธทาสภิกขุ, 2548) เมื่อความประพฤติไมสุจริตแลวยอม

บังเกิดความละอาย เกอกระดาก ไมกลาสูหนา ยืดหลังไมตรงฉันนั้น ไมมีความมั่นใจแกลวกลาเมื่อเขาสูท่ี

ประชุม 

  3.4 มรณภัย (ภัยคือความตาย) มรณภัย หมายถึง ความตาย เปนสิ่งที่เที่ยงและเปนสัจธรรมที่ทรง

อิทธิพลตอมนุษยโลกแตปางบรรพกาล ความหวาดกลัวมรณภัยมีสาเหตุอยู 2 ประการหลัก ประการแรกคือ

หวาดกลัวเพราะไมรูวาชีวิตหลังความตายเปนอยางไร ตายแลวจะไปอยูที่ไหน ตายแลวจะพบเจอกับใครบาง 

เพราะไมเคยเจอเหตุการณลักษณะนี้มากอน และไมเคยศึกษาหลักธรรมเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย ไมเคยฝก

สติดวยการปฏิบัติธรรมมากอน จึงไมรูวิธีการรับมือกับความตายท่ีถูกตอง ประการท่ีสองคือ ความหวาดกลัวตอ

ความเจ็บปวดทรมานในขณะกอนจะตาย อาจเพราะตายดวยอุบัติเหตุ ดวยโรคภัยไขเจ็บ เปนการตายแบบไมมี

สติหลงตาย วิธีขามพนมรณภัยนั้น ตองเรียนรู ทำความเขาใจ และฝกฝนจิตใจใหพรอมตอการเผชิญหนากับ

ความตายที่จะมาเกิดขึ้นกับเราไดตลอดเวลา ดวยวิธีการดังนี้ 1. ศึกษาหลักธรรมที่เกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย 

จนมองวาความตายเปนเรื่องธรรมดา 2. หมั่นปฏิบัติธรรม ดวยการฝกเจริญมรณานุสติทุกวัน เพื่อทำใหมีสติ

รูตัวทุกขณะ 3. สั่งสมบุญกุศล ทำความดีใหสม่ำเสมอ ละเวนความชั่วทุกชนิด บุคคลยอมหวาดกลัวมรณะภัย 

นั่นเปนพวกที่ตายแบบคนหลงตายไมมีสติ อาจตายดวยอุบัติเหตุ ดวยโรคภัยไขเจ็บรายแรง ดวยเพราะถูกทำ

รายรางกาย หรือความหวาดกลัวความเจ็บปวดทรมานขณะความตายมาเยือนแบบนี้ สวนผูที่ปฏิบัติตามหลัก

พละ 4 ฝกปญญาพละในการเรียนรูทำความเขาใจโลกและชีวิต วาความตายเปนเรื่องธรรมดา เปนข้ันตอนหนึ่ง

ที่ชีวิตตองผาน คลายกับการเกิด แก เจ็บ มีการฝกวิริยพละ ยอมรักษาศีลบริสุทธิ์ ฝกฝนจิตใหเขมแข็ง หนัก

แนน มีสติ ดวยการเจริญมรณานุสติ จิตยอมไมหวั่นไหวในความตายนั้น ฝกอนวัชชพละเพื่อไมใหมีความ

ประพฤติหรือหนาที่การงานที่เปนความผิดพลาด อันจะนำมาซึ่งความไมสบายใจ จิตใจขุนมัวเมื่อนึกถึงสิ่งท่ี

ตัวเองทำมาทั้งชีวิตในชวงกอนตาย ฝกสังคหพละในการแบงปน การทำความดี สั่งสมบุญกุศลใหกับตัวเอง 

เพ่ือใหสามารถนึกถึงบุญกุศลในชวงกอนตายได 

  3.5 ทุคติภัย (ภัยคือทุคติ) ทุคติภัย หมายถึงอบายภูมิ 4 (ภาวะหรือที่อันปราศจากความเจริญ) 

อบายภูมิ โดยความหมายแลวหมายถึง เปนสภาวะอันเปนที่อยูที่ไมเจริญของสัตวจำพวกที่ไมสรางความดีหรือ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 132 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สรางกุศลกรรมใหเกิดความเจริญได โดยสัตวที่เกิดในอบายภูมินี้เปนสัตวที่ไดรับสัมผัสทางตา หู จมูก ลิ้น กาย 

และใจที่เปนทุกขทั้งสิ้นซึ่งตรงกันขามกับสุคติภูมิโดยสิ้นเชิงที่ไดรับแตอารมณที่เปนสุข ดังนั้นอบายภูมิจึงเปน

สภาพชีวิตของสัตวท่ีตองทนทุกขทรมานรับอกุศลกรรมท่ีตนทำไวเม่ือครั้งยังมีชีวิตอยูจนกวาจะสิ้นกรรม วิธีการ

ขามพนภัยทุคติภัย มีวิธีการดังนี้ 1.หมั่นปฏิบัติธรรมใหใจผองใสอยูเสมอ 2.หมั่นสั่งสมบุญกุศลอยูเปนนิจ ดวย

การทำทาน รักษาศีลและเจริญภาวนา ทุคติภัยคือภัยที่จะเกิดหลังจากความตาย หรือหลังมรณภัย เปนความ

หวาดกลัวตอภพภูมิตาง ๆ ที่จะตองไปพบเจอ โดยเฉพาะหวาดกลัวตอทุคติภูมิหรืออบายภูมิทั้ง 4 หากปฏิบัติ

ตามหลักพละ 4 ประการครบถวนบริบูรณยอมกาวขามพนภัยจากทุคติภูมิ กลาวคือ ฝกปญญาพละเพื่อศึกษา

หลักธรรมเก่ียวกับการเวียนวายตายเกิดในสังสารวัฏ ฝกวิริยพละเพ่ือหม่ันเจริญสมาธิภาวนา ใหจิตใจผองใสอยู

เสมอ ฝกอนวัชชพละเพื่อใหกาย วาจา ใจบริสุทธิ์บริบูรณ นึกถึงเรื่องราวท่ีผานมา ก็สบายใจ จิตใจผองใส ไร

กังวล ฝกสังคหพละเพื่อการทำความดี สั่งสมบุญกุศล หากบุคคลสั่งสมบุญ ปฏิบัติธรรมอยางสม่ำเสมอ จิตจะ

ผองใส ไมเศราหมอง สุคติจะเปนท่ีไปสถานเดียว ไมมีทางไปทุคติภูมิเลย 

  4. การประยุกตใชพละ 4 ใน 3 ดาน 

  4.1 การประยุกตใชหลักพละ 4 ในการบริหารงานองคกร คือ การใหบุคลากรมีอำนาจในการตัดสินใจ 

และปกครองตนเอง บริหารงานภายในเขตอำนาจ และหนาที ่ของตน ในการกำหนดนโยบาย แผนงาน 

โครงการ ที่เกิดจากความตองการของประชาคมใหเปนไปอยางมีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น และการนำหลักพละ 

4 เขามาบูรณาการใชในการบริหารงานองคกร เพราะเปนธรรมอันเปนพลังสำคัญที่ชวยทำใหสามารถบริหาร

องคกรอยางมีประสิทธิภาพ เกิดประสิทธิผล จำเปนตองประกอบขึ้นดวยปญญาพละ กำลังความรู การ

บริหารงานองคกรตองมีความเขาใจท่ีถูกตองชัดเจนในหนาท่ีท่ีตนรับผิดชอบ  

  4.2 การประยุกตใชหลักพละ 4 ในการพัฒนาภาวะผูนำ คือ การนำหลักพละ 4 ที่สามารถนำมา

พัฒนาความเปนผูนำได ซ่ึงพลังหรือกำลังท่ีเกิดจากคุณธรรมความประพฤติปฏิบัติท่ีเปนหลักประกันชีวิต ซ่ึงทำ

ใหเกิดความมั่นใจในตนเองนั้น จำเปนตองประกอบขึ้นดวย กำลังแหงความรู ความเขาใจที่ถูกตองชัดเจนใน

เรื่องราว และกิจการที่ตนเกี่ยวของ ตลอดจนกระทำสิ่งตาง ๆ ดวยความเขาใจเหตุผล และสภาพความจริง

พรอมกันนั้นพึงมีกำลังความเพียรดวยความบากบั่นพยายามในการทำกิจกรรมทำหนาอยูตลอดเวลาประกอบ

กับพึงมีกำลังความบริสุทธิ์ท่ีปลูกฝงอยูในจิตใจดวยการมีความประพฤติ และหนาท่ีการงานสุจริตและพึงพรอม

ดวยกำลังการสงเคราะหดวยการใหที่ตนสามารถเอื้อไดตอเพื่อนรวมงานหรือคนรอบขางตามความสามารถตน 

อันจะสงผลใหเปนผูนำท่ีดีได 

  4.3 การประยุกตใชพลักพละ 4 ในการเพิ่มสมรรถนะของงานในองคกร เปนการพัฒนาคุณลักษณะ

ของบุคลากรในองคกรที่เปนคุณลักษณะจำเพาะบุคคลโดยผานกระบวนการสะสมจากประสบการณชีวิตใน

ดานตาง ๆ จนเกิดเปนองคความรู (Knowledge) ทักษะ (Skill) และความสามารถ (Ability) ซ่ึงเปนอัตลักษณ

ของผูปฏิบัติงานในองคกร ซ่ึงหากสมรรถนะนี้ไดผานกระบวนการฝกฝน อบรมและพัฒนาอยางตอเนื่อง จะทำ

ใหบุคลากรในองคกรมีศักยภาพในการปฏิบัติงานสูงและองคกรสามารถขับเคลื่อนไปสูเปาหมายไดตามท่ี

กำหนดอยางมีประสิทธิภาพ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 133 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อภิปรายผลการวิจัย 

  1. โครงสรางและสาระสำคัญของพลสูตรตาง ๆ ในพระไตรปฎก พบวา ในคัมภีรพระไตรปฎก จัด

พลธรรมอยูในมรรคภาวนา พละ หมายถึง กำลัง ธรรมอันเปนกำลัง คือ ความไมหวั่นไหว อันเปนกำลังท่ี

ผลักดันอกุศลธรรมใหพินาศไปและรูแจงเห็นตามความเปนจริงที่เกิดขึ้นดวยปญญาที่เรียกวาวิปสสนาปญญา

หรือวิปสสนาญาณ จิตยอมหลุดพนจากอาสวะทั้งหลายจิตเขาสูกระแสธรรมะแหงมรรค ผล นิพพาน ในที่สุด

หลักธรรมในหมวดพลธรรมนั ้น มีปรากฏอยู ในพระสูตรตาง ๆ มากมาย แตโดยรวม ๆ จะมีความหมาย

เหมือนกันคือ เปนหลักปฏิบัติที่ทำใหผูปฏิบัติเกิดกำลัง เกิดพลัง มีความสุขเพื่อทำใหผูปฏิบัติสามารถกาวข้ึน

ไปสูความสำเร็จไดตามเปาหมายที่ผูปฏิบัติตั้งเปาเอาไว ซึ่งมีทั้ง พละ 4 ,พละ 5 , พละ 6 และพละ 7 ประการ 

พลธรรมที่มีในพระไตรปฎกนั้น หากแตจะแตกตางกันตามวัตถุประสงคการนำไปปฏิบัติใชตามเปาหมาย

สอดคลองกับวีรณัฐ โรจนประภา (2559) ไดวิจัยเรื่อง การนำหลักพุทธธรรรมมาประยุกตใชในการสรางสังคม

แหงสัมมาปญญาในประเทศไทย พบวา หลักพละ 4 เปนหลักที่มีเปาหมายเพื่อการปรองดองนำไปสูสันติสุข

ตามหลักพลสูตร เพราะ เปนหมวดธรรมที่เปนไปเพื่อความมั่นคง ปลอดภัยสามารถสรางความเขมแข็งขึ้นใน

ระดับสังคม ท้ังยังชวยสรางกุศลใหสังคมเจริญหรือมีปญญาได 

  2. ศึกษาหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร พบวา ปญญาพละในพละ 4 กำลังแหงปญญาหรือความ

รอบรู ความเขาใจในวิชาความรูศาสตรตาง ๆ เพื่อนำไปประยุกตใชในอาชีพการงาน การดำเนินชีวิตใหมี

ความสุข ความสำเร็จในชาติปจจุบัน เหมาะสำหรับพุทธศาสนิกชนที่เริ่มตนในการฝกฝนตนเองตามหลักธรรม 

วิริยะพละในพละ 4 กำลังแหงความเพียรหรือความขยัน มีกำลังใจที่เขมแขง กลาตัดสินใจกลาไดกลาเสีย ไม

กลัวความยากลำบาก ไมยอทอตอปญหาและอุปสรรคใด ๆ มีความบากบั่นพากเพียรเปนนิจเพื่อนำชีวิตให

ประสบความสุข ความสำเร็จในชีวิต อนวัชชพละในพละ 4 หนาที่การงานที่ไมมีโทษ คือ ไมผิดศีล ไมผิดธรรม 

ไมผิดกฎหมาย และไมผิดประเพณี และยังหมายถึงความประพฤติที่ไมมีโทษ ทั้งทางกาย วาจา และใจ เพื่อให

ไมเกิดความเดือดเนื้อรอนใจในภายหลัง อันจะยังประโยชนสุขใหเกิดข้ึนกับชีวิตในปจจุบัน สังคหพละในพละ 4 

การชวยเหลือเกื้อกูล การแบงปนระหวางผูใหและผูรับ เพื่อยึดเหนี่ยวคนในสังคมใหมีความเมตตาตอกัน และ

สรางสังคมแหงความสงบสุข รมเย็นสอดคลองกับชญณา ศิริภิรมย (2566) ไดวิจัยเรื่องหลักพละ 4 : สำหรับ

การพัฒนาสมรรถนะของบุคลากรในองคกร พบวา บุคลากรเพื่อประยุกตใชในการปฏิบัติงานนั้น ไดนำหลัก

พละ 4 อันประกอบไปดวย หลักปญญาพละ หลักวิริยะ พละ หลักอนวัชชพละ และหลักสังคหพละ มาบูรณา

การกับหลักสมรรถนะตามหลักสากล คือ ความรู ทักษะ และความสามารถ ซ่ึงดานปญญา บุคลากรตองเปนผูมี

ความรูในการปฏิบัติหนาท่ี เปนผูรูแจง รูลึก รูรอบ มีความวิริยะ อุตสาหะ และประกอบดวยความซ่ือสัตยสุจริต

ในการปฏิบัติงาน มีไมตรีจิตตอเพ่ือนรวมงาน ดานทักษะ เปนความสามารถเฉพาะสายงาน เปนความชำนาญ 

  3. วิเคราะหหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร พบวา เปนหลักประกันของชีวิตในภพชาติปจจุบัน ผู

ประพฤติธรรมทั้ง 4 นี้ ยอมดำเนินชีวิตดวยความมั่นใจ เพราะเปนผูมีพลัง มีกำลังในตน ที่จะประกอบเหตุตาง 

ๆ ที่นำไปสูความสุข ความสำเร็จในชีวิตและกำลังนี้จะพาผูปฏิบัติตามธรรมใหขามพนภัยอันตรายในชีวิตอันมี

อยู 5 ประการ ไดแก อาชีวิตภัย (ภัยเนื่องดวยการครองชีพ) อสิโลกภัย (ภัยคือความเสื่อมเสียชื่อเสียง) ปริสสา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 134 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

รัชชภัย (ภัยคือความครั่นครามเกอเขินในที่ชุมนุม) มรณภัย (ภัยคือความตาย) และทุคติภัย (ภัยคือทุคติ) 

สอดคลองกับพระครูโสภณวีรานุวัตร(นิคม ณฐวโร)และคณะ (2566) ไดวิจัยเรื่องการพัฒนาสมรรถนะการ

ปฏิบัติงานตามหลักพละ 4 ของบุคลากรองคการบริหารสวนตำบลพลับพลาไชย อำเภออู ทอง จังหวัด

สุพรรณบุรี พบวาการปฏิบัติงานตามหลักพละ 4 คือ ดานสมรรถนะในการสื่อสาร มีการเลือกใชสื่อเทคโนโลยี

ในการสื่อสารไดเหมาะสม ดานสมรรถนะในการวางแผนและการบริหารจัดการมีการวางแผนงานลวงหนา ดาน

สมรรถนะในการทำงานเปนทีม บุคลากรเขาใจวัตถุประสงคและเปาหมายเดียวกัน ดานสมรรถนะในการปฏิบัติ

เชิงกลยุทธ กำหนดแผนปฏิบัติงาน นโยบาย และกลยุทธในการปฏิบัติงาน ดานสมรรถนะในการตระหนักรับรู

เรื่องโลกาภิวัฒน เปดรับองคความรูใหม ๆ พัฒนาทักษะการใชเทคโนโลยี ดานสมรรถนะในการบริหารตนเอง 

พัฒนาตัวเองผานการเรียนรู 

 

องคความรูใหม  

  ผูวิจัยไดศึกษาวิเคราะหพละ 4 ในพลสูตรแลวพบวา ทุคติภัยคือภัยที่จะเกิดหลังจากความตาย หรือ

หลังมรณภัย เปนความหวาดกลัวตอภพภูมิตาง ๆ ที่จะตองไปพบเจอ โดยเฉพาะหวาดกลัวตอทุคติภูมิหรือ

อบายภูมิท้ัง 4 หากปฏิบัติตามหลักพละ 4 ประการครบถวนบริบูรณยอมกาวขามพนภัยจากทุคติภูมิ กลาวคือ 

ฝกปญญาพละเพ่ือศึกษาหลักธรรมเก่ียวกับการเวียนวายตายเกิดในสังสารวัฏ ฝกวิริยพละเพ่ือหม่ันเจริญสมาธิ

ภาวนา ใหจิตใจผองใสอยูเสมอ ฝกอนวัชชพละเพื่อใหกาย วาจา ใจบริสุทธิ์บริบูรณ นึกถึงเรื่องราวท่ีผานมา ก็

สบายใจ จิตใจผองใส ไรกังวล ฝกสังคหพละเพ่ือการทำความดี สั่งสมบุญกุศล หากบุคคลสั่งสมบุญ ปฏิบัติธรรม

อยางสม่ำเสมอ จิตจะผองใส ไมเศราหมอง สุคติจะเปนที่ไปสถานเดียว ไมมีทางไปทุคติภูมิเลย และบุญกุศลท่ี

สั่งสมมาก็จะนำพาดวงจิตไปเกิดใหมในสุคติภูมิ คือสวรรคชั้นตาง ๆ ดังตารางและรายละเอียดตอไปนี้ 

พละ 4 ประการ 

ภัย 5 กระการ 

ปญญาพละ วิริยพละ อนวัชชพละ สังคหพละ 

อาชีวิตภัย 

(ภัยเน่ืองดวย 

การครองชีพ) 

ศึกษาวิชาความรู คนพบ

ทักษะท่ีใชสำหรับการ

ประกอบอาชีพ 

หม่ันฝกฝนทักษะน้ัน 

ๆ ใหชำนาญ จน

กลายเปนวิชาชีพ 

ปฏิบัติตามหลัก

สัมมาอาชีวะ 

แบงปน ชวยเหลือ เกื้อกูล

ใชสอยปจจัย 4 ใหเกิด

ประโยชนตอตนเองและ

ผูอื่น 

อสิโลกภัย 

(ภัยคือความ 

เส่ือมเสียชื่อเสียง) 

ศึกษาขอกฏหมายศีลธรรม 

ระเบียบ ประเพณีใน

บานเมือง หรือสังคมน้ัน ๆ 

เพ่ือใหรูวาส่ิงใดควร ไม

ควร 

มีความเพียรในการละ

เวนในส่ิงท่ีผิด

กฏหมายและผิด

ศีลธรรม 

ละเวนอบายมุขทุก

ชนิด 

แบงปน ชวยเหลือ เกื้อกูล

สรางสังคมท่ีแวดลอมดวย

กัลยาณมิตร มีศีลธรรม 

ปริสสารัชชภัย 

(ภัยคือความครั่น

ครามเกอเขินในท่ี

ชุมนุม) 

เรเีรยีนรูวิธีการปฏิบัติตนท่ี

ถูกตองในการดำเนินชีวิต 

เขาใจวาการกระทำใดท่ีจะ

สรางความเดือดรอนใจใน

ภายหลังก็ละเวนเสีย 

การเจริญสมาธิภาวนา 

เพ่ือใหจิตใจหนักแนน

ม่ันคงอยูสม่ำเสมอ ไม

หว่ันไหวตอส่ิงยั่วยวน 

ปฏิบัติตามหลักสุจริต 

3 เพ่ือไมใหมีโทษภัย

เดือดรอนตามมาใน

ภายหลัง 

แบงปน ชวยเหลือ เกื้อกูล

สรางกลุมสังคมคนดี มี

ศีลธรรมมาเปนหมูญาติ

ใกล ๆ ตัว 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 135 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ละเวนความทุจริตทุก

ประเภท 

มรณภัย 

(ภัยคือความตาย) 

ศึกษาหลักธรรมเกี่ยวกับ

การเกิด แก เจ็บ ตาย ทำ

ความเขาใจวาเปนเรื่อง

ธรรมดา ท่ีมนุษยทุกคน

ตองพบเจอ 

หม่ันเจริญมรณานุสติ

อยูเปนนิจ พิจรณา

ความตายเเปน

อารมณ ไมหว่ันไหว

กับความตาย 

มีการงานไมมีโทษ 

ความประพฤติท่ีสุจริต 

นึกถึงเรื่องในอดีต 

แลวไมมีอาการขุมของ

ใจ (คตินิมิตกอนตาย) 

การทำความดี ส่ังสมบุญ

กุศลใหกับตัวเองเพ่ือให

สามารถนึกถึงบุญกุศล

ในชวงกอนตายได 

ทุคติภัย 

(ภัยคือทุคติ) 

ศึกษาหลักธรรมเกี่ยวกับ

สารวัฏ ภพภูมิ และชีวิต

หลังความตาย มี

สัมมาทิฏฐิเชื่อเรื่องกฏแหง

กรรมโลกน้ีโลกหนา 

หม่ันเจริญสมาธิ

ภาวนาเพ่ือชำระใจให

สะอาด บริสุทธ์ิ 

 

มีการงานไมมีโทษ 

ความประพฤติท่ีสุจริต 

เพ่ือตัดหนทางในการ

ทำบาปอกุศล 

การทำความดี ส่ังสมบุญ

กุศลใหกับตัวเอง เพ่ือให

นึกถึงบุญแลวจิตใจผองใส 

ตารางท่ี 2 : พละ 4 ประการเพ่ือขามพนภัย 5 ประการ 

 

สรุป 

  พระพุทธศาสนาเกิดข้ึนจากพระปญญาตรัสรูของพระพุทธเจา แลวทรงเผยแผสูประชาชน ทุกหมูเหลา

ดวยอาศัยพระกรุณาคุณของพระพุทธองคทรงสอนใหมนุษยพัฒนาศักยภาพของตนใหหลุดพนจากความทุกข

ดวยปญญา และความพากเพียรของตนเอง โดยไมหวังผลพ่ึงพิงอิงอาศัยเหตุปจจัยภายนอก ใหเขาใจไดวาหาก

นำไปปฏิบัติแลวจะสามารถกอใหเกิดผลเปนความสุขความรมเย็นแกชีวิตไดในปจจุบัน จึงตางพากันยอมรับนับ

ถือนอมนำหลักธรรมไปปฏิบัติและไดรับผลจากการปฏิบัติมากขึ้นตามลำดับ เกิดเปนหมูแหงสาวกพุทธบริษัท

ท้ังคฤหัสถและบรรพชิตมากมาย และชวยกันเผยแผพระธรรมคำสอนจนพระพุทธศาสนาเจริญรุงเรื่อง มาจนถึง

ปจจุบัน พละ 4 ในพลสูตรก็เปนหมวดธรรมหรือหลักปฏิบัติเบื้องตน อันเปนพื้นฐานที่สำคัญของชีวิตมนุษย ท่ี

จะสงผลใหเกิดความสุข ความสำเร็จไดในปจจุบันชาติ ทั้งความพรอมในดานปจจัย 4 ในการครองชีพ การ

ไดรับความยอมรับ การมีคุณภาพชีวิตที่ดี และการมีสังคมที่คอยชวยเหลือเกื้อกูลซึ่งกันและกัน เพื่อใหชีวิตมี

ความสมบูรณพรอมในดานตาง ๆ กอนท่ีจะกาวข้ึนไปสูหลักปฏิบัติข้ันสูงในลำดับตอไปคือการปฏิบัติธรรมเจริญ

สมาธิภาวนาเพ่ือใหจิตใจสะอาด บริสุทธิ์ กำจัดกิเลสภายในใหหมดสิ้นไป พลธรรมในพุทธศาสนามี 4 ประการ 

ไดแก ปญญา วิริยะ อนวัชชะและสังคหะ อันเปนความเจริญท่ีสงผลตอการดำเนินชีวิตเปนธรรมท่ีคอยสกัดก้ัน

อุปสรรคตอความสำเร็จ และเปนแรงเสริมกำลัง ท่ีคอยผลักดันการทำงานใหบรรลุวัตถุประสงค พลธรรมในพล

สูตรจะเปนหลักปฏิบัติเพ่ือความสุข ความสำเร็จในปจจุบันชาติเทานั้น แตพลธรรมในพระพุทธศาสนาเปนหลัก

ปฏิบัติที่จะเกิดประโยชนทั้งในชาตินี้ ชาติหนาและเพื่อการปฏิบัติธรรม ใหจิตใจบริสุทธิ์ ขจัดกิเลสใหเบาบาง

จนกระท่ังบรรลุธรรมเขาสูพระนิพพาน หรืออาจจะสรุปสัน้ ๆ ไดวา พลธรรมในพลสูตรมีขอบเขตความหมายท่ี

แคบกวาพลธรรมในพระพุทธศาสนา หรือพลธรรมในพลสูตรถือเปนสวนหนึ ่ง (Subset) ของพลธรรมใน

พระพุทธศาสนานั่นเอง 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 136 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ขอเสนอแนะ 

 จากการศึกษาวิเคราะหเรื่องพละ 4 ในพลสูตร ผูวิจัยมีขอเสนอแนะทั่วไป ซึ่งเปนขอเสนอแนะทาง

วิชาการและขอเสนอแนะเพ่ือการวิจัยครั้งตอไป ดังนี้ 

  1. ขอเสนอแนะท่ัวไป 

   หลักพละ 4 เปนหลักธรรมที่ชวยในการใชชีวิตในสภาพเศรษฐกิจในยุคปจจุบันได โดยการนำหลัก

พละ 4 มาปรับใชทั้งการอยูรวมกันในสังคม การประกอบอาชีพการงาน สภาพแวดลอมในครอบครัว ลวนเปน

สวนหนึ่งที่สำคัญในการใชชีวิตของสาธุชนชาวพุทธที่แสวงหาความสุขสงบในชีวิต สถานที่ทำงาน ควรมีการ

สงเสริมการเขาโครงการปฏิบัติธรรมสมาธิ อยางนอยปละ 1 ครั้ง พรอมจัดการฟงธรรมที่สามารถนำปรับใชใน

ชีวิตได เปนแนวทางในการแกไขปญหา อีกทั้งควรมีการจัดคอรสอบรม แนวทางการนำพละ 4 มาปรับใชใน

ชีวิตประจำวันใหกับบุคคลทั่วไป โรงเรียน ควรนิมนตพระภิกษุผูทำหนาที่เทศนสอนศีลธรรม ใหมีการนำหลัก

พละ 4 มาปรับใชในชีวิตประจำวัน โดยผานการอบรม หรือ นำเทศนตามโรงเรียนในชั่วโมงการเรียนรูหรือ

ตามที่สนใจในการอบรมพัฒนา สิ่งใดที่สามารถปลูกฝงไดแตเล็ก สิ่งนั้นยอมเปนนิสัย เปนการสรางบุคคล

คุณภาพใหกับสังคมในอนาคต 

 2. ขอเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งตอไป 

  ในการวิจัยที่เกี่ยวของกับ “การศึกษาวิเคราะหพละ 4 ในพลสูตร” ในครั้งตอไป ผูวิจัยขอเสนอแนะ

การดำเนินการวิจัย ในลักษณะ ตอไปนี้ 

  2.1 ศึกษาวิเคราะหการนำพละ 4 มาปรับใชกับการพัฒนาความสัมพันธของคนในสังคมยุค 4.0 วามี

วิธีการปฏิบัติอยางไร นำหลักพละ 4 มาเปนแนวทางไดอยางไรบาง เพื่อเปนแนวทางในการปรับใชในการ

ดำเนินชีวิต ใหเปนไปอยางเหมาะสม 

  2.2 มีการศึกษาวิจัยเพื่อสรางการเรียนรูหลักพละ 4 กับปจจัย 4 ในการดำเนินชีวิตของพระหรือ

สาธุชนชาวพุทธ วาแตกตางกันอยางไร มีการเปรียบเทียบความแตกตางไดอยางไรบาง และสามารถนำสิ่งที่ได

มองหาการพัฒนาในบางสิ่ง หรือนำความตางมาปรับใหมีความเหมาะสมไดอยางไรบาง เพ่ือใหเกิดความสงบสุข

ในสังคมอยางยั่งยืน  

  2.3 ศึกษาเปรียบเทียบหลักพละ 4 ในพระพุทธศาสนากับหลักพลสูตรตาง ๆ ในพระไตรปฎก เปน

หลักธรรมคำสอนที่พระสัมมาสัมพุทธเจาทานไดนำมาเทศนสอน ซึ่งมีการนำมาแปลเพื่อใหเกิดความเขาใจท่ี

ลึกซึ้งมากยิ่งขึ้น วามีความความหมายและวัตถุประสงคการนำไปใชท่ีแตกตางกันอยางไร เพื่อใหหลักคำสอน

ยังคงอยูในสังคมไทย  

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 137 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

บรรณานุกรม  

จรัส พยัคฆราชศักดิ์. (2544). พระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: วัฒนาพานิช. 

ชญณา ศิริภิรมย. (2566). หลักพละ 4 : สำหรับการพัฒนาสมรรถนะของบุคลากรในองคกร. วารสารพุทธ

นวัตกรรมและการจัดการ. 6(2), 1-11. 

บุญเกียรติ โชควัฒนา. (2554). หลักคิดและปรัชญาในการทำงาน. กรุงเทพฯ: ฝายโรง พิมพบริษัทเอมี่ เอ็น

เตอรไพรส จำกัด. 

พระครูโสภณวีรานุวัตร(นิคม ณฐวโร)และคณะ. (2566). การพัฒนาสมรรถนะการปฏิบัติงานตามหลักพละ 4 

ของบุคลากรองคการบริหารสวนตำบลพลับพลาไชย อำเภออูทอง จังหวัดสุพรรณบุรี. วารสารสันติ

ศึกษาปรทิรรศน มจร. 6(4), 15-28.  

พระเทพวัชรเมธี(สมคิด จินฺตามโย)และคณะ. (2563). แนวทางการประยุกตใชหลักพละ 5 เพื่อพัฒนาชุมชน

บานศาลาดินอำเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม. รายงานวิจัย. นครปฐม: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช). (2548). ภาษาธรรม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพเลี่ยงเชียง. 

พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2549). พุทธวิธีการบริหาร. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538) พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2548). ธรรมะกับการเมือง. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพเพชรประกาย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วีรณัฐ โรจนประภา. (2559). การนำหลักพุทธธรรรมมาประยุกตใชในการสรางสังคมแหงสัมมาปญญาใน

ประเทศไทย. วารสารบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยสวนดุสิต. 12(3), 217-231. 
 


