
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 237 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ศึกษาวิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร 

An Analytical Study of the Properties Management 

in Nidhikanda-Sutta 

 
1อภัสนันท จิรสินธัญญรัฐ, 2อธิเทพ ผาทา และ3สุภาพรรณ เพ่ิมพูล 

1Apussanan Jeerasinthunyarat, 2Atithep Phattha and3Supaphan Permpoon 
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 

1,2,3Facuoty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
1Corresponding Author’s Email: noknoin009@gmail.com  

Received: April 25, 2024; Revised: August 9, 2024; Accepted: August 9, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาโครงสรางและเนื้อหาในนิธิกัณฑสูตร 2) เพื่อศึกษาวิธีการ

บริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร 3) เพื่อวิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร เปนการวิจัยเชิงเอกสาร 

ดวยวิธีคนควาจากเอกสารพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 และ

เอกสารท่ีเก่ียวของ โดยวิเคราะหขอมูลเนื้อหาเขียนบรรยายเชิงพรรณนา  

 ผลการวิจัยพบวา 1) โครงสรางและเนื้อหาในนิธิกัณฑสูตร จัดเปนพุทธพจนประเภทคาถา อยูใน

พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เลมที่ 25 ในหมวดขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ ตรัส

สอนเรื่องการฝงขุมทรัพย โดยแบงทรัพยออกเปนสองอยางคือ ทรัพยภายนอก ไดแก ทรัพยสินเงินทองซึ่งเปน

สิ่งท่ีไมม่ันคง และทรัพยภายใน คือ บุญกุศลคุณธรรม ไดแก ทาน ศีล สัญญมะ ทมะ จัดเปนอริยทรัพยสามารถ

ติดตามตนตลอดไป และสงผลในเรื่องมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัติ 2) วิธีการบริหารขุมทรัพยใน

นิธิกัณฑสูตร พระสูตรนี้ใหความสำคัญกับขุมทรัพยภายใน ที่เปนบุญกุศลเกี่ยวกับการทำทาน การรักษาศีล 

การสำรวมอินทรีย การรูจักขมใจขมกิเลสระงับความโลภ โกรธ หลง โดยปฏิบัติตอสิ่งที่สมควร ประกอบดวย 

พระภิกษุสงฆ บิดามารดา ญาติพี่นอง มิตรสหาย หรือสถานที่อันควรสักการะบูชา 3) การบริหารขุมทรัพยใน

นิธิกัณฑสูตรวิเคราะหไดวา ทรงสอนใหรูจักแสวงหาทรัพยภายในที่บุญกุศลไวเปนตนทุนในภพหนา ทำใหเกิด

ความตระหนักเห็นคุณคาของหลักธรรมพ้ืนฐานสามัญท่ีปจจัยนำสงใหไดรับผลมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ และ

นิพพานสมบัติ ตามเหตุปจจัยของแตละบุคคลไดสรางสมไว ธรรมในพระสูตรนี้จึงเปนการคุมครองตนใหตั้งตน

อยูในความไมประมาทในธรรม 

คำสำคัญ: การบริหาร; ขุมทรัพย; นิธิกัณฑสูตร 

 

 

mailto:noknoin009@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 238 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Abstract  
  This research article the objectives are 1) to study the structure and content of the 
Nidhikantha Sutta 2) to study the method of managing treasure in the Nidhikantha Sutta 3) to 
analyze the management of treasure in the Nidhikantha Sutta. It is a documentary research 
(Documentary Research) using the research method from Thai Tripitaka documents. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya Edition, B.E. 2539, and related documents. By analyzing 
content data and writing descriptive narratives. 
 The results of the research found that 1 )  the structure and content of the Nithikantha 
Sutta It is classified as a Buddhist spell. In the Thai Tripitaka Mahachulalongkornrajavidyalaya 
Edition, Volume 2 5 , in the Khuddaka Nikaya section, Khuddaka Patha teaches about burying 
treasure. By dividing assets into two things: external assets, including money and gold, which 
are unstable. And the internal wealth is the merit and moral virtues such as charity, precepts, 
senses, and dharma, classified as noble wealth that can follow oneself forever. and results in 
human treasures, heavenly treasures, and nirvana treasures. 2) Methods for managing treasure 
in the Nithikantha Sutta This sutra emphasizes the importance of inner treasure. which is a 
merit related to giving alms, keeping the precepts, and restraining one's senses. Knowing how 
to restrain one's desires, suppress greed, anger, and delusion by acting in an appropriate 
manner, including monks, parents, relatives, friends, or places worthy of worship. 3) The 
management of treasure in the Nithikantha Sutta can be analyzed as follows: He taught us how 
to seek inner wealth that merits can be used as expenses in the next life. It creates an awareness 
of the value of the basic principles that lead to the attainment of human treasures, heavenly 
treasures, and nirvana treasures. According to the factors that each person has created. The 
Dhamma in this Sutta is therefore to protect oneself to be reckless in Dhamma. 
Keywords: Properties; Management; Nidhikanda-Sutta 
 

บทนำ  

 พระพุทธศาสนาถือวาเปนศาสนาหนึ่ง ที่สอนเกี่ยวกับเรื่องของชีวิตและการใชชีวิตของมนุษยบน

พื้นฐานของความเขาใจเกี่ยวกับความสัมพันธระหวางชีวิตกับสิ่งที่เนื่องดวยชีวิต ไดแก เรื่องของเงินทองหรือ

ทรัพยสิน ตราบใดท่ีมนุษยเกิดมาแลวยังไมไดออกบวชเปนเพศบรรพชิตจะตองมีวิถีชีวิตท่ีเก่ียวของกับการสราง

ความม่ันคงใหกับชีวิตผานการยึดถือในเรื่องของทรัพยสินเงินทอง เนื่องจากทรัพยสินหรือเงินทองนั้นถือวาเปน

สิ ่งหนึ ่งที ่นำมาเปนหลักประกันความมั ่นคงของชีว ิตได ซ ึ ่งคำว าทรัพยส ินหรือเง ินทองทางโลกนั้น 

พระพุทธศาสนาใชคำวา รชตะ แปลวาเงิน สุวัณณะ แปลวาทอง (ราชบัณฑิตยสถาน, 2525) เงินทองนี้จะมี

มาตรการใชที่แตกตางกันตามหลักของการยอมรับวาเปนหลักหนวย สิบ รอย พัน หรือในรูปของกหาปณะ 

มาตราเงินในสมัยโบราณ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต), 2565) หากใครก็ตามสามารถรวบรวมเงิน

ทองหรือทรัพยสินไดเปนจำนวนมากก็จะไดรับการยอมรับวาเปนผูมีทรัพยมากเปนเศรษฐี ซึ่งผูคนที่มีฐานะ

ดังกลาวจะนิยมเก็บทรัพยหรือรักษาทรัพยของตนไวในรูปของ “ขุมทรัพย” หรือในอรรถกถาเรียกวา “นิธิ” 

แปลวา “ขุมทรัพย” ท่ีชื่อวาขุมทรัพยก็เพราะวาเปนสิ่งท่ีถูกฝงไว หรือตั้งไว รักษาไว (อรรถกถา ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 1/1/313) จะเห็นวาคนในสมัยโบราณเก็บรักษาทรัพยสินเงินทองไวดวยวิธีการตาง ๆ 

เชน เก็บไวในกำปนหรือหีบเหล็ก หรือใสในไหฝงดินไว เพ่ือกันขโมย โจรผูราย หรือกันภัยอันตรายตาง ๆ ท่ีจะ

เกิดแกทรัพยสินของตน  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 239 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 พระสูตรที่กลาวถึงเรื่องทรัพยสินเงินทองมีหลายพระสูตร เชน “อุชชยสูตร” ในความท่ีทรงตรัสถึง

เรื่องสมชีวิตการรูจักคิดวางแผนเพื่อที่จะไดเสาะแสวงหาทรัพยและใชจายทรัพยเพื่อประโยชนในการเลี้ยงตัว

และครอบครัวใหมีความสุข (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 23/55/346) หรือ

เรื่อง “โภควิภาค” ทรงสอนใหรูจักจัดสรรทรัพยท่ีหามาไดดวยน้ำพักน้ำแรง โดยจัดแบงออกเปน 4 สวน สวนท่ี

หนึ่งใชสอยในชีวิตประจำวัน สวนที่สองและสามใชประกอบการงานและสวนที่สี่เก็บออมไวใชในคราวจำเปน 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 11/265/211) มีพระสูตรหนึ่งที่นาสนใจตรัสถึง

เรื่องขุมทรัพย หรือ “นิธิ” กลาวคือ “นิธิกัณฑสูตร” เปนพระสูตรเก่ียวกับเรื่องการฝงขุมทรัพยท่ีเปนอริยทรัพย

หรือทรัพยภายในที่สามารถติดตามตนตลอดไปแมโลกหนา นั่นก็คือบุญกุศลที่เปนคุณธรรมตาง ๆ ทรงตรัสถึง

หลักธรรมไว 4 อยาง คือ ทาน ศีล สัญญมะ และทมะ วาธรรมเหลานี้จัดเปนขุมทรัพยท่ีแทจริง สมควรท่ีจะฝง

ไวอยางดี ดวยการปฏิบัติตอสถานที่ควรบูชามีสังเวชนียสถาน กับบุคคลที่ควรบูชามีบิดามารดา เปนตน 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/6-13/18-19) และผลบุญนั้นจะสงผลอันนา

ปรารถนาในมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัติ  

 อรรถกถาอธิบายขุมทรัพยภายในวามีอยู 4 อยาง (อรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

1/1/313) คือ (1) ถาวรนิธิ ไดแก ขุมทรัพยอันถาวรที่ไมสามารถเคลื่อนที่ไดดวยตนเอง เชน ที่ดิน สวน ไร นา 

เงิน ทอง เปนตน (2) ชังคมนิธิ ไดแก ขุมทรัพยที่เคลื่อนที่ไดดวยตนเอง เชน ชาง มา โค กระบือ เปนตน (3)   

อังคสมนิธิ ไดแก ขุมทรัพยที่เปนวิชาความรูอันเปนบอเกิดแหงศิลปะตาง ๆ ขุมทรัพยในสามขอแรกทรงจัดไว

เปนขุมทรัพยภายนอกไมมีความมั่งคง สามารถลักขโมย โจรจี้ปลนได แมจะฝงไวที่ปลอดภัยลึกจดถึงน้ำหรือ

เก็บรักษาไวอยางมิดชิด ก็อาจมีเหตุใหสูญหายไปได เชน ถูกลูกหลานไมรักดีลักขโมยไปเที่ยว เลนเกม เสพยา 

เลนการพนันบาง หรือถูกพวกแกงมิจฉาชีพ พวกคอลเซ็นเตอรหลอกดูดเงินหมดเกลี้ยงบัญชีก็มี เหตุเหลานี้ทรง

ตรัสวาเปนเพราะผูนั้นหมดบุญนั่นเอง (อรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/5/318) จะเห็นวาการ

มีทรัพยหรือรักษาทรัพยไวไดนั้นตองอาศัยบุญกุศลดวย และ (4) อนุคามิกนิธิ เปนทรัพยภายในเปนบุญกุศลท่ี

สำเร็จดวย ทาน ศีล สัญญมะ และทมะ เปนขุมทรัพยที่ติดตามตนตลอดไป ทรงตรัสในนิธิกัณฑสูตรวาเรา

สามารถฝงขุมทรัพยที่เปนบุญกุศลดังกลาว ดวยการกระทำหรือปฏิบัติตอสิ่งที่ควรบูชา กลาวคือ การปฏิบัติ

สักการะบูชาตอพระเจดีย หรือสังเวชนียสถาน การปรนนิบัติตอพระสงฆบิดามารดาผูมีพระคุณ ตอบุคคลที่ให

ความเคารพนับถือ เปนตน เมื่อไดฝงขุมทรัพยไวในที่อันควรแลว ยอมไดผลอันนาปรารถนา ในมนุษยสมบัติ 

สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัติ เชนผูที ่มีผิวพรรณงดงาม มีเสียงไพเราะ ความมีรูปรางสวยงามสมสวน มี

ยศถาบรรดาศักดิ์ใหญโต การมีบริวารมาก จัดเปนคุณสมบัติของผูมีมนุษยสมบัติ สวนการไดเสวยทิพยวิมาน

หรือเปนใหญในหมูเทพคือสวรรคสมบัติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/11-

12/19) สำหรับนิพพานสมบัติความดับสนิทแหงกิเลสและกองทุกขทั้งปวง ในพระพุทธศาสนาถือวานิพพาน

เปนจุดหมายอันสูงสุด ทั้งหมดนี้เปนสมบัติที่ทุกคนยอมมีความปรารถนาตามจริตและวาสนาของแตละบุคคล 

แตการจะไดมาซ่ึงความปรารถนาในสมบัติดังกลาว บุคคลตองเปนผูหม่ันประกอบในบุญกุศลตาง ๆ  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 240 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 จากหลักธรรมที่พระพุทธองคทรงตรัสไวในนิธิกัณฑสูตร ผูวิจัยเห็นวาเปนธรรมพื้นฐานที่สามารถ

ปฏิบัติไดงาย อยางเชน เรื่องการใหทานหรือการรักษาศีล ชาวพุทธถือปฏิบัติกันเปนวิถีชีวิตอยูแลว จึงนับวา

เปนธรรมที่ใกลชิดกับตัวเรามาก ถาสามารถเขาใจในอานิสงสหรือคุณคาของการไดประพฤติตนตามหลักธรรม

ที่ทรงกลาวไว ยอมจะเปนประโยชนตอผูมีความมุงมั่นเขาสูเสนทางอริยมรรคอยางยิ่ง เนื่องจากการใหทาน 

การรักษาศีล การรูจักสำรวมอินทรีย รูจักขมใจไมหลงไปตามกิเลส นี้เปนพ้ืนฐานของการเจริญสมาธิภาวนาทำ

ใหการเจริญสติภาวนาตั้งมั่นไดงาย มีความกาวหนาตามลำดับ สามารถพัฒนาตนเขาสูการปฏิบัติธรรมในขั้นท่ี

สูงขึ้น และสามารถถึงฝงพระนิพพานได ดวยเหตุนี้ผูวิจัยจึงมีความตองการจะวิเคราะหหลักธรรมหรือการ

บริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตรใหแจมแจงขึ้น เพื่อใหเขาใจในคุณธรรมพื้นฐานสำหรับตอยอดในการปฏิบัติ

ธรรมหรือเพ่ือยกระดับจิตเขาสูการปฏิบัติธรรมในข้ันท่ีสูงข้ึน และเผยแผองคความรูท่ีไดรับใหกับสังคมตอไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

 1. เพ่ือศึกษาโครงสรางและเนื้อหาในนิธิกัณฑสูตร 

 2. เพ่ือศึกษาวิธีการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร 

 3. เพ่ือวิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

  การวิจัย เรื ่องการศึกษาวิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร เปนการวิจัยเชิงเอกสาร 

(Documentary Research) โดยศึกษาขอมูลจากเอกสารท่ีเก่ียวของกับหลักธรรมเรื่อง ทาน ศีล สัญญมะ ทมะ 

มีข้ันตอนศึกษา ดังนี้ 

  ขั้นตอนที่ 1 การสำรวจเอกสาร (Documentary Research) แนวคิดหลักธรรมเกี่ยวกับ ทาน ศีล 

สัญญมะ ทมะ เปนการศึกษาคนควาและรวบรวมขอมูลจากชั ้นปฐมภูมิ (Primary Sources) โดยศึกษา

องคประกอบของหลักธรรมในนิธิกัณฑสูตร จากพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พุทธศักราช 2539 และอรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2559 

  ขั้นตอนที่ 2 การสำรวจเอกสาร (Documentary Research) แนวคิดหลักธรรมเกี่ยวกับ ทาน ศีล 

สัญญมะ ทมะ เปนการศึกษาคนควาเนื้อหาในนิธิกัณฑสูตรและรวบรวมขอมูลชั้นทุติยภูมิ (Secondary 

Sources) จากคัมภีรวิสุทธมรรคปกรณ หนังสือ ตำรา เอกสารงานวิจัย บทความวิชาการ เอกสารที่เกี่ยวของ

อ่ืนๆ ตลอดจนถึงขอมูลจากสื่ออิเล็กทรอนิกส 

  ขั้นตอนที่ 3 ประมวลผล วิเคราะห สังเคราะห นำขอมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ และเอกสารชั้นทุติย

ภูมิ ตีความแลวสังเคราะหขอมูล 

  ข้ันตอนท่ี 4 เรียบเรียง สรุปผลการวิจัยเปนเชิงพรรณนาและบรรยาย (description and narrative)  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 241 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ผลการวิจัย  

 1. โครงสรางและเนื้อหาในนิธิกัณฑสูตร พบวา นิธิกัณฑสูตรเปนพระพุทธพจนประเภทคาถา ใน

หมวดขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ ประกอบดวย 16 คาถา เปนพระสูตรท่ีแสดงธรรมแกกุมพี (หมายถึงคนม่ังมี) 

ในเมืองกรุงสาวัตถี เพื่ออนุโมทนาวิธีการฝงขุมทรัพยของเขาดวยการถวายภัตตาหาร (ถวายทาน) แดพระสงฆ 

โดยมีพระพุทธเจาเปนประมุขและเพื่อแสดงความถึงพรอมดวยบุญ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: 25/1-16/17-20) ทรงตรัสสอนเรื่องขุมทรัพย 2 อยาง คือขุมทรัพยภายนอกและขุมทรัพย

ภายใน ทรงเปรียบเทียบใหเห็นวาขุมทรัพยภายนอกซึ่งเปนทรัพยสินเงินทอง ไมมีความมั่นคง ถึงแมวาจะเก็บ

รักษาไวอยางดีแลวก็ตาม สาเหตุเกิดจากการหมดบุญนั่นเอง สวนขุมทรัพยภายในคือบุญกุศลคุณธรรมตาง ๆ 

อาทิ ทาน ศีล สัญญมะ และทมะ ที่บุคคลไดปฏิบัติดีแลวจะเปนอริยทรัพยมีความมั่นคงสามารถติดตามตน

ตลอดไปแมโลกหนาโดยจะไดรับผลในเรื่อง มนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัติ เมื่อทรงแสดงธรรมจบ

กุมฎีนั้นไดบรรลโุสดาปตติผลพรอมชนจำนวนมาก 

  2. วิธีการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร พบวา พระพุทธองคทรงตรัสสอนใหเห็นความสำคัญของ

ทรัพยภายในมากกวาทรัพยภายนอก ผูมีปญญาควรทำแตบุญท่ีจะเปนขุมทรัพยภายในท่ีจะติดตามตนตลอดไป 

ดวยการทำความดีที่เปนบุญกุศล (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/9/18) ใน

การทำทานสามารถทำไดทั้งอามิสทานที่เปนวัตถุสิ่งของและธรรมทานการใหคำแนะนำที่กอใหเกิดการพัฒนา

ชีวิต การรู จักควบคุมตนเองเวนจากการประพฤติชั ่วทางกาย วาจา อยู ในกรอบของศีลธรรม การรู จัก

ระมัดระวังสำรวมอินทรีย ดวยการมีสติคอยคุมจิตไมใหหลงไปยึดเกาะเกี่ยวกับอารมณตาง ๆ เพื่อมิใหเกิด

สังโยชนผูกจิต ซ่ึงจะนำมาซ่ึงกิเลสความโลภ โกรธ หลง การรูจักขมใจขมกิเลสระงับยับยั้งความโลภ โกรธ หลง 

สำหรับแนวปฏิบัติสามารถทำไดหลายวิธี ท้ังตอสถานท่ีหรือบุคคลท่ีควรเคารพบูชา ลวนเปนบุญกุศลท้ังสิ้น ใน

อรรถกถาทานอธิบายวา ชนท้ังหลายถวายปจจัยแมเล็กนอยท่ีพระเจดีย เหมือนท่ีทานพระขัณฑสุมนเถระและ

พระโสปากเถระกลาวไววา “เพราะถวายดอกไมดอกเดียวแทๆ ขาพเจาจึงไมรูจักทุคติเลย ตลอด 80 โกฏิกัป 

ผลแหงการถวายดอกไม” (อรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/7/321) จะเห็นวาการมีปญญา

กระทำสิ่งท่ีควรท่ีเปนบุญกุศลจะไดรับอานิสงสมาก  

  3. วิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร พบวา  

  3.1 การบริหารขุมทรัพยภายใน  

 ในนิธิกัณฑสูตรทรงใหความสำคัญเรื่องทรัพยภายในที่เปนพฤติกรรมคุณธรรมมากกวาการแสวงหา

วัตถุทรัพยสินเงินทองของมีคาอ่ืน ๆ ทรงสอนใหรูจักแสวงหาทรัพยภายในท่ีบุญกุศลไวเปนตนทุนในภพหนา ซ่ึง

เราไมสามารถคาดเดาไดวาจะถึงฝงพระนิพพานเม่ือใด จึงไมควรประมาทในธรรมท่ีพระพุทธเจาทรงตรัสสอนไว 

แมยังไมถึงฝงก็ยังไดรับประโยชนปจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) การไดบำรุงเลี้ยงดูบิดามารดาและสมณะพราหมณ 

หรือจุนเจือมิตรสหายดวยความเมตตาปรารถนาดี คุณประโยชนหรืออานิสงสก็เกิดข้ึนในชาตินี้ไมตองรอถึงชาติ

หนา ทำใหทุกคนมีความผาสุกรวมกัน เกิดความยินดี ความรักสามัคคีปรองดองกัน ประโยชนเบื้องหนาในภพ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 242 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

หนา (สัมปรายิกัตถะ) กอนจะเขาถึงพระนิพพานยังไดรับอานิสงสในมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ ตามแตบุญ

กุศลท่ีปจเจกบุคคลสรางทำไว และประโยชนสูงสุด (ปรมัตถะ) คือพระนิพพาน (พระวุฒิไกร สิริสาโร (ตาไธสง) 

(2561) ท้ังนี้ การเขาถึงพระนิพพานไดตองมีการปฏิบัติตอยอดในการเจริญภาวนาสมถะและวิปสสนา จนรูแจง

ดวยปญญาวาตนหมดสิ้นอาสวะกิเลสแลวสิ้นภพสิ้นชาติ 

 3.2 คุณคาท่ีไดจากการศึกษาการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร  

 คุณคาดานความไมประมาท จากการศึกษานิธิกัณฑสูตร ทำใหเปนบุคคลตั ้งมั ่นอยูในความไม

ประมาทในการสรางอริยะทรัพย ทาน ศีล การสำรวม การขมใจ ยอมไดรับอานิสงสของบญุ ในประโยชนปจจุบัน 

ประโยชนในภพหนาและประโยชนสูงสุด (นิพพาน) (อรรถกถา ขุททกนิกาย อิติวุตตกะ เอกนิบาต อุโภอัตถ

สูตร), (2567) 

 คุณคาดานการศึกษาและคุมครองชีวิต ทำใหรูถึงคุณคาหลักธรรมคำสอนเกี่ยวกับเรื่องของทรัพย

ลึกซึ้งขึ้น เปนคุณธรรมท่ีมีความสำคัญที่ควรสั่งสมไว เรียกวา “บุญ” หรือ “นิธิ” เปนขุมทรัพยที่จะอำนวยผล

ใหไดรับความสำเร็จสมบูรณทุก ๆ ดาน ยิ่งกวาทรัพยที่เปนวัตถุ การศึกษาทำใหรูวาการจะเขาสูกระแสมรรค

ผลนิพพาน นั้นตองผานการปฏิบัติคุณธรรมในระดับพื้นฐานกอน จากงายไปจนถึงระดับสูงสุด เปรียบเสมือน

การขึ้นบันไดไปสูจุดหมายสูงสุดตองไปทีละขั้น จึงไมควรประมาทในธรรมระดับพื้นฐานที่ดูเหมือนไมสำคัญแต

สำคัญ จุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาอันเปนอุดมคติของชีวิต คือการเขาถึงพระนิพพาน เปนสภาวะของ

ความสงบเย็นภายในจิตใจปราศจากกิเลสเครื่องรอยรัดท้ังปวง เปนทรัพยท่ีแตละบุคคลตองแสวงหาดวยความ

เพียรของตนเอง ดวยการกระทำตนใหตั้งอยูในความดีที่เปนคุณธรรมทั้งหลาย และชวยยังเปนเกราะคุมครอง

ชีวิตของตนมิใหตกไปสูโลกที่ชั่ว ซึ่งเปนฝงตรงขามกับฝงพระนิพพาน การศึกษาเรื่องขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร 

จึงเปนคุณประโยชนตอผูท่ีปรารถนามุงหวังเขาสูมรรคผลนิพพานเปนจุดหมายปลายทางอันสูงสุด  

 

อภิปรายผลการวิจัย  

  1. นิธิกัณฑสูตรเปนพระพุทธพจนประเภทคาถา โดยตรัสแสดงอนุโมทนาแกกุมฎีผูมีจิตเลื่อมใสท่ี

กำลังถวายภัตตาหารแกพระภิกษุสงฆ ในขณะเดียวกันพระเจาปเสนทิโกศล พระราชาแหงกรุงสาวัตถีไดสงราช

บุรุษไปเชิญกุมฎีเขาเฝาเพื่อหวังจะครอบครองในทรัพยของเขา แตเขาตอบกลับไปวา “กำลังฝงขุมทรัพยอยู

เชิญทานกลับไปกอนเดี๋ยวจะตามไป” เมื่อพระพุทธเจาฉันภัตตาหารเสร็จทรงไดอนุโมทนาตอการกระทำของ

กุมฎีผูนั้น และไดอธิบายผลของบุญที่เกิดจากการใหทาน การรักษาศีล การสำรวมอินทรีย การขมใจ ที่ได

กระทำตอพระสงฆ ตอบิดามารดา ตอมิตรสหาย และตอพระเจดีย จะไดอานิสงสมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ 

นิพพานสมบัติ บุญกุศลที่ทำนั้นจัดเปนทรัพยภายในที่จะติดตามตนไปทุกภพ สวนทรัพยสินเงินทองเปนทรัพย

ภายนอกไมสามารถนำติดตัวไปไดสิ้นสุดแคลมหายใจ ซึ่งสอดคลองกับสมเด็จพระพุทธโฆษาจาราย (ป.อ.    

ปยุตฺโต) (2556) ไดกลาวในหนังสือเรี่อง “ร่ำรวย ยิ่งใหญ เลื่อนลอย เพ่ืออะไร และชีวิตท่ีสมบูรณ” วาทรัพยสิน

เงินทองนั้น เปนสิ่งที่สูญหายโจรลักขโมยได เปนเหตุตองระวังรักษาและเกิดความหวงใยทรัพยสินเงินทองนั้น 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 243 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ยิ่งใชยิ่งสิ้นเปลือง ยิ่งใชยิ่งหมดจะตองหามาเพิ่มหามาชดเชย แตทรัพยภายในคือความดีนั้นไมสูญหายไมตอง

รักษาไมหายไปไหน และความดีนั้นยิ่งประพฤติก็ยิ่งเพิ่มพูนมากขึ้น ทรัพยภายในนี้มีมากหลายประการ ทรัพย

นั้นเปนเครื่องทำใหคนเรามีความสมบูรณในตัวเองจิตใจจะสมบูรณได มีความม่ันใจก็เพราะมีทรัพยภายใน  

 2. วิธีการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร พบวาในพระสูตรนี้ทรงมีพุทธประสงคเนนที่เรื่องทรัพย

ภายในซึ่งเปนบุญกุศลเปนหลักสำคัญ (อรรถกถา มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 1/1/313) ผลของบุญจัก

อำนวยผลในเรื่องมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัติ ดวยเหตุที่เกิดบุญกุศลที่ไดทำทาน รักษาศีล การ

สำรวมอินทรีย การขมใจ ซี่งสอดคลองกับสิรีรัศมิ์ สิงหสนธิ (2564) ไดทำการวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะหกุศล

กรรมในคัมภีรวิมานวัตถุ” ผลการวิจัยพบวา หลักธรรมในวิมานวัตถุ การใหทานการรักษาศีล การฟงธรรม การ

ปฏิบัติธรรมสมควรแกธรรม เชน ศรัทธาตอพระรัตนตรัย การบูชาพระธาตุเจดียสถาน เปนตน วิมานวัตถุเปน

เรื่องท่ีกลาวถึงการทำความดีของเหลาเทวดาและเทพธิดาวาในสมัยท่ีตนเปนมนุษย ไดประกอบคุณงามความดี

อะไรไวบาง เชน บางตนก็ใหขาวน้ำเปนทาน บางตนก็ชวยเหลือเพ่ือนมนุษยดวยกัน เปนคุณธรรมท่ีสงผลใหได

มนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ และหากตอยอดการปฏิบัติภาวนาในข้ันท่ีสูงข้ึนก็สามารถบรรลุมรรคผลนิพพานได  

 3. วิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร พบวา  

 3.1 การบริหารขุมทรัพยภายใน เปนการบริหารบุญกุศลใหเกิดขึ้นดวย ทาน ศีล สัญญมะ และทมะ 

โดยการปฏิบัติตอสถานท่ีและบุคคลท่ีสมควรดวยความเคารพบูชา อานิสงสผลบุญท่ีไดรับจะเปนพ้ืนฐานนำไปสู

การไดมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัติ ตามแตปจเจกบุคคลท่ีสั่งสมบุญและเจริญภาวนาตามข้ันตาม

ภูมิของตนตามลำดับและอานิสงสของผลบุญยังสงผลใหไดรับคุณประโยชน 3 คือประโยชนในปจจุบัน 

ประโยชนในภพหนา ประโยชนสูงสุด (นิพพาน) สอดคลองกับพระวุฒิไกร สิริสาโร (ตาไธสง) (2562) ได

ศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาประโยชน 3 ที่มีผลตอการเจริญวิปสสนาภาวนา” ผลการวิจัยพบวา ประโยชนมี 3 

อยาง ดังกลาว มีความสำคัญตอชีวิตเพราะเปนจุดหมายของมนุษยทุกคน โดยเฉพาะพุทธศาสนาสอนใหเขาถึง

ประโยชนท้ังระดับ โลกียะ และระดับโลกุตตระ สวนหลักการท่ีจะทำใหสำเร็จถึงประโยชนท้ัง 3 นั้น ตองปฏิบัติ

ตามหลักศีล สมาธิ และปญญาท่ีพระพุทธองคทรงวางไวเพ่ือบรรลุถึงผลอันสูงสุดนั้น คือ มรรคผลนิพพาน 

 

 3.2 คุณคาที่ไดจากการศึกษาการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร 1) คุณคาดานการบริหารชีวิตใน

ชาตินี้เพื่อผลในชาติหนา การไดบำรุงพระสงฆบิดามารดาและมิตรสหายยอมเกิดความสุขแกใจตนและคนรอบ

ขางจึงไดผลในชาตินี้และยังสงผลถึงชาติหนา 2) คุณคาดานความไมประมาท ความประมาทคือการไมเห็น

คุณคาของธรรม ไมทำความเพียรในธรรม เม่ือไดรูจักสรางบุญกุศลดวยทาน ศีล หรือมีสติสำรวมกาย วาจา ใจ 

ทำใหเปนผูไมประมาทในชีวิต สอดคลองกับพระครูประสิทธิสรคุณ (บุรินทร ฐิตธมฺโม) (2545) ไดศึกษาวิจัย 

เรื่อง “การศึกษาเชิงวิเคราะหเรื่องความไมประมาทในพระพุทธศาสนาเถรวาท” ผลการวิจัยพบวา ความไม

ประมาทในธรรมทั้งหลาย ไดชื่อวายังประโยชนใหสำเร็จทั้งตอตนเองและสังคมทั้งในชาตินี้และชาติหนา 3) 

สงผลใหเปนเกราะคุมครองชีวิตไมใหตกไปสูโลกที่ชั่ว หรืออบายภูมิ นับวาเปนคุณประโยชนอยางยิ่งสำหรับ

การศึกษาการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 244 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

องคความรูใหม 

 จากการศึกษาวิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร ผูวิจัยไดพบองคความรูธรรมข้ันพ้ืนฐานท่ี

เปนปจจัยสำคัญในการนำไปสูการเจริญสติภาวนาสมถะและวิปสสนาใหตั้งมั่นไดงาย และเขาสูทางมรรคผล

นิพพานไดในที่สุด เพื่อแสดงภาพใหเปนรูปธรรมในหลักธรรมอาจแยกเปนขั้นตอนตามลำดับ คือ 1) ทาน       

2) ศีล 3) สัญญมะ 4) ทมะ 5) สมถะ 6) วิปสสนา 7) นิพพาน โดยมีแผนภาพประกอบดังนี้ 

 

 

 

 

 
 

 
 

แผนภาพท่ี 1 : หลักธรรมพ้ืนฐานในการนำเขาสูทางมรรคผลนิพพาน 

 

 1. ปจจัยพ้ืนฐานท่ีสำคัญสำหรับการดำเนินสูมรรคผลนิพพาน 

 โดยปกติชนท้ังหลายคิดวาการดำเนินเขาสูมรรคผลนิพพานเปนเรื่องยากสำหรับปุถุชนท่ัวไป เปนเรื่อง

ของสมณบรรพชิตที่มีวัตรเครงครัดจึงจะบรรลุมรรคผลได เมื่อผูวิจัยไดมาศึกษาพระธรรมคำสอนในพระสูตรนี้ 

จึงไดแนวคิดใหมวา การจะเขาถึงเสนทางมรรคผลนั้นทุกคนสามารถทำได จากการประพฤติปฏิบัติในวิถี

ชีวิตประจำวันของชาวพุทธเราท่ัว ๆ ไปโดยเริ่มจาก 

 1) ทาน เปนพื้นฐานเบื้องตนนับหนึ่งที่ตองทำกอนปฏิบัติขออื่น ๆ เนื่องจากทำไดงายที่สุดในวิถี

ชีวิตประจำวัน เชน ทำบุญใสบาตรพระ ทำทานใหกับขอทาน การบริจาคสิ่งของชวยเหลือผูเดือดรอนหรือ

แนะนำเพื่อนฝูงท่ีกำลังตกทุกขไดยาก เปนตน คุณประโยชนของการใหทานสิ่งแรกคือจะทำใหมีจิตใจออนโยน

มีเมตตาไมเบียดเบียนตอผูอ่ืน ซ่ึงเปนคุณลักษณะท่ีเหมาะแกการปฏิบัติธรรมในข้ันท่ีสูงข้ึน  

 2) ศีล ขึ้นอยูกับสถานะวาเปนบรรพชิตหรือคฤหัสถ ใหรักษาตามฐานะแหงตน เมื่อไดใหทานแลว

จิตใจก็ออนโยนนอมไปในทางศีลธรรมเกรงกลัวบาป ไมทำผิดศีลธรรม จิตใจเริ่มสงบจากการเบียดเบียน คือทำ

ใหกาย วาจา สงบไมเบียดเบียนตนเองและผูอื่น ทำใหสามารถที่จะทำใหจิตสงบไดงายในการทำสมาธิ ซึ่งเปน

การเจริญสมาธิในชั้นสูงข้ึน 

 3) สัญญมะ การสำรวมระวังจิตมิใหไปยึดเกาะเกี่ยวกับอารมณที่มากระทบทางตา หู จมูก ลิ้น กาย 

ใจ จะทำใหจิตผูกเปนสังโยชนเกิดกิเลสโลภ โกรธ หลงได ในการดำรงชีวิตตองมีสติคอยระมัดระวังอารมณที่มา

กระทบทุกขณะจิต ซ่ึงตองอาศัยสติสมาธิคอยควบคุมจิตใจตลอดเวลา สติสมาธิท่ีจะเกิดข้ึนอยางตอเนื่องก็เปนผล

สัญญมะ 

ทาน 

นิพพาน 

วิปัสสนา 

สมถะ 

ศีล 

ทมะ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 245 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

มาจากพื้นฐานของการมีเมตตาจากการใหทาน มีจิตสงบระงับซึ่งเปนผลจากการรักษาศีล ตามลำดับ สัญญมะ 

จึงเปนการทำสมาธิเพ่ือการปฏิบัติธรรมในข้ันท่ีสูงข้ึนไป 

  4) ทมะ การขมจิตขมใจระงับกิเลส ความโลภ โกรธ หลง ท่ีมันเปนตะกอนนอนกนตุมอยูในใจ เม่ือยัง

ไมมีอะไรมากระทบมันก็คงนอนนิ่งอยู แตถามีอะไรมาสะกิดเขากิเลสตัวนั้น ๆ ก็จะฟุงขึ้น โดยปกติคนทั่วไป

มักจะทำตามใจกิเลส คือปลอยใหกิเลสฟุงตามอำเภอใจ สรางเปนบาปอกุศลตาง ๆ จึงตองรูขมจิตขมใจขมกิเลสไม

ตามใจกิเลส การไมตามใจกิเลสตองใชสติปญญาพิจารณาหาเหตุผลขอเท็จจริงที่ถูกที่ควร ถาใชปญญาพิจารณา

บอยๆ กิเลสก็จะถูกกดขมไวในอำนาจของเราได และการจะไดสติปญญาคอยขมจิตขมใจไวไมใหกิเลสฟุงข้ึนมา

นั้นเปนผลจากการท่ีรูจักสำรวมระวังอินทรียมากอน ฉะนั้นทมะจึงเปนการปฏิบัติธรรมเพ่ือเปนสะพานใหเขาสู

การปฏิบัติธรรมในชั้นท่ีสูงข้ึนตามลำดับข้ึนไป 

 5) สมถะ เปนการฝกสมาธิใหจิตสงบอยูในระยะหนึ่ง เมื่อจิตสงบก็ไมกอกิเลสเรื่องโลภ โกรธ หลง ได

ในระยะหนึ่ง หรือเปนการดับกิเลสชั่วคราว เปนการเจริญจิตภาวนาลำดับสูงข้ึนไป 

 6) วิปสสนา หลังจากที่จิตสงบตั้งมั่นมาตามลำดับแลวก็เปนการเจริญสติปญญาวิปสสนา ทำใหเกิด

ปญญารูแจงเห็นจริงตามความเปนจริง และเขาสูมรรคผลนิพพานในท่ีสุด 

 สอดคลองกับพระมหาสุชิน ตสีโล (นราเกตุ) (2558) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาความสัมพันธระหวาง

ศีลกับการบรรลุธรรม” ผลการวิจัยพบวา ศีลเปนผูนำสำคัญท่ีมีความสัมพันธเก่ียวเนื่องตอการบรรลุธรรมท้ังใน

โลกียะธรรมและโลกุตรธรรมตามหลักไตรสิกขา เมื่อมีศีลเปนพื้นฐานยอมทำใหเกิดสมาธิ เมื่อมีสมาธิเปน

พื้นฐานยอมเกิดปญญา เมื่อปญญารูแจง จิตยอมหลุดพนจากอาสวะกิเลสทั้งหลาย ศีลเปนที่ตั้งแหงกุศลธรรม

ทั้งหลาย เปนรากเหงาในการทำใหกุศลเจริญขึ้น เปนหัวหนาในพระพุทธศาสนาอันจะนำไปสูมรรคผล และ

นิพพาน 

 พุทธศาสนามีนิพพานเปนเปาหมายสูงสุด ฉะนั้นการเกิดเปนมนุษยจึงควรตั้งความมุงหวังไปใหถึงฝง

พระนิพพาน สำหรับการวิจัยครั้งนี้เปนการศึกษาหลักธรรมพ้ืนฐานเรื่องทาน ศีล สมาธิ (สัญญมะ, ทมะ) ซ่ึงเปน

ปจจัยเบื้องตนท่ีสำคัญตอการปฏิบัติธรรมในขั้นเจริญสมถะและเจริญวิปสสนาทำใหเกิดปญญารูแจงมรรคผล

นิพพานในที่สุด การวิจัยครั้งนี้ทำใหผูวิจัยไดรับความรูใหมมองเห็นภาพวาเสนทางสูพระนิพพานนั้นมีเสนทาง

เดินอยางไร ดังคำตอบจากแผนภาพ 

 2. คุณคาการนำไปใช จากการศึกษาวิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร ทำใหเห็น

ความสำคัญของหลักธรรมพ้ืนฐานท่ีเปนปจจัยสำคัญท่ีจะนำสูการปฏิบัติธรรมเพ่ือเขาสูมรรคผลนิพพานชัดเจน

ขึ้น เหมือนเปน Jigsaw หรือ Road map เห็นเสนทางที่จะเดินสูเปาหมายชัดเจนขึ้น ในการประพฤติปฏิบัติ

ธรรมขอที ่ 1 – 4 เปนคุณธรรมที ่ทรงตรัสสอนในนิธิกัณฑสูตร ซึ ่งเปนแนวทางที ่สามารถนำไปใชในวิถี

ชีวิตประจำวันไดตามปกติในสถานการณตาง ๆ และเปนการปฏิบัติเพื่อพัฒนายกระดับจิตใหสูงขึ ้นสำหรับ

รองรับสูการปฏิบัติท่ีสูงข้ึนเพ่ือใหไดปญญารูแจงถึงฝงพระนิพพาน ซ่ึงเปนเรื่องท่ีปุถุชนท่ัวไปสามารถทำไดโดย

อาศัยแนวปฏิบัติดังกลาว 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 246 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สรุป  

 การบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร เปนการสอนใหเห็นความสำคัญในการแสวงหาทรัพยภายในท่ี

เปนบุญกุศลมากกวาทรัพยภายนอกที่เปนทรัพยสินเงินทอง เพราะทรัพยภายในเปนบุญกุศลมีอานิสงสที ่จะ

ติดตามตนไปใหถึงฝงพระนิพพาน การสรางสมบุญกุศลที่เปนทรัพยภายในนั้นสามารถทำไดจากเรื่องงายใน

ระดับเริ่มตน คือการทำทานทั้งที่เปนอามิสทานหรือธรรมทานตอบุคคลตอสิ่งที่ควรสักการะบูชา เชน การ

ทำบุญใสบาตร หรือการทำทานทั ่วไป ซ่ึงเรื ่องนี ้ถ ือวาเปนเรื ่องที ่ทำงายที ่สุด เพราะเปนวิถีช ีว ิตของ

พุทธศาสนิกชนชาวไทย เรื่องของศีลยังนับวาอยูในขอบขายท่ีชาวพุทธยึดถือปฏิบัติกันอยูมากนอยตามจริตนิสัย 

เพียงแคมีเจตนางดเวนการลวงละเมิดในศีล 5 อยางบริบูรณ ความสุขสงบก็ปรากฏใหเห็นไดชัดในครอบครัว 

ชุมชนหมูคณะนี้เปนเพียงอานิสงสในเบื้องตนในปจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) และยังเปนอานิสงสติดตามไปภพ

หนา การรูจักสำรวมอายตนะไมใหจิตหลงไปยึดเกาะเกี่ยวกับอารมณที่มากระทบตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ก็จะ

ชวยสกัดตนตอแหงการพอกพูนกิเลสอกุศลได โดยการมีสติยับยั้งมิใหความคิดท่ีเปนอกุศลเกิดข้ึนในขณะจิตท่ีมี

การกระทบทางอายตนะ ซึ่งตองอาศัยสติมีสมาธิฝกฝนใหมีความชำนิชำนาญขึ้น ในการขมจิตขมใจขมกิเลส 

หรือทมะเปนการฝกฝนขมกิเลส โลภ โกรธ หลง ท่ีเปนตะกอนนอนกนตุมอยูในจิตใจไมใหฟุงออกมาสรางความ

เดือดรอนแกตนและผูอ่ืน  

 หลักธรรมท่ีกลาวมามีทาน ศีล สัญญมะ และทมะนี้เปนทรัพยภายในท่ีเปนบุญกุศล เปนปจจัยพ้ืนฐาน

ท่ีสำคัญท่ีจะนำเราเขาสูการปฏิบัติธรรมในข้ันท่ีสูงข้ึนตามลำดับคือสมถะและวิปสสนาเขาสูพระนิพพานในท่ีสุด 

แมยังไมถึงฝงพระนิพพาน บุญกุศลจากการทำทาน การรักษาศีล ยังอำนวยผลที่นาปรารถนาในสุคติภูมิ คือ

มนุษยสมบัติ เชน เกิดเปนมนุษยไดรูปรางสวยผิวพรรณผองใส ร่ำรวยทรัพยสินเงินทอง มีบริวารมากมาย        

มียศถาบรรดาศักดิ์ หรือไดสวรรคสมบัติ เกิดเปนเทวดาไดเสวยทิพยวิมานบนสวรรคชั้นตาง ๆ เปนตน การเห็น

คุณคาและการไมประมาทในธรรมที่ควรกระทำดังกลาว ยอมจะเปนเกราะคุมครองชีวิตใหเดินทางสายตรงมุง

หนาถึงพระนิพพาน ความประมาทจะทำใหเสียเวลาเนิ่นนานในทุคติภูมิ จึงเปนการสมควรอยางยิ่งที่ชาวพุทธ

จะไดศึกษาเรียนรูหลักธรรมคำสอนในนิธิกัณฑสูตรและนำไปปฏิบัติในวิถีชีวิตใหเกิดมรรคเกิดผลทั้งในชาตินี้

และภพหนาตลอดจนเขาถึงฝงพระนิพพานในท่ีสุด 

 

ขอเสนอแนะ  

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

 ผลจากการวิจัยพบวา การวิจัยเรื่องนี้เปนเรื่องเกี่ยวกับการจัดการบริหารหลักธรรมที่เปนพื้นฐาน

เบื้องตนในวิถีชีวิตตามปกติ ทำใหเกิดความสงบสุขเอื้อเฟอเผื่อแผในครอบครัวและสังคม และสามารถพัฒนา

ยกระดับจิตขึ้นสูการปฏิบัติธรรมขั้นสูงยิ่งขึ้นไดงาย จนสามารถเขาสูมรรคผลนิพพาน หรือไดมนุษยสมบัติ 

สวรรคสมบัติตามเหตุปจจัย เปนงานวิจัยที่เหมาะแกผูอานทุกระดับ เหมาะแกหนวยงาน องคกรตาง ๆ นำไป



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 247 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อบรมใหความรูแกบุคลากรในองคกรเพื่อพัฒนาจิตใหไดรับประโยชนปจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) คือการอยู

รวมกันอยางปกติสุขในองคกรนั้น ๆ  

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็นหัวขอเก่ียวกับ 

 2.1 “การศึกษาวิเคราะหความสัมพันธของหลักธรรมในนิธิกัณฑสูตรกับวิปสสนากรรมฐาน” เปนการ

วิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เปนการศึกษาตอยอดของการปฏิบัติเรื่อง ทาน ศีล สัญญมะ และท

มะ เชื่อมตอดวยการวิปสสนาใหเปนแนวปฏิบัติตลอดสายใหถึงจุดหมายปลายทางพระนิพพาน  

 2.2 “การศึกษาวิเคราะหผลที่เกิดจากปฏิบัติตามหลักธรรมในนิธิกัณฑสูตร” เปนการวิจัยประเภท

ผสมผสานเชิงคุณภาพ(Qualitative Research) และเชิงปริมาณ (Quantitative Research) โดยศึกษาคนควา

จากเอกสารที่เกี่ยวของและการสัมภาษณผูทรงคุณวุฒิที่มีความชำนาญในการปฏิบัติตามหลักธรรม เพื่อแสดง

ใหผูอานเห็นภาพของผลที่ไดรับจากการปฏิบัติอยางชัดเจนยิ่งขึ้น เปนการจุดประกายใหมีปฏิบัติอยางจริงจัง

ตอไป  

 

บรรณานุกรม 

พระครูประสิทธิสรคุณ (บุร ินทรฐ ิตธมฺโม). (2545). การศึกษาเชิงวิเคราะหเร ื ่องความไมประมาทใน

พระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระมหาสุชิน ตสีโล (นราเกตุ). (2558). ศึกษาความสัมพันธระหวางศีลกับการบรรลุธรรม. วิทยานิพนธ

หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระวุฒิไกร สิริสาโร (ตาไธสง). (2561). ศึกษาประโยชน 3 ที่มีผลตอการเจริญวิปสสนาภาวนา. วิทยานิพนธ

หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2550). อรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2525). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2525. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ อักษร

เจริญทัศน. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2565). พจนานุกรมศาสตร ฉบับประมวลศัพท. พิมพครั้งที่ 37. 

กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). ร่ำรวย ยิ ่งใหญ เลื ่อนลอย เพื ่ออะไร. พิมพครั ้งท่ี 

4. กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 248 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สิรีรัศม์ิ สิงหสนธิ. (2564). การศึกษาวิเคราะหกุศลกรรมในคัมภีรวิมานวัตถุ. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตร

มหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 


	3. วิเคราะห์การบริหารขุมทรัพย์ในนิธิกัณฑสูตร พบว่า
	3.1 การบริหารขุมทรัพย์ภายใน
	ในนิธิกัณฑสูตรทรงให้ความสำคัญเรื่องทรัพย์ภายในที่เป็นพฤติกรรมคุณธรรมมากกว่าการแสวงหาวัตถุทรัพย์สินเงินทองของมีค่าอื่น ๆ ทรงสอนให้รู้จักแสวงหาทรัพย์ภายในที่บุญกุศลไว้เป็นต้นทุนในภพหน้า ซึ่งเราไม่สามารถคาดเดาได้ว่าจะถึงฝั่งพระนิพพานเมื่อใด จึงไม่ควรประ...

