
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 152 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ศึกษาวิเคราะหอบุายระงับความเศราโศกในสลัลสตูร  

An Analytical Study of the Method of Eliminating Grief  

in the Salla Sutta  

 
1รวิวรรณ ปุณณาภิรมย, 2พระมหาจีรวัฒน กนฺตวณฺโณ  

และ 3พระครูสิริรัตนบัณฑิต 

1Ravivan Punnapirom, 2Phramaha Chiravat Kantawanno,  

and 3Phrakhrusirirattanabundit  
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
1Corresponding Author’s Email: Raviwan09@hotmail.com  

Received: May 8, 2024; Revised: August 1, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาอุบายระงับความเศราโศกในพระไตรปฎก 2) เพื่อศึกษา

โครงสรางและสาระสำคัญของสัลลสูตร 3) เพ่ือวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกในสัลลสูตร เปนงานวิจัยเชิง

เอกสาร วิเคราะหและนำเสนอเชิงพรรณนา  

 ผลการวิจัยพบวา 1) ในพระไตรปฎกกลาวเรื ่องความเศราโศกจากการสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก     

สอนใหรูจักความจริง อันเปนเรื่องธรรมดาของธรรมชาติ ซึ่งในสมัยพุทธกาลพระพุทธองคไดนำพุทธอุบายมา

ระงับความเศราโศกจากการสูญเสีย เชน นางปฏาจาราที่สูญเสียบุคคลในครอบครัว, นางกิสาโคตมีที่สูญเสีย

บุตร เปนตน และนำหลักธรรม มาระงับความเศราโศก เชน มรณานุสติ, อภิณหปจจเวกขณ, ไตรลักษณ, 

อริยสัจ 4 เปนตน 2) สัลลสูตร เปนพระสูตรวาดวยเรื่องราวของอุบาสกทานหนึ่ง ท่ีเกิดความเศราโศกเนื่องจาก

บุตรชายของตนไดสิ้นชีวิตลง พระผูมีพระภาคจึงตรัสพระสูตรนี้วา ชีวิตของสัตวทั้งหลายในโลกนี้ ดำเนินไปสู

ความตายทุกขณะ ไมมีใครหนีพนความตายได การเศราโศกเสียใจถึงบุคคลท่ีตายไปแลว ไมกอใหเกิดประโยชน

ใด ๆ มีแตเพิ่มทุกขทำรายกายและจิตใจ บุคคลผูมีปญญา พึงถอนลูกศรคือกิเลสของตน ระงับความเศราโศก 

จงมีปญญาเห็นแจงตามความเปนจริง 3) วิเคราะหเกี่ยวกับการสูญเสียบุคลลอันเปนที่รัก และการใชอุบาย

ระงับความเศราโศก ดวยโยนิโสมนสิการ ประกอบหลักธรรมไตรลักษณ และอริยสัจ 4 โดยมีเปาหมายเพ่ือ

กำจัด และระงับความเศราโศกจากการสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก  

คำสำคัญ: ความเศราโศก; ความตาย 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 153 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Abstract  
 This research paper had objectives: 1) to study the method of eliminating grief in the 
Tipiṭaka 2) to study the structures and essences of Salla-Sutta, and 3) to analyze the method of 
eliminating grief in the Salla-Sutta. It was documentary research. Analyze and present 
descriptively. 
   The results of the study were as follow: 1) in the Tipiṭaka, it talked about grief from the 
loss of a loved one. Taught to know the truth of the nature. In the Buddha’s time, the Lord 
Buddha brought the method of eliminating grief from loss, such as Mrs. Paṭājārā who lost a 
family member, Mrs. Kīsāgotamī who lost a child, etc. and applied Dhamma principles to 
eliminate grief, such as The mindfulness as to death, The Aphinhapaccavekha, The three 
Characteristics, The Four Noble Truths, etc. 2) The Salla Sutta was a sutta about the story of a 
layperson who was grief because his son died. The Lord Buddha then recited this sutta: The 
lives of all beings in this world led to death every moment. No one can escape death. Grieving 
over someone who has died It does not bring any benefit, it only increases suffering and harms 
the body and mind. Intelligent person So he withdraw the arrow of his own desires. eliminating 
grief. Be wise and see the truth. 3 )  Analyzed about Loss of a beloved person and used the 
method of eliminating grief with “Yonisomanasikāra” Contained the principles of The three 
Characteristics and The Four Noble Truths, with the goal of eliminating and suppressing the 
grief losing a loved one.  
Keywords: Grief; Death 
 

บทนำ  

 วัฏจักรของชีวิต สิ่งที่มนุษยทุกคนจะตองพบเจอ ไมสามารถหลีกเลี่ยงได ก็คือความตาย ความพลัด

พรากจากคนที่รัก หรือญาติสายโลหิต ซึ่งความตาย คือความแตกแหงขันธทั้งหลาย ความทอดทิ้งรางกาย 

ความเขาไปตัดขาดแหงชีวิตินทรีย ความตายนั้นทำใหมนุษยตองพลัดพรากจากกัน อันเปนเหตุทำใหเกิดความ

เศราโศก ซึ่งความตายนั้นไมมีใครที่ตองการ แตเมื่อเกิดมาแลว เราทุกคนก็จะตองตายอยางแนนอน ดังที่พระ 

ผูมีพระภาคตรัสไววา “สัตวทั้งปวงมีความตายเปนธรรมดา มีความตายเปนที่สุด ไมลวงพนความตายไปได” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 15/133/166) ชีวิตนี้จึงมีความพลัด

พรากเปนท่ีสุด มีความดับไป สลายไปเปนธรรมดา การพบกันเปนจุดเริ่มตนแหงความพลัดพราก เม่ือวันเวลาท่ี

ตองพลัดพรากจากบุคคลอันเปนที่รักไดมาถึง เมื่อนั้นความเศราโศกเสียใจก็บังเกิดขึ้น ยิ่งรักมากก็ยิ่งเศราโศก

มาก ความเศราโศกยอมทิ่มแทงหัวใจของผูที่เศราโศกดุจถูกลูกศรอาบยาพิษ ยอมจะเสียใจ รองไห ไดรับทุกข 

ทอดอาลัยในชีวิต ละท้ิงการงาน กินไมได นอนไมหลับ ท่ีเสียใจจนเปนบาไปก็มี ท่ีซึมเศรา หงอยเหงา จมอยูกับ

ความหลังเหมือนคนไรอนาคต หมดหวังในชีวิตก็มี นี้เปนความจริงที่ขมขื่น และความปวดราวจากการสูญเสีย

บุคคลอันเปนท่ีรัก  

   ในพระไตรปฎกไดกลาวถึงความเศราโศก การสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก โดยพระผูมีพระภาค และพระ

สาวก ไดมีพุทธอุบายในการระงับความเศราโศก ไวหลายกรณี เชน กรณีนางกิสาโคตมี พระผูมีพระภาคใหนาง

ไปหาเมล็ดผักกาดจากเรือนท่ีไมเคยมีใคร ๆ ตาย เพ่ือเปนยาชุบชีวิตบุตรชาย นางไปเรือนใด ก็ลวนมีแตคนเคย

ตายท้ังสิ้น ทำใหนางไดสติวา ไมเฉพาะบุตรชายนางท่ีตาย แทจริงทุกคนลวนตองตาย เปนตน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 154 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 สัลลสูตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/580-

599/641-644) เปนพระสูตรที่แสดงใหเห็นวา ความตาย ความพลัดพราก เปนธรรมดาของทุกชีวิต ความตาย

คือการทำลายขันธ การตัดขาดชีวิตินทรีย เราลวนอยูในโลกสมมุติ ทุกชีวิตลวนไปตามกรรม จงยอมรับความ

จริง และมองทุกอยางตามความเปนจริง ไมเศราโศกกับสิ่งที่สูญเสียเพราะเศราโศกไปก็ไรประโยชน มีแตจะ

เพ่ิมทุกขทับถมตนมากข้ึน จงใชปญญากำจัดตัณหา ทิฏฐิ ถอนลูกศร คือกิเลส ความเศราโศกใหได โดยใชอุบาย

ระงับความเศราโศก เชน การพิจารณาเนื่อง ๆ ถึงความจริง ไดแก ความแก ความเจ็บ ความตาย ความพลัด

พรากจากของรักของชอบใจ และการทำกรรมอันใดไว ตองไดรับผลกรรมนั้น ๆ ตามนัยแหงการพิจารณา

อภิณหปจจเวกขณ หรือฐานสูตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

22/57/99-100), การใชอุบายอันแยบคาย ดวยหลักโยนิโสมนสิการ เชน โดยใชปญญาพิจารณาดวยเหตุผล, 

การพิจารณาโทษของความเศรา เปนตน (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556), การใชอุบายระงับความ

เศราโศกดวยหลักไตรลักษณ พิจารณาความไมเท่ียง ความเปนทุกข ความเปนอนัตตา (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 12/358/394-396) และอุบายระงับความเศราโศกดวยหลัก

อริยสัจ 4 พิจารณาทุกข สมุทัย นิโรธ มรรค โดยกำหนดทุกข หาสาเหตุแหงทุกข รูภาวะดับทุกขที่จะพึงบรรลุ 

ดวยการปฏิบัติตามมรรคมีองค 8 ซ่ึงเปนทางพนทุกข (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) เปนตน 

   ดวยเหตุนี้ ผูวิจัยจึงสนใจท่ีจะศึกษาวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกในสัลลสูตร เพ่ือใหเขาใจความ

ธรรมดาของชีวิต และมีปญญาในการแกปญหา ประกอบกับสัลลสูตร เปนพระสูตรที่อานแลวเขาใจงาย มี

ลักษณะเปนพระคาถา กลาวถึงความตาย และการระงับความเศราโศกจากการสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก ซ่ึง

ความจริงนี้ เปนสิ่งที่ทุกคนตองประสบ ดังนั้น การไดเรียนรู ฝกทำใจ และศึกษาอุบายระงับความเศราโศกไว 

ถือเปนการสรางภูมิตานทานใหกับชีวิต  

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

 1. เพ่ือศึกษาอุบายระงับความเศราโศกในพระไตรปฎก 

 2. เพ่ือศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญของสัลลสูตร 

   3. เพ่ือวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกในสัลลสูตร  

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

  การศึกษาวิจัยครั้งนี้เปนการวิจัยเชิงเอกสาร (Document Research) เปนสวนหนึ่งของวิทยานิพนธ

พุทธศาสตร มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปฎกศึกษา เรื่อง “ศึกษาวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกในสัลล

สูตร” โดยศึกษาเอกสารท่ีเก่ียวของแลวนำขอมูลมาวิเคราะหตามวัตถุประสงคและนำเสนอผลการวิจัยโดยการ

พรรณนา ซ่ึงแนวทางการดำเนินการวิจัยครั้งนี้ มีรายละเอียดดังนี้  

 ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาเอกสาร โดยรวบรวมขอมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) และ

ขอมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) และผลงานการวิจัยท่ีเก่ียวของ  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 155 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 ขั้นตอนที่ 2 การเรียบเรียงและจัดลำดับขอมูลเกี่ยวกับสัลลสูตร ตามที่ไดจากการศึกษาคนควา

ขอมูลชั้นปฐมภูมิและขอมูลชั้นทุติยภูมิ 

 ขั้นตอนที่ 3 วิเคราะหสัลลสูตร โดยจำแนกขอมูลแยกเปนประเด็นตามความมุงหมายของการวิจัย 

ตรวจสอบความถูกตองสมบูรณ แลวสรุปผลการวิจัยเปนประเด็น โดยใชแนวคิดทฤษฎีงานวิจัยที่เกี่ยวของเปน

แนวทาง นำมาสังเคราะหเปนกรอบแนวคิดในการวิจัย ขอคำแนะนำ ปรึกษา และความเห็นจากผูเชี่ยวชาญ

แลวนำมาปรับปรุง แกไขใหเหมาะสม 

 ขั้นตอนที่ 4 นำเสนอผลการศึกษางานวิจัย สรุปผลที่ไดจากการวิจัย พรอมขอเสนอแนะ และ

ประเด็นท่ีจะเปนประโยชนตอการศึกษาตอไป  

   

ผลการวิจัย  

   วัตถุประสงคที่ 1 ผูวิจัยไดศึกษาภาพรวมในพระไตรปฎกถึงพุทธอุบายและหลักธรรม ท่ีพระผูมี

พระภาคและพระสาวก ตรัสสอนเพื่อระงับความเศราโศก โดยรวบรวมมาเปนตัวอยาง เพื่อใหเขาใจภาพกวาง 

ดังนี้ 

   1) ผูวิจัยไดทำการศึกษาความหมายเบ้ืองตนท่ีเก่ียวกับอุบายระงับความเศราโศก ดังนี้  

   1.1 โสกะ ไดแก ความเศราโศก กิริยาที่เศราโศก ภาวะความเศราโศกภายใน ความหมนไหมภายใน 

ความเรารอนภายใน ความหมนไหมแหงจิต ความทุกขใจ ลูกศรคือความเศราโศก ของผูท่ีถูกความเสียหายของ

ญาติกระทบบาง ถูกความเสียหายแหงโภคทรัพยกระทบบาง ถูกความเสียหายเพราะโรคกระทบบาง ถูก

สีลวิบัติกระทบบาง และ ถูกทิฏฐิวิบัติกระทบบาง ประจวบกับความเสียหายอื่นนอกจากที่กลาวแลวกระทบ

บาง ถูกเหตุแหงทุกขอ่ืน นอกจากท่ีกลาวแลวกระทบบาง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 30/21/126)  

   1.2 อุบาย หรือ อุปาย คือ วิธี หนทาง ชองทาง กลวิธี ชองทางแหงความคิด ซึ่งประกอบดวย อาย

โกศล (ความเปนผูฉลาดในความเจริญ), อปายโกศล (ความเปนผูฉลาดในความเสื ่อม) และ อุปายโกศล 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 35/753/485) 

   1.3 ลูกศร 7 ชนิด ในพระพุทธศาสนา อันประกอบดวย 1) ลูกศรคือราคะ 2) ลูกศรคือโทสะ 3) ลูกศร

คือโมหะ 4) ลูกศรคือมานะ 5) ลูกศรคือทิฏฐิ 6) ลูกศรคือโสกะ และ 7) ลูกศรคือความสงสัย (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 29/173/491) สัตวเปนผูปรุงแตงลูกศรเหลานั้นให

เกิดขึ้น เมื่อสัตวผูถูกลูกศรใดปกติด ก็จะวิ่งพลานไปทุกทิศทาง วิ่งจากภพนี้ไปภพหนา วิ่งจากคตินี้ไปคติหนา 

วิ่งจากวัฏฏะนี้ไปวัฏฏะหนา ตอเมื่อสัตวนั้นสามารถถอนลูกศรเหลานั้นออกไดแลว จึงไมตองวิ่งพลานไปทุก

ทิศทาง  

   2) ผูวิจัยยกตัวอยาง พระสูตรและชาดกที่เกี่ยวของกับความเศราโศก ที่ปรากฏในพระไตรปฎก (ใน

งานวิจัยนี้ เปนเพียงบางสวน) ดังนี้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 156 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

   2.1 ปฏาจาราเถรี นางปฏาจาราสูญเสียสามี บุตร 2 คน มารดา บิดา และพี่ชาย ทำใหนางเสียสติ 

พระผูมีพระภาคตรัสพุทธอุบายในการระงับความเศราโศก “น้ำในมหาสมุทรทั้ง 4 มีประมาณนอย, น้ำตาของ

คนผูอันทุกข ถูกตองแลว เศราโศก ไมใชนอย มากกวาน้ำในมหาสมุทรนั้น: เหตุไร เธอจึงประมาทอยูเลา? แม

นอง” (อรรถกถาพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/4/189) อธิบายได

วาน้ำตาที่หลั่งออกมาเพราะความสูญเสีย และความพลัดพรากจากสิ่งที่พอใจ เมื่อเทียบแลวมีมากกวาน้ำใน

มหาสมุทรท้ัง 4 เหตุไร นางจึงมีชีวิตอยูดวยความประมาท  

   “บุคคลเมื่อถึงคราวจะตาย บุตรทั้งหลายก็ตานทานไวไมได บิดาก็ตานทานไวไมได พวกพองก็

ตานทานไวไมได แมญาติพ่ีนองก็ตานทานไวไมได” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 25/288/122) อธิบายไดวา บุคคลเมื่อถึงคราวตาย ไมมีใครสามารถตานทานไมใหตายได เม่ือ

นางปฏาจารา ไดฟงธรรม จึงไดสติ และถอนลูกศรคือความเศราโศกได เปนผู ปราศจากความเศราโศก 

สอดคลองกับงานวิจัยของอารยา บัตรเจริญ (2563) ที่กลาววา นางปฏาจารา มีความทุกขที่เกิดจากความ

สูญเสียบุคคลท่ีเปนท่ีรัก จึงเสียสติสัมปชัญญะ เพราะจิตปรุงติดยึดอยูกับบุคคลท่ีตายไป ทำใหเกิดความทุกขใจ 

เสียใจ และเมื่อไดพบพระพุทธองคทรงเทศนาธรรม สติก็เกิดขึ้นชวยใหสามารถพิจารณาถึงความจริงของ

ธรรมชาติวาทุกอยางมีเกิดข้ึน และดับไป 

   2.2 กิสาโคตมีเถรี นางกิสาโคตมีสูญเสียบุตรชาย นางอุมรางบุตรชายที่ตายแลว ตระเวนไปทั่วพระ

นคร รองขอยาสำหรับบุตรชายของตน พระผูมีพระภาคทรงใชอุบายใหนางกิสาโคตมี ไปนำเมล็ดผักกาดจาก

บานเรือนท่ีไมเคยมีคนตายมาถวายเพ่ือทำยารักษาใหบุตรชายนางฟนคืนชีพ และจากท่ีนางไปตามเรือนตาง ๆ 

ทำใหนางไดพบวาไมมีเรือนหลังใด ไมเคยมีคนตาย นางจึงไดสติ โดยพระผูมีพระภาคตรัสพุทธอุบายวา “นรชน

ผูมัวเมาในบุตรและปศุสัตว มีใจเกี่ยวของในอารมณตาง ๆ ยอมถูกมฤตยูคราไป เหมือนชาวบานผูหลับใหลถูก

หวงน้ำพัดพาไป ฉะนั ้น” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

25/287/122) อธิบายไดวา ชีวิตนี้ไมเที่ยง การหลงมัวเมาในอารมณเศราโศกที่สูญเสียบุตรชายนั้น เหมือน

ชาวบานท่ีหลับใหลแลวถูกหวงน้ำพัดพาไป นางกิสาโคตมีไดฟงธรรม ไดสติ และถอนลูกศรคือความเศราโศกได 

เปนผูปราศจากความเศราโศก สอดคลองกับงานวิจัยของพอศรี อินดี (2555) ที่กลาววา นางกิสาโคตมี อยูใน

ความเศราโศก เพราะยึดม่ันถือม่ันในบุตร ไมยอมรับความตาย พระพุทธองคตรัสใหนางไดพิสูจนความจริงดวย

ตนเอง จนนางยอมรับความจริง เห็นความตายเปนธรรมดาของทุกชีวิต คลายความเศราโศก 

   2.3 นารทสูตร พระนางภัททาราชเทวีผูเปนที่รักของพระเจามุณฑะ สวรรคตลง พระเจามุณฑะถูก

ความเศราโศกครอบงำ พระนารทะไดแสดงธรรมแดพระเจามุณฑะวา ฐานะ 5 ประการ อันสมณะ พราหมณ 

เทวดา มาร พรหม หรือใคร ๆ ในโลกนี้ไมพึงได คือ 1) ขอสิ่งที่มีความแกเปนธรรมดา อยาแก 2) ขอสิ่งที่มี

ความเจ็บไขเปนธรรมดา อยาเจ็บไข 3) ขอสิ่งที่มีความตายเปนธรรมดา อยาตาย 4) ขอสิ่งที่มีความสิ้นไปเปน

ธรรมดา อยาสิ้นไป 5) ขอสิ่งที่มีความฉิบหายเปนธรรมดา อยาฉิบหายอยาฉิบหาย (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/50/84) ซ่ึงธรรมนี้ “สำหรับปุถุชนผูไมไดสดับ” จะเปนดั่ง

ถูกลูกศร คือความเศราโศกที่มีพิษทิ่มแทงแลว ยอมทำตนใหเดือดรอน หากธรรมนี้ “สำหรับอริยสาวก” จะ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 157 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เปนผูไมมีความเศราโศก ปราศจากลูกศร ยอมดับทุกขไดดวยตนเอง กรณีนี้พระเจามุณฑะ ไดฟงธรรมจากพระ

นารทะ ถึงเหตุท่ีโลกนี้ไมพึงได พิจารณาเห็นความจริง สิ่งท่ีเปนธรรมดา ท่ีไมไดเกิดแกเราผูเดียวเทานั้น แตเกิด

กับสัตวท้ังปวงท่ีมีการมา การไป จึงไดสติ ถอนลูกศร คือความเศราโศกได เปนผูปราศจากความเศราโศก 

   2.4 วิสาขาสูตร หลานสาวผูเปนที่รัก ที่ชอบใจ ของนางวิสาขามิคารมาตา เสียชีวิตลง ยังความเศรา

โศก นางจึงไปเขาเฝาพระผูมีพระภาค ซึ่งพระผูมีพระภาคตรัสพุทธอุทานวา “ความโศก ความคร่ำครวญ และ

ความทุกขหลากหลายมีในโลกนี้ ยอมเกิดมีไดเพราะอาศัยสิ่งเปนที่รัก เมื่อไมมีสิ่งเปนที่รัก ความเศราโศกเปน

ตนเหลานี้ก็ไมมี เพราะฉะนั้น คนที่ไมมีสิ่งเปนที่รักในโลกไหน ๆ จึงชื่อวามีความสุข ปราศจากความเศราโศก 

ดังนั้น ผูปรารถนาความไมเศราโศก ปราศจากกิเลสดุจธุลี จึงไมควรยึดสิ่งเปนท่ีรักในโลกไหน ๆ” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/78/341) อธิบายไดวา ความเศราโศก เกิดจาก

ความยึดม่ันถือม่ัน การยึดวาเปนของ ๆ เรา เพราะฉะนั้นเม่ือใดท่ีเราสละท้ิงไมยึดในสิ่งใด ๆ วาเปนของเรา ไม

ทำสัตว สังขารใหเปนที่รัก เมื่อนั้นเราก็ไมมีความเศราโศก นางวิสาขามิคารมาตา ไดฟงธรรมแลว ยอมถอน

ลูกศร คือความเศราโศกได 

   2.5 อุรคชาดก บุตรชายพราหมณเสียชีวิต พราหมณไดกำหนดถึงความเปนอนิจจังวา สิ่งที่มีการแตก

เปนธรรมดา แตกไปแลว สิ่งที่มีความตายเปนธรรมดา ตายไปแลว สังขารทั้งปวงไมเที่ยง สำเร็จดวยความตาย 

และพราหมณ ไดกลาวเหตุไมเศราโศกแกทาวสักกะวา “บุตรของขาพเจาละท้ิงรางกายของตนไป เหมือนงูลอก

คราบเกา เม่ือรางกายใชการไมได จึงละไปตายไปอยางนี้ เขาถูกเผาก็ไมรูถึงความคร่ำครวญของหมูญาติ เพราะ

เหตุนั ้น ขาพเจาจึงไมเศราโศกถึงเขา เขาไปแลวตามคติ (ภพ) ของเขา” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:27/19-20/202) อธิบายไดวา ไมควรรองไหอยูกับคราบของงู 

(รางกายผูตาย) ผูตายไดไปสูสุคติในภพภูมิใหมแลวของเขา บุคคลในครอบครัวพราหมณ ไมเศราโศกรองไห 

เพราะทุกคนเจริญมรณสติ (การระลึกถึงความตาย) อยางสม่ำเสมอ ทำใหไมเกรงกลัวตอความตาย เห็นความ

ตายเปนเรื่องธรรมดาของชีวิต เปรียบเสมือนบุคคลที่ฝกมาดีแลว ทำใหมีสติ มองเห็นตามความเปนจริง เปนผู

ระงับแลวซ่ึงความเศราโศก  

   2.6 มิคโปตกชาดก ทาวสักกเทวราชทอดพระเนตรดาบสรองไห เพราะลูกเนื้อตายไป จึงกลาววา

“ชนเหลาใดรองไห บนเพอ รำพัน ถึงคนที่ตายแลวและคนที่จะตาย สัตบุรุษทั้งหลายกลาวการรองไหวาเปลา

ประโยชน เพราะฉะนั้น ทานอยารองไหไปเลย พราหมณ สัตวที่ตายละโลกนี้ไปแลว จะพึงลุกขึ้นไดเพราะการ

รองไห เราทุกคนก็คงมาประชุมกัน รองไหถึงหมู ญาติของกันและกัน” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 27/118-119/221) อธิบายไดวา การรองไหเปนสิ่งท่ีไรประโยชน 

น้ำตาไมสามารถทำใหคนตายฟนคืนชีพได ดาบสเมื่อไดฟงธรรม จึงไดสติ เขาใจความจริงของชีวิต ถอนลูกศร 

คือความเศราโศกได เปนผูปราศจากความเศราโศก 

   2.7 มัฏฐกุณฑลีชาดก สมัยพระโพธิสัตวเสวยพระชาติเปนมัฏฐกุณฑลี มาณพเทพบุตร ไดมาแสดง

ธรรมแกพราหมณผูเปนบิดาท่ีเศราโศกถึงบุตรท่ีตาย โดยกลาววา เขามีเรือนรถท่ีทำดวยทองคำ หากแตขาดลอ

ท้ังคู โดยมาณพแปลงกายประสงคจะขอดวงจันทรและดวงอาทิตยมาทำเปนลอรถ พราหมณไดฟงแลวจึงกลาว



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 158 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วา ทานโงหรือเปลาที่ขอดวงจันทรและดวงอาทิตยมาทำเปนลอรถ เปนสิ่งที่ไมควรปรารถนาดวยไมสามารถ

กระทำได มาณพจึงกลาวตอบวา “แมการโคจรไปมาของดวงจันทรและดวงอาทิตยก็ยังปรากฏรัศมี ยังปรากฏ

ในวิถีทั ้ง 2 สวนคนที่ตายไปแลวยอมไมปรากฏเราทั้ง 2 ผูรองไหคร่ำครวญอยูในที่นี ้ ใครหนอโงกวากัน” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 27/120/342) อธิบายไดวา การ

ปรารถนาในสิ่งท่ีไมสามารถกระทำได หรือปรารถนาในสิ่งท่ีเปนไปไมได เปนสิ่งท่ีไรประโยชน เม่ือพราหมณได

ฟง จึงไดสติ สามารถถอนลูกศรคือความเศราโศกได เปนผูปราศจากความเศราโศก 

   3) หลักธรรมท่ีสำคัญ คำสอนท่ีเปนแนวทางใหประพฤติปฏิบัติ เพ่ือระงับความเศราโศก ดังนี้  

   3.1 อภิณหปจจเวกขณ 5 (ฐานสูตร) วาดวยฐานะที่ควรพิจารณาเนือง ๆ วา 1) เรามีความแกเปน

ธรรมดา ไมลวงพนความแกไปได 2) เรามีความเจ็บไขเปนธรรมดา ไมลวงพนความเจ็บไขไปได 3) เรามีความ

ตายเปนธรรมดา ไมลวงพนความตายไปได 4) เราจะตองพลัดพรากจากของรักของชอบใจท้ังสิ้น 5) เรามีกรรม

เปนของตน มีกรรมเปนกำเนิด มีกรรมเปนเผาพันธุ มีกรรมเปนที่พึ่งอาศัย เราทำกรรมใดไวจะเปนกรรมดี 

หรือกรรมชั่วก็ตาม ยอมเปนผูรับผลของกรรมนั้น (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 22/57/99-100) 

   3.2 มรณสติ หรือ มรณัสสติ คือ การระลึกถึงความตายอันจะตองมีมาถึงตนเปนธรรมดา พิจารณาให

ใจสงบจากอกุศลธรรม เกิดความไมประมาท และไมหวาดกลัว คิดเรงขวนขวายบำเพ็ญกิจ และทำความดี 

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) สอดคลองกับงานวิจัยของพระครูวิธูรธรรมวิมล (ธเนศ อมโล) 

(2561) ท่ีกลาววา ควรระลึกถึงความตายเปนอารมณตลอดเวลาทุกลมหายใจเขาออก จนใจสามารถคลายจาก

สิ่งท่ียึดม่ันถือม่ัน ความฟุงซานในอารมณตาง ๆ ก็บรรเทาลง 

   3.3 สติสัมปชัญญะ คำวา สติ หมายถึงความระลึกได นึกได ความไมเผลอ การคุมใจไวกับกิจ  

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) สัมปชัญญะ หมายถึง ความรูตัวท่ัวพรอม ความรูตระหนัก ความรู

ชัดเขาใจชัด (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) สอดคลองกับบทความวิชาการ ของ กัญกร คำพรรณ 

และ สิริวัฒน ศรีเครือดง (2564) ที่กลาววา สติสัมปชัญญะ หมายถึง ความหวนระลึก การรูสึกตัวทั่วพรอม 

อยูเสมอท้ังในขณะคิด พูด ทำ ดวยความระลึกรูในขณะนั้น ๆ วาสิ่งใดควรทำ สิ่งใดไมควรทำ โดยมิใหความคิด

หรือการกระทำนั้น ๆ ตกอยูภายใตความประมาท และกิเลส 

   3.4 โยนิโสมนสิการ หมายถึง การทำในใจโดยแยบคาย โดยการคิดถูกวิธี, การคิดมีระเบียบ, การคิดมี

เหตุผล และ การคิดที่มุงในสิ่งที่เปนกุศล มีวิธีคิดตามหลักของโยนิโสมนสิการ 10 วิธี (พระพรหมคุณาภรณ 

(ป.อ.ปยุตฺโต), 2556) 

  3.5 ปญญา 3 ไดแก จินตามยปญญา (ปญญาเกิดจากการคิดพิจารณา, ปญญาสืบแตโยนิโสมนสิการท่ี

ตั้งขึ้นในตนเอง), สุตมยปญญา (ปญญาเกิดจากการสดับเลาเรียน, ปญญาสืบแตปรโตโฆสะ) และ ภาวนามย

ปญญา (ปญญาเกิดจากการปฏิบัติบำเพ็ญ, ปญญาสืบแตปญญาสองอยางแลวหมั่นมนสิการในสภาวธรรม) 

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 159 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

   3.6 ไตรลักษณ ความจริงตามธรรมดา ไดแก อนิจจตา ความไมเที่ยง, ทุกขตา ความเปนทุกข และ 

อนัตตตา ความไมใชตน (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558)  

   3.7 อริยสัจจ 4 ไดแก ทุกข, ทุกขสมุทัย, ทุกขนิโรธ และ ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา (พระพรหมคุณา

ภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558)  

   วัตถุประสงคที ่ 2 ผลการวิจัยพบวา“สัลลสูตร” วาดวยเรื ่องลูกศรคือกิเลส จัดอยู ในคัมภีร

พระไตรปฎก เลมท่ี 25 ขุททกนิกาย สุตตนิบาต หมวดมหาวรรค เปนพระสูตรท่ีมีเนื้อหาสาระเปนประเภทรอย

กรองลวน (คาถา) จำนวน 20 คาถา และ อรรถกถา “ปรมัตถโชติกา ภาค 2” อธิบายขยายความเนื้อหา 

ที่เปนคาถาเพิ่มเติม โดยเนื้อหาในอรรถกถากลาวถึงที่มาของพระสูตรวา เหตุเกิดจาก อุบาสกคนหนึ่งเปน

อุปฏฐากของพระผูมีพระภาค บุตรชายของเขาไดถึงแกกรรม เขาถูกความเศราโศกเพราะบุตรชายครอบงำ จึง 

อดอาหารถึง 7 วัน เมื่อพระผูมีพระภาคทรงทราบเรื่องราว จึงเสด็จไปยังเรือนของเขาเพื่ออนุเคราะหให

บรรเทาความเศราโศก โดยผูวิจัยสามารถสรุปเนื้อหาจากพระคาถาได เปน 3 กลุม คือ กลุมท่ี 1. กลาวถึงเรื่อง

ความตาย กลุมท่ี 2. กลาวถึงเรื่องความเศราโศก กลุมท่ี 3. กลาวถึงเรื่องการระงับความเศราโศก 

   กลุมท่ี 1. กลาวถึงเรื่องความตาย พระผูมีพระภาค ไดกลาวถึงเรื่องความตาย ไวในคาถาท่ี 1 ถึงคาถา

ท่ี 8 สามารถสรุปรายละเอียดไดดังนี้  

   คาถาที่ 1. ชีวิตของสัตวทั ้งหลายในโลกนี้ ยอมมีความตายเปนธรรมดา ความตายของมนุษยไมมี

เครื่องหมายบอก ไมมีนิมิตบอก ไมมีใครรูได ตองประกอบดวยปจจัยหลายอยาง และประกอบไปดวยทุกข ดังนี้ 

  (1) ไมมีเครื่องหมาย (นิมิต) ไมมีกิริยาอาการ บอกวา จะตายอยางไร จะตายเวลาไหน จะตายท่ีไหน  

  (2) ใคร ๆ รูไมได วา ชาติหนาจะเกิดในภพไหน (คติ) จะเกิดเปนมนุษย หรือ เทวดา หากเกิดเปน

มนุษยจะมีอายุยืนยาวเทาไหร ใคร ๆ รูไมได โดยทั่ว ๆ ไปมนุษยมีอายุประมาณ 100 ป หากเกิดเปนเทวดาใน

ชั้นจาตุมหาราชิกา จะสามารถรูไดวา จะเปนอยูในชั้นนี้ 500 ปทิพย หรือ 9 ลานปมนุษย  

  (3) ทั้งลำบาก มนุษยจะเปนอยูดวยความยากลำบาก มีปจจัยประกอบหลายอยาง เชน มนุษยตอง

อาศัยลมหายใจเขา-ออก, อาศัยมหาภูตรูป 4 (ปฐวีธาตุ อาโปธาตุ เตโชธาตุ วาโยธาตุ), อาศัยกวิงการาหาร 

(อาหาร) และ อาศัยวาโยธาตุ (ไฟ) ในการชวยเผาผลาญอาหาร ใหไออุนกับรางกาย เปนตน 

  (4) สั้นนิดเดียว มนุษยเปนอยูชั่วขณะจิตเดียว มนุษยมีอายุยืนยาวก็ดวยจิตจากอดีต แมชีวิตใน

อนาคตก็เปนจิตในอนาคต ชีวิตที่ดำเนินอยูในภพนี้ก็เปนจิตปจจุบัน สุขทุกขของมนุษยเปนอยูดวยจิตชั่วขณะ

เดียวเทานั้น ความทุกขก็เปนจิตชั่วขณะหนึ่ง ความสุขก็เปนจิตอีกชั่วขณะหนึ่งเชนกัน  

  (5) ประกอบดวยทุกข อันเปนทุกขท่ีเกิดจากการสัมผัส มีความผันแปรอยูตลอด มีหนาว มีรอน มีหิว

กระหาย มีทุกขจากสังขาร และทุกขจร 

  คาถาที่ 2. คาถาที่ 3. และคาถาที่ 4. สัตวทั้งหลายมีความตายเปนธรรมดา มีภัยจากความตายเปน

นิตย เปรียบเหมือน 1) ผลไมสุกแลวมีภัยจากการหลนในเวลาเชา เมื่อราก ลำตน กิ่ง ใบ ไดรับความรอนจาก



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 160 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

แสงแดด ไดรับน้ำจากดิน เมื่อผลไมแกจัด ยอมหลุดจากขั้ว และหลนลงพื้นเปนธรรมดา และ 2) ภาชนะดินท่ี

ชางหมอทำไว ยอมมีความแตกเปนท่ีสุด  

   คาถาที่ 5. คาถาที่ 6. คาถาที่ 7. และคาถาที่ 8. มนุษยทั้งเด็ก ผูใหญ ทั้งโง ฉลาด ยอมมีความตาย

รออยูขางหนา ลวนถูกความตายครอบงำอยู ไมมีผูใดตานทานความตายไวได บิดาไมสามารถตานทานได พวก

หมูญาติก็ไมสามารถตานทานได เปรียบเหมือน โคที่จะถูกนำไปยังโรงฆา ก็ไปแตตัวเดียวเทานั้น นักปราชญ

ทราบความจริงนี้แลว จึงไมเศราโศก 

   กลุมที่ 2. กลาวถึงเรื่องความเศราโศก พระผูมีพระภาค ไดกลาวถึงเรื่องความเศราโศก ไวในคาถาท่ี 

9 ถึงคาถาท่ี 13 สามารถสรุปรายละเอียดไดดังนี้  

   คาถาท่ี 9. คาถาท่ี 10. คาถาท่ี 11. คาถาท่ี 12. และคาถาท่ี 13. มนุษยท้ังหลายไมรูทางของตัวเอง

ท่ีมาสูครรภของมารดา และไมรูทางไปของตนเองเม่ือจุติ (ตาย) จากภพนี้แลวจะไปยังภพอ่ืน (คติ) เม่ือไมรูทาง

ทั้งสองนี้แลว การคร่ำครวญถึงผูที่ตายไปแลว ยอมไรประโยชน นักปราชญผูรูความจริงแหงที่สุดทั้งสองนี้แลว 

ยอมไมครำ่ครวญถึงผูท่ีจากไป มนุษยท่ีหลงคร่ำครวญ รองไห ถึงผูท่ีตายไปแลว เปนการเบียดเบียนตนเอง ยอม

เกิดทุกขแกตน หาประโยชนอันใดไมไดเลย และยังนำความพินาศมาสูตนเอง ทำใหรางกายซีดเซียว ซูบผอม ไม

ผองใส ทุกขกาย ทุกขใจมากข้ึน  

   กลุมท่ี 3. กลาวถึงเรื่องการระงับความเศราโศก พระผูมีพระภาค ไดกลาวถึงการระงับความเศราโศก 

ไวในคาถาท่ี 14 ถึงคาถาท่ี 20 สามารถสรุปรายละเอียดไดดังนี้  

   คาถาท่ี 14. คาถาท่ี 15. และคาถาท่ี 16. สัตวท้ังหลายผูมีความตาย เปนไปตามกรรม เปนผูตกอยูใน

อำนาจของมัจจุราช ยอมมีอาการสำคัญหมายวา จะเปนผูมีอายุยืน 100 ป เปนผูไมมีโรค ไมมีการพลัดพราก

จากกันและกัน อาการเหลานี้ ยอมมีความผันแปรเปนอื่น ยอมตายบาง ยอมมีโรคบาง ยอมพลัดพรากจากกัน

และกัน ตองละท้ิงชีวิตในภพนี้ไปเปนท่ีสุด  

   คาถาที่ 17. คาถาที่ 18. คาถาที่ 19. และคาถาที่ 20. บุคคลฟงธรรมเทศนาจากพระอรหันตแลว 

ควรกำจัดความคร่ำครวญ กำหนดรูวาผูที่ลวงลับไปแลว ไมสามารถฟนคืนชีวิตไดอีก ผูมีปญญาควรขจัดความ

เศราโศกท่ีเกิดข้ึนโดยฉับพลัน เหมือนลมท่ีพัดนุนปลิวไป เหมือนคนใชน้ำดับไฟท่ีกำลังลุกไหม ผูมีปญญาควรถึง

พรอมดวยจินตามยปญญา (ปญญาสำเร็จดวยความคิด) สุตมยปญญา (ปญญาสำเร็จดวยการฟง) และ

ภาวนามยปญญา (ปญญาสำเร็จดวยการอบรม) เปนบุคคลผูไมมีตัณหาและทิฏฐิอาศัย ถึงความสงบใจ ลวงพน

ความเศราโศกได ชื่อวา เปนผูดับกิเลสไดแลว 

   สรุป ในสัลลสูตร พระผูมีพระภาค ทรงตรัส 1) ความตายไมมีเครื่องหมาย ไมมีนิมิตบอก ไมมีใครรูได

วา ตนเองจะตายเมื่อไหร ตายที่ไหน และตายอยางไร ชีวิตนี้อาศัยปจจัยหลายอยาง เชน อาศัยมหาภูตรูป 4, 

อาศัยกวิงการาหาร (อาหาร) เปนตน ชีวิตนี้มีความยากลำบาก และสัตวท้ังหลายเม่ือเกิดมาแลว ยอมมีความ

ตายเปนท่ีสุด เปรียบเหมือนผลไมสุกท่ีตองตกลงสูพ้ืน และเปรียบเหมือนภาชนะดินทุกใบ ลวนมีความแตกเปน

ท่ีสุด ความตายก็เชนเดียวกัน ยอมตายเปนธรรมดา 2) มนุษยท้ังหลายเกิดเพราะเหตุปจจัย และดับ (ตาย) เม่ือ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 161 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เหตุปจจัยนั้นสิ้นสุดลง ทุกชีวิตลวนเปนไปตามกรรม การรองไห คร่ำครวญถึงผูที ่ตายไปแลว ไมกอใหเกิด

ประโยชนอันใด มีแตเกิดผลเสียตอตนเอง ทำใหรางกายซูบผอม ซีดเซียว ไมผองใส เบียดเบียนตนเอง เพ่ิมทุกข

แกตนมากขึ้น 3) ผูมีปญญาควรถึงพรอมดวยจินตามยปญญา (ปญญาสำเร็จดวยความคิด) สุตมยปญญา 

(ปญญาสำเร็จดวยการฟง) และภาวนามยปญญา (ปญญาสำเร็จดวยการอบรม) เปนบุคคลผูไมมีตัณหาและทิฏฐิ

อาศัย ถึงความสงบใจ ลวงพนความเศราโศก 

   วัตถุประสงคที่ 3 ผลการวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกในสัลลสูตร ผูวิจัยไดแยกวิเคราะห 2 

ประเด็นดังนี้  

   1. ประเด็นดานการสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก 

   1.1 การสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก อุบาสกสูญเสียบุตรชายอันเปนที่รัก ทำใหเกิดความเศราโศก คร่ำ

ครวญ อดอาหาร 7 วัน ทำใหตนเองเดือดรอน รางกายซูบผอม ซีดเซียว ผูวิจัยไดวิเคราะหการพิจารณาความ

จริงการสูญเสียนี้ กับหลักธรรมอภิณหปจจเวกณ (ฐานสูตร) วาดวยฐานะ 5 ประการ ความเปนจริงที่สัตวโลก

ควรพิจารณาเนือง ๆ คือ 1) เรามีความแกเปนธรรมดา ไมลวงพนความแกไปได (ชราธัมมตา) 2) เรามีความเจ็บ

ไขเปนธรรมดา ไมลวงพนความเจ็บไขไปได (พยาธิธัมมตา) 3) เรามีความตายเปนธรรมดา ไมลวงพนความตาย 

ไปได (มรณธัมมตา) 4) เราจะตองพลัดพรากจากของรักของชอบใจทั้งสิ้น (ปยวินาภาวตา) 5) เรามีกรรมเปน

ของตน มีกรรมเปนกำเนิด มีกรรมเปนเผาพันธุ มีกรรมเปนที่พึ่งอาศัย เราทำกรรมใดไวจะเปนกรรมดี หรือ

กรรมชั่วก็ตาม ยอมเปนผูรับผลของกรรมนั้น (กัมมัสสกตา) (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/57/99-101)  

   จากการวิเคราะหพบวา อุบาสกดวยบุตรตาย เปนผูไมไดพิจารณาถึงสิ่งที่มีความตายเปนธรรมดา มี

ความตองพลัดพรากจากของรักของชอบใจท้ังสิ้น เนื่องจากอุบาสกยังเกิดความคร่ำครวญ เศราโศกถึงบุตรชาย

อยู อุบาสกควรพิจารณาวา สิ่งที่มี “ความตายเปนธรรมดาของปุถุชนผูไมไดสดับ” ยอมตายไป ความตาย 

ความพลัดพรากนั้น ไมใชของเราคนเดียว แตเปนของสัตวทั้งปวงที่มีการมา การไป การจุติ การอุบัติ ก็ตายไป 

ก็พลัดพรากทั้งสิ้น ถาเราจะพึงเศราโศก คร่ำครวญ หลงงมงาย ไมอยากอาหาร กายก็จะเศราหมอง การงานก็

จะหยุดชะงัก พวกศัตรูก็จะดีใจ พวกมิตรก็จะเสียใจ ผูที่ยังเศราโศกนั้นเรียกวา “ปุถุชนผูไมไดสดับ” ถูกลูกศร

คือความเศราโศกท่ีมีพิษท่ิมแทง 

   1.2 การยอมรับการสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก อุบาสกไมยอมรับการสูญเสีย เนื่องจากตัณหา และทิฏฐิ 

ไมอยากใหบุตรตาย และยึดวานี้เปนบุตรของเรา เมื่อสูญเสียจึงทำใจยอมรับไมได ซึ่งหากอุบาสกฟงธรรม 

พิจารณาตามคำสอนพระผูมีพระภาค (พระคาถาในสัลลสูตร), ประพฤติตนอยางมีสติสัมปชัญญะ, พิจารณา

มรณัสสติ (การระลึกถึงความตาย) และพิจารณาตามหลักธรรมอภิณหปจจเวกขณ 5 ที่วา “ไมใชเราคนเดียว

เทานั้น ที่จะตองพลัดพรากจากของรักของชอบใจ แทจริง สัตวทั้งปวงที่มีการมา การไป การจุติ การอุบัติ ก็

ลวนจะตองพลัดพรากจากของรักของชอบใจท้ังสิ้น” เม่ืออริยสาวกนั้นพิจารณาฐานะนั้นอยูเนื่อง ๆ มรรคยอม

เกิด อริยสาวกนั้นยอมเสพ เจริญ ทำใหมากข้ึนมรรคนั้น เม่ือเสพ เจริญ ทำใหมากอยู ยอมละสังโยชนได อนุสัย

ยอมสิ้นไป  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 162 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

   2. ประเด็นดานอุบายระงับความเศราโศก 

   2.1 อุบายระงับความเศราโศกดวยหลักโยนิโสมนสิการ ในสัลลสูตรนี้ เพ่ือใหอุบาสกระงับความเศรา

โศก ตองใหหลักคิดทางปญญา คือ ใหรูจักคิดแบบถูกวิธี คิดแบบมีระเบียบ คิดแบบมีเหตุผล และคิดสิ่งท่ีมุงไป

ในกุศล เชน 1) การตายของบุตรชายเปนเหตุ ยังผลใหอุบาสกเกิดความเศราโศก อุบาสกตองคิดสืบสาวเหตุ

ปจจัย คือเมื่อมีการเกิด ยอมมีการตาย ทุกชีวิตยอมเปนไปตามเหตุและปจจัย เปนไปตามกรรม 2) หาก

บุตรชายแมไมตายในวัยหนุม เมื่อถึงวัยชรา หรืออายุ 100 ป ก็ยอมตองตายเปนธรรมดา 3) อุบาสก ยอม

พิจารณาโทษของความเศราโศก ทำใหใจหอเหี่ยว หดหู ไมผองใส รางกายก็ซูบผอม รองไหไปก็ไมสามารถ 

ทำใหบุตรชายฟนคืนชีพได 4) อุบาสก ควรทำใจ ยอมรับความจริง ใชปญญาพิจารณาความจริง ตัดตัณหา 

อุปาทาน ปลอยวางความยึดม่ันถือม่ัน และอยูกับปจจุบัน ระงับความเศราโศก เปนตน 

   2.2 อุบายระงับความเศราโศกดวยหลักไตรลักษณ อุบาสกพึงพิจารณาถึงความเไมเที่ยง ความเปน

ทุกข ความเปนอนัตตา (มิใชตัวตน) บุตรชายอุบาสกยอมมีความตายเปนธรรมดา ไมสามารถลวงพนความตาย

ไปได แมอุบาสกเองก็ไมสามารถลวงพนความตายไปไดเชนเดียวกัน ชีวิตนี้เปนเพียงขันธธาตุ กองธาตุ ที่มา

ประกอบกัน เม่ือตายกองธาตุก็แยกจากกัน ไมมีอะไรเหลืออยู รางกายไมวาจะเปนของใคร ลวนคืนสูธรรมชาติ 

คืนสูธาตุดิน สังขารนี้จึงไมเที่ยง เกิดมาจากเหตุและดับดวยเหตุ ทุกสิ่งทุกอยางในโลกนี้ไมวา คน สัตว สิ่งของ 

เงินทอง ลาภ ยศ นินทา สรรเสริญ เปนของสมมุติ เปนภาพมายา เปนของชั่วคราว ไมมีตัวตนท่ีแทจริง อุบาสก

จึงควรรูตามจริง เขาใจความจริงของกฎธรรมดา ทุกชีวิตลวนเปนไปตามกฎไตรลักษณ 

   2.3 อุบายระงับความเศราโศกดวยหลักอริยสัจ 4 พิจารณาในทุกข สมุทัย นิโรธ มรรค  

  1) ทุกข คือ สภาพปญหา ภาวะท่ีถูกบีบค้ันท่ีเกิดข้ึน กลาวคือ ชาติ ชรา มรณะ โสกะ ทุกขะ โทมนัส 

อุปายาส ความประสบกับสิ่งไมเปนที่รัก ความพลัดพรากจากสิ่งอันเปนที่รัก ปรารถนาสิ่งใดไมไดสิ่งนั้น เปน

ทุกข โดยยออุปาทาน ขันธ 5 เปนทุกข อุบาสกเกิดความทุกข จากบุตรชายตาย ทำใหสภาพจิตใจเกิดความคับ

ของ กดดัน เศราโศก คร่ำครวญ อดอาหาร 7 วัน รางกายซูบผอม ซีดเซียว  

  2) สมุทัย เหตุเกิดแหงความทุกข ไดแก ตัณหา 3 คือ กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา อุบาสกมี

ตัณหา อุปาทาน มีความยึดม่ันถือม่ันในบุตรชาย เชน ไมอยากใหบุตรชายตาย อยากเห็นหนา อยากไดยินเสียง 

ไดสัมผัสกาย รักใครพอใจ เปนตน เหตุเพราะอวิชชา ความไมรู ความไมมีปญญาของอุบาสก จึงคิดวาเขาเปน

ของเรา เม่ือความยึดม่ันถือม่ันเกิดข้ึน ตัณหาเกิดข้ึน ทุกขจึงเกิดตามมา 

  3) นิโรธ ความดับทุกข ไดแกการดับตัณหา ดวยการคิดท่ีถูกวิธี เขาถึงความจริง 

  4) มรรค ไดแกมรรคามีองค 8 ประการ อันนำไปสูความดับทุกข เมื่ออุบาสกเกิดปญญา เห็นแลว รู

แลว วาทุกขเกิดดวยบุตรชายตาย จึงเกิดความเศราโศก ทำใหตนเองเดือดรอน สาเหตุเพราะอวิชชา ตัณหา 

อุปาทาน เมื่ออุบาสกไดฟงธรรมแลว ยอมพิจารณาความจริง นอมใจยอมรับความจริง ละตัณหา ทิฏฐิ ความ

อยาก ความพอใจ ในรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส การยึดติดในบุตรชาย โดยพิจารณาดวยหลักโยนิโสมนสิการ 

ควบคุมตัณหาใหอยูในกรอบแหงศีลธรรม ของหลักไตรสิกขา ศีล สมาธิ ปญญา ปลอยวางความยึดมั่นถือม่ัน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 163 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เมื่อใชปญญาพิจารณาความจริงตามธรรมชาติ ตามธรรมดานี้แลว จิตใจจึงหลุดพนเปนอิสระ ไมถูกกิเลส และ

ความทุกขครอบงำ ความเศราโศกก็จะระงับลง 

 

อภิปรายผลการวิจัย  

  1. พบวาในพระไตรปฎก ไดกลาวถึงความเศราโศก คือความหมนไหมแหงจิต ความทุกขใจ เสียใจ

อาลัยอาวรณ ที่สูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก ลูกศรคือความเศราโศก ซึ่งเกิดขึ้นเนื่องจากผูถูกความเสียหายของ

ญาติกระทบ สอดคลองกับงานวิจัยของพระปณต คุณวฑฺโฒ (อิสรสกุล) (2553) ที่กลาววา ความเศราโศก คือ 

กระบวนการตอบสนองทางอารมณตอประสบการณพลัดพราก หรือสูญเสียบุคคลผูเปนท่ีรัก ซ่ึงเปนความทุกข

ทางใจ อันนำมาซึ ่งผลในความรู สึกและพฤติกรรม ในพระไตรปฎกไดกลาวถึงคำสอนหรือพุทธอุบายท่ี

พระพุทธเจา และพระสาวก ทรงใชสอนเตือนสติหรือปลอบใจผูท่ีสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก เพ่ือมาเปนแนวทาง

ในการปฏิบัติ เชน กรณีนางกิสาโคตมี นางสูญเสียบุตรชาย พระผูมีพระภาคทรงใชอุบายใหนางไปนำเมล็ด

ผักกาดจากเรือนที่ไมเคยมีคนตาย ทำใหนางไดพบวาไมมีเรือนหลังใด ไมเคยมีคนตาย นางจึงไดสติ สอดคลอง

กับรายงานการวิจัยของอธิเทพ ผาทา (2552) ที่กลาววา พระพุทธองคทรงใชกุศโลบาย 1) ใหความหวังวา ยา

รักษาชีวิตหรือทำใหลูกนางฟนคืนชีพไดมีอยู 2) พอนางมีหวัง ก็ใหไปหายา คือเมล็ดพันธุผักกาดจากบานท่ีไมมี

คนตายมากอน ซึ่งเปนเงื่อนไขที่นางตองไปพิสูจนเอง เปนการใหความหวัง และใหลงมือทำ และ กรณีอุรคชา

ดก บุคคลในครอบครัวพราหมณ เมื่อมีบุคคลในครอบครัวเสียชีวิต ทุกคนไมเศราโศก เพราะทุกคนเจริญมรณ

สติอยูสม่ำเสมอ ระลึกถึงความตายเปนประจำ เม่ือความตายมาถึงทุกคนจึงทำใจได และเขาใจถึงความจริงของ

ชีวิต สอดคลองกับงานวิจัยของ พอศรี อินดี (2555) ที่กลาววา เรื่องราวในอุรคชาดก แสดงใหเห็นการบำเพ็ญ

มรณสติและการถึงพรอมดวยทาน ศีล ภาวนา ของพระโพธิสัตว นางพราหมณี นองสาว ภรรยา และสาวใช ท่ี

สามารถประคองสติไวได และไมแสดงอาการเศราโศกเสียใจ รองไห คร่ำครวญเมื่อประสบกับความพลัดพราก

จากคนเปนท่ีรัก อันเนื่องมาจากจิตท่ีอบรมดีแลว ซ่ึงควรยึดเปนแบบอยางในการประพฤติปฏิบัติ เปนตน  

  2. พบวาสัลลสูตร เปนพระสูตรวาดวยความเศราโศกจากการสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก เนื่องจาก

การตายจาก และไดกลาวถึงการระงับความเศราโศก โดยใหยอมรับความจริงวา ทุกคนลวนตองตายเปน

ธรรมดา ความตายสามารถเกิดขึ้นไดทุกเวลา ทุกสถานที่ และสามารถเกิดขึ้นไดกับทุกวัย เมื่อความตายมาถึง 

ก็ไมมีผูใดสามารถตานทานความตายได ผูท่ีสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก ตองทำใจใหได อยาเศราโศก อยาทำราย

ตนเอง เพราะไมกอประโยชนอะไร มีแตจะเกิดโทษ จงมีสติรูเทาทันธรรมดา รูสมมุติของสัตวโลก ดับตัณหา 

ทิฏฐิ และใชปญญาดับความเศราโศกนี้ สอดคลองกับงานวิจัยของ พอศรี อินดี (2555) ที่กลาววา ผูที่ประสบ

ทุกขจากการพลัดพราก ทำใหเกิดความทุกขทางกาย ทุกขทางจิตใจ และเม่ือผูประสบทุกขนั้น มีสติ เห็นแจงใน

ทุกข ในความดับทุกข ความทุกขนั้น ก็จะคลายหายไป สงผลใหจิตเกิดปญญา และดำรงชีวิตไดอยางสงบสุข 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 164 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  3. การวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกในสัลลสูตร  

  3.1 ประเด็นความสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก โดยการไมยึดวาเปนของ ๆ เรา และการพิจารณา

หลักธรรมอภิณหปจจเวกขณ 5 พิจารณาถึงความตาย ความพลัดพราก คือความจริง เปนธรรมดาของสัตวโลก 

เมื่อรูความจริงนี้แลว ก็ตองทำใจยอมรับความจริงนี้ดวยปญญา มีสติสัมปชัญญะรูเทาทันอารมณตาง ๆ และ

หม่ันเจริญมรณัสสติ (การระลึกถึงความตาย) อยางสม่ำเสมอ 

  3.2 ประเด็นดานอุบายระงับความเศราโศก ดวย 1) หลักโยนิโสมนสิการ โดยการคิดถูกวิธี, การคิด 

มีระเบียบ, การคิดมีเหตุผล และ การคิดที่มุงในสิ่งที่เปนกุศล ใชอุบายโดยแยบคายในการแกไขปญหาตาง ๆ 

ดวยสติปญญา 2) หลักไตรลักษณ ทุกสิ่งลวนเกิดจากเหตุปจจัย และดับไปเพราะสิ้นเหตุปจจัย ชีวิตนี้ไมเที่ยง 

เปนของชั่วคราว ไมมีตัวตนที่แทจริง มีเกิดขึ้น ตั้งอยู และดับไปเปนธรรมดา เมื่อเขาใจกฎของธรรมชาติ 

พิจารณารูเทาทันความจริง ยอมรับความจริง ความยึดมั่นถือมั่นก็จะคลายลง 3) หลักอริยสัจ 4 วิเคราะห

ปญหา หาสาเหตุ แลวแกที่เหตุ เมื่อทุกอยางในโลกไมมีอะไรเที่ยงแท เกิด ดับ สุข ทุกข ตลอดเวลา ไมมีอะไร

เปนของเรา ทุกสิ่งเปนเพียงสมมุติ เมื่อรูแลว เขาใจแลว จงละซึ่งตัณหา ทิฏฐิ ประพฤติธรรม รักษาศีล ปฏิบัติ

สมาธิ และฝกปญญาใหมีสติ สอดคลองกับงานวิจัยของ อารยา บัตรเจริญ (2563) ที่กลาววา เมื่อผูที่สูญเสีย

บุคคลอันเปนท่ีรักใชสติพิจารณา เห็นตามความเปนจริง และใชปญญาในการมองปญหา มองชีวิต มองถึงความ

เปนจริงตามหลักไตรลักษณ มีกระบวนการคิดแบบโยนิโสมนสิการ จะสามารถนำไปสูการมีปญญา หลุดพน

ปญหา ผูมีปญญาจะขจัดทุกข ความเศราโศก และอยูกับความจริงไดอยางสงบสุข 

 

องคความรูใหม  

   จากการศึกษาวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกตามคัมภีรทางพระพุทธศาสนาแลว ทำใหเขาใจชีวิต 

เขาใจเพ่ือนมนุษยในโลก ปลอยวางชีวิตไดมากข้ึน และจะพยายามฝกฝน ปฏิบัติตน ใหมีคุณคา ดังนี้ 

   1. ดำเนินชีวิตดวยความไมประมาท ดำเนินชีวิตในสิ่งที่ถูกตอง ดีงาม เปนคุณเปนประโยชนที่จะพึง

กระทำได และไมเลื่อนไหลไปตามสิ่งที่ชั่วราย เสียหาย ไมมัวเมาในความสุข ไมเมาในวัย และเมาชีวิต จะเห็น

คุณคาของชีวิต ดำเนินชีวิตดวยความไมประมาท รีบเรงทำความดี บำเพ็ญตนดวยทาน ศีล ภาวนา เจริญสมาธิ 

และ บำเพ็ญประโยชนแกผูอ่ืน  

   2. หมั่นเจริญมรณัสสติ และเจริญสติดวยหลักอภิณหปจจเวกขณ 5 เพื่อฝกฝนตน คลายความ 

ยึดม่ันถือม่ัน ปลอยวาง เตรียมใจใหพรอมเผชิญความตาย ไมหวั่นไหวตอความปรวนแปรท่ีจะเกิดข้ึนกับชีวิต 

   3. สอนตนเองในการดำเนินชีวิต ยึดหลักไตรลักษณ ทุกสิ่งมีเกิดขึ้น ตั้งอยู และดับไปเปนธรรมดา 

ปลอยวาง อยาจริงจังกับชีวิตใหใจตองเปนทุกข, ยึดหลักโยนิโสมนสิการ แกไขปญหาดวยสติปญญา และยึด

หลักเรื่องกรรม “ทำดีไดดี ทำชั่วไดชั่ว”  

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 165 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สรุป  

   ความตาย การพลัดพราก และความเศราโศกเปนเรื่องธรรมดาของทุกชีวิต โดยมีพุทธอุบาย หลักธรรม 

ที่ชวยทำใหผูสูญเสีย ยอมรับความจริง ระงับความเศราโศกได คือ พิจารณาความจริงของชีวิตตามหลักไตร

ลักษณ คือ ทุกคนยอมตองแก เจ็บ ตาย มีการพลัดพรากจากกันเปนธรรมดา เปนไปตามกฎธรรมชาติ ไมมีผูใด

สามารถหลีกหนีได ชีวิตนี้จึงไมเท่ียง เปนทุกข และไมมีตัวตนท่ีแทจริง ทุกสิ่งเปนไปตามเหตุและปจจัย เปนไป

ตามกรรม เปนของสมมุติโลก เปนเพียงการยืมมาใชชั ่วคราว เมื ่อเขาใจแลว จงละวาง ระงับเศราโศกลง 

พิจารณาทุกข เหตุแหงทุกข หนทางดับทุกข ตามหลักอริยสัจ 4 กำจัดอวิชชา อุปาทาน ตัณหา ทิฏฐิ เชน 

สาเหตุเศราโศกเพราะวัตถุที่ยึดถือวาเปนของเรา ความยึดถือที่เที่ยงแทไมมีอยู ความพลัดพรากจากกันนี้ เปน

สิ่งที่มีอยูจริง เปนตน จงพิจารณาดวยปญญา ดำเนินชีวิตตามมรรคมีองค 8 ใชอุบายโดยแยบคายในการ

แกปญหาดวยหลักโยนิโสมนสิการ คิดอยางเปนขั้นตอน มีระบบ ตามขอเท็จจริง ไมใชอารมณอยูเหนือเหตุผล 

เชน การพิจารณาโทษของความเศราโศก ทำใหเกิดผลเสียแกรางกายและจิตใจ เศราโศกไปก็ไมเกิดประโยขน

แกผูที่จากไป รองไหไปคนจากไปก็ไมสามารถฟนคืนชีพได เปนตน ผูมีปญญาควรพิจารณาตามความเปนจริง 

คลายความยึดม่ันถือม่ัน ปลอยวาง ระงับความเศราโศก นำหลักธรรมมาเปนกรอบในการดำเนินชีวิต ประพฤติ

ปฏิบัติในสิ่งที่ถูกตอง ฝกฝน พัฒนาจิตใจ ใหเกิดปญญา ปรับตัว ยอมรับความจริง กลับมาดำเนินชีวิตได

ตามปกติ และมีคุณคา  

  

ขอเสนอแนะ  

   จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี ้

   1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

   สถาบันสงฆ โดยพระสงฆ สามารถนำพุทธอุบาย หลักธรรม ไปเผยแพร สอนเตือนสติแกบุคคลที่เศรา

โศกจากการสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก เพื่อชวยบรรเทาความเศราโศก เยียวยาใจดวยธรรม เรียกสติ และเปน

กัลยาณมิตร ชวยคลายทุกข คลายความเศราโศกได และหนวยงานกรมสุขภาพ (จิตวิทยา) สามารถนำพุทธ

อุบาย หลักธรรม ไปแนะนำ เปดเผย แกผูท่ีมีความเศราโศกจากการสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก เพ่ือชวยเยียวยา

รักษาใจ ใหไมเปนโรคซึมเศราได  

   2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

   2.1 ควรมีการศึกษาวิจัย “ประยุกตพุทธอุบาย หลักธรรม การระงับความเศราโศก สูสังคมไทย”  

   2.2 ควรมีการศึกษาวิจัย “ความธรรมดาของชีวิต ตามแนวทางแหงพระพุทธศาสนา ประยุกตสู

สังคมไทย” 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 166 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

บรรณานุกรม  

กัญกร คำพรรณ และสิริวัฒน ศรีเครือดง. (2564). พุทธจิตวิทยาเพื่อการฟนฟูพลังจิตใจผูผิดหวังในความรัก. 

วารสาร มจร. มนุษยศาสตรปริทรรศน. 7(2), 290-307. 

พระครูวิธูรธรรมวิมล (ธเนศ อมโล). (2561). ศึกษามรณสติเพื่อการพัฒนาชีวิต. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระปณต คุณวฑฺโฒ (อิสรสกุล). (2553). ผลของกิจกรรมเชิงพุทธที่เนนธรรมะเรื่องหลักกรรมและชีวิตหลัง

ความตายตอความเศราโศก ของผูเคยสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตร

มหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). โยนิโสมนสิการ วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม. พุทธธรรม ฉบับปรับ

ขยาย บทท่ี 13. พิมพแยกเลมเฉพาะบท ครั้งท่ี 1. ฉบับขอมูลคอมพิวเตอร. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. พิมพครั้งที่ 24. 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพผลิธัมม ในเครือบริษัทสำนักพิมพเพ็ทแอนดโฮม จำกัด. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งที่ 31. 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพผลิธัมม ในเครือ บริษัท สำนักพิมพเพ็ทแอนดโฮม จำกัด. 

พอศรี อินดี. (2555). พุทธวิธีการแกปญหาความทุกขที่เกิดจากการพลัดพราก. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อธิเทพ ผาทา (2552). กุศโลบาย: ศึกษาการใชปญญาเพื่อการแกไขปญหาที่ปรากฏในคัมภีรพระพุทธศาสนา

เถรวาท. รายงานการวิจัย สถาบันวิจัยพุทธศาสตร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อารยา บัตรเจริญ. (2563). ศึกษาวิเคราะหหลักพุทธธรรมเพื่อการบรรเทาความทุกขในใจ. วิทยานิพนธ

หลักสูตรศาสนศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. 

 

  


