
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 54 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ศึกษาวิเคราะหหลักปฏสิันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

An Analytical Study of Principle of Kind Reception  

(Patisanthãra) in Theravãda Buddhist Scriptures 

 
1พระมหามาวิน อินฺทปฺโ, 2แมชีกฤษณา รักษาโฉม,  

3สานุ มหัทธนาดุลย และ 4พระศรีวินยาภรณ 
1Phramaha Mawin Indapañño, 2Mae Chee Kritsana Raksachom,  

3Sanu Mahatthanadull and 4Phra Srivinayaphon  
1,2บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
3วิทยาลัยพุทธศาสตรนานาชาติ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3International Buddhist Studies College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
4บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

4Graduate School, Mahamakut Buddhist University. 

1Corresponding Author’s Email: mawin25323@gmail.com  

Received: May 16, 2024; Revised: July 22, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 2) เพ่ือ

ศึกษาหลักธรรมที่เกี่ยวของกับปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 3) เพื่อวิเคราะหหลักปฏิสันถารใน

คัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท เปนงานวิจัยเชิงเอกสารโดยศึกษาจากพระไตรปฎก อรรถกถา คัมภีรสำคัญและ

นำเสนอเชิงพรรณนา  

 ผลการวิจัยพบวา 1) ปฏิสันถาร มี 2 อยาง ไดแก (1) อามิสปฏิสันถาร คือการตอนรับแขกผูมาเยือน

ดวยวัตถุสิ่งของ ประกอบดวยการนอบนอมเคารพ กราบไหว บูชาดวยปจจัย 4 (2) ธัมมปฏิสันถาร คือการ

ตอนรับดวยการใหธรรมะดวยการสนทนาธรรม ในสมัยพุทธกาล พระพุทธเจาและเหลาพระสาวกพระสาวิกา 

อุบาสกและอุบาสิกาตางตอนรับกันและกันดวยธัมมปฏิสันถาร 2) ปฏิสันถารมีความสัมพันธกับหลักธรรมใน

คัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท ดังนี้ หลักธรรมที่เกี่ยวของกับอามิสปฏิสันถาร ไดแก พรหมวิหาร 4 สังคหวัตถุ 

4 ปริจาคะ พลี 5 สวนหลักธรรมที่เกี่ยวของกับธัมมปฏิสันถาร ไดแก ขันธ 5 ธาตุ 6 อนุปุพพิกถา อริยสัจ 4    

3) หลักการปฏิสันถาร แบงออกเปน 2 ประการ ไดแก (1) หลักอามิสปฏิสันถาร สำหรับสัทธิวิหาริก พึงปฏิบัติ

ตออุปชฌาย อันเตวาสิก พึงปรนนิบัติอุปฏฐากอาจารย ภิกษุภิกษุณีปฏิสันถารกับพระราชา ญาติ และแมกับ

โจร (2) หลักธัมมปฏิบัติสันถาร ภิกษุภิกษุณีควรใหธรรมะแกพุทธบริษัทที่มาเยือน หรือผูประสงคอยากฟง

mailto:mawin25323@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 55 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ธรรม รวมถึงชี้แนะใหคำปรึกษาแกไขปญหา โดยนำหลักธรรมของพระพุทธเจามาอธิบายประกอบใหเขากับ

เหตุการณนั้น 

คำสำคัญ: หลักปฏิสันถาร; อามิสปฏิสันถาร; ธัมมปฏิสันถาร 
 

Abstract  
  In this research article, three objectives were purposely made: 1) to study the principle 
of kind reception in Theravada Buddhist scriptures, 2) to study the Dhamma principles relating 
to kind reception in Theravada Buddhist scriptures, 3) to analyze the principle of kind reception 
in Theravada Buddhist scriptures. This research employed a documentary research 
methodology done by studying documents from Tipiṭaka, Commentaries, and related important 
Buddhist scriptures. 
  The findings show that 1) There are two types of kind reception (paṭisanthāra), namely: 
(1) Worldly kind reception (Āmissa-paṭisanthāra), and (2) Doctrinal kind reception (Dhamma-
paṭisanthāra). On the one hand, worldly kind reception basically refers to the act of welcoming 
guests with materials consisting of humility, reverence, and worship with four necessities: three 
robes, alms food, shelter, and medicine including worship with offerings, flowers, and 
perfumes, on the other hand, doctrinal kind reception refers to welcoming by giving Dhamma 
or Dhamma discussion. 2) The Buddha friendly welcomed his disciples including Venerable 
Sāriputta, Mahā Moggallāna, Ānanda, and Anuruddha with doctrinal kind reception. Kind 
reception is obviously related to the principles in the Theravada Buddhism scriptures, that is, 
four kinds of Brahmavihāra, four kinds of saṅgahavatthu, and paricāka is charity. These are the 
principles concerning with worldly kind reception. As regards principles of five aggregates, six 
elements, including the earth element and consciousness element as the end, anupubbikathā, 
and the Four Noble Truths, they are the principles relating to the doctrinal kind reception. 3) 
The mentioned principle of kind reception in Theravada Buddhist scriptures can be analyzed 
by two types: (1) Principle of worldly kind reception: Saddhivihārika should treat the preceptor 
with respect by serving closely, preparing water for consumptions. When he was sick, 
Saddhivihārika would provide nursing care and service until he got recovered. Antevāsika 
should serve, respect and pay homage to the teacher. When he was sick, he should provide 
nursing care and service until he got recovered. Bhikkhu and bhikkhunī should practice the 
kind reception with the king by offering the desired shelter items. They should treat their 
relatives by giving them material things. They should help them when they are in trouble. 
Bhikkhu and bhikkhunī should practice the kind reception with the thieves by offering food, 
water, and residential shelters as they see appropriate, (2) Principle of doctrinal kind reception: 
Bhikkhu and bhikkhunī should speak and impart Dhamma to Buddhists who come to their 
residence and those who wish to listen to the Dhamma including helping them by giving advice 
to find solutions to problems based on the principles of the Buddha. 
Keywords: The Principle of Kind Reception; Worldly Kind Reception; Doctrinal Kind  
          Reception 
 

บทนำ  

  การกระทำปฏิสันถารมีความสำคัญตอชีวิตและสังคม โดยเฉพาะอยางยิ่ง เปนธรรมเนียม ประเพณีอัน

ดีงามในพระพุทธศาสนา ในครั้งพุทธกาล พระผูมีพระภาคเจา เมื่อตรัสรู อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณแลว 

ประสงคจะเสด็จไปแสดงธรรมโปรดแกเหลาปญจวัคคีย ผูเคยอุปฏฐากเมื่อครั้งที่บำเพ็ญทุกรกิริยา จึงเสด็จ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 56 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

จาริกไปถึงปาอิสิปตนมฤคทายวัน กรุงพาราณสี เม่ือพระองคเสด็จไปถึงท่ีนั่นแลว เหลาปญจวัคคีย พอเห็นพระ

ผูมีพระภาคผูเสด็จมาแตไกล ก็ไดทำการตกลงกันวา “ทานทั้งหลาย พระสมณโคดมนี้ เปนผูมักมาก คลาย

ความเพียร เวียนมาเพื่อความเปนคนมักมาก กำลังเสด็จมา พวกเราไมควรกราบไหว ไมควรลุกรับ ไมควรรับ

บาตรและจีวรของพระองค แตพวกเราจะจัดอาสนะอันสมควรไว ถาพระองคปรารถนาจะนั่ง ก็จักประทับนั่ง” 

ครั้นพระผูมีพระภาคเจาเสด็จมาถึง เหลาปญจวัคคียก็ไมอาจตั้งอยูในกติกาที่ตนไดตกลงกันไว ตางคนตาง

ตอนรับพระผูมีพระภาคเจา คนหนึ่งรับบาตรและจีวร คนหนึ่งปูอาสนะ คนหนึ่งจัดหาน้ำลางพระบาท คนหนึ่ง

จัดตั้งตั่งรองพระบาท อีกคนหนึ่งนำกระเบื้องเช็ดพระบาทเขาไปวาง เพราะวาเหลาปญจวัคคียเคยอุปฏฐาก

ปรนนิบัติพระผูมีพระภาคเจามากอน ฉะนั้น จึงรูเรื่องวัตรปฏิบัติ สิ่งที่ตนควรทำแกพระองค เมื่อเหลาปญจ

วัคคียทำการตระเตรียมทุกอยางสำเร็จแลว พระผูมีพระภาคก็ไดประทับนั่งบนอาสนะ ท่ีเหลาปญจวัคคียปูลาด

ถวาย แลวทรงลางพระบาท หลังจากนั้นพระองคก็แสดงธรรมโปรดเหลาปญจวัคคีย โดยลำดับ (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 4/12/18) 

  ฉะนั้น ปฏิสันถาร จึงเปนธรรมเนียมประเพณีที่มีมาตั้งแตโบราณกาล ในการที่จะทำใหแขกผูมาเยือน

เกิดความพอใจมากที่สุดเทาที่จะทำได การสรางความเปนอันหนึ่งอันเดียวกันอยางนี้ ทางพระพุทธศาสนา

เรียกวา “ปฏิสันถาร” มี 2 อยาง คือ 1. อามิสปฏิสันถาร การตอนรับดวยสิ่งของ 2. ธัมมปฏิสันถาร การ

ตอนรับดวยธรรม (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 20/152-153/123-124) อามิส

ปฏิสันถารนั้นเปนการตอนรับดวยอาหารเครื่องดื่ม สิ่งของตาง ๆ ในวินัยมุขมีคำอธิบายธัมมปฏิสันถาร แปลวา 

การตอนรับแขกผูมาเยือน หรือการตอนรับปราศรัย การอุดรูรั่วตาง ๆ ระหวางตนกับคนอื่น กอใหเกิดสามัคคี

ธรรมข้ึนระหวางเพ่ือนมนุษยดวยกัน ลบลางรอยแตกแยกความราวฉานใหหมดสิ้นไป มีความคิดเห็นตรงกันแม

จะมีฐานะตางกันก็อยูรวมกันไดอยางมีความสงบ เปนวัตรปฏิบัติที่ควรทำแกกันและกัน (สมเด็จพระมหา     

สมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2556)  

  แตสังคมในยุคปจจุบันนี้มีพฤติกรรมสวนทางกัน โดยท่ัวไปในทุกวันนี้มองขามวัฒนธรรมและประเพณี

ท่ีดีงาม ท่ีไดสืบตอกันมาชานานวา “เปนเรื่องลาสมัย” กิริยามารยาทการตอนรับ ตามวิถีชาวพุทธ ไดแก การมี

ความเคารพ ตามหลักคารวตา 6 (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 8/271/363) 

การพนมมือ ไหว กราบพระ กราบผูใหญ การฝกพฤติกรรมในการนั่ง ยืน เดิน การลุกขึ้นยืนตอนรับ ของ

สังคมไทยเราเริ่มลดนอยลงทุกวัน เหมือนจะเปนลางบอกเหตุวาหากเปนเชนนี้ตอไป ยอดของคนท่ีจะมีมารยาท

ก็จะลดลงเรื่อย ๆ และคอย ๆ หายไปในท่ีสุด แตถึงแมจะกลาวไดวาปจจุบันมารยาทไทยของเราเริ่มลดลง แตก็

ยังมีผูคนบางสวนที่ทำใหเชื่อวาเยาวชนของเรายังเปนคนดีมีมารยาทอยู ซึ่งหากเปนไปไดก็อยากใหทุกคนนั้น

ชวยกัน สรางมารยาทที่ดีงามนี้ สืบตอไปเรื ่อย ๆ ใหเยาวชนรุนตอ ๆ ไปไดเปนแบบอยางและรักษาไวซ่ึง

มารยาทการตอนรับ ซ่ึงเปนธรรมเนียมประเพณีท่ีดีงามของไทยเราเรื่อยไป 

  ดังนั้น ปฏิสันถารตามหลักคารวธรรมนั้น มีนัยสำคัญ คือ สมาชิกในครอบครัวมีความเคารพ ปฏิบัติตอ

ผูใหญในครอบครัว และในสังคม มีการอบรมสั่งสอนใหคนในครอบครัวปฏิบัติตนในการใชชีวิตที่ถูกตอง มีการ

แสดงความเคารพและใหเกียรติตอกันและกันเสมอ มีการแนะนำกันหรือชักชวนกันทำกิจกรรมสาน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 57 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ความสัมพันธ ใหความเคารพในการใชชีวิตในสังคมเพื่อความไมประมาท และมีการแสดงความเคารพและให

การตอนรับ ตอแขกผูมาเยือนอยางสม่ำเสมอ นอกจากนี้ยังตองมี หลักธรรมอื่น ๆ ที่สำคัญที่ชวยสงเสริมการ

ปรับเปลี่ยนพฤติกรรม และความเห็นดังกลาว หลักธรรมท่ีชวยใหเกิดความรักความสามัคคีในสังคม ไดแก หลัก

คารวธรรม 6 หลักคารวธรรมนั้น เปนหลักธรรมที่มีความสำคัญยิ่งในการสรางความสัมพันธที่ดี และปองกัน

ปญหาที่จะเกิดขึ้น ในสังคมไทย เพราะเปนหลักธรรมที่ใหเรามีความเคารพตอกันและกัน และยังชวยลดความ

ขัดแยง ความรุนแรงในสังคมไทยไดเปนอยางดี เปนหลักธรรมที่กอใหเกิดความอบอุน เกิดความรัก ความ

สามัคคี ทำใหครอบครัวมีความสรางสัมพันธที่ดีตอกัน มีความเคารพ ไมทะเลาะ วิวาทกัน และที่สำคัญที่สุด 

คือ มีความเปนน้ำหนึ่งใจเดียวกันในครอบครัว  

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

 1. เพ่ือศึกษาหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 2. เพ่ือศึกษาหลักธรรมท่ีเก่ียวของกับปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 3. เพ่ือวิเคราะหหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

  การวิจัยนี้เปนสวนหนึ่งของวิทยานิพนธเรื่อง ศึกษาวิเคราะหหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนา

เถรวาท โดยศึกษาขอมูลจากพระไตรปฎก อรรถกถา คัมภีรสำคัญ และเอกสารและเอกสารอื่น ๆ ที่เกี่ยวของ

กับหลักปฏิส ันถารในคัมภีร พระพุทธศาสนาเถรวาท หลักธรรมที ่เก ี ่ยวของกับปฏิส ันถารในคัมภ ีร

พระพุทธศาสนาเถรวาท เพ่ือวิเคราะหหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาทมีข้ันตอน ดังนี้  

 ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาขอมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) ไดแก พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 การศึกษาดานเนื้อหา/เอกสาร/แนวคิดทฤษฎ/ีกฎระเบียบ  

 ขั้นตอนที่ 2 การศึกษาศึกษาขอมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ไดแก อรรถกถา

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2552 คัมภีรมิลินทปญหา คัมภีรวิสุทธิมรรค คัมภีรมังคลัตถ

ทีปนี หนังสือ ตำรา วิทยานิพนธ หนังสืออิเล็กทรอนิกส 

 ข้ันตอนท่ี 3 วิเคราะหขอมูลจากเอกสารเพ่ือตอบวัตถุประสงคการวิจัยท่ีตั้งไว 

 ขั้นตอนที่ 4 นำเสนอขอมูลในลักษณะการพรรณนาความ (Descriptive Presentation) ที่มีเนื้อหา

สอดคลองกับวัตถุประสงคของการวิจัย จากนั้นนำเสนอองคความรูที่ไดจากการวิจัย ขอเสนอแนะจาการวิจัย

และขอเสนอแนะเพ่ือการศึกษาวิจัยครั้งตอไป 

   

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 58 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ผลการวิจัย 

 1. ปฏิสันถารในคัมภีร พระพุทธศาสนา ผลการวิจ ัยพบวา (1) ความหมายของปฏิส ันถาร 

“ปฏิสันถาร” หมายถึง การตอนรับ แบงออกเปน 2 ประเภท ไดแก อามิสปฏิสันถาร 1 ธัมมปฏิสันถาร 1 การ

ที่ภิกษุทำการตอนรับแขกผูมาเยือนดวยอามิส คือ วัตถุสิ่งของ แมไมถือเอาสวนเลิศแลวใหแกมารดาบิดา แก

ไวยาวัจกรผูรับใชภิกษุ แกพระราชา และแกพวกโจร ก็ควร เพราะวา เมื่อสวนเลิศอันภิกษุจับตองแลวให 

พระราชาและพวกโจร ยอมกระทำความฉิบหายบาง ใหถึงความสิ้นชีวิตบาง เม่ือสวนเลิศอันภิกษุมิไดจับตองให

ไป พระราชาและโจรเหลานั้นยอมพอใจ ชื่อวา อามิสปฏิสันถาร การตอนรับแขกผูมาเยือนดวยธรรมอยางนี้ 

คือ การใหอุเทศ การพรรณนาพระบาลี การบอกธรรมโดยเคารพ การอุดชองระหวางคนเหลาอื่นกับตนผูไมได

ธรรม ดวยธรรมโดยประการที่ชองจะเปนอันถูกอุดแลว ชื่อวา ธัมมปฏิสันถาร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 3/304/263) (2) สาระสำคัญของปฏิสันถาร แบงออกเปน 2 สวน ไดแก           

1) สาระสำคัญของอามิสปฏิสันถาร 2) สาระสำคัญของธัมมปฏิสันถาร โดยบุคคลหนึ่งกระทำตออีกบุคคลหนึ่ง 

บุคคลผูทำปฏิสันถาร เรียกวา “เปนผูมีปฏิสันถาร” เพราะวาโลกสันนิวาสนี้ มี 2 ชองเทานั้น บุคคลยอมเปนผู

อุดชองทั ้ง 2 ชองนั ้น ดวยปฏิสันถาร 2 ประการ ไดแก 1) ดวยอามิสปฏิสันถาร การใหขาว ใหน้ำ ให

เครื่องนุงหม ใหสิ่งของเครื่องใช ปจจัย 4 เปนตน 2) ดวยธัมมปฏิสันถาร การกลาวตอนรับดวยถอยคำท่ีไพเราะ 

การสนทนาที่ประกอบดวยธรรม ปฏิสันถาร 2 ประการนี้ เปนหลักธรรมที่พระพุทธเจาทรงใหความสำคัญพึง

ประพฤติตอกันโดยเคารพ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 20/153/123) (3) กรณี

ตัวอยางบุคคลผูทำปฏิสันถาร เปนการนำเรื่องราวของบุคคลผูทำปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนามา เพ่ือให

เห็นถึงบุคคลตัวอยางที่มีความเคารพในปฏิสันถาร โดยยกตัวอยางมา 14 เรื่อง ไดแก 1) เรื่องพระเจาโจรนาค 

พระเถระทำการตอนรับพระราชาดวยการใหภัตสวนเลิศ 2) เรื่องอภัยโจร พระเถระทำการตอนรับโจรดวยการ

จัดหาอาหารให 3) เรื่องพระเจาปตุราช พระเถระทำการตอนรับพระราชาดวยการใหที่อยูอาศัยและอาหาร     

4) เรื่องอำมาตยของพระเจาปตุราช พระเถระทำการตอนรับพวกอำมาตยดวยการใหที่อยูอาศัยและอาหาร 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/693-697/202-208) 5) เรื่องสัตวผูเปนสหายกัน 

สัตวทั ้งสามสหายทำความเคารพยำเกรงซึ่งกันและกัน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 2/701/210-211) 6) เรื่องพระมหากัจจายนะ ทาวสักกเทวราชทรงทำปฏิสันถารตอพระมหากัจจาย

นะ (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/574) 7) เรื่องภิกษุอาคันตุกะ ภิกษุเจาถิ่นทำ

ปฏิสันถารตอภิกษุอาคันตุกะ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 7/356-357/222-

224) 8) เรื่องพระสารีบุตรและพระมหาโมคคัลลานะออกบวช สารีบุตรปริพาชกทำปฏิสันถารตอพระอัสสชิ

เถระ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 4/60/72-73) 9) เรื่องนางสุปปยา นางสุป   

ปยาอุปฏฐากภิกษุผูอาพาธดวยการเฉือนเนื้อขาออนตัวเอง (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 1/264/453-455) 10) เรื่องวาดวยตระกูล ตระกูลที่ภิกษุควรเขาไปคบหา (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 23/17/465) 11) เรื่องพระเจาวิฑูฑภะ พระเจาปเสนทิโกศลถวายทาน 

(อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/318-322) 12) เรื่องพระทัพพะมัลลบุตร พระ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 59 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ทัพพะมัลลบุตรเปนผูจัดแจงเสนาสนะและแจกภัตตาหารแกสงฆ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: 1/380-382/412-414) 13) เรื่องพระเมตติยะและพระภุมมชกะ ทานพระทัพพมัลลบุตร

ชี้แจงใหคหบดีถวายอาหารอยางดีแกพระเมตติยะและพระภุมมชกะ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: 1/183/415) 14) พระปูติคัตตติสสเถระ พระพุทธเจาเสด็จไปดูแลพระปูติคัตตติสสเถระ 

(อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/300-302) 

 2. หลักธรรมที่เกี ่ยวของกับปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบวา หลักธรรมท่ี

เกี่ยวของกับปฏิสันถารประกอบไปดวย 2 สวน ดังนี้ (1) หลักธรรมที่เกี่ยวกับอามิสปฏิสันถาร ไดแก 1) พรหม

วิหาร 4 ไดแก เมตตา คือ ความปราถนาดีอยากใหเขาเปนสุข กรุณา คือ ความสงสาร อยากใหเขาพนทุกข 

มุทิตา คือ ความยินดี ในเมื่อผูอื่นเปนสุข อุเบกขา คือ ความวางใจเปนกลาง ที่ควรนำมาใชกับการปฏิสันถาร 

ทำใหเกิดความสัมพันธที่ดี (พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต, 2545) 2) สังคหวัตถุ 4 ไดแก ทาน คือ การให      

เปยยาวัชชะ คือ วาจาเปนที่รัก อัตถจริยา คือ การประพฤติเพื่อประโยชน สมานัตตตา คือ การวางตน

สม่ำเสมอ ที่ควรนำมาใชกับการปฏิสันถาร ทำใหเกิดการสงเคราะห อนุเคราะห เกื้อกูลกัน (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 21/32/50-51) 3) ปริจาคะ ไดแก การเสียสละ แบงปนสิ่งของท่ี

ตนมีอยูใหแกผูอื่น การเสียสละทั้ง 4 คือ เสียสละทรัพย เสียสละอวัยวะ เสียสละชีวิต การชวยเหลือผูอื่นท่ี

กำลังเดือดรอน เม่ือเกิดขาวยากหมากแพง เกิดภัยพิบัติ ปริจาคะ เปนหลักธรรมประการหนึ่งในทศพิธราชธรรม 

กัน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 28/176/112) 4) พลี 5 ไดแก ญาติพลี การ

สงเคราะหญาติตามสมควร, อติพลี การตอนรับแขกผูมาเยือน, ปุพพเปตพลี การทำบุญอุทิศใหแกบุพการีผู

ลวงลับไปแลว ราชพลี การบำรุงราชการดวยการเสียภาษีอากร, เทวตาพลี การบำรุงสักการะเทวดา หรือการ

ทำบุญอุทิศทวยเทพที่เคารพบูชา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/41/64)      

5) อามิสบูชา เปนการกลาวหลักธรรมของการนำสิ่งของไปสักการะบูชาบุคคล หรือสิ่งที่ควรเคารพบูชา ดวย

สิ่งของมีดอกไมและหอม เปนตน เปนคุณธรรมที่ควรประพฤติปฏิบัติ มุงประโยชนตนและประโยชนสวนรวม 

และยังเปนการแสดงความเคารพนับถือ ตอผูที่ควรเคารพ อันแสดงถึงความเปนผูมีความนอบนอมและเปนผูมี

คุณธรรม (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 20/401/117) (2) หลักธรรมท่ี

เกี่ยวกับธัมมปฏิสันถาร ไดแก 1) ขันธ 5 ไดแก รูปขันธ เวทนาขันธ สัญญาขันธ สังขารขันธ วิญญาณขันธ 

ความเที่ยงและไมเที่ยงแหงขันธ 5 ที่พระพุทธเจาทรงแสดงแกพุทธบริษัท เพื่อเปนธัมมปฏิสันถาร (พระธรรม

กิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช), 2548) 2) ธาตุ 6 ไดแก ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม อากาศธาตุ วิญญาณธาตุ    

ที่พระพุทธเจาทรงแสดงแกพุทธบริษัทเพื่อเปนธัมมปฏิสันถาร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 14/348-354/405-408) 3) อนุปุพพิกถา เทศนาที่พระพุทธเจาทรงแสดงไปโดยลำดับ เพื่อฟอก

อัธยาศัยของเหลาสัตวใหหมดจดเปนชั้น ๆ ในอนุปุพพิกถานั้น มี 5 อยาง ไดแก ทานกถา การพรรณนาเรื่อง

ทาน, สีลกถา การพรรณนาเรื่องศีล, สัคคกถา การพรรณนาเรื่องสวรรค, กามาทีนวกถา การพรรณนาเรื่องโทษ

ของกาม, เนกขัมมานิสังสกถา การพรรณนาเรื่องอานิสงสแหงการออกบวช (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 2/69/84-87) 4) อริยสัจ 4 เปนการกลาวถึงความจริงที่เกิดจากปญญาตรัสรู ของ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 60 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พระพุทธเจา อันเปนหลักสัมพันธแหงเหตุผล มี 4 ประการ ไดแก 1) ทุกขอริยสัจ อริยสัจคือทุกข 2) ทุกขสมุท

ยอริยสัจ อริยสัจคือเหตุเกิดแหงทุกข 3) ทุกขนิโรธอริยสัจ อริยสัจคือความดับทุกข 4) ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา 

อริยสัจคือขอปฏิบัติใหถึงความดับทุกข พระพุทธเจาทรงแสดงอริยสัจ 4 แกพุทธบริษัท เพ่ือเปนธัมมปฏิสันถาร 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 35/189/163) 5) กถาวัตถุ 10 อยาง เปนการ

กลาวถึงเรื่องท่ีควรนำมาสนทนากันในหมูภิกษุ 10 อยางไดแก 1) อัปปจฉกถา (เรื่องความมักนอย) 2) สันตุฏฐิ

กถา (เรือ่งความสันโดษ) 3) ปวิเวกกถา (เรื่องความสงัด) 4) อสังสคัคกถา (เรื่องความไมคลุกคลี) 5) วีริยารัมภ

กถา (เรื่องปรารภความเพียร) 6) สีลกถา (เรื่องศีล)7) สมาธิกถา (เรื่องสมาธิ) 8) ปญญากถา (เรื่องปญญา)      

9) วิมุตติกถา (เรื่องวิมุตติ) 10) วิมุตติญาณทัสสนกถา (เรื่องความรู ความเห็นในวิมุตติ) (อรรถกถาภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 3/69/490) 

  3. การวิเคราะหหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบวา หลักปฏิสันถารประกอบ

ไปดวย 4 สวน ไดแก (1) วิเคราะหอามิสปฏิสันถาร เปนการกลาวถึงการตอนรับดวยวัตถุสิ่งของที่บุคคลพึงทำ

ตอกัน โดยแบงวิเคราะหอามิสปฏิสันถาร มีดังนี้ 1) ปฏิสันถารตออุปชฌาย การตอนรับพระอุปชฌายดวยวัตถุ

สิ่งของ ซ่ึงเปนหนาท่ีของสัทธิวิหาริกท่ีตองคอยปรนนิบัติรับใชทาน ตามอุปชฌายวัตร (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 4/64-66/79-87) 2) ปฏิสันถารตออาจารย การตอนรับอาจารยดวยวัตถุ

สิ่งของ เปนหนาที่ของอันเตวาสิกที่ตองคอยดูแลรับใชทาน ตามอาจริยวัตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 4/78/107-109) 3) ปฏิสันถารตอภิกษุ การตอนรับภิกษุดวยวัตถุสิ่งของ เพื่อแสดง

ความเคารพมีความยำเกรง และยินดีตอนรับพระภิกษุท่ีมาเยือน ตอนรับดวยปจจัย 4 ไมกีดกันเสนาสนะ ไดรับ

การกราบไหว ลุกขึ้นตอนรับ การทำอัญชลี การแสดงความเคารพ การไดอาสนะที่ดี ไดน้ำที่ดี ไดอาหารที่ดี 

ตามลำดับอาวุโส ภิกษุผู จัดแจงเสนาสนะเวนจากอคติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 7/310/121-122) 4) ปฏิสันถารตอภิกษุณี การตอนรับภิกษุณีดวยวัตถุสิ่งของ เพื่อความประพฤติ

เอื ้อเฟอชวยเหลือกัน (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/102) 5) ปฏิสันถารตอ

พระราชา การตอนรับพระราชาดวยวัตถุสิ่งของ การออกมารับเสด็จ เชน โชติกเศรษฐีทำการตอนรับเสด็จพระ

เจาพิมพิสารผูเสด็จไปเยี่ยมชมปราสาท ใหพระราชาเสวยพระกระยาหารบนปราสาท ในเวลาพระองคเสด็จ

กลับก็ยังถวายแกวมณีอันมีคามากแกพระราชา (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

2/642-647) 6) ปฏิสันถารตอญาติ การตอนรับญาติทางสายโลหิตก็ดี ญาติทางธรรมก็ดี ดวยวัตถุสิ ่งของ 

อนุเคราะหเก้ือกูลกัน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/510/79-80) (2) วิเคราะห

ธัมมปฏิสันถาร เปนการกลาวถึงการตอนรับดวยธรรม การสนทนาธรรม การกลาวอนุโมทนา ทำใหผูฟงเกิด

ปญญา ดังนี้ 1) ธัมมปฏิสันถารตออุปชฌาย การตอนรับอุปชฌายดวยการสนทนาธรรม การสอบถามปญหา 

ทานพระสารีบุตรไดเขาไปเฝาพระพุทธเจา แลวสนทนาธรรม พระพุทธเจาจึงแสดงธรรมท่ีพระองคแสดงแลวให

พระสารีบุตรฟง จากนั้นทานพระสารีบุตรก็นำมาถายทอดแกลูกศิษยของทาน ทำใหศิษยเหลานั้นไดบรรลุธรรม 

(อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/210) 2) ธัมมปฏิสันถารตออาจารย การตอนรับ

อาจารยดวยการกลาวตอนรับ การสนทนาปราศรัย ทานพระสารีบุตรเปนผูเคารพอาจารยทุกเมื่อ ไมวาทาน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 61 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พระอัสสชิผูเปนอาจารยจะอยูทางทิศใด ทานก็หันศีรษะไปทางนั้น เพราะทานเปนผูเคารพอาจารย ธรรม 

(อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/587) 3) ธัมมปฏิสันถารตอภิกษุ การตอนรับภิกษุ

ดวยการสนทนาธรรม การกลาวทักทาย ถามขาวสุขทุกข พระพุทธเจาทรงทำธัมมปฏิสันถารดวยการตรัสถาม

ขาววา “เธอสบายดีหรือ เธอยังพอเปนอยูไดหรือ ยังพออด พอทนไดอยูหรือ” แลวตรัสธรรมกถา ทำใหสาวก

ผูฟงแลวไดบรรลุธรรม (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 5/645/355-356) 4) ธัมม

ปฏิสันถารตอภิกษุณี การตอนรับภิกษุณีดวยการใหโอวาท การแสดงธรรมแกภิกษุณี พระพุทธเจาทรงทำธัมม

ปฏิสันถารดวยการแสดงธรรมแกภิกษุณี ทำใหภิกษุณีไดบรรลุธรรม (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 1/644-655) 5) ธัมมปฏิสันถารตอพระราชา การตอนรับพระราชาดวยการกลาวธรรม การ

สนทนาปราศรัยชวนใหระลึกถึงกัน รวมถึงการใหคำปรึกษาในเวลาทุกขใจ พระพุทธเจาทรงทำธัมมปฏิสันถาร

แกพระเจาพิมพิสารผูทรงเศราโศกในเวลาที่พระนางมัลลิกาเทวีสิ้นพระชนม ทำใหพระราชาคลายจากอาการ

เศราโศกเสียพระทัย (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/112-113) 6) ธัมมปฏิสันถาร

ตออมนุษย การตอนรับผูที่มิใชมนุษยดวยการใหโอวาท แสดงธรรม รวมถึงการแผสวนบุญสวนกุศลไปใหแกผู

ลวงลับไปแลว (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/605-607) (3) วิเคราะหปฏิสันถาร

ภายใน เปนกลาวถึงจิตตอนรับอารมณทั ้งอิฏฐารมณ (อารมณดี) และอนิฏฐารมณ (อารมณไมดี) ใน

ชีวิตประจำวัน การรับอารมณเขามาทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ทำใหเกิดความรักความชัง บุคคลควรตอนรับ

ดวยการรูเทาทันมีสติสัมปชัญญะในการรับอารมณ พระพุทธเจาตรัสสอนภิกษุในการรูเทาทันอารมณที่มา

กระทบผานทางทวารทั้ง 6 สำรวมอายตนะภายนอก อายตนะภายใน เพราะฉะนั้น การตอนรับอารมณทั้งดี

และไมดีที ่มากระทบ พระพุทธเจาสอนใหเปนผู ฉลาดในการตอนรับอารมณที ่มากระทบดวยความมีสติ 

เพราะวาแขกผูไปเยือน เมื่อไดรับการตอนรับที่ดี ก็ทำใหเกิดความพอใจยินดีจนลืมการสำรวมตนอาจจะไป

เบียดเบียนบุคคลผูเปนเจาบาน อนึ่งแขกผูไปเยือน เม่ือไมไดรับการตอนรับท่ีดี ท่ีนาพอใจ ก็ทำใหจิตเกิดปฏิฆะ 

ไมพอใจ โกรธเกลียดตอเจาของบาน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/75/79) 

(4) ผลท่ีเกิดข้ึนจากการปฏิสันถาร แบงออกเปน 2 สวน ดังนี้ 1) ผลท่ีเกิดข้ึนจากอามิสปฏิสันถาร การตอนรับ

แขกผูมาเยือนดวยวัตถุสิ่งของใหแกผูมาเยือน หรือชวยเหลือสงเคราะหดวยปจจัย 4 ตามสมควร โดยไมหวง

แหนและไมหวังผลตอบแทน แมแตโจรผูโหดรายคิดจะมาปลนเอาของในวัด ดวยการทำปฏิสันถารนี้ จึงทำให

โจรเกิดความเลื่อมใส เพราะฉะนั้น การตอนรับที่ดี ทำใหแขกผูมาเยือนเกิดความพอใจ ยอมไดรับอานิสงส

มากมาย ยอมยังลาภที่ยังไมเกิด ใหเกิดขึ้น ยอมยังลาภที่เกิดขึ้นแลว ใหมั่นคง ยอมยังผูที่ยังไมเลื่อมใส ให

เลื่อมใส ยอมยังผูท่ีเลื่อมใสแลว ใสเลื่อมใสยิ่ง ๆ ข้ึนไป 2) ผลท่ีเกิดข้ึนจากธัมมปฏิสันถาร การตอนรับดวยธรรม 

การถามตอบปญหา ไขขอสงสัยใหแกผูมาเยือน ทำใหผูมาเยือนนั้นไดคลายความสงสัย ยอมมีอานิสงสมากมาย 

ประโยชนสูงมีการบรรลุธรรม เปนตน พระพุทธเจา ทรงทำธัมมปฏิสันถารแกเทวดาและมนุษยทั้งหลายผูมาสู

สำนักของพระองค พระองคทรงตรวจดูอุปนิสัยของบุคคลเหลานั้นแลว ทรงแสดงธรรมแกพวกเขา บางพวกได

ฟงธรรมแลว เกิดความเลื่อมใส ตั้งอยูในไตรสรณคมก็มี บางพวกไดบรรลุธรรมก็มี เพราะฉะนั้น การทำธัมม

ปฏิสันถารตอแขกผูมาเยือนดวยอัธยาศัยอันดีงาม ตามสมควรแกผูมาเยือน ทำใหเกิดความประทับใจ ยอมยัง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 62 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ลาภที่ยังไมเกิด ใหเกิดขึ้น ยอมยังลาภที่เกิดขึ้นแลว ใหมั่นคง ยอมยังผูที่ยังไมเลื่อมใส ใหเลื่อมใส ยอมยังผูท่ี

เลื ่อมใสแลว ใสเลื ่อมใสยิ่ง ๆ ขึ้นไป (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/690-

694/200-203)  

  ดังนั้น จึงสรุปไดวา ปฏิสันถารหรือการตอนรับเปนคติของคนไทยแตโบราณวา อันวิสัยคนไทยแต

โบราณ ใครมาถึงเรือนชานตองตอนรับ เปนการแสดงถึงน้ำใจไมตรีจิตและการมีสัมพันธที่ดีของสังคมไทยดวย

การนำวัตถุ สิ ่งของมารับรองผูมาเยือนดวยอาหาร เครื่องใช ที่พักอาศัย และยารักษาโรค เรียกวา อามิส

ปฏิสันถาร หรือการตอนรับดวยการสนทนาธรรม การใหคำปรึกษา การชี้ทางแกไขปญหาใหขอคิดเตือนใจดวย

หลักธรรม เรียกวา ธัมมปฏิสันถาร นอกจากนี้ การตอนรับยังเปนการแสดงออกถึงการเคารพซึ่งกันและกัน

ระหวางผูที่ทำการตอนรับกับผูที่มาเยือนจึงเปนสิ่งที่ทุกคนพึงปรารถนา เมื่อพิจารณาการตอนรับในลักษณะ

อามิสปฏิสันถารและธัมมปฏิสันถารหากนำมาปฏิบัติแลวมีคุณคาและอานุภาพตามหลักธรรมคำสอน ดังนั้น 

การตอนรับท่ีดีจึงมีความสำคัญและใหคุณประโยชนคือ การเก้ือกูล เอ้ือเฟอ เผื่อแผ มิตรไมตรี ความสุข ความ

สามัคคี ความสงบ ประโยชนสูงสุด คือ การบรรลุธรรม 

 

อภิปรายผลการวิจัย  

  1. ศึกษาปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนา พบวา ปฏิสันถารในพระพุทธศาสนามี 2 อยาง ไดแก 

อามิสปฏิสันถาร และธัมมปฏิสันถาร อามิสปฏิสันถาร คือ การตอนรับดวยอามิสประกอบดวยการนอบนอม

เคารพ กราบไหว บูชาดวยปจจัย 4 ไดแก จีวร อาหารบิณฑบาต เสนาสนะที่อยูอาศัย และยารักษาโรค การ

บูชาดวยเครื่องสักการะ ดวยดอกไม มาลา ของหอม สำหรับธัมมปฏิสันถาร คือ การตอนรับดวยการใหธรรมะ 

ดวยการอธิบายธรรม การตอนรับดวยการสนทนาธรรม ในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจาไดตอนรับพระสาวกพระ

สาวิกาอุบาสกและอุบาสิกาดวยธัมมปฏิสันถาร พระสารีบุตร พระโมคคัลลานะ พระอานนท พระอนุรุทธะ      

ไดตอนรับกันและกันดวยธัมมปฏิสันถาร สอดคลองกับ พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) (2545)    

ไดกลาวถึงปฏิสันถารไวในหนังสือ “มงคล 38 ประการ” ความตอนหนึ่งวา อามิสปฏิสันถารและธัมมปฏิสันถาร 

คือ การตอนรับท่ีทำพอดีสมควรแกฐานะของแขก มีการลุกรับ เปนตน หรือชวยเหลือสงเคราะห เปนท่ีปรึกษา

แกปญหาตาง ๆ และชวยทำกุศลใหลุลวงไปไดดวยดี การแสดงความเคารพในปฏิสันถาร 2 อยางนั้น สำหรับ

พระภิกษุสามเณร พึงปฏิบัติตอพระภิกษุดวยกัน และฆราวาสผูมาเยือน พระธรรมปฎก (ป. อ. ปยุตฺโต) (2542) 

ไดกลาวถึงมารยาทวา มารยาทในการเคารพที่คฤหัสถควรกราบไหวพระสงฆ ในหมูพระสงฆก็แสดงความ

เคารพกันตามลำดับพรรษา หรือตามลำดับอายุนอยเคารพพระสงฆอายุมาก มิใชการแสดงความเคารพตาม

เกียรติยศ อำนาจ ดังเชน พระสงฆผูเปนอริยบุคคลเปนพระอรหันตแตออนพรรษากวา ก็แสดงความเคารพแก

พระสงฆท่ีมีพรรษามากกวา เพ่ือความดีงามและการอยูรวมกันของสงฆ และเปนการแสดงความเคารพในธรรม

และสมณสารูป การตอนรับนั้นยังเปนการสงเคราหชวยเหลือกันและกัน และสอดคลองกับพระมหาสุชิน สุชีโว 

(2546) ไดศึกษาเรื่อง “การศึกษาวิเคราะหเรื่องหลักการสงเคราะหญาติในพระพุทธศาสนาเถรวาท” พบวา 

การรูจักสงเคราะหซ่ึงกันและกันสรางความสัมพันธระหวางกันและกันดวยการตอนรับนั่นเอง เปนการรวมน้ำใจ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 63 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

หรือการเชื่อมสัมพันธใจคนใหเปนหนึ่งเดียว ดวยการแสดงออกซึ่งความเอื้อเฟอ ความรัก ความปรารถนาดี 

ความสมานสามัคคี มีความเอ้ือเฟอเผื่อแผแบงปนซ่ึงกันและกัน ดวยการสงเคราะหใหความชวยเหลือ ดวยการ

เอื้อเฟอเผื่อแผ เกื้อกูลซึ่งกันและกัน ดวยสัมพันธภาพไมตรี อันเกิดจากการเห็นอกเห็นใจกัน เขาใจในกันและ

กัน เพ่ือยึดเหนี่ยวประสานสามัคคีกันไว การรวมเขาดวยกัน การไมทะเลาะวิวาท ความพรอมเพรียงและความ

เปนอันหนึ่งอันเดียวกัน รวมเขาเปนน้ำหนึ่งใจเดียวกัน  

  2. ศึกษาหลักธรรมที่สัมพันธที่เกี่ยวของกับปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบวา 

หลักธรรมพรหมวิหาร 4 หลักสังคหวัตถุ ปริจาคะ และพลี 5 ซึ่งเปนหลักธรรมที่เกี ่ยวกับอามิสปฏิสันถาร 

สำหรับสวนหลักธรรมขันธ 5 ธาตุ 6 อนุปุพพิกถา อริยสัจ 4 เปนหลักธรรมท่ีเก่ียวกับธัมมปฏิสันถาร สอดคลอง

กับ สานุ มหัทธนาดุล (2562) ไดศึกษาเรื่อง “การเสริมสรางสุขภาวะองครวมเพ่ือวิถีชีวิตท่ีสมดุลตามแนวพุทธ

จิตวิทยา” พบวา การเสริมสรางสุขภาพกายดวยปจจัย 4 ไดแก เครื่องแตงกาย (จีวร) อาหาร (บิณฑบาต) ท่ีอยู

อาศัย (เสนาสนะ) และยารักษา (เภสัช) ซึ่งเปนสิ่งที่พระภิกษุสงฆจำเปนตองบริโภคและตามหลักการสังคหะ

วัตถุ 4 ไดแก การใหทาน การพูดจาออนหวาน การประพฤติตนใหเปนประโยชน และความสม่ำเสมอ เปนการ

เสริมสรางพฤติกรรมที่พึงประสงคของบุคคลในสังคมที่ควรนำมาปฏิบัติรวมกับการตอนรับผูมาเยือน และ

สอดคลองกับชมัยพร มีทวี และพชรเดช เสมานู (2565) ไดศึกษาเรื่อง “การใหบริการประชาชนตามหลักสังคห

วัตถุ 4 ของสํานักงานชางรังวัดเอกชน ในกํากับกระทรวงมหาดไทย เขตเมืองรอยเอ็ด จังหวัดรอยเอ็ด” พบวา 

ความคิดเห็นของประชาชนตอการใหบริการตามหลักสังคหวัตถุ 4 ของสํานักงานชางรังวัดเอกชน ในกํากับ

กระทรวงมหาดไทย เขตเมืองรอยเอ็ด จังหวัดรอยเอ็ด โดยรวมอยูในระดับมาก หลักสังคหวัตถุ 4 จึงเปน

หลักธรรมอันยึดเหนี่ยวจิตใจของกันและกัน อันเปนไปเพ่ือการสงเคราะห เปนขอปฏิบัติสำหรับการสงเคราะห

ซึ่งกันและกัน เปนเครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจคนและประสานหมูชนไวใหมีความรักสามัคคี สํานักงานชางรังวัด

เอกชน ในกํากับกระทรวงมหาดไทย เขตเมืองรอยเอ็ด จังหวัดรอยเอ็ด มีการประยุกตหลักสังคหวัตถุ 4 ไปใช

ในการใหบริการ มากอยูพอสมควร โดยเฉพาะดานอาคารสถานที่ ดานเจาหนาที่ผูใหบริการ ดานการอำนวย

ความสะดวก และดานการไหบริการอยางเทาทียม และสอดคลองกับ พระมหาอภิพล อภิพโล (2562) ไดศึกษา

เรื่อง “แนวทางการสงเสริมจิตสำนึกหลักพลีกรรม 5 ในสังคมไทยปจจุบัน” พบวา การแสดงมารยาทอันดีงาม

ของเจาบาน เปนคุณธรรมที่ดีที่ทุกคนควรปฏิบัติ ดวยการทักทายดวยสีหนาแสดงความยินดี ดวยใบหนายิ้ม

แยมแจมใส ควรแสดงความเห็นใจเมื่อแขกมาปรับทุกขดวย อยาตำหนิหรือดาใครตอหนาแขก ถาเขามาขอ

ความชวยเหลือ ถาพอชวยไดก็ชวยไปตามควร ถาชวยไมไดก็แสดงความเห็นใจ ใหคำแนะนำที่เปน ประโยชน 

แตอยางไรก็ตามวรรธิดา สงขาว และพระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (2563) ไดศึกษาเรื่อง “กระบวนการให

คำปรึกษาของนักโหราศาสตรในสมาคมโหราศาสตรนานาชาติ ดวยหลักพุทธสันติวิธี” พบวา คุณลักษณะของ

สัมพันธภาพกัลยาณมิตรอันออนโยนเชื่อมสมานการสื่อสารพูดคุยและแสดงออก การดูแลผูมาเยือนใหเสมือน

ดูแลญาติมิตร ใชถอยคำท่ีไพเราะออนหวาน พูดดวยความจริงใจ ดวยทาทีท่ีเปนมิตร ดวยความรักความเมตตา

กรุณา ใสใจ โดยอาศัยหลักกัลยาณมิตร หลักพรหมวิหารธรรม 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 64 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  3. ศึกษาหลักปฏิบัติในการปฏิสันถารตามแนวพระพุทธศาสนาพบวา วิธีปฏิบัติอามิสปฏิสันถารตอ

อุปชฌาย อาจารย สัทธิวิหาริกปฏิบัติตออุปชฌายดวยการรับใชอยางใกลชิดคอยตักน้ำฉันน้ำใช เคารพกราบ

ไหว อันเตวาสิก ปรนนิบัติอุปฏฐากพัดวี เคารพกราบไหวอาจารย ภิกษุภิกษุณีปฏิสันถารกับพระราชาดวยการ

ถวายสิ่งของท่ีทรงพระประสงค ภิกษุภิกษุณีปฏิบัติกับญาติดวยการใหวัตถุสิ่งของภิกษุภิกษุณีปฏิสันถารกับโจร

ดวยการใหสิ่งของ สวนธัมมปฏิบัติสันถาร ภิกษุภิกษุณีควรใหธรรมะแกพุทธบริษัทที่มาหาถึงที่อยูที่อาศัย ผู

ประสงคอยากฟงธรรม สอดคลองกับอนุรักษ สาแกว (2560) ไดศึกษาเรื่อง “การพัฒนารูปแบบพฤติกรรมเชิง

พุทธของครอบครัวในสังคมไทย” พบวา กระบวนการขัดเกลาสังคมทำใหบุคคลมีบุคลิกภาพตามแนวทางท่ี

สังคมตองการ เด็กท่ีเกิดมาจะตองไดรับการอบรมสั่งสอนใหเปนสมาชิกท่ีสมบูรณของสังคม สามารถอยูรวมกัน

และมีความสัมพันธกับคนอ่ืนไดอยางราบรื่น เปนผูรูคุณธรรม คุณคา และอุดมคติท่ีสังคมยึดม่ัน ซ่ึงการขัดเกลา

ทางสังคมอาจเปนไปในทางตรง เชน สอนพูด สอนมารยาท และทางออม และการอยูรวมกับคนอ่ืนในสังคม มี

วิถีพุทธไดแก การพนมมือ ไหว กราบพระ กราบผูใหญ การฝกพฤติกรรมในการนั่ง ยืน การลุกข้ึนตอนรับ รับ-

สง ของแกพระภิกษุ มารยาทการสนทนา การพูดจาไพเราะ การสำรวมกิริยามารยาท และสอดคลองกับ สานุ 

มหัทธนาดุล (2561) ไดศึกษาเรื่อง “ศีลหา: เกณฑชี้วัดและการเสริมสรางสันติสุขของบุคคลและสังคม” พบวา 

การรักษาศีลหาเปนการสงเสริมการรักษาสันติสุขของบุคคลและสังคมบนพื้นฐานซึ่งเปนหลักพึงปฏิบัติใน

ชีวิตประจำวันของผูถือศีลหาและพึงปฏิบัติตอบุคคลท่ีอาศัยรวมกันในสังคมใหบริสุทธิ์และสมบูรณอยูเสมอดวย

กิจกรรมบูรณาการแนวคิดเชิงพุทธกอใหเกิดปญจะสันติสุข ไดแกความสันติสุขที่เกิดขึ้นกับชีวิต ทรัพยสิน 

ครอบครัว ขอมูลขาวสาร และสุขภาพ และสอดคลองกับพระอภิชัย อภิวฑฺฒโน (2559) ไดศึกษาเรื่อง “การ

ประยุกตใชหลักคารวธรรม เพื่อการเสริมสรางครอบครัวสันติสุข” พบวา ครอบครัวจะมีความเขมแข็ง ตองมี

การอบรมบมนิสัยของสมาชิกในครอบครัวใหมีคุณธรรมโดยเฉพาะการเปนผูมีความเคารพนอบนอม มีสัมมา

คารวะ ตอผูใหญ การใหเกียรติกันและกัน และการตอนรับปราศรัยวิธีการเสริมสรางความเคารพกันใหเกยีรติ 

ผูนอยตองเคารพผูใหญ นอกจากนี้ สอดคลองกับสฤษฏเทพ สุขแกว (2561) ไดศึกษาเรื่อง “สมรรถนะในการ

ปฏิบัติงานตอนรับสวนหนาของนักศึกษาระดับอุดมศึกษา สาขาวิชาการโรงแรม” พบวา การตอนรับอาศัยผูมี

ความรูความสามารถในการดูแลบริการ มีกิริยามารยาทสุภาพนอบนอม มีรอยยิ้มท่ีเปนมิตร และแตงกายอยาง

สะอาดถูกสุขอนามัย 

 

 

 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 65 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

องคความรูใหม  
   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  ผูวิจัยขอเสนอองคความรูจากงานวิจัย ดังนี้ 

 ปฏิสนถารหรือการตอนรับ แบงไดเปน 2 ประเภท คือ อามิสปฏิสันถาร ประกอบดวยการตอนรับผูมา

เยือนดวยอาหาร น้ำ เครื่องนุมหม วัตถุสิ่งของ ที่พักอาศัยและยารักษาโรค จะเห็นไดวาการตอนรับดวยอามิส

ปฏิสันถารเปนธรรมเนียมของไทยดังสำนวนไทยท่ีวา “อันธรรมเนียมไทยแทแตโบราณ ใครมาถึงเรือนชานตอง

ตอนรับ” จึงเปนสิ่งท่ีผูใหการตอนรับควรประพฤติปฏิบัติเพราะการตอนรับดวยอามิสปฏิสันถารนี้เปนการหลอ

หลอมและอบรมจิตใจของผูตอนรับใหเปนผูมีประพฤติในธรรมควบคูกับอามิสปฏิสันถาร ไดแกพรหมวิหาร 4 

อันเปนหลักธรรมครองใจที่จะทำใหผูปฏิบัติในทางประเสริฐทั้งตอตนเองและผูอื่น ไดแก เมตตา กรุณา มุทิตา

และอุเบกขา หลักสังคหวัตถุ 4 เปนหลักธรรมที่เปนเครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจที่มีตอกันและกัน ไดแก ทาน ปย

วาจา อัตถจริยา สมานัตตตา หลักปริจาคะ ไดแก การบริจาค การเสียสละ การบำรุงสงเคราะห หลักอติถิพลี 

ไดแก การเสียสละดูแลใชทรัพยและสิ่งของของตนดูแลผูมาเยือน และญาติพลี ไดแก การดูแลสงเคราะห

ชวยเหลือญาติผูมาเยือน และธัมมปฏิสันถาร ประกอบดวยการตอนรับดวยการสนทนาธรรม การใหคำปรึกษา 

การตอบปญหาไขขอสงสัย การใหคติธรรมแนะนำสั่งสอน การพูดจาชักชวนดวยไมตรีจิต ใบหนาท่ียิ้มแยมแจม

ในและคำพูดที่ออนหวาน ซึ่งหมายรวมถึงการปฏิบัติโดยสมควรแกธรรมตอผูมาเยือน ธัมมปฏิสันถารจึงเปน

การปฏิบัติของผูใหการตอนรับควบคูกับการนำหลักธรรมมาใชในการตอนรับ ไดแก ขันธ 5 ธาตุ 6 อริยสัจ 4 

อนุปุพพีกถา กถาวัตถุ สนทนาความมักนอย ความสันโดษ ความสงัด ความไมคลุกคลี ความเพียร ความหลุด

อามิสปฏิสันถาร ธัมมปฏิสันถาร 

พรหมวิหาร 4 

สังคหวัตถุ 4 

ปริจาคะ 

อติถิพลี 

ญาติพลี 

ขันธ 5 ธาตุ 6 อริยสัจ 4 

อนุปุพพีกถา กถาวัตถุ 

สนทนาความมักนอย 

ความสันโดษ ความสงัด 

ความไมคลุกคล ีความ

เพียร ความหลุดพน 

 

การเก้ือกูล เอ้ือเฟอ เผื่อแผ มิตรไมตรี ความสุข ความสามัคคี 

ความสงบ ประโยชนสูงสุดคือการบรรลุธรรม 

ปฏิสันถาร 

ตอนรับดวย ขาว น้ำ 

เครื่องนุงหม วัตถุ

สิ่งของ ท่ีอาศัย ยา

รักษาโรค 

ตอนรับดวยการ

สนทนาธรรม ให

คำปรึกษา ตอบ

ปญหา ไขขอ

สงสัย 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 66 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พนและวิมุตติญาณทัสสนะ ซึ่งในการตอนรับผูมาเยืนนนี้ ทางพระพุทธศาสนาถือเปนกิจสำคัญในความเปนผู

เคารพในปฏิสันถาร ในทางพระวินัยจัดอยูในอาคันตุกวัตร คือ การตอนรับแขกผูมาเยือนไมวาจะเปนพระหรือ

ชาวบานก็นิยมนับถือวาการตอนรับเปนความดี เปนเครื่องสมานสามัคคีและการอยูรวมกันอยางสงบสุข จะเห็น

ไดวาการตอนรับดวยอามิสปฏิสันถารจึงเปนธรรมเนียมของไทยดังสำนวนไทยที่วา “อันธรรมเนียมไทยแทแต

โบราณ ใครมาถึงเรือนชานตองตอนรับ” เพราะฉะนั้น เม่ือผูตอนรับกระทำอามิสปฏิสันถารและธัมมปฏิสันถาร

แกผูมาเยือนดวยอัธยาศัยท่ีดีงาม ตามสมควรแกผูมาเยือนแลวทำใหผูมาเยือนประทับใจรูสึกดี มีความสุขยิ่งข้ึน

และอยากจะกลับมาเยือนอีกครั้ง และยังสงผลตอการสรางวัฒนธรรมในการอยูรวมกันในสังคมดวยการเก้ือกูล 

เอ้ือเฟอ เผื่อแผ มิตรไมตรี ความสุข ความสามัคคี ความสงบ ประโยชนสูงสุดคือการบรรลุมรรคผล นิพพาน 

 

สรุป  

 การปฏิสันถารหรือเรียกอีกอยางวาการตอนรับ เปนการตอนรับแขกผูมาเยือน เปนการสรางความสัมพันธที่ดี

อยางเหมาะสมดวยกาย วาจา ใจและกอใหความซาบซึ้งในอัธยาศัยไมตรี โดยแบงเปนการตอนรับดวยอามิส (อามิส

ปฏิสันถาร) คือ การตอนรับทางกาย กลาวคือ การตอนรับหรือรับรองผูมาเยือนดวยเครื่องอุปโภคบริโภค และการ

ตอนรับดวยธรรม (ธัมมปฏิสันถาร) คือ การตอนรับทางใจ กลาวคือ เปนการตอนรับและสนทนาดวยธรรม การแบงปน

ธรรม การใหคำปรึกษาดวยถอยคำที่ไพเราะที่กลาวไดวามีคุณคายิ่งเพราะนอกเหนือจากทำการตอนรับแลวยังเปนการ

เผยแผธรรมของพระพุทธเจา ดังนั้น ปฏิสันถารจึงมีความสำคัญยิ่งในการตอนรับแขกผูมาเยือนใหดี ตองหมั่นดูแล

ตอนรับดวยจิตใจที่เบิกบานแจมใส เพราะจะทำใหผูที่มาเยือนรูสึกสบายใจ มีความสุข นอกจากนี้ จะเห็นไดวาการ

ตอนรับมีสำคัญตอผูทำหนาที่ตอนรับเพราะผูตอนรับควรนำเอาพระรัตนตรัยมาอยูภายในจิตใจตนเองกอน จึงจะแสดง

ออกมาพรอมที่จะใหการตอนรับผูมาเยือนดวยการแบงปนความสุข ซึ่งถือไดวาเปนกุญแจวิเศษแหงการตอนรับผูมา

เยือนดวยความรักและปรารถนาดีจากผูตอนรับ จนทำใหผูมาเยือนเกิดความเลื่อมใสและประทับใจพรอมที่จะรับเอา

อามิสปฏิสันถารและธัมมปฏิสันถารกลับไปปฏิบัติเพื่อกอใหเกิดประโยชนสูงสุด 

 

ขอเสนอแนะ  

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

 ผลจากการวิจัยพบวา วัดเปนศาสนสถานที่พุทธศาสนิกชนศรัทธาและเลื่อมใสในการเขาไปประกอบ  

ศาสนพิธีและเขารวมกิจกรรมท่ีทางวัดจัดเพ่ือการสงเสริมพระพุทธศาสนาและประชาสัมพันธเผยแพรวัด ดังนั้น 

วัดในประเทศไทยควรนำไปใชดำเนินการ ตั้งภิกษุสามเณรหรืออุบาสกอุบาสิกาเปนผูทำหนาที่ปฏิสันถาร

ประจำวัด ท้ัง 2 แผนก คือ แผนกอามิสปฏิสันถารและแผนกธัมมปฏิสันถาร 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 67 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็นหัวขอเก่ียวกับ 

 2.1 ศึกษาวิเคราะหมารยาทในการปฏิสันถารในสังคมไทย เพื่อมิตรภาพของการอยูรวมกันในฐานะ

เปนสมาชิกของสังคมไทย ดังนั้น มารยาทในการตอนรับที่คนในสังคมตองรูและเขาใจในการตอนรับแขกผูมา

เยือนดวยอัธยาศัยอันดีงาม ตามสมควรแกผูมาเยือน ทำใหเกิดความประทับใจในการตอนรับ และควรนำผล

จากการวิเคราะหมารยาทในการปฏิสันถารมาจัดทำเปนคูมือเพ่ือเผยแพรและนำไปใชเปนแนวปฏิบัติเดียวกัน 

 2.2 ศึกษาวิเคราะหธัมมปฏิสันถารกับการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนา อันเนื่องจากในสมัยพุทธกาล

มีประวัติของพุทธสาวก อุบาสกและอุบาสิกามีพระพุทธเจาทรงใหการตอนรับดวยธัมมปฏิสันถาร หลังจาก

แสดงธรรมจบผูมาเยี่ยมเยือนก็ไดบรรลุธรรม ดังนั้น คุณของธัมมปฏิสันถารจึงเปนอานิสงสยิ่งที่ควรศึกษา

วิเคราะหรวมกับการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนา 

  

บรรณานุกรม  

ชมัยพร มีทวี และพชรเดช เสมานู. (2565). การใหบริการประชาชนตามหลักสังคหวัตถุ 4 ของ สำนักงานชาง

รังวัดเอกชนในกำกับกระทรวงมหาดไทย เขตเมืองรอยเอ็ด จังหวัดรอยเอ็ด. วารสารรัฐศาสตรสาสน. 

1(1), 59-72. 

พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช). (2548). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน ชุดคำวัด. กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพชอระกา. 

พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญฃาณสิทฺธิ). (2545). มงคล 38 ประการ. พิมพครั้งที่ 9. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2542). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพครั้งที่ 8. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาสุชิน สุชีโว. (2546). การศึกษาวิเคราะหเรื่องหลักการสงเคราะหญาติในพระพุทธศาสนาเถรวาท. 

วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาอภิพล อภิพโล. (2562). แนวทางการสงเสริมจิตสำนึกหลักพลีกรรม 5 ในสังคมไทยปจจุบัน. วารสาร

สังคมศาสตรและวัฒนธรรม. 3(1), 1-16. 

พระอภิชัย อภิวฑฺฒโน. (2559). การประยุกตใชหลักคารวธรรม เพ่ือการเสริมสรางครอบครัวสันติสุข. วารสาร

สันติศึกษาปริทรรศน. 9(2), 174-187. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 68 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วรรธิดา สงขาว และพระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2563). กระบวนการใหคำปรึกษาของนักโหราศาสตรใน

สมาคมโหราศาสตรนานาชาติ ดวยหลักพุทธสันติวิธี. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน. 8(4), 1539-

1551. 

สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2556). วินัยมุขเลม 3. พิมพครั้งที่ 33. นครปฐม: โรง

พิมพมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สฤษฏเทพ สุขแกว. (2561). สมรรถนะในการปฏิบัติงานตอนรับสวนหนาของนักศึกษาระดับอุดมศึกษา 

สาขาวิชาการโรงแรม. วารสารวิทยาลัยดุสิตธานี. 12(2), 1-19. 

สานุ มหัทธนาดุล และสริตา มหัทธนาดุลย. (2562). การเสริมสรางสุขภาวะองครวมเพื่อวิถีชีวิตที่สมดุลตาม

แนวพุทธจิตวิทยา. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน. 6(3), 1161-1172.  

สานุ มหัทธนาดุล. (2561). ศีลหา: เกณฑชี้วัดและการเสริมสรางสันติสุขของบุคคลและสังคม. วารสาร มจร 

สังคมศาสตรปริทรรศน. 7(2), 605-616. 

อนุรักษ สาแกว. (2560). การพัฒนารูปแบบพฤติกรรมเชิงพุทธของครอบครัวในสังคมไทย. วารสารวิทยาลัย

สงฆนครลำปาง. 6(2), 73-84. 


