
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 109 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การศึกษาวิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร 

An Analytical Study of the Mental Development  
according to Maraṇassati-Sutta 

 

1พระณัฐนันท สุทฺธาโณ, 2พระมหายุทธนา นรเชโ และ3พระครูสิริรัตนบัณฑิต 
1Phra Natthanan Suddhañāṇo, 2Phramaha Yutthana Narachettho  

and 3Phrakhrusiriratanabundit 
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
1Corresponding Author’s Email: Sutthayano.951@gmail.com. 

Received: May 21, 2024; Revised: August 5, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

   บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาการพัฒนาจิตในพระไตรปฎก 2) เพื่อศึกษาโครงสราง

เนื้อหาของมรณัสสติสูตร 3) เพื่อวิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร การวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิง

เอกสาร ผูวิจัยมุงศึกษาวิเคราะหขอมูลจากคัมภีรพระไตรปฎก อรรถกถา และวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา  

  ผลการศึกษาพบวา 1) การฝกฝนพัฒนาจิตเปนกระบวนการสำคัญที่จะนำไปสูการสิ้นกิเลส อาสวะ 

การพัฒนาจิตคือการเพิ่มคุณภาพจิต โดยการนำหลักสมถะ วิปสสนา ไตรสิกขา มหาสติปฏฐาน มาใชในการ

ดำเนินการพัฒนานั้น จิตจะตั้งมั่นมีสติ สมาธิคลายความยึดมั่นถือมั่น 2) มรณัสสติสูตรกลาวถึงหลักการ 3 

ประการ (1) การมีสติระลึกถึงความไมแนนอนของชีวิต (2) ความสลดใจในการดำเนินชีวิตที่ประมาท (3) การ

ระลึกรูถึงความตายอยูเสมอ และปฏิบัติตามหลักธรรมเพื่อใหบรรลุเปาหมายคือความดับทุกข 4 ประการ คือ 

(1) อภิณหปจจเวกขณะสูตร (2) กฎอิทัปปจจยตา (3) โยนิโสนมสิการ (4) อสุภกรรมฐาน 3) การอบรมกาย

และการอบรมจิต ตามหลักการพระพุทธศาสนาก็คือการพัฒนาจิต จิตใจท่ีตั้งม่ันในการปฏิบัติมรณสติกรรมฐาน 

เปนจิตใจที่มีความสงบคลายจากความทุกขและเขาใจถึงหลักความจริงของชีวิตกับการเปลี่ยนแปลง ทำใหเกิด

ความตระหนักรูวา ท่ีเกิดเชนนั้นก็ลวนเปนกฎธรรมดาของชีวิต เราไมตองไปดีใจ เสียใจ เพราะวานั้น คือความ

จริงที่แสดงใหเรารับรู ทำความเขาใจและรูจักรักษาจิตใจไมใหเปนทุกขกับความแกความเจ็บ ความเจ็บและ

ความตาย ที่เกิดขึ้นกับตน ยึดมั่นอยูในหลักการปฏิบัติมรณสติ คือ เอาสตินอมระลึกถึงความตายอันมีแกตน

และคนอื่น เปนเครื่องเตือนจิตใจไมใหหลงประมาทในการสรางความดี การพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร 

สามารถนำไปประยุกตใช (1) เจริญสติรักษากาย มีสติระลึกรูถึงความตายในทุกอิริยาบถ ทำความเขาใจและ

รูจักรักษาจิตใจไมใหเปนทุกข (2) พิจารณากายบรรลุธรรม พิจารณากายเปนของไมจีรัง ยอมบรรลุพระนิพพาน

ในท่ีสุด  

คำสำคัญ: การพัฒนาจิต; มรณัสสติสูตร 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 110 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Abstract  
  This research article has objectives: 1) to study the mental development in the Tipiṭaka, 
2) to study the structure and essence of the Maraṇassati- Sutta, and 3) to analyze the mental 
development according to Maraṇassati- Sutta. This research is documentary research. The 
researcher aims to study and analyze data from the Tripitaka, Commentary, and Buddhist 
literature.  
  The results of the study found that: 1. Practicing mental development is an important 
process that will lead to the end of defilements and āsavas. Mental development is the 
enhancement of mental quality. By applying the principles of samatha, vipassana, three-sikkha 
and mahasatipatthana in developing it. The mind will be steady and mindful. 2. The structures 
of Maraṇassati- Sutta have three kinds; 1) Consciousness in remembering the uncertainty of 
life, 2) Sadness in living carelessly, 3) Constantly remembering death. The four principles 
concerning the Maraṇassati-Sutta are 1) Abhiṇhapaccavekkhaṇa-Sutta: Discourse on things for 
frequent contemplation, 2) Idappaccayatā: the nature of specific conditionality, 3) 
Yonisomanasikāra: reasoned attention, and 4) Asubha-kammaṭṭhāna: reflection on impurity. 
These principles were the way to practice for achieving the goal of the cessation of suffering. 
3.The development of body and mind according to Buddhist principles was the mental 
development, the mental security for the reflection of death meditation. It was calm and free 
from suffering, and understanding the truth of life and change. It was realized that what a thing 
had arisen as the law of nature, we do not have to rejoice and regret. Because that is the truth 
we have to realize, understand, and know how to keep our mind from suffering, aging, pain, 
and death that had arisen with us. So, holding the development of mindfulness of death is being 
mindful of reflection of death to oneself and others, it is a reminder not to be careless in doing 
good deeds. Mental Development according to Maraṇassati-Sutta can be applied to (1) develop 
mindfulness to preserve the body be mindful of death in every posture, understand and know 
how to keep the mind from suffering, (2) Considering the body to attainment, Consideration of 
bodily instability achieve Nirvana. 
Keywords: Mental Development; Maraṇassati-Sutta 
 

บทนำ  

  พระพุทธศาสนาใหความสำคัญตอจิตในฐานะเปนธรรมชาติท่ีเปนใหญกวา สรรพสิ่งท้ังหลายสมดังพระ

พุทธพจนท่ีวา “ธรรมท้ังหลาย มีใจเปนหัวหนา มีใจเปนใหญ สำเร็จดวยใจ ถาคนมีใจดี ก็จะพูดดีหรือทำดีตาม

ไปดวย เพราะความดีนั้น สุขยอมติดตามเขาไป เหมือนเงาติดตามตัวเขาไป ฉะนั้น” (พระไตรปฎกภาษาไทย 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/2/24) และยังมีพระพุทธพจนท่ีพระพุทธองคตรัสไววา “โลกถูก

อะไรนำไป ถูกอะไรผลักไสไป อะไรเลาเปนธรรมอยางหนึ่งที่โลกทั้งหมดตกอยูในอำนาจ” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 15/62/73) พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา “โลกถูกจิต

นำไป ถูกจิตผลักไสไป จิตเปนธรรมอยางหนึ ่งที ่โลกทั ้งหมดตกอยู ในอำนาจ” (พระไตรปฎกภาษาไทย 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 15/62/73) จากพุทธพจนท่ีแสดงใหเห็นวาทุกสิ่งทุกอยาง เริ่มตนท่ี

จิตสำคัญที่จิต ถาจิตคิดดี ทุกสิ่งทุกอยางจะนำไปในสิ่งที่ดีนี่คือความคิดของพระพุทธศาสนา เมื่อเปนเชนนั้น 

จิตเปรียบดังคำวา ใจเปนนาย กายเปนบาว การพัฒนาจิตจึงเปนเรื่องสำคัญเมื่อพูดถึงวิถีจิตเมื่อความตายใกล

เขามา ชั่วขณะที่จิตติดอยูกับอารมณใดอยางหนึ่ง เปนตัวนอมไปสูภพชาติที่จะพึงเกิด ยอมเกิดขึ้นเนื่องเม่ือ

อารมณเปลี่ยน กระแสจิตจะบริสุทธหรือเศราหมองอยูท่ีอารมณเคยชินกับสิ่งนั้น ๆ อุปมาเหมือนกระแสจิตของ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 111 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ผูท่ีกำลังผูกพันอยูกับการเลน หรือกำลังดูมหรสพ เชน กำลังเลนไพ เลนหมากรุก หรือกำลังฟงวิทยุ ดูโทรทัศน

เหลานี้ ดวยจิตใจอันจดจออยูกับภาพหรือเสียงที่ปรากฏอยูเฉพาะหนา หาไดคิดนึกไปในเรื่องราวอยางอื่นไม 

แมวาจะมีคนมาพูดจาไตถาม หรือใชสอยบาง ก็ไมไดสนใจ สักแตพูดไป ทำไปอยางนั้นเอง สวนจิตใจหาไดเลิก

ละติดตามอารมณที่ตนสนใจตอไปไม คงจดจออยู กับภาพที่ดูหรือเสียงที่กำลังฟงเทานั ้น อุปมานี ้ฉันใด 

พระพุทธศาสนายกยองใหความสำคัญกับจิต ในฐานะที่ตองรักษาคุมครองและพัฒนาใหเขากับเปาหมายอัน

สูงสุด คือการบรรลุพระนิพพานนั่นเอง  

  อยางไรก็ดี การพัฒนาหรือ การยกระดับจิตใหสูงขึ้นนั้นตองดำเนินการพัฒนาไปอยางเปนระบบมี

ขั้นตอนดวยหลักการของไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปญญา ไปตามลำดับจนสามารถเขาใจกฎของธรรมชาติ คือ 

กฎของไตรลักษณวาเปนของไมเที่ยง เปนทุกข และเปนอนัตตาจนถอดถอนความยึดมั่นถือมั่น ในสรรพสิ่ง

ท้ังหลาย จิตหลุดพนจากกิเลสตัณหาอุปาทานไดในท่ีสุด วิถีจิตเม่ือใกลตายกระแสจิตจะบริสุทธิ์หรือเศราหมอง

ก็ตาม แลวแตกรรมท่ีจะสงผลวาจิตเม่ือพัฒนาไปแลว ทายท่ีสุดสงผลอยางไร ในพระพุทธศาสนาก็มีการระบุไว

วา จิตของคนท่ีใกลจะดับไปเปนตัวชี้วัดตัดสินไดวา จะไปสวรรค ไปนรก ดังนั้นจิตในเวลามรณสติหรือมรณะวิถี 

ที่ใกลเขามาในปจจุบัน ชวงไหนที่เราระลึกถึงความดีจะไดไปสวรรค ระลึกถึงสิ่งไมดีก็ไปนรก ดังนั้น คุณภาพ

ของจิตในขณะใกลตายมีความหมายมาก ดังนั้นในเรื่องของความใกลตาย จึงตองเตรียมพรอมอยูเสมอ  

  ธรรมดาคนเราเกิดมาแลว มีความตายเปนที่สุด เพราะไมวาคนหนุมคนสาว คนแกหรือเด็ก มั่งมีหรือ

ยากจน ลวนมีความตายเปนท่ีสุด ทุกชีวิตมุงหนาสูความตาย เม่ือพูดถึงความตายแลว ความตายของคนเรา ใน

ภาษาไทยของเรา เรียกวามรณะ มาคูชาตะ ชาตะแปลวาเกิด สวนมรณะ แปลวาตาย ลักษณะของคนที่ตาย 

สรุปก็คือสิ้นลมหายใจหรือรางกายหยุดการเคลื่อนไหวหรือหยุดการทำงานทุกสวน หรือการที่รางกายแตก

สลายไปหรือความขาดสูญของชีวิตในภพหนึ่ง ในคัมภีรสังยุตตนิกาย นิทานวรรค และคัมภีรวิภังค ไดให

ความหมายของความตายไววา “ความตาย หมายถึง ความจุติ ความเคลื่อนไป ความทำลายไป ความหายไป 

ความตายกลาวคือมฤตยู การทำกาละ ความแตกแหงขันธ ความทอดทิ้งรางกาย ความขาดแหงชีวิตินทรีย   

ของเหลาสัตวนั้นๆ จากหมูสัตวนั้นๆ” (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

16/33/50) ความตาย ก็มีหลายชนิด เชน ความตาย 2 ชนิด คือความตายปกติธรรมดาของคนทั่วไป เชน       

คนแกที่ตายเพราะอายุขัย กับความตายไมปกติ หรือที่เรียกกันวาความตายกอนวัยอันควรเปนตนวา ถูกรถชน

ตาย ถูกฆาตาย ซึ ่งยังไมนาจะตายแตก็ตาย (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 36/117/67) ความตาย 3 ชนิด คือ (1) สมมติมรณะ ไดแก ความตายของสัตวที่สมมติเรียกกันวา

นาย ก. ตาย นาย ข. ตาย ตนไมตาย เปนตน (2) ขณิกมรณะ ไดแก ความดับแหงรูปนามทุก ๆ ภังคขณะ คือ

เมื่อนามรูปดับลงแลว ก็เกิดขึ้นใหมสืบตอกันไปอยางไมขาดสาย จนกวาจะถึงอนุปาทิเสสนิพพาน (ดับกิเลส

และเบญจขันธ) (3) สมุจเฉทมรณะ ไดแก การนิพพานของพระอรหันตซ่ึงไมมีการเกิดข้ึนแหงรูปนามอีก (อรรถ

กถาภาษาบาลี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/193/108) ความตาย 4 ชนิด คือ (1) สมุจเฉท

มรณะ คือ การดับขันธปรินิพพานของพระขีณาสพผูตัดกิเลสและวัฏฏทุกขไดสิ้นเชิง (2) ขณิกมรณะ คือ ความ

ดับของรูปนาม ที่ดับไปตลอดเวลาตราบเทาที่สันตติแหงรูปนามยังสืบตออยู (3) สมมติมรณะ คือความตายท่ี



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 112 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ชาวโลกสมมติกัน เชนตนไมตาย นาิกาตาย (4) ชีวิตินทรียุปจเฉทมรณะ คือรูปนามของสัตวที่ขาดลงในภพ

หนึ่ง ๆ เชน คนตาย (ฎีกาภาษาบาลี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/167/343) อยางไรก็ดี เม่ือ

ความตายใกลเขามาถึง ไมมีใครสามารถรูไดวาจะมาเมื่อไหร ดังนั้นการศึกษามรณัสสติสูตร ก็เพื่อมาใชในการ

พัฒนาจิต ณ ปจจุบัน เพ่ือความไมประมาทในการดำรงชีวิต 

  ดวยเหตุนี้ ผูวิจัยจึงมองเห็นความสำคัญที่จะกอใหเกิดประโยชนตอการดำรงชีวิตและความเปนอยูที่ดี

ของสังคม จึงสนใจที่จะศึกษาการศึกษาวิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร เพื่อที่จะไดทราบถึง

วิธีการปฏิบัติที่ถูกตองเหมาะสม พรอมทั้งถือเอาเปนแนวทางในการปฏิบัติเพื่อความไมประมาทตอชีวิต ตาม

หลักคำสอนของพระพุทธศาสนา 

  

วัตถุประสงคการวิจัย  

  1. เพ่ือศึกษาการพัฒนาจิตในพระไตรปฎก  

 2. เพ่ือศึกษาโครงสรางเนื้อหาของมรณัสสติสูตร 

  3. เพ่ือวิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

  การดำเนินการวิจัยในครั้งนี้เปนการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ผู วิจัยมุงศึกษา

วิเคราะหขอมูลจากคัมภีรพระไตรปฎก อรรถกถา และวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนาในสวนที่เปนแนวคิด 

ทฤษฎี และหลักการท่ีเก่ียวของกับการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร โดยดำเนินการตามข้ันตอน ดังนี้ 

  ข้ันตอนท่ี 1 การศึกษาดานเนื้อหา/เอกสาร/แนวคิดทฤษฎี/กฎระเบียบ (Documentary Study) 

  1.1 ข อม ูลข ั ้นปฐมภ ูม ิ  ได แก   ค ัมภ ีร พระไตรป ฎก ฉบ ับภาษาไทย ของมหาว ิทยาลัย 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539  

 1.2 ขอมูลขั้นทุติยภูมิ ไดศึกษาจากคัมภีรชั้นอรรถกถา เปนตน เพื่อรวบรวมขอมูลตางๆ ที่เกี่ยวของ

กับเรื่อง มรณัสสติสูตร และไดอาศัยตำรา หนังสือ เอกสาร บทความ งานวิจัยเชิงวิชาการ ท่ีเก่ียวเนื่องกับเรื่อง

และวัตถุประสงคของการวิจัย พรอมท้ังปญหาท่ีตองการทราบ เพ่ือนำมาประมวลใชประกอบในการวิจัยครั้งนี้  

  ข้ันตอนท่ี 2 การวิเคราะหขอมูล การศึกษาวิเคราะหในข้ันนี้ ผูวิจัยไดวิเคราะห อธิบาย ขยายนัยจาก

เอกสารขั้นปฐมภูมิ (Primary Source) คือ พระไตรปฎก และเอกสารขั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) คือ 

อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ปกรณวิเสส กลาวคือ คัมภีรมิลินทปญหา คัมภีรวิสุทธิมรรค และคัมภีรวิมุตติมรรค 

เปนตน เอกสาร อินเตอรเน็ต บทความทางวิชาการ และงานวิจัยท่ีเก่ียวของ  

  ข้ันตอนท่ี 3 สรุปผลการวิจัย และขอเสนอแนะ นำเสนอผลการวิจัย  เมื่อไดขอมูลจากการศึกษาเชิง

เอกสาร และทำการวิเคราะหขอมูลเปนที่เรียบรอยแลว ผูวิจัยจะทำการสรุปผลการวิจัยและขอเสนอแนะใน

การวิจัยเพ่ือใหเกิดความสมบูรณมากยิ่งข้ึน พรอมท้ังนำเสนอรายงานผลการศึกษาในรูปแบบพรรณนาตอไป 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 113 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ผลการวิจัย 

  จากการศึกษาเรื่องนี้พบ ดังนี้ 

  วัตถุประสงคที่ 1 การพัฒนาจิตในพระไตรปฎก พบวา พระพุทธองคใหความสำคัญเรื่องของการ

พัฒนาจิต หลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนามีความสำคัญตอคุณภาพชีวิตของมนุษย สังคมมีคำสั่งสอน

เปนเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ เพื่อใหสมาชิกในสังคมนั้น ๆ ปฏิบัติตนไปในทางที่ดี ที่ถูกตอง หลักธรรมคำสอน

ตางๆ มีจุดหมายเดียวกัน คือ มุงใหทุกคนกระทำแตความดี และละเวนการกระทำชั่วทั้งปวง ในการดำรงชีวิต

ของมนุษยเพ่ือใหมีคุณภาพชีวิตท่ีดี ควรตองมีการเรียนรูและมีความสามารถในการวิเคราะหไดวา สิ่งใดดี สิ่งใด

ไมดี สิ่งใดถูก สิ่งใดผิดสิ่งใดสมควรทำ สิ่งใดไมสมควรทำ เหลานี้ เปนตน หลักธรรมคำสอนจะสามารถชวยให

บุคคลนั้น ๆ มีเปาหมายในการดำเนินชีวิตของตน ชวยใหเขาเลือกที่จะกระทำในสิ่งที่ดีมีประโยชนตอตนเอง

และสังคม หลักธรรมคำสอนจะเปนพื้นฐานสำคัญของคุณภาพชีวิตและคุณธรรม จริยธรรมในสังคม อันเปน

บรรทัดฐานหรือแนวทางในการดำเนินชีวิตของคนในสังคมเปนอยางดี คุณธรรม และจริยธรรมอันเปนผลของ

หลักธรรมคำสอนมีความสำคัญอยางยิ่งตอการพัฒนาคุณภาพจิตใจ เพราะคุณธรรมเปนความดีงามในจิตใจของ

มนุษยที่เปนไปในทางที ่ถูกตอง ที่สงผลใหมนุษยมีความประพฤติดี และการประพฤติที่ดีนั ้นก็กอใหเกิด

ประโยชนตอตนเองและสังคม สวนจริยธรรม คือ หลักเกณฑของการประพฤติปฏิบัติท่ีเปนแนวทางในการ

ประพฤติที่เหมาะสมถูกตองตามหลักศีลธรรมอันดี ไมวาจะเปนการประพฤติทางกาย ทางวาจา และทางดาน

จิตใจ ท่ีสงผลอันกอใหเกิดประโยชน เกิดความสุขท้ังตนเอง ผูอ่ืน และสังคม  

  ความประมาทเปนหนทางสูความตาย และการที่จะไมตายนั้น จึงจำเปนตองพัฒนาจิต พัฒนาปญญา

ใหเจริญ และตองอาศัยการฝกหัดอบรมจิตใหเขมแข็ง หรือฝกฝนจิตใหเปนสมาธิ เพราะสมาธิเปนบอเกิดแหง

ปญญา หากเรามีจิตใจวอกแวก เอนเอียงออนไหวงาย การฟง ก็จะไมเกิดประโยชน การคิดก็ตาม การลงมือทำ

ก็ตาม ก็เกิดความเสียหายผิดพลาดและไมกอใหเกิดประโยชนใดๆ เพราะฉะนั้น การฝกหัดอบรมจิตใหเปน

สมาธิจึงเปนความดีงามที่เราทุกคนควรหมั่นฝกฝนอบรมอยูเสมอ คือถายังประมาทอยูจิตยอมเปนอกุศลธรรม 

กลับเวียนวายในสังสารวัฏ เกิดตายไมรูจบ หากแตปฏิบัติไดถึงขั้นอรหันตแลวยอมเปนผูไมตาย คือ ไมกลับมา

เวียนวายในสังสารวัฏอีก พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) (2540) กลาวถึงเปาหมายของการพัฒนาจิตไววา คือทำ

ใหบุคคลที่ฝกฝนพัฒนาจิตดีแลว ยอมไดถึงเปาหมายไดใน 3 ลักษณะ ดังนี้ 1) ดานคุณภาพของจิต คือ ใหมี

คุณธรรมตาง ที่เสริมสรางจิตใจใหดีงาม เปนจิตใจที่สูง ประณีต เชน มีเมตตา มีความรัก ความเปนมิตร         

มีกรุณา อยากชวยเหลือ ปลดเปลื้องทุกขของผูอื่น มีจาคะ คือ มีน้ำใจเผื่อแผ มีคารวะ มีความกตัญู เปนตน    

2) ดานสมรรถภาพของจิต คือ ใหเปนจิตที่มีความสามารถ เชน มีสติดี มีวิริยะ คือ ความเพียร มีขันติ คือ 

อดทน มีสมาธิ คือ จิตตั้งมั่นแนวแน มีสัจจะ คือ จริงจัง มีอธิษฐาน คือ เด็ดเดี่ยวแนวแนตอจุดหมายที่ทำ เปน

จิตใจที่พรอมและเหมาะที่จะใชงานโดยเฉพาะงานทางปญญา คือ การคิดพิจารณาใหเห็นความจริงชัดเจน

ถูกตอง 3) ดานสุขภาพของจิต คือ ใหเปนจิตที่มีสุขภาพที่ดี มีความสุข สดชื่น ราเริงเบิกบานปลอดโปรง สงบ 

ผองใส พรอมท่ีจะยิ้มแยมได มีปติ ปราโมทย ไมเครียด ไมกระวนกระวาย ไมคับของใจ ไมขุนมัวเศราหมอง ไม

หดหูโศกเศรา เปนตน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 114 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  วัตถุประสงคท่ี 2 โครงสรางและเนื้อหาของมรณัสสติสูตร พบวา มรณัสสติสูตรท้ังปฐมมรณัสสติสูตร

และทุติยมรณัสสติสูตรกลาวถึงการนึกถึงความตายเปนอารมณกรรมฐาน ดังที่พระผูมีพระภาคตรัสวา “ภิกษุ

ทั้งหลาย ภิกษุรูปใดเจริญมรณัสสติวา โอหนอ เราพึงเปนอยูไดตลอดคืนหนึ่งและวันหนึ่ง เราพึงมนสิการถึงคำ

สอนของพระผูมีพระภาค เราพึงทำกิจใหมากหนอ” (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 22/19/444-445) การเจริญมรณัสสติ ทำใหเราเห็นเหตุ 3 ประการ 1) สติตองมีสติระลึกรูวา เรา

จะตองตายอยางแนนอน (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/373/301) 

2) สังเวคะ เม่ือระลึกถึงความตายของตนแลวหากรูวาตนเองยังอยูในความประมาทขาดสติ ไมไดทำบุญไว ก็จะ

สลดใจวา เรายังประมาทอยูเลย ทางที่ดีเราควรรีบทำความดีเสียแตวันนี้ จึงเกิดความสลดใจในชีวิตที่ผานมา 

(พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต, 2543) 3) ญาณ เม่ือระลึกรูวา ตนเองตองตายแน ก็จะขวนขวายรีบเรงทำความดี 

ไมมีความประมาทในชีวิต เชน พิจารณาถึงชีวิตวาดำรงอยูไดเพียงแคลมหายใจเขาออก เพียงแคกิน ขาวคํา

หนึ่งเทานั้น(พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 9/131/72)  

 การเจริญมรณัสตินั้น ใชจะเปนการปรารถนาความตาย แตเปนการนึกถึงความตายที่จะมาในเบื้อง

หนา โดยไมมีใครสามารถคาดการณไดวาเมื่อใด เวลาใด การใชหลักธรรมในการพิจารณานั้น เพื่อใหเราไม

ประมาทในการทำความดี อกุศลใดท่ียังละไมได ใหรีบขวนขวายหาวิธีละเสีย เพ่ือท่ีจะไมเปนภัยในเวลาท่ีเราจะ

ตายในเบื้องหนา หลักธรรมที่มีความเกี่ยวเนื่องในมรณัสสติสูตร 4 ประการ คือ (1) อภิณหปจจเวกขณะสูตร 

(2) กฎอิทัปปจจยตา (3) โยนิโสนมสิการ (4) อสุภะกรรมฐาน (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 22/20/447) ทั้ง 4 หลักนี้เปนวิธีปฏิบัติเพ่ือใหบรรลุเปาหมายคือความดับทุกข เปน

หลักธรรมที่แสดงใหเห็นความเปนจริงของสัตวโลกทั้งหลายผูที่ยังเวียนวายในสังสารวัฏ การปฏิบัติมรณสติให

รักษาจิตใจของตนใหตั้งมั่นอยูกับการระลึกถึงความตายอยูเนืองๆ ถึงบางครั้งจิตใจอาจจะตกไปในที่อื่น ก็ใหมี

สติระลึกกำหนดรูพรอมกับดึงจิตใจใหกลับมาระลึกถึงความตายอยูอยางเดิม การกำหนดรูอยูอยางนี้จิตใจของ

เราก็จะเกิดความนิ่ง สงบ เปนสมาธิ ในระหวางทำการปฏิบัติอาจมีอุปสรรคมาทำใหจิตใจไมสงบ ใหคิดเสมอวา

สิ่งเหลานั้นไมใชอารมณของมรณสติ ใหละอารมณเหลานั้นเสียและใหคิดวาไมนานอารมณนั้นก็คงดับไปเอง ผู

หวังความเจริญกาวหนาในทางปฏิบัติจะตองสรางพลังใหเกิดข้ึนในจิตใจเสมอ  

  วัตถุประสงคที่ 3 วิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร พบวา ชีวิตที่ยึดหลักวิธีระลึกถึง

ความตายจะทำใหเกิดความรูท่ีถูกตองมองเห็นสัจจะธรรมในการดำรงชีวิต และสามารถปกครองตนใหตั้งอยูกับ

หลักธรรมดวยทาน ศีล และภาวนาจนทำใหชีวิตมีความสุข ความเจริญทั้งในโลกปจจุบันและโลกหนา ดังนั้น 

การปฏิบัติมรณสติที่ถูกตองยอมทำใหการดำเนินชีวิตที่มีคุณคาอยางแทจริง จากการวิเคราะหการพัฒนาจิต

ตามแนวมรณัสสติสูตรนี้ พบวา 

  1. การพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตรดวยหลักไตรสิกขา พบวา (1) การพัฒนาจิตตามหลักศีล 

ตองมีวินัยในตนเอง รูจักควบคุมพฤติกรรมของตน คือทำความเขาใจอยูเสมอวา รางกายนั้นเปนรังแหงโรค 

ควรบริหารรางกายใหเปนไปเพื่อการบรรลุธรรม ไมใชบริหารเพื่อความเปนผูมักมากตามสังคมบริโภคนิยม      

(2) การฝกพัฒนาในดานจิตใจ เนื่องจากพฤติกรรมทุกอยางเกิดขึ้นจากความตั้งใจหรือเจตนา และเปนไปตาม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 115 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เจตจำนงและแรงจูงใจท่ีอยูเบื้องหลัง ถาจิตใจไดรับการพัฒนาใหดีงามแลว ก็จะควบคุมดูแล และนำพฤติกรรม

ไปในทางที่ดีงามดวย แมความสุขความทุกขในที่สุดก็อยูที่ใจ จิตที่ฝกดีแลว จึงเปนฐานที่จะใหปญญาทำงาน

และพัฒนาอยางไดผล (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545) (3) การพัฒนาปญญา คนเราจะมีพฤติกรรมอะไร 

อยางไร และแคไหน ก็อยูที่วา จะมีปญญาชี้นำหรือบอกทางใหเทาใด และปญญาเปนตัวปลดปลอยจิตใจ ให

ทางออกแกจิตใจ เชน เมื่อจิตใจอึดอัดมีปญหาติดตันอยู พอเกิดปญญารูวาจะทำอยางไร จิตใจก็โลงเปนอิสระ

สามารถพัฒนาจิตปญญาเพื่อเขาถึงประโยชนสูงสุด ที่จะใหมีจิตหลุดพนเปนอิสระและเปนอยูดวยความไม

ประมาท (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2549) ดังนั ้น การพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติดวยหลัก

ไตรสิกขา คือการมีชีวิตที่ยึดหลักวิธีระลึกถึงความตายจะทำใหเกิดความรูที่ถูกตองมองเห็นสัจจะธรรมในการ

ดำรงชีวิต และสามารถปกครองตนใหตั้งอยูกับหลักธรรมดวยทาน ศีล และภาวนาจนทำใหชีวิตมีความสุข 

ความเจริญท้ังในโลกปจจุบันและโลกหนา ดังนั้น จึงกลาวไดวาการปฏิบัติมรณสติท่ีถูกตองยอมทำใหการดำเนิน

ชีวิตท่ีมีคุณคาอยางแทจริง  

  2. คุณคาการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร พบวา พระพุทธเจาทรงกลาวถึงความตาย โดยทรง

ตรัสแกนางวิสาขาและหญิงผูรักษาอุโบสถศีล 500 คนวา “คนเลี้ยงโคใชทอนไมไลตอนฝูงโคไปยังที่หากิน ฉัน

ใด ความแกและความตาย ก็ไลตอนอายุของสัตวทั้งหลายไป ฉันนั้น” (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/135/74) การฝกจิตใจดวยการระลึกถึงความตายอยูทุกลมหายใจเขาออก 

ทำใหจิตใจเปนสมาธิตั้งมั่นจนสามารถกำจัดกิเลสอยางหยาบ อยางกลาง และอยางละเอียด นอกจากนี้ยังเปน

สิ่งท่ีกระตุนใหมีจิตใจตื่นอยูในการสรางสิ่งท่ีดี หลีกเวนจากสิ่งท่ีไมถูกตองตามหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา 

และไมประพฤติผิดกฎหมายบานเมืองมีการยึดถือตามอยางเครงครัดนอกจากนี้ยังรีบเรงทำความดีดวยการ

ตั้งอยูในคุณธรรม 3 ประการคือ “เวนจากความชั่วทั้งปวง ทำความดีใหถึงพรอมและทำจิตใจของตนให

บริสุทธิ์” (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/24/39) ดังนั้น การพัฒนา

จิตยอมกอใหเกิดคุณคา 3 ประการ ไดแก (1) ชวยใหตั้งม่ันในการทำความดีอยางจริงจัง (2) ชวยพัฒนามุมมอง

ความเปนมนุษยโดยเสมอภาคกัน (3) ชวยพัฒนาตนเองใหบรรลุธรรมโดยความไมประมาท  

  3. การพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตรในชีวิตประจำวัน พบวา ในการดำรงชีวิตของมนุษยแตละ

วันปฏิเสธมิไดเลยวา มีความทุกขมากกวาความสุข โดยเฉพาะความทุกขอันเกิดแตความตาย เพราะชีวิตนั้นมี

ความตายเปนปลายทาง ตองปฏิบัติตนตามคำสอนที่วา “ถึงแมรางกายของเราจะปวย แตใจของเราจะไมปวย

ไปดวย” (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 17/2/3) และมีขอความในนกุล

ปตุสูตรวา “..บุคคลผูบริหารกายนี้อยู พึงรับรองความไมมีโรคไดแมเพียงครูเดียว จะมีอะไรเลา นอกจากความ

โงเขลา เพราะเหตุนั้น ทานพึงสำเหนียกอยางนี้วา เม่ือเรามีกายกระสับกระสายอยู จิตจักไมกระสับกระสาย..” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 17/1/1-2) ดังนั้น เราตองรูจักถึงวิธีปฏิบัติ

ตอความตายที่ถูกตอง เราก็จะพนจากความทุกขไดดวยวิธีปฏิบัติตนใหมีความสุขไมเปนทุกขตอการดำรงชีวิต

แตละวัน ตองยึดม่ันอยูในหลักการปฏิบัติมรณสติ การยึดม่ันอยูในหลักการปฏิบัติมรณสติ คือ เอาสตินอมระลึก

ถึงความตายอันมีแกตนและคนอื่น เปนเครื่องเตือนจิตใจไมใหหลงประมาทในการสรางความดี ใหตั้งมั่นอยูกับ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 116 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

คุณความดี ใหดำรงชีวิตดวยสติปญญา เมื่อปฏิบัติมรณสติที่ถูกตองตามหลักการแลว ยอมสามารถนำมา

ประยุกตใชในการดำรงชีวิต 

  3.1 ใชเปนแนวทางในการเจริญสติ การระลึกถึงความตายดวยอิริยาบถ ยืน เดิน นั่ง และนอน เปน

การเจริญสติโดยใหเอาสติระลึกรูถึงความตายในขณะที่อยูกับอิริยาบถใด อิริยาบถหนึ่ง เชน ขณะเรายืนก็

กำหนดระลึกถึงความตายอยูมีสติระลึกความตายเปนอารมณเสมอ การเจริญสติในลักษณนี้เปนการดึงจิตใจให

ระลึกความตายในอิริยาบถ ซึ่งมีวิธีการปฏิบัติ คือ (1) ในเวลายืนใหมีสติระลึกถึงความตายเปนอารมณ (2) ใน

เวลาเดินใหมีสติระลึกถึงความตายเปนอารมณ (3) ในเวลานั่งใหมีสติระลึกถึงความตายเปนอารมณ (4) ในเวลา

นอนใหมีสตระลึกถึงความตายเปนอารมณ การเจริญสติดวยการระลึกถึงความตายในอิริยาบถท้ัง 4 นี้ จะเลือก

ปฏิบัติในอิริยาบถใด อิริยาบถหนึ่งก็ได ข้ึนอยูท่ีความพรอมหรือความสะดวกของแตละบุคคล การเจริญสติดวย

วิธีระลึกถึงความตายดวยอิริยาบถทั้งสี่ไมจำกัดเรื่องเวลา สถานที่ และบุคคล เพราะการเจริญสติในลักษณะนี้

เปนการทำเพื่อใหเกิดสติที่มั่นคง ดวยการใชระลึกถึงความตายเปนอุบายที่ดึงจิตใจใหสงบและฝกจิตใจไมให

เปนทุกขกับเรื่องความตาย ผูที่รักษาจิตใจของตนจึงทำใหคลายออกจากสิ่งเหลานี้ คือ 1) ทำใหจิตใจเราได

คลายจากความทุกขกังวล คือ สามารถตัดความกังวลทั้งหลายใหหมดไป 2) ทำใหจิตใจเราไมเปนทุกขจาก

ความกลัว คือ มีจิตใจพรอมที่จะตอสูกับทุกเรื่อง ไมวาจะเปนเรื่องราย หรือเรื่องดีก็มีจิตใจไมหวั่นกลัวแต

ประการใด 3) ทำใหจิตใจของเราสามารถวางเฉย คือ ไมยึดมั่นถือมั่นในรางกาย 4) ทำจิตใจของเราใหเกิด

ปญญา ดวยการรูเทาทันกับสิ่งท่ีเปนอยูนั้น 5) ทำจิตใจไมปวยในเวลาเจ็บปวย ดังพุทธพจนท่ีวา “ถึงแมรางกาย

ของเราจะปวย แตใจของเราจะไมปวยไปดวย” (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 17/2/3)  

  ดังนั้น เวลาที่ปวยไขถาเราไดปฏิบัติติมรณสติ คือ การระลึกถึงความตายอันจะมีถึงตน สามารถทำให

เรารักษาจิตใจไมปวยไข จนใหบรรเทาจากความสะดุงหวาดกลัว ไมมีความกังวล และไมมีความเครียดกับเรื่อง

ความเจ็บไขนั้น ตรงกันขามกลับระลึกเอาความเจ็บไขนั้นมาเปนเครื่องคอยเตือนจิตใจใหตั้งม่ันอยูกับหลัก ทาน 

ศีล และภาวนาตลอดเวลา เพราะคิดอยูเสมอวาความเจ็บปวยเปนเรื่องธรรมดาของสังขาร ไมมีใครหลีกเลี่ยงไป

ได ทุกคนตองพบไมวันใดก็วันหนึ่ง เพื่อการมีชีวิตที่ดีงามจึงควรดำรงชีวิตดวยความไมประมาทในการสราง

ความดีใหถึงพรอม นอกจากนั้นแลวจิตใจก็จะมีภูมิคุมกันไมใหเปนทุกข ไมมีความหวาดกลัวและรูจักทำจิตใจ

ใหวางเฉยกับปญหาตางๆ ได  

  3.2 ใชเปนแนวทางที่ยกระดับจิตใจเขาสูการปฏิบัติวิปสสนา การระลึกถึงความตายดวยสติปญญา

สามารถทำใหจิตใจสงบ มีอารมณเดียว มีการพิจารณาความตายจนสามารถระงับนิวรณหาได มีความสงบนิ่ง 

หยุด อยูในอารมณเดียว จึงเปนจิตใจที่มีธรรมเปนพลัง คือ (1) ความเชื่อ (2) ความเพียร (3) ความระลึกได    

(4) ความตั้งใจมั่น (5) ความรูทั ่วชัด (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

19/843-900/256-271) คุณธรรมทั้ง 5 ที่เกิดขึ้นในจิตใจจึงเปนพลังเกื้อหนุนจิตใจที่จะยกระดับจิตใจจากการ

ปฏิบัติมรณสติเขาสูวิปสสนา คือ เอาสติไปตั้งม่ันท่ีฐานท้ังสี่ ท่ีชื่อวาผูมีสติ ก็ดวยเหตุ 4 ประการคือ 1) เจริญกา

ยานุปสสนาสติปฏฐาน (กำหนดรูรูป) 2) เจริญเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน (กำหนดรูเวทนา) 3) เจริญจิตตา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 117 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

นุปสสนาสติปฏฐาน (กำหนดรูจิต) 4) เจริญธรรมมานุปสสนาสติปฏฐาน (กำหนดรูธรรม) (พระไตรปฎก

ภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/273-300/325-351) การกำหนดรูอยูในฐานท้ัง 4 นี้ 

บุคคลนั้นจึงเรียกวามีสติ (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 29/413/223) 

และเปนการเจริญวิปสสนากรรมฐาน อันมีกำหนดรูป-นาม เปนอารมณใหตอเนื่อง ดุจสายน้ำไหล รูป-นาม จะ

หยาบหรือละเอียด ตั้งแตศีรษะจรดปลายเทา ก็กำหนดรูไดถี่ถวนดียิ่ง โดยไมใหจิตใจตกไปในที่อื่น ใหเห็นการ

เกิด การดับของรูปนาม และใหเห็นรูปนามที่เปนไปตามหลักลักษณะของพระไตรลักษณ คือ เปนของไมเที่ยง 

เปนทุกข ไมมีตัวตนที่แทจริง สติที่กำหนดรูเห็นตามความจริงนี้ จึงทำจิตใจของทุกคนในสังคมมีความสุข         

มีจิตใจหนักแนน เปนสมาธิ และไมหวาดหวั่นสะดุงกลัว ตอความตาย ถึงแมจะมีคนในสมาชิกไดมีการตาย

เกิดขึ้น ดวยลักษณะใดก็ตาม ทุกคนในสังคมตางก็มีจิตใจปกติ ไมเสียใจ ไมรองไห ไมเศราโศก ดังนั้น กลาวได

วาการปฏิบัติมรณสติจึงเปนพ้ืนฐานท่ีจะทำใหจิตใจสงบเกิดสมาธิ และพรอมท่ีจะยกระดับจิตใจจากการปฏิบัติ

มรณสติเขาสูวิปสสนา ซึ่งถือวาเปนจุดมุงหมายที่สูงสุดของการปฏิบัติตามหลักในทางพระพุทธศาสนา เพื่อจะ

ไดบรรลุมรรคผลนิพพาน 

 

อภิปรายผลการวิจัย  

  1. พบวา จิตในทางพระพุทธศาสนานั้นสามารถที่จะฝกฝนใหเอื ้อตอการบรรลุธรรมหรือเพื่อการ

เปนอยูท่ีดีได เนื่องจากวาจิตนั้นเปนฐานสำคัญของการกระทำ หากมนุษยไมรูจักการฝกจิตก็จะไมสามารถท่ีจะ

วางทาทีตอกิเลสหรืออุปสรรคปญหาในการดำเนินชีวิตได ดังนั้น การฝกจิตจึงมีความสำคัญมากประการหนึ่ง 

ผลแหงการพัฒนาจิตและปญญา ทั้งในฝายสมถะและฝายวิปสสนา ยอมทำใหบุคคลผูปฏิบัติสมาธิภาวนานั้น 

สามารถไดบรรลุอภิญญา 6 ประการ คือ (อิทธิวิธี) แสดงฤทธิ์ได (ทิพพโสต) มีหูทิพย (ปรจิตตวิชานน) รูวาระ

จิตของบุคคลอื่น (ปุพเพนิวาสานุสสติ) ระลึกชาติได (ทิพพจักขุ) มีตาทิพย (อาสวักขยญาณ) ญาณที่ทำใหอา

สวะสิ้นไป สอดคลองกับงานบทความของทวีศักดิ์ ใครบุตร (2559) วา พระพุทธศาสนามีหลักการพัฒนาจิต

สำหรับผูที่ตองการความหลุดพนจากทุกขในสังสารวัฏ แตขึ้นอยูกับวาสนาบารมีและความเพียรพยายามของ

แตละคน หลักการพัฒนาจิตไปตามลำดับจากนอยถึงขั้นที่ตองใชเวลาและความเพียรมาก ทั้งนี ้ ก็เพื่อให

เหมาะสมกับจริตของแตละบุคคลที่ไดสั่งสมมาซึ่งเปนไปตามกาลเวลา วิธีการนี้ทานเรียกวา บุญกิริยาวัตถุ 

ไดแก ทานมัย บุญสำเร็จดวยการใหทาน สีลมัย บุญสำเร็จดวยการรักษาศีล ภาวนามัย บุญสำเร็จดวยการเจริญ

สมาธิภาวนา การใหทานนั้นนับวาเปนวิธีที่งายที่สุดในการปรับสภาพจิต ใชเวลาและความพยายามนอยสงผล

ใหจิตใจปราณีตผองใส เบาสบายไดในระดับหนึ่ง การรักษาศีล สามารถทำไดโดยไมตองลงทุนลงแรงอะไรเลย 

เพียงแคคอยระวังไมใหเกิดลวงละเมิดทางกายหรือทางวาจาเทานั้น และการทำสมาธิ ก็คือการรวมจิตใหเปน

หนึ่ง จิตท่ีมีสมาธิอยูในสภาพท่ีประณีต สะอาด สวาง และบริสุทธิ์กวาจิตข้ันพ้ืนฐานของคนท่ัวไป ภาวนามัยจึง

ทำใหมีความสุขมากกวาทานมัย การใหทานและสีลมัย การรักษาศีล 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 118 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  2. พบวา มรณัสสติสูตร วาดวยการระลึกถึงความตาย ไมใชการปรารถนาความตาย แตเปนการนึกถึง

ความตายท่ีจะมาในเบื้องหนา โดยไมมีใครสามารถคลาดการณไดวาเม่ือใด เวลาใด เปนการไมประมาทในชีวิต 

ซึ่งสรุปไว 3 ประการ ไดแก 1) สติ ตองมีสติระลึกรูวา เราจะตองตายอยางแนนอน 2) สังเวคะ เมื่อระลึกถึง

ความตายของตนแลวหากรูวาตนเองยังอยูในความประมาทขาดสติ ไมไดทำบุญไว ก็จะสลดใจวา เรายัง

ประมาทอยูเลย ทางที่ดีเราควรรีบทำความดีเสียแตวันนี้ จึงเกิดความสลดใจในชีวิตที่ผานมา 3) ญาณ เม่ือ

ระลึกรูวา ตนเองตองตายแน ก็จะขวนขวายรีบเรงทำความดี ไมมีความประมาทในชีวิต เชน พิจารณาถึงชีวิตวา

ดำรงอยูไดเพียงแคลมหายใจเขาออก เพียงแคกิน ขาวคําหนึ่งเทานั้น สอดคลองกับงานวิจัยของพระมหาบุญ

ประสิทธิ์ นาถปุฺโญ (การัตน) (2565) วา ความตายเปนสัจธรรมอันเท่ียงแท สรรพสัตวทุกรูปนามจะตองเผชิญ

กับความจริงอยางหลีกหนีไมพน จึงไมแปลกที่มนุษยเกือบทุกคนกลัวความตาย ไมอยากพูดถึง ไมอยากไดยิน 

ไมอยากใหมาเยือนตนเองหรือผูคนแวดลอม และไมสนใจศึกษาหาความรูเกี่ยวกับความตาย ทำใหขาดความรู

ความเขาใจ เปนเหตุใหเกิดกลัวความตายและความรูสึกหดหูจิตใจสำหรับปุถุชนคนธรรมดาเพิ่มเปนทวีคูณ 

พรอมทั้งทำใหตั ้งอยูในความประมาท หลงเพลิดเพลินมัวเมาหมกมุนอยูในความสุขอันเล็กนอย มองขาม

ความสำคัญของกาลเวลา วัย และความไมมีโรค เปนตน โดยลืมไปวาความตายอาจเกิดขึ้นกับทุกคนไมจำกัด

กาลเวลา หากไมอยากพลาดพลั้งชวงสำคัญแตละชวงของชีวิต ควรหมั่นเจริญมรณนัสสติเปนประจำทุกๆ วัน 

เพื่อชวยเตือนใหมีสติในการดำเนินชีวิต ไมใหหลงใหลไปกับความรื่นรมยตามอำนาจกิเลสในรูปแบบตางๆ 

เพราะเมื่อดำเนินชีวิตในทุกขณะจิตดวยความไมประมาท ประหนึ่งวาความตายกำลังกวักมือเรียกอยูขางหนา 

จะตระหนักรูวาชีวิตของตนเองและของบุคคลรอบขางมีคามากเพียงใด และสุขภาพเปนสิ่งสำคัญเพียงใด จะรู

ไดทันทีวาทรัพยสินศฤงคารอำนาจราชศักดิ์เปนเพียงสิ่งสมมติมายา เกิดขึ้นเพียงชั่วคราว ในที่สุดความตายจะ

พรากสิ่งเหลานั้นไป ซึ่งความตายจะเปนดั่งระฆังแหงสติที่เตือนใหเรากลับมาดำรงอยูกับความจริง และอยูกับ

สิ่งท่ีเปนแกนสารท้ิงสิ่งท่ีเปนเปลือกหรือหัวโขนของชีวิตอยางรูเทาทันวาทุกอยางไมเท่ียงแทแนนอน การเจริญ

มรณัสสติเปนประจำทุกวัน จะชวยใหเขาใกลแกนแทของชีวิต ดำรงอยูอยางคนที่ตื่นตัวและตื่นรูกับความ

เปลี่ยนแปลงอยูเสมอ จึงจะไดชื่อวาดำเนินชีวิตดวยความไมประมาท ครั้นความตายมาถึงเขายอมไมตกใจ

พรอมเผชิญหนากับความตายอยูตลอดเวลา 

  3. พบวา มรณสติในพระไตรปฎก ไดกลาวถึงความตายไว 2 ลักษณะ คือ ยึดเอาความตายของบุคคลท่ี

ตายตามกาลหรือตามอายุไขที่กำหนด และยึดเอาความตายนอกกาลหรือนอกเวลาอันสมควร การตายใน

ลักษณะที่สองนี้เปนการตายดวยอุบัติเหตุ และเปนความตายที่ขาดสิ้นชีวิต การปฏิบัติมรณสติจะตองยึดเอา

ความตายในลักษณะทั้งสองมาเปนอารมณของการปฏิบัติมรณสติกรรมฐาน เพราะเปนฐานที่จะตั้งจิตใจ หรือ

เปนท่ีอยูของจิตใจ นักปฏิบัติมรณสติจะตองมีท่ียึดของจิต เพ่ือไมใหจิตใจไมฟุงซาน ไมดิ้นรน เปนสมาธิ เม่ือฝก

ปฏิบัติเปนนิจ ยอมเกิดผล คือ (1) ชวยใหตั้งมั่นในการทำความดีอยางจริงจัง (2) ชวยพัฒนามุมมองความเปน

มนุษยโดยเสมอภาคกัน (3) ชวยพัฒนาตนเองใหบรรลุธรรมโดยความไมประมาท และยังสามารถยกระดับจิตใจ

เขาสูการปฏิบัติวิปสสนาในที่สุด สอดคลองกับงานวิจัยของ พระครูวิธูรธรรมวิมล (ธเนศ อมโล) (2561) วา 

มรณสติเพื่อการพัฒนาชีวิต คือการเผชิญความตายตามหลักมรณสตินั้นถือวาไดเตรียมตัวกอนตาย คือ เอาสติ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 119 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

นอมระลึกถึงความตาย อันมีแกตนและคนอื่น ใหตั้งมั่นอยูกับคุณความดี ใหดำรงชีวิตดวยสติปญญา ซึ่งเปน

จิตใจที่มีพลัง ดับความเรารอนหวาดกลัวนานาประการได จิตใจที่ไมตกอยูในอำนาจของกิเลส เปนจิตใจท่ี

สะอาดบริสุทธิ์หลุดพน มีสติรูเทาทัน ไมหวาดหวั่นตอความตาย ทำใหมีความสุขในชีวิตประจำวันได และ

สอดคลองกับงานวิจัยของพระครูโกศลสุตากร (ตรียกูล) (2554) วา ความตายมีสาเหตุ 4 ประการ 1) ตาย

เพราะสิ้นอายุหรือหมดอายุ 2) ตายเพราะโรคภัยหรือสุขภาพ 3) ตายเพราะอุบัติเหตุ 4) ตายเพราะฆาตัวตาย 

โดยยอแลว คือ ตายเพราะถึงเวลาที่ตองตาย ผูปฏิบัติธรรมมีความรูความเขาใจวิธีการปฏิบัติตามหลักมรณา

นุสสติของสำนักปฏิบัติธรรมวัดเมืองคงเปนอยางดี ไดแก วิธีกำหนดลมหายใจเขาและลมหายใจออก โดยระลึก

ถึงความตายดวยการเดินจงกรมและนั่งสมาธิ แมกระทั่งในพิธีรดน้ำศพ ก็เปนอีกวิธีหนึ่งที่ผูปฏิบัติธรรมนำมา

ประยุกตใชในชีวิตประจำวันที่พบวา ผลของการปฏิบัติธรรม ทำใหผูปฏิบัติเขาใจแนวทางการปฏิบัติตอความ

ตาย โดยเขาใจวาความตายเปนเรื ่องธรรมดาของสรรพสัตว เพราะเปนสัจธรรมที่หลีกเลี่ยงไมได เปนการ

แตกดับของเบญจขันธ คือ กายกับใจแยกออกจากกัน ซึ่งโดยทั่วไปแลวรางกายมนุษยประกอบดวยกายกับจิต 

กายกับจิตนี้เปลี่ยนแปลงเสมอ เปนสิ่งที่ไมเที่ยง ไมใชตัวตน ดังนั้นไมควรยดึมั่นถือมั่น แตควรมีสติไมประมาท

มุงสรางความดีใหแกตนและสังคม  

 

องคความรูใหม  

  จากการศึกษา “การศึกษาวิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร” ผูวิจัยไดพบองคความรูซ่ึง

สามารถนำไปประยุกตใชในศึกษาตอไปดังนี้ 

 

  จากผังความคิดขางตน จะทำใหวา มรณัสสติสูตรนั้น สามารถนำไปประยุกตใชเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต 

2 ลักษณะดวยกัน คือ 

  1. กายพัฒนา เปนการนำหลักการเจริญมรณัสสติดวยการระลึกถึงความตายเปนอารมณ โดยใชหลัก

สติ ความระลึกรู และสัมปชัญญะ การระลึกถึงความตายดวยอิริยาบถ ยืน เดิน นั่ง และนอน เปนการเจริญสติ

โดยใหเอาสติระลึกรูถึงความตายในขณะที่อยูกับอิริยาบถใด อิริยาบถหนึ่ง เชน ขณะเรายืนก็กำหนดระลึกถึง

ความตายอยูมีสติระลึกความตายเปนอารมณเสมอ การเจริญสติในลักษณนี้เปนการดึงจิตใจใหระลึกความตาย

ในอิริยาบถ การเจริญสติดวยการระลึกถึงความตายในอิริยาบถทั้ง 4 นี้ จะเลือกปฏิบัติในอิริยาบถใด อิริยาบถ

มรณัสสติสูตร

กายพัฒนา

สติ สัมปชัญญะ

บรรลุธรรม

สมาธิ
วิปสสนา

ญาณ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 120 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

หนึ่งก็ได ขึ้นอยูที่ความพรอมหรือความสะดวกของแตละบุคคล การเจริญสติดวยวิธีระลึกถึงความตายดวย

อิริยาบถท้ังสี่ไมจำกัดเรื่องเวลา สถานท่ี และบุคคล เพราะการเจริญสติในลักษณะนี้เปนการทำเพ่ือใหเกิดสติท่ี

มั่นคง ดวยการใชระลึกถึงความตายเปนอุบายที่ดึงจิตใจใหสงบและฝกจิตใจไมใหเปนทุกขกับเรื่องความตาย    

ผูที่รักษาจิตใจของตนจึงทำใหคลายออกจากสิ่งเหลานี้ (1) ทำใหจิตใจเราไดคลายจากความทุกขกังวล คือ 

สามารถตัดความกังวลทั้งหลายใหหมดไป เพราะไดตระหนักรูชัดแลววาสักวันหนึ่งเราจะตองพบกับความแก 

ความเจ็บ ความตาย ความพลัดพรากจากของรักของชอบใจ เมื่อเราไดรูถึงสาเหตุที่ทำใหเกิดความทุกขเชนนี้

แลว จึงทำใหเราสามารถขมจิตใจ ตัดความทุกขกังวลเสียได (2) ทำใหจิตใจเราไมเปนทุกขจากความกลัว คือ   

มีจิตใจพรอมท่ีจะตอสูกับทุกเรื่อง ไมวาจะเปนเรื่องราย หรือเรื่องดีก็มีจิตใจไมหวั่นกลัวแตประการใด เพราะวา

รูดี ถึงเราจะกลัวมากกลัวนอย เราก็หนีจากสิ่งเหลานั้นไมได (3) ทำใหจิตใจของเราสามารถวางเฉย คือ มีจิตใจ

รูวารางกาย อันยาววา หนาคืบกวางศอก และทรัพยสมบัติของเรา ทั้งมวลนี้ลวนจะตองแตกดับลงในไมชา 

ดังนั้น เพ่ือมิใหจิตใจของเราเปนทุกขจึงตองรูจักรักษาจิตใจของตนใหปลอยวาง ไมยึดมั่นถือมั่นในรางกาย      

ในทรัพยสมบัติเพราะสิ่งเหลานี้เปนของสมมติ สิ่งเหลานี้ลวนมีสภาพไมคงทน เปนทุกข และไมมีตัวตนท่ีแทจริง 

จึงควรทำจิตใจของเราใหสามารถปลอยวางกับรางกายและทรัพยสินท่ีสูญหายหรือแตกดับได (4) ทำจิตใจของ

เราใหเกิดปญญา คือ เมื่อเราไดพิจารณาถึงความตายของตนคนอื่น ดวยการรูเทาทันกับสิ่งที่เปนอยูนั้น และก็

สามารถทำจิตใจไมใหเปนทุกข ไมเศราโศก ไมรองไห จิตใจที่รักษาอยางนี้ก็ยอมทำใหจิตใจเกิดมีความสังเวช

เบื่อหนายในชีวิต จนบรรเทาจากกิเลสได แลวตั้งจิตใจยึดม่ันในการทำความดีมีชีวิตอยูดวยความไมประมาทใน

กิจทั้งปวง (5) ทำจิตใจไมปวยในเวลาเจ็บปวย คือ สิ่งที่เกิดขึ้นในรางกายจิตใจของบุคคลที่เกิดขึ้นจากความ

ผิดปกติของรางกาย ในเรื่องธรรมะที่รักษาจิตใจไมใหเปนทุกขเมื่อถึงคราวเจ็บปวยจะทำอยางไรเมื่อรางกาย

เจ็บปวยแลวจิตใจจะไมแปรปรวนไปตาม  

  2. บรรลุธรรม เมื่อพิจารณากายใหเห็นถึงความไมจีรัง มีความเกิดขึ้นตั้งอยูและดับไป โดยใชหลัก

สมาธิและวิปสสนาญาณเปนเครื่องมือ การเจริญมรณสติที่เนื่องดวยวิปสสนาญาณ เปนการใชปญญาพิจารณา

ถึงความตายอันจะมีแกตน และคนอื่น ใหเห็นถึงธาตุแทของชีวิตหรือความตายวา ทำไมคนตองตาย เมื่อมีการ

ตายกับบุคคลท่ีเรารักทำไมญาติพ่ีนองจึงพากันรองไห เศราโศก เสียใจ และมีความทุกขเชนนั้น การเจริญมรณ

สติดังกลาว (1) เปนวิธีการระลึกถึงความตายท่ีจะมาถึงตนและคนอ่ืน (2) เปนวิธีพิจารณาถึงสาเหตุท่ีทำใหเกิด

ความตายในลักษณะตางๆ ซึ่งถือวาเปนอุบายที่จะยึดเหนี่ยวจิตใจใหตั้งมั่นมีอารมณเดียว อันจะทำใหจิตใจไม

ฟุงซาน ไมดิ้นรน ไมหวาดกลัว การทำจิตใจไมใหมีทุกขกับความตาย (3) เปนวิธีการสรางสติปญญา คือ การท่ี

ไดพิจารณาถึงสาเหตุของการตายอยางถ่ีถวน ยอมเขาใจวาเปนเรื่องของการเกิด เม่ือมีเกิดท่ีใด ความตายก็มีใน

ท่ีนั้นโดยทุกสิ่งตางก็ตกอยูในอำนาจของความตาย เม่ือความจริงปรากฏชัดเชนนี้ยอมทำใหเกิดปญญาเพ่ือไมให

เปนทุกข สุดทายสามารถท่ีจะยกจิตเขาสูพระนิพพานในท่ีสุด  

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 121 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สรุป  

  การพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร เปนพระสูตรที่มุ งสงเสริมใหคนในสังคมดำรงตนอยูอยางมี

ความสุข ดวยการรูจักพัฒนาจิตของตนใหรูทันกับสังคม โดยอาศัยหลักการในมรณัสสติสูตร การฝกพัฒนาใน

ดานจิตใจ มีความสำคัญอยางยิ่งเพราะจิตใจเปนฐานของพฤติกรรม เนื่องจากพฤติกรรมทุกอยางเกิดขึ้นจาก

ความตั้งใจหรือเจตนา และเปนไปตามเจตจำนงและแรงจูงใจที่อยูเบื้องหลัง ถาจิตใจไดรับการพัฒนาใหดีงาม

แลว ก็จะควบคุมดูแล และนำพฤติกรรมไปในทางท่ีดีงามดวย แมความสุขความทุกขในท่ีสุดก็อยูท่ีใจยิ่งกวานั้น 

ปญญา จะเจริญงอกงามได ตองอาศัยจิตใจที่เขมแข็งสูปญหา เอาใจใส มีความเพียรพยายามที่จะคิดคนไม

ทอถอย ยิ่งเรื่องที่คิดหรือพิจารณานั้นยาก หรือละเอียดลึกซึ้ง ก็ยิ่งตองมีจิตใจที่สงบแนวแน ไมฟุงซานไมพลุง

พลานกระวนกระวาย คือ ตองมีสมาธิจึงจะคิดไดชัดเจน เจาะลึกทะลุไดและมองเห็นทั่วตลอด จิตที่ฝกดีแลว 

จึงเปนฐานที่จะใหปญญาทำงานและพัฒนาอยางไดผล เมื่อปฏิบัติมรณสติที่ถูกตองตามหลักการแลว ยอม

สามารถนำมาประยุกตใชในการดำรงชีวิต คือ 1.ทำใหมีสติในทุกอิริยาบถ 2. เมื่อปฏิบัติไมลดละยอมมี พระ

นิพพานเปนเปาหมายสูงสุด 

 

ขอเสนอแนะ  

  จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

  1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

   ผลการวิจัยพบวา การพัฒนาจิตดวยหลักมรณัสสติสูตร เปนพระสูตรที่สำคัญ ที่แสดงถึงความไม

แนนอนของชีวิต ซ่ึงคณะสงฆควรนำขยายความหมายใหจัดเจน ตีความใหกระจางใหกระจาง ไมใชการนำเสนอ

เฉพาะในประเด็นการพิจารณาความตายเปนอารมณ ซ่ึงเปนประเด็นใหเกิดความหดหู ทอถอยแกบุคคลบางคน 

ดังนั้น คณะสงฆ หรือพระธรรมวิทยากร ควรตีความ ขยายความพุทธพจนใหทันสมัย และสามารถชี้แนะนำไป

ปฏิบัติดวย โดยบรรจุเปนวาระสำคัญ ดวยตองการใหบุคคลในสังคมใสใจกับหลักการพัฒนากาย ศีล จิต และ

ปญญาอยางถูกตองในสังคมปจจุบัน 

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

  2.1 ควรมีการทำวิจัยเรื่องการพัฒนาจิตของเยาวชนดวยหลักการแหงมรณสติเพ่ือชีวิตเปนสุข 

  2.2 ควรมีการทำวิจัยเพ่ือสงเสริมการนำหลักมรณสติไปใชกับชีวิตประจำวัน 

 2.3 ควรศึกษาวิจัยเชิงสำรวจการพัฒนาจิตตามหลักมรณสติกับคน 3 วัย 

 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 122 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

บรรณานุกรม 

ทวีศักดิ์ ใครบุตร. (2559). หลักการพัฒนาจิตตามแนวพระพุทธศาสนา. วารสารศรีลานชางปริทรรศน. 2(1), 

41-50. 

พระครูโกศลสุตากร (ตรียกูล). (2554). การศึกษาความเขาใจและวิธีการปฏิบัติธรรมตามหลักมรณานุสสติของ

ผูปฏิบัติธรรม สำนักปฏิบัติธรรมวัดเมืองคง อำเภอราศีไศล จังหวัดศรีสะเกษ. วิทยานิพนธหลักสูตร

พุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระครูวิธูรธรรมวิมล (ธเนศ อมโล). (2561). ศึกษามรณสติเพื่อการพัฒนาชีวิต. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2545). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งท่ี 46. กรุงเทพฯ: 

สหธรรมิก จำกัด. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2540). ความสำคัญของพระพุทธศาสนา ในฐานะศาสนาประจำชาติ. พิมพครั้ง

ท่ี 9. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2549). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพครั ้งท่ี 11. 

กรุงเทพฯ: สหธรรมิก จำกัด 

พระมหาบุญประสิทธิ์ นาถปุฺโญ (การัตน). (2565). การเจริญมรณัสสติ. วารสารธรรมเพื่อชีวิต. 29(1), 62-

75. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฐกถา. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). ฎีกาภาษาบาลี ฉบับมหาจุีกา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. (2542). ปกรณวิเสส วิสุทฺธิมคฺโค ปฐโม. กรุงเทพฯ: สภาการศึกษามหา 

มกุฏราชวิทยาลัย. 

 


