
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิชาการ - 13 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Academic Article 

ความสมบูรณพรอมของการใหผลกรรม 

The Fullness of the Karma Consequences 

 

  1ศรินรัตน ชิตะธรรมสิทธิ์, 2พระเทิดพงษ สุทฺธิญาโณ  

และ3พระปลัดสมวัง ฉนฺทสีโล  
1Sarinrat Chitathammasit, 2Phra Thurdpong Suddhiñāṇo 

and 3Phraphalad Somwang Chanthasilo 

 1,2,3วิทยาเขตนครสวรรค มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั  
1,2,3Nakhonsawan Campus, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.   

1Corresponding Author’s Email: happiness2009@hotmail.com 

Received: June 4, 2024; Revised: December 5, 2024; Accepted: December 9, 2024 

  

บทคัดยอ 

บทความวิชาการนี้เปนการนำเสนอเรื่อง “ความสมบูรณพรอมของการใหผลของกรรม” เนื่องจากใน

สังคมปจจุบัน ชีวิตของมนุษยทุกคน เริ่มตั้งแตเกิดจนกระทั่งตายยอมดำเนินขับเคลื่อนไปดวยการกระทำทาง

กาย วาจา และใจ อันนำไปสูผลของกรรม ที่ทางพระพุทธศาสนาเรียกวา “วิบาก” หรือ “วิบากกรรม” มี

องคประกอบสำคัญที่ผลักดันใหทุกชีวิตมีภาวะท่ีเปนไปดวยดีคือ “สมบัติ” หรือเปนไปในทางเสียคือ “วิบัติ” 

การใหผลของกรรมมีท้ังการใหผลตามกฎของธรรมชาติ การใหผลตามความหนักเบา โดยกรรมท่ีสมบูรณจะตอง

มีองคประกอบ 3 ประการเสมอ คือ มีกิเลสเปนแรงกระตุน มีเจตนาเปนความตั้งใจ มีการกระทำท่ีแสดงออกทาง

กาย วาจา ใจ ทั ้งฝ งสุจริต และทุจริต ซึ ่งสงผลตอผู กระทำกรรมทั ้งโดยตรงและโดยออม ตามคติของ

พระพุทธศาสนา กรรม คือสภาพที่จัดสรรชีวิตของสัตวใหเปนไปตามคุณภาพของการกระทำ เมื่อกระทำความ

ดี กรรมก็จะจัดสรรใหมีกำเนิดท่ีดี เชน เกิดเปนมนุษย มีชาติตระกูลดี และมีผิวพรรณงาม เม่ือกระทำความชั่ว 

กรรมก็จะจัดสรรใหมีสภาพท่ีตรงกันขามกับกรรมดี สรรพสัตวมีกรรมท่ีตนกระทำไวเปนสมบัติสวนตน 

คำสำคัญ: กรรม; ผลกรรม; วบิาก; การใหผลกรรม 

 

Abstract  
This article is a presentation of "The Fullness of the Karma Consequences", Which has 

interesting content for teaching and learning in this course which has interesting content for 
teaching in this course because, in today’s society, every human life from birth until death is 
driven by physical, verbal and mental actions that lead to the karma consequences which in 
Buddhism called “Vipaka” or “Vipaka Karma”, which has important elements that drive every 
life to have a good way that called “accomplishment” or in a bad way that called “Failure”. 
The Karma Consequences produce results according to the laws of nature, producing to weight 
of Karma. The fullness of the Karma Consequence must always have 3 elements: defilement 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิชาการ - 14 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Academic Article 

as motivation; intention as willingness and physical action, verbal action and mental action, 
both in honesty and dishonesty, which directly and indirectly affect the offender. According to 
Buddhism, karma is the condition in which the lives of animals are allocated according to the 
quality of their actions. When doing good deeds Karma will be allocated to good birth, such as 
being born as a human being. Have a good family background and have beautiful skin when 
doing evil Karma will be allocated to a condition that is opposite to good karma. All beings 
have their own karma as their personal property. 
Keywords: Actions; Karma; The Karma Consequences; The Effect of Karma 

 

ความเปนมาของกรรม  

หนาที่ตามธรรมดาของกรรม คือการกำหนดชะตากรรมของมนุษย หรือเรียกวา กรรมลิขิต ใหเปนไป

โดยไมมีอำนาจลึกลับพิเศษคอยชักใยอยูเบื้องหลัง ไมมีอำนาจใดท่ีคอยชี้นำ หรือบงการ แตกระบวนของการของ

กฎแหงกรรมยอมเปนไปตามกฎเกณฑตามธรรมชาติท่ีมีความถูกตองเท่ียงตรงดวยตัวของมันเอง ดังเชนคำวา กฎ

แหงกรรม ยุติธรรมเสมอ  

กรรม ตามคติในพระพุทธศาสนา คือ สภาพที่จัดสรรชีวิตของมนุษย และสัตวทั้งหลาย ใหเปนไปตาม

คุณภาพของการกระทำ มีลักษณะเปนเหตุเปนผล คือเม่ือกระทำความดีอันเปนเหตุ กรรมอันเปนเหตุนี้เอง ก็จะ

จัดสรรไปสูกรรมอันเปนผลท่ีดี เชน ไดเกิดเปนมนุษย มีชาติตระกูลท่ีดี มีหนาตา และมีผิวพรรณงดงาม หรือเม่ือ

กระทำกรรมเปนเหตุชั่ว ผลกรรมท่ีจัดสรรนั้นก็ยอมจะแสดงผลในสภาพตรงกันขาม ดังพุทธพจนท่ีวา “ยาทิสํ วป

เต พีชํ ตาทิสํ ลภเต ผลํ กลฺยาณการี กลฺยาณํ ปาปการี จ ปาปกํ” (พระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: 15/256/273) แปลเปนไทยไดวา บุคคลหวานพืชเชนใด ยอมไดรับผลเชนนั้น คนทำดียอมได

ดี ทำชั่วยอมไดชั่ว (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 15/256/374) 

คำวา ผล ในที่นี้คือ สิ่งที่เกิดขึ้นจากการกระทำ หรือสิ่งที่ตอเนื่องมาจากเหตุ ทานจึงเปรียบเสมือนกับ

ชาวนา เม่ือหวานพืชลงในนา ผลท่ีไดก็ยอมคือขาวนั่นเอง หรือหรือชาวสวนท่ีปลูกผลไมไมวาจะเปนมะมวง ลำไย 

ทุเรียน กลวย ผลที่ไดก็จะเปนมะมวง ลำใย ทุเรียน กลวย ตามตนที่ปลูก อุปมานี้ฉันใด การทำกรรมก็ฉันนั้น 

เหมือนกัน ใครทำกรรมดียอมไดรับผลดี ใครทำกรรมชั่ว ยอมไดรับผลชั่ว ผลของการกระทำท่ีเกิดข้ึนนั้นก็มาจาก

เหตุแหงการกระทำที่ตนไดทำแลวนั่นเอง อนึ่ง คำวา ผล เปนคำไวพจนของคำวา วิบาก มีความหมายใกลเคียง

กัน เชนคำวา กมฺมวิปาก หรือเขียนแบบไทยวา กรรมวิบาก แปลไดวา “ผลของกรรม” และ “ผลอันเกิดแตกรรม 

หรือ “ผลซึ่งสัมฤทธิ์มาจากเหตุ” และ “ผลเปนที่สุดแหงเหตุ” หมายความวา ผลเนื่องมาจากเหตุ เกิดขึ้นตาม

สมควรแกเหตุ เมื่อสรางเหตุไวอยางไร ก็จะประจักษผลอยางนั้น สวนคำวา “กมฺมผล” หรือ “ผลกรรม” เมื่อใช

อยางคำไทย ซึ่งแปลตรงตัววา “ผลของกรรม” หรือ “ผลที่เกิดขึ้นจากการกระทำ” ยอมมีความหมายชัดเจนใน

ตัวอยูแลว 

คำทั้งสองนั้น แสดงถึงภาวะกรรมที่กรรมพรอมจะอำนวยผลแกผูกระทำตลอดเวลา เหมือนขาวที่สุก

เต็มที่พรอมสำหรับการเก็บเกี่ยว หรืออาหารที่ปรุงสุกพรอมรับประทานไดทันที ผลของกรรมที่เกิดขึ ้นใน

ทันทีทันใดท่ีการกระทำนั้นเกิดข้ึน เรียกวาเปน สหชาตผล คือ ผลท่ีเกิดข้ึนพรอมกับเจตนาในขณะทำกรรม เชน 

ใน ขณะทำกรรมดี กุศลกรรมก็ยอมเกิดขึ้นพรอมกันในใจ ในขณะที่ทำความชั่ว อกุศลกรรม ก็ยอมเกิดขึ้นในใจ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิชาการ - 15 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Academic Article 

พรอมกันในขณะท่ีทำกรรมนั้นโดยไมตองรอเนิ่นนาน สวนผลของกรรมท่ีเกิดข้ึนภายหลังท่ีไดทำกรรมนั้นเสร็จสิ้น

แลว เรียกวา นานักขณิกผล ซึ่งเปนลักษณะการใหผลไดทั้งในปฏิสนธิกาล หรือการเกิดในภพภูมิตางๆ เชน     

ทำกุศลเอาไวมาก ทำใหเกิดเปนเทวดา หรือใหผลในปวัตติกาล คือตั้งแตปฏิสนธิจนไปถึงจุติจิต หรือสิ้นสุดแหง

ภพนั้น การใหผลชนิดนี้ ไดแก การมีโภคทรัพยมาก มีเกียรติยศ ไดรับสิ่งที่พึงพอใจ หรือถาใหผลเปนฝายอกุศล

ในปวัตติกาล ก็ไดแก เกิดมากยากจน มีโรคมาก ไดรับทุกขมีประการตางๆ 

 

ความหมายของกรรมตามหลักคำสอนในพระพุทธศาสนา 

กรรมในความหมายทางพุทธศาสนาตองประกอบดวยเจตนา พระพุทธพจนนี้ยืนยันวาการ

กระทำทุกอยางไมวาจะเปนทางกาย ทางวาจา หรือทางใจ จะเรียกวาเปนกรรมหรือไมนั้น ขึ้นอยู

กับเจตนาในการกระทำ ถาไมมีเจตนา การกระทำนั้นก็ไมจัดเปนกรรม กรรมจะตองประกอบดวย

องคประกอบ 4 ประการ จึงจะนับวาสมบูรณ คือ 1) กิเลส 2) เจตนา 3) การเคลื่อนไหว 4) เกิด

ผลสำเร็จ 

1. กิเลส หมายถึง แรงกระตุนใจชนิดตางๆ ที่เกิดขึ้นเพราะส่ิงเรา แรงกระตุนใจที่สำคัญมี 3 

ชนิด คือ ความโลภ ความโกรธ และความหลง  

2. เจตนา หมายถึง ความตั้งใจ ความจงใจ มีเจตจำนง มีความมุงหมาย เชน เกิดความโกรธ 

(กิเลส) ขึ้นมา แลวตั้งใจจะฆาเขาใหตาย (เจตนา) การกระทำที่ไมมีเจตนา หรือผิดจากเจตนา ไม

จัดเปนกรรมที่สมบูรณ  

3. การเคล่ือนไหว หมายถึง การเคล่ือนไหวทางกาย วาจา ใจ เพื่อกระทำตามความตั้งใจ  

4. เกิดผลสำเร็จ ความตั้งใจ เชน โกรธขึ้นมาตั้งใจจะฆาเขา ลงมือ และคนที่ถูกฆาตายลง

ตามความตั้งใจ อยางนี้จัดเปนกรรมที่สมบูรณ 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต) ไดอธิบายคำวา ผล หมายถึง สิ่งที่เกิดจากเหตุ, ประโยชนหรือ

โทษท่ีไดรับสนองหรือตอบแทน, ผล มีชื่อเรียกหลายอยางตามความหมายท่ีจำเพาะหรือท่ีมีนัยตางกันออกไปเฉพาะ

อยางยิ่งคือ วิบาก (วิบากผล) (สมเด็จพระพุทธโฆสาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต), 2561) สวนคำวา วิบาก หมายถึง ผลแหง

กรรม, ผลโดยตรงของกรรม, ผลดีผลรายที่เกิดแกตน คือเกิดขึ้นในกระแสสืบตอแหงชีวิตของตน (ชีวิตสันตติ) อัน

เปนไปตามกรรมดีกรรมชั่วท่ีตนไดกระทำไว วิบาก มีความหมายตางจาก ผล ท่ีเรียกชื่อเปนอยางอ่ืน ซ่ึงเปนผลพวง 

ผลพลอยได ผลขางเคียง หรือผลสืบเนื่อง เชน นิสสันท และ อานิสงส 

พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช) ไดอธิบายคำวา วิบาก แปลวา ผล, ผลิตผล, ผลที่เกิดขึ้น, ผลที่ติดตาม

มาจากเหตุ สวนวิบาก ในคำวัด หมายถึง ผลกรรม, ผลท่ีเกิดจากกรรมท่ีทำไวกอน ไมวาจะเปนกรรมดี หรือกรรมชั่ว 

ลวนมีวิบากคือผลท้ังสิ้น โดยกรรมดีมีวิบากเปนสุข กรรมชั่วมีวิบากเปนทุกข ใชซ้ำกันเปน ผลวิบาก หรือ วิบากผล 

ก็มี (พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช), 2553) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิชาการ - 16 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Academic Article 

สนิท ศรีสำแดง ไดอธิบายคำวา วิบาก ไดแก เชื ้อที ่เปนนามธรรมซึ ่งเกิดขึ ้นในสันดาน หมายถึง 

ความถนัด ความสามารถ ความเคยชิน ที่เกิดจากการกระทำซ้ำๆ จนกระทั่งกลายเปนการเรียนรู แลวเก็บสั่งสมไว

ภายในภวังวิญญาณ จนกลายเปนอุปนิสัย เมื่อคราวใหผล วิบากนั้นก็เปนแรงผลักดันใหเราคิด พูด ทำซ้ำ เหมือน

อยางท่ีเคยคิด พูด และทำมาในอดีต กลาวคือ ทำใหบุคคลเปนไปตามสิ่งท่ีตนเก็บสะสมไว (สนิท ศรีสำแดง, 2535) 

พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน อธิบายวา วิบาก หมายถึง ผล ผลแหงกรรมดีกรรมชั่วท่ีทำไวตั้งแตในอดีต เชน 

กุศลกรรม กรรมวบิาก เปนตน (ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) 

สรุปความไดวา วิบากกรรม หมายถึง ผลจากการกระทำตางๆ อันมีสาเหตุมาจากกรรมดี และกรรมชั่ว 

กรรมท่ีไดกระทำเอาไวในอดีต จะเปนกุศล หรือ อกุศลก็ตาม ยอมจะสงผลเปนวิบากในภพชาตินี้ หรือปจจุบันก็ตาม 

ยอมมีผลสืบตอเนื่องกันไป จากกรรมท่ีเปนเหตุ ก็กลายเปนกรรมท่ีเปนผลคือวิบาก ในขณะเดียวกัน กรรมท่ีเปนผล

คือวิบาก ก็สามารถกลายเปนกรรมที่เปนเหตุไดเชนกัน ซึ่งสามารถใหผลไดในทั้งชาติปจจุบัน และในชาติตอๆ ไป 

ตามแตการกระทำกรรมของแตละบุคคล  

 

ความสำคัญ 

ตามคติของพระพุทธศาสนา กรรม คือสภาพที่จัดสรรชีวิตของสัตวใหเปนไปตามคุณภาพของการ

กระทำ เม่ือกระทำความดี กรรมก็จะจัดสรรใหมีกำเนิดท่ีดี เชน เกิดเปนมนุษย มีชาติตระกูลดี และมีผิวพรรณ

งาม เมื ่อกระทำความชั ่ว กรรมก็จะจัดสรรใหมีสภาพที่ตรงกันขามกับกรรมดี (กมฺมํ สตฺเต วิภชติ ยทิทํ 

หีนปฺปณีตตาย) สรรพสัตวมีกรรมที่ตนกระทำไวเปนสมบัติสวนตน กลาวคือ เมื่อกระทำความดี ความดีนั้นก็

เปนกิริยาของผูกระทำ หรือตกเปนอาการของผูกระทำนั่นเอง เม่ือกระทำความชั่ว ความชั่วนั้นก็เปนกิริยาของ

ผูกระทำหรือตกเปนอาการของผูกระทำเชนกัน (กมฺมสฺสกา) เปนทายาทของกรรม หรือเปนผูรับผลของกรรมท่ี

ตนกระทำ คือเมื่อบุคคลกระทำความดีก็จะไดรับผลดี กระทำความชั่วก็จะไดรับผลชั่ว ผูกระทำกรรมจึงเปน

ทายาทของกรรมอยางแทจริง (กมฺมทายาทา) มีกรรมเปนกำเนิด กรรมชักนำใหไปเกิด หรือเกิดมาก็เพราะ

อำนาจจัดสรรบันดาลของกรรม (กมฺมโยนี) มีกรรมเปนพวกพองเผาพันธุ คือกรรมเปนเสมือนญาติใกลชิดเพ่ือน

สนิทสนม ถาทำกรรมดีก็เหมือนไดเพ่ือนดีญาติดีคอยชวยเหลือสงเสริม ถากระทำกรรมชั่วก็เหมือนถูกเพ่ือนชั่ว

ญาติชั่วคอยผลาญทำลาย (กมฺมพนฺธู) มีกรรมเปนที่พึ่งอาศัยคอยชวยเหลืออุปถัมภ กรรมเปนที่พึ่งอาศัยของ

สัตวจนตลอดชีวิต หากสัตวที่ไปเกิดอยูในสวรรค เปนตน กรรมก็คอยเปนปจจัยหลอเลี้ยงอุปถัมภใหมีชีวิตท่ี

พรั่งพรอมดวยความความสุข (กมฺมปฏิสรณา)  

 คุณสมบัติของกรรมเหลานี้ ชวยตอกย้ำผลของกรรมวาผูท่ีกระทำกรรมอยางใด ยอมไดรับผลอยางนั้น 

ไมใชกระทำกรรมดวยตนเองแลว ผูอ่ืนจะเปนผูรับผลของกรรมแทน เม่ือเปรียบเทียบสภาพของกรรมเหลานี้กับ

สภาพชีวิตของเปรตแลว ก็จะเห็นวาสาเหตุที่ทำใหพวกเปรตมาเกิดในเปรตวิสัย ก็เพราะอกุศลกรรมที่พวก

เปรตไดเคยกระทำไว ผลกรรมที่พวกเปรตไดรับก็คือการเสวยความทุกขทรมานอยางเผ็ดรอนตามสมควรแก

กรรมของตน พวกเขาจะพนจากเปรตวิสัยได ก็โดยอาศัยกรรมที ่พวกเขาไดกระทำดวยตนเองเปนหลัก 

การอุทิศสวนบุญของผูอ่ืนเปนเพียงปจจัยท่ีสงเสริมใหเขาไดกระทำกรรมดี เพ่ือท่ีจะไดรับผลแหงกรรมดีของตน

เทานั้น มิใชเพราะผูอุทิศสวนบุญเปนผูอำนวยผลใหโดยตรง 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิชาการ - 17 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Academic Article 

 

การใหผลของกรรมในพระสูตร 

1. จูฬกัมมวิภังคสูตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/289-297/349-

356.) พระผูมีพระภาคตรัสถึงผลของกรรมดีกรรมชั่ว 7 คู 

1. ผลการฆาสัตว ตายไปจะเขาถึงอบาย หากไมเขาถึงอบายก็เกิดเปนมนุษยมีอายุสั้น หากไมเขาถึง

อบาย ถาเกิดเปนมนุษยก็มีอายุสั้น ผลการไมฆาสัตว ตายไปจะเขาถึงสุคติโลกสวรรค หากไมเขาถึงสุคติโลก

สวรรค ถาเกิดเปนมนุษยก็มีอายุยืน 

2. ผลการเบียดเบียนสัตว …. ถาเกิดเปนมนุษยก็มีโรคมาก ผลการไมเบียดเบียนสัตว … ถาเกิดเปน

มนุษยก็มีโรคนอย 

3. ผลการเปนคนมักโกรธ … ถาเกิดเปนมนุษยก็มีผิวพรรณทราม ผลการเปนคนไมมักโกรธ … ถาเกิด

เปนเปนมนุษยก็มีผิวพรรณงาม 

4. ผลการริษยาในลาภสักการะของผูอื ่น … ถาเกิดเปนมนุษยก็มีศักดิ์ต่ำ ผลการไมริษยาในลาภ

สักการะของคนอ่ืน … ถาเกิดเปนมนุษยก็มีศักดิ์สูง 

5. ผลการไมใหทาน ถาเกิดเปนมนุษยก็ยากจน ผลการใหทาน … ถาเกิดเปนมนุษยก็ร่ำรวย 

6. ผลของความกระดางเยอหยิ่ง ไมไหวคนที่ควรไหว … ถาเกิดเปนมนุษยก็เกิดในตระกูลต่ำ ผลของ

ความไมกระดางเยอหยิ่ง ไหวคนท่ีควรไหว … ถาเกิดเปนมนุษยก็เกิดในตระกูลสูง 

7. ผลการไมเขาไปหาผูรู ไมสนใจถามเรื่องบาป บุญ ดี ชั่ว … ถาเกิดเปนมนุษย ก็โงเขลา ผลการเขาไป

หาผูรู สนใจถามเรื่องบาป บุญ ดี ชั่ว … ถาเกิดเปนมนุษยก็มีปญญาดี 

2. ทักขิณาวิภังคสูตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/379/428-

429) พระผูมีพระภาคตรัสถึงผลการใหทานวา 

 1. ใหทานในสัตวดิรัจฉานไดผลรอยเทา 

 2. ใหทานในปุถุชนผูทุศีลไดผลพันเทา 

 3. ใหทานในปุถุชนผูมีศีลไดผลแสนเทา 

 4. ใหทานในบุคคลภายนอกผูปราศจากความกำหนัดในกามไดผลแสนโกฏิเทา 

 5. ใหทานในทานผูปฏิบัติเพ่ือทำโสดาปตติผลใหแจงไดผลนับประมาณไมได 

 6. ถาใหทานในพระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี พระอรหันต พระปจเจกพุทธเจา และ

พระสัมมาสัมพุทธเจา ผลยิ่งไมอาจนับประมาณไดเลย 

 

การใหผลของกรรมตามกฎธรรมชาต ิ

การอธิบายเรื่องกฎแหงกรรมจะขามเลยหลักกำหนดของการใหผลของกรรมซึ่งเปนกฎธรรมชาติท่ี

แนนอนไมได กฎธรรมชาติดังกลาวนี้มีชื่อเรียกวา “นิยาม” หมายถึง “กำหนดอันแนนอน ทำนองหรือแนวทาง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิชาการ - 18 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Academic Article 

ที่แนนอน หรือความเปนไปอันมีระเบียบแนนอนของธรรมชาติ” มี 5 ประการ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 17/38) คือ  

1. อุตุนิยาม กฎแหงฤดู ธรรมดาของฤดู กำหนดอันแนนอนของธรรมชาติฝายอุตุ คืออุณหภูมิหรือ

ปรากฏการณทางธรรมชาติตางๆ ที่เกี่ยวกับดินฟาอากาศ เชน ฝนตก ฟารอง ฟาแลบ แดดออน แดดจา ลม

แผว ลมแรง และความผันผวนแปรปรวนของฤดูกาลไมวาจะเปนฤดูหนาว รอน หรือฝน ตลอดจนสภาพทาง

ธรรมชาติทั ่วไปที ่มนุษยสัมผัสและพบเห็นได เชน ดอกบัวบานในเวลากลางวัน แตหุบในเวลากลางคืน          

พระอาทิตยข้ึนเวลากลางวัน พระจันทรข้ึนเวลากลางคืน 

2. พีชนิยาม กำหนดอันแนนอนของธรรมชาติฝายพันธุกรรม คือธรรมชาติท่ีเก่ียวกับความเปนไปของ

พืชพันธุ เปนตนวาเมล็ดขาวสาลีเกิดมาจากตนขาวสาลี รสหวานยอมเปนผลมาจากสิ ่งที ่ม ีรสหวาน 

เชน มะมวงสุก รสขมก็เปนผลมาจากพืชท่ีมีรสขม เชน บอระเพ็ด  

3. จิตตนิยาม กำหนดอันแนนอนของธรรมชาติฝายจิต หรือเก่ียวกับการทำหนาท่ีของจิตธรรม คือจิต

และเจตสิกดวงกอนๆ เปนปจจัย โดยอุปนิสัยปจจัยแหงธรรมคือจิตและเจตสิกดวงหลังๆ การเกิดขึ้นแหง

สัมปฏิจฉันนะ (การรวมตัวกัน) เปนตน ในลำดับแหงจักขุวิญญาณแหงรูปเปนตน จึงเกิดขึ้นโดยนัยเชนนี้ 

อธิบายวาเมื่ออารมณ (สิ่งเรา) กระทบประสาทจะมีการรับรูเกิดขึ้น มีการไหวของภวังคจิต ภวังคจิตขาดตอน

แลวมีอาวัชชนะ แลวมีการเห็น การไดยิน ฯลฯ มีสัมปฏิจฉันนะ สันตีรณะ ฯลฯ เกิดเปนกระบวนการ

ตอเนื่องกันไปเชนนี้ 

4. กรรมนิยาม กำหนดอันแนนอนของกฏธรรมชาติฝายกรรม หรือเกี่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย 

หมายถึงกระบวนการใหผลของกรรม เชน ผลแหงกุศลฝายที่นาปรารถนายอมปรากฏแกผู กระทำความดี 

ผลแหงอกุศลฝายที่ไมนาปรารถนายอมปรากฏแกผูกระทำความชั่ว เรามักจะเรียกกฎดังกลาวนี้วา “กฎแหง

กรรม” 

5. ธรรมนิยาม กำหนดอันแนนอนของกฏธรรมชาติฝายธรรม คือสภาพที่เกี่ยวกับความสัมพันธและ

อาการที่เปนเหตุเปนผลแกกันของสิ่งทั้งหลาย เชน มนุษยและสัตวยอมดำเนินไปภายใตกฎอันแนนอน 

ของสามัญลักษณะ คือสภาวะที่ไมเที่ยงแทคงทนของสังขาร (อนิจจลักษณะ) สภาพที่คงสภาพเดิมไวไมได

เพราะถูกบีบค้ันใหแปรปรวนเปลี่ยนแปลง (ทุกขลักษณะ) และสภาพท่ีเม่ือถูกบีบค้ันใหแปรปรวนเปลี่ยนแปลง

แลว ยอมไมใชสิ่งท่ีควรยึดถือวาเปนตัวตนท่ีคงทนถาวร (อนัตตลักษณะ) 

เนื่องจากนิยามมี 5 และนิยามอื่น ลวนสรุปลงในธรรมนิยาม ปรากฏการณตางๆ จึงเกิดจากกฎ

ธรรมชาติหลายอยางรวมกัน ดังนั้น ความเขาใจท่ีวา ทุกสิ่งในโลกลวนข้ึนกับกรรมนิยาม จึงเปนความเขาใจผิด 

อยางไรก็ตาม กรรมนิยามเปนนิยามท่ีสำคัญมากสำหรับมนุษย เพราะเก่ียวของกับมนุษยโดยตรง มนุษยมีสิทธิ์

ที่จะเลือกทำกรรมตามความพอใจ แลวกรรมนั้น จะเปนผูลิขิตโชคชะตา หรืออนาคตของมนุษย สวนนิยาม

อื่นๆ เปนเรื่องของธรรมชาติ เชน กลางวัน กลางคืน ฤดูหนาว ฤดูรอน เกิดจากโลกหมุนรอบตัวเอง และดวง

อาทิตย มนุษยจะหามปราม หรือเปลี่ยนแปลงไมได มนุษยจึงตองปรับตัวใหเขากับธรรมชาติ เชน ประดิษฐ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิชาการ - 19 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Academic Article 

หลอดไฟเพื่อใหแสงสวางในเวลากลางคืน ประดิษฐเครื่องปรับอากาศเพื่อผอนคลายความหนาวรอน สุขทุกข

ของมนุษย จึงข้ึนอยูกับนิยามเปนสำคัญ 

 

การใหผลของกรรมตามความหนักเบา 

1. ครุกรรม เปนกรรมหนัก ท่ีมีกำลังมาก ใหผลกอนกรรมอ่ืน กรรมอ่ืนไมสามารถตัดรอนได จะใหผล

ในชาติหนาถัดจากชาติปจจุบัน ครุกรรมฝายอกุศลไดแก อนันตริยกรรม 5 คือ เรียงตามความหนักจากมากไป

นอยตามลำดับ ไดแก ทำสงฆใหแตกราวแยกจากกัน ทำรายพระพุทธเจาจนถึงหอพระโลหิต ฆาพระอรหันต 

ฆามารดา ฆาบิดา และไดแกการยึดถืออยูในความเห็นผิดอันเปนนิยตมิจฉาทิฏฐิ อันไดแก (1) นัตถิกทิฏฐิ    

เห็นวากรรมไมมีผลของกรรม สัตวบุคคลตายแลวสูญ การทำบุญทำบาปไมมีผล สมณะผูประเสริฐประพฤติ

ชอบไมมี (2) อเหตุกทิฏฐิ เห็นวาไมมีเหตุ ไมมีปจจัย จะดีหรือชั่วก็แลวแตการประจวบทำใหเกิดขึ้น และ               

(3) อกิริยทิฏฐิ เห็นวาทำแลวก็แลวกัน ไมเปนบุญบาป เปนแตสักวาทำเทานั้น สวนการกระทำครุกรรมฝาย

กุศล ก็ไดแกการทำสมถภาวนาจนไดรูปฌาน และอรูปฌาน ซ่ึงเรียกวา หัคคตกุศล เปนตน  

2. อาสันนกรรม เปนกรรมท่ีกระทำ หรือระลึกถึงเม่ือใกลตาย ใหเปนผลท่ีสอง รองจากครุกรรม ท้ังนี้ 

เพราะธรรมชาติของจิตยอมแสวงหาอารมณเปนเครื่องเสพ จิตของผูใกลจะตายก็เชนกัน กรรมคืออารมณท่ีเกิด

ข้ึนอยูติดชิดกับความตาย ยอมทำใหระลึกถึงข้ึนสูวิถีจิตไดงาย จึงใหผลกอนกรรมอ่ืน ทานอุปมาเหมือนฝูงโคท่ี

ถูกขังอยูในคอก โคแกซ่ึงมีกำลังนอยยืนอยูริมประตู เม่ือเปดประตูออก โคแกก็สามารถออกมาไดกอนโคหนุมท่ี

อยูขางใน 

3. อาจิณณกรรม เปนกรรมที่ทำอยูเสมอๆ เปนปกติ ใหผลเปนลำดับรองจากอาสันนกรรม ถาอาสัน

นกรรมไมไดผล อาจิณณกรรมก็ใหผลในกาลตอไป  แมกระทำบาปอกุศลไวเพียงครั้งเดียว แตระลึกนึกถึงอยู

เสมอดวยความพอใจ หรือไมพอใจก็ตาม ก็เปนอกุศลอาจิณณกรรม ในทางกุศลก็เชนกัน แมทำครั้งเดียวแต

ระลึกนึกถึงอยูเสมอ ก็เปนกุศลอาจิณณกรรม 

4. กตัตตากรรม เปนกรรมเล็กๆ นอยๆ เชน กรรมที่ทำดวยไมมีความจงใจ หมายรวมถึงกรรมที่ไม

ครบองคเจตนา เชน ไมมีบุพพเจตนา คือความตั้งใจไวกอนวาจะทำ หรือไมมีมุญจเจตนา คือ ความจงใจ

ในขณะกำลังกระทำอยูเปนตน กรรมนี้ใหผลรองจาก อาจิณณกรรม 

 

องคประกอบที่ทำใหผลของกรรมสมบูรณ 

กฎแหงกรรมในแงที่มีความเกี่ยวของกับการใหผลของกรรมจำเปนตองอาศัยหลักพิจารณาอีก 2 หลัก

ใหญๆ ประกอบไปดวยหลักที ่ เปนเงื ่อนไขฝายสนับสนุน เปนความสมบูรณแหงองคประกอบตางๆ 

ซึ่งอำนวยใหกรรมดีแสดงผลแกผูกระทำ และไมเปดชองใหกรรมชั่วแสดงผล เรียกวา สมบัติ และหลักที่เปน

เงื่อนไขฝายทำลาย เปนความบกพรองเสียหายขององคประกอบตางๆ ซึ่งไมอำนวยใหกรรมดีแสดงผล แตเปด

ชองใหกรรมชั่วแสดงผลแทน เรียกวา วิบัติ ฝายละ 4 ประการ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 35/810/523-524.) คือ  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิชาการ - 20 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Academic Article 

1. คติ หมายถึง สถานที่หรือภพที่สัตวไปเกิด คติของชีวิตที่สมบูรณ (คติสมบัติ) คือการไปเกิดอยู

ตระกูลที่ดี หรือในสถานที่ที่อำนวยใหมีความเจริญกาวหนา สามารถแสวงหาความเจริญงอกงามใหแกชีวิตได

โดยงาย มีสภาพแวดลอมท่ีอำนวยใหการกระทำความดีของบุคคลสำเร็จผลได และพรอมท่ีจะอำนวยโอกาสให

เขาไดรับผลสำเร็จยิ่งข้ึนไป สวนทิศทางไปของชีวิตท่ีไมดี (คติวิบัติ) มีลักษณะตรงกันขามจากนี้ ตัวอยางเชน 

นักเรียนมัธยมศึกษาปท่ี 6 สอบไลไดมาจากตางจังหวัด แลวเดินทางเขามาศึกษาตอในกรุงเทพฯ แตไป

อยูในหอพักที่ไมดี เมื่อควรจะไปโรงเรียนก็ไมไดไป แตเถลไถลไปเที่ยวที่อื่น อยางนี้เรียกวามีคติไปไมดี ความดี

เทาที่ทำไว คือที่เรียนมาจนจบมัธยมศึกษาปท่ี 6 ในตางจังหวัด ก็ไมไดสงเสริมใหเจริญวิทยฐานะในชั้นสูงข้ึน

ตอไป สวนนักเรียนที่เรียนมาไมสูดี ไมจบถึงชั้นไหน แตมีความตั้งใจดี ไปพักอาศัยอยูในที่ดี และไปเรียนกวด

วิชาอยางจริงจัง ก็อาจจะสอบข้ึนเรียนชั้นอุดมศึกษาได นี้ก็เปนตัวอยางเฉพาะเรื่องเทานั้น 

เมื่อกลาวโดยสวนรวมแลว คนที่มีกรรมเกาไมดี แตวามีคติใหมดี อยางที่เรียกวากลับตนเดินทางใหม 

คือเวนจากทางไมดีเกาๆ ที่เคยดำเนินมา มาเปลี่ยนดำเนินทางใหมที่ดี อันตรงขามกรรมชั่วที่ทำไวแลวแตกอน 

ก็อาจยังไมใหผลไดในคำวา มืดมาสวางไป 

ถาทางเกาก็ไมดี ทางใหมก็ไมดี ก็เรียกไดวา มืดมามืดไป ก็เปนอันเอาดีไมไดเลย สวนคนที่ทำความดี

มาแลว เรียกวาเดินทางมาถูกแลว แตตอมากลับไปเดินทางผิด กรรมดีที่เคยทำไวแลวก็อาจยังใหผลไมได ก็

เรียกไดวา สวางมามืดไป ฝายคนที่มาดี คือเดินทางมาถูกแลวก็เดินทางถูกตอไป เปนอันวาความดีที่ทำไว

สนับสนุนใหดีอีกตอไปไมขาดสาย ก็เรียกไดวา สวางมาสวางไป 

ฉะนั้น คติที่ไปหรือการไป คือทางที่ทุกๆ คนดำเนินอยูในปจจุบันนี้เปนสิ่งสำคัญมาก ในสวนที่ลวง

มาแลวจะผิดหรือถูก ก็ถือเปนสิ่งที่ไดดำเนินมาแลวเปนบทเรียน ถาเดินทางดีมาแลวก็จงเดินทางดีนั้นตอไป 

ถาทางท่ีเดินมาแลวไมดีก็เปลี่ยนทางใหม เลือกเดินไปในทางท่ีดี นับวาเปนผูท่ีกลับตัวได เรียกไดวา มืดมาสวาง

ไป พระพุทธเจาทรงโปรดปรานบุคคลเชนนี้ ดังเชน พระองคุลีมาล เปนตัวอยาง เพราะทุกๆ คน ยอมมี

ผิดพลาดมาแลวมากบางนอยบาง ยิ่งผานชีวิตมามาก ยิ่งมีโอกาสผิดพลาดไดมาก จนถึงมีคำพังเพยวา ความ

ผิดพลาดเปนเรื่องของมนุษย ขอสำคัญอยูท่ีเมื่อทำผิดไปแลว ก็ใหรูตัววาทำผิด และตั้งใจไมใหทำผิดอีก เปน

การนำตนเองใหเขาทางท่ีถูก ถือเปนคติท่ีดีของชีวิตในปจจุบัน 

2. อุปธิ หมายถึง รางกาย ความมีรางกายที่สมบูรณ (อุปธิสมบัติ) หรือความมีรูปสมบัติซึ่งเอื ้อให

ตนเองมีความเจริญกาวหนา มีบุคลิกภาพดี ทรวดทรงสมสวน สงางาม สุขภาพสมบูรณแข็งแรง ไมพิกลพิการ 

ยอมมีความพรอมท่ีจะรับผลแหงความดีไดโดยงาย สามารถทำสิ่งท่ีควรไดตามตองการ พลานามัยของรางกายนี้

เปนสิ่งสำคัญ ความดีจะใหผลเต็มที่ก็ตอเมื่อรางกายมีความสมบูรณ สวนความมีรางกายไมสมประกอบ หรือมี

สุขภาพไมดี (อุปธิวิบัติ) มีลักษณะตรงกันขามจากนี้ ตัวอยางเชน 

การเรียนหนังสือมาจนจบชั้นปริญญาตรี ก็นับไดวา ไดสั ่งสมทำความดีมา การจะเรียนตอในชั้น

ปริญญาโทจนสำเร็จ ก็ตองมีรางกายสมบูรณท่ีสามารถจะเรียนตอไปได แตถาปวยเปนโรครุมเรา การเรียนตอก็

จะติดของ หรือคนที่กำลังทำงาน หากลมปวยลง ความเจริญในการงานก็ชะงัก ในทางตรงกันขาม คนที่เคย

ประพฤติผิดพลาดเหลวไหลมาแลว แตตอมาไดคติของชีวิตที่ดีตามขอที่กลาวมาแลว ก็อาจประกอบกรรมที่ดี

สืบตอไปได ความเหลวไหลท่ีแลวมาก็อาจยังไมมีโอกาสใหผล 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิชาการ - 21 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Academic Article 

ความมีอัตภาพรางกายสมบูรณแข็งแรงเปนรากฐานสำคัญในการดำเนินชีวิตทุกอยาง เพราะเครื่องบั่น

ทอนตางๆ นั้นมีเปนอันมาก หากกลาวกันในทางการแพทยปจจุบันนี้ ก็จะเห็นไดวา มีเชื้อโรคตางๆ ทั้งภายใน 

และภายนอกรางกายมากมายหลายชนิด เมื่อรางกายมีกำลังมีภูมิคุ มกันเชื้อโรคเพียงพอ ก็ไมเกิดอาการ

เจ็บปวย แตเม่ือรางกายออนแอลงเม่ือใด เชื้อโรคก็ไดชองเม่ือนั้น ฉันใดก็ดี กรรมดีกรรมชั่วตางๆ ท่ีบุคคลทำไว

ในอดีตก็ยอมมีมากมาย หากเราตั้งตัวไวดี กรรมชั่วก็อาจไมมีโอกาสใหผล กรรมดีมีโอกาสสงเสริม แตเม่ือ

เพลี่ยงพล้ำลงเม่ือใด กรรมชัว่ก็มีโอกาสใหผลซ้ำเติมนั้น 

3. กาละ หมายถึง ชวงเวลาหรือยุคสมัย ยุคสมัยที่ดี (กาลสมบัติ) ก็คือชวงเวลาที่โลกมีความเจริญ 

สังคมมีสันติสุข มีระบบปกครองที่ยุติธรรม มีสภาพแวดลอมดี การไปเกิดในชวงเวลาที่เหมาะสมเชนนั้น 

ยอมจะทำใหการดำเนินชีวิตมีความสุข และการประกอบหนาที่มีความเจริญกาวหนา สวนชวงสมัยที่ไมดี 

(กาลวิบัติ) มีลักษณะตรงกันขามจากนี้ กาลสมัย หมายถึงวา ในกาลสมัยท่ีสมบูรณ มีผูปกครองท่ีดี มีหมูชนท่ีดี 

กรรมดีก็มีโอกาสใหผลไดมาก กรรมชั่วก็อาจสงบผลอยูกอน เพราะในกาลสมัยเชนนี้ ก็จะพากันยกยองอุดหนุน

คนดี ไมสนับสนุนคนชั่ว ทำใหคนดีมีโอกาสปรากฏตัว ประกอบกรรมดีท่ีอำนวยใหเกิดประโยชนสุขแกสวนรวม

ยิ่งข้ึน แตในกาลสมัยท่ีบกพรอง มีผูปกครองไมดี มีหมูชนไมดี กรรมดีท่ีตนทำไวก็ไมมีโอกาสแสดงผล กรรมชั่ว

กลับมีโอกาสใหผล เพราะเปนสมัยท่ีกดคนดี ยกยองคนชั่ว นับวาเปนกาลวิบัติ 

อีกอยางหนึ่ง ในกาลสมัยที่มีการกดขี่เบียดเบียนกัน จนถึงทำสงครามกัน ดังเชนสงครามโลกที่แลวๆ 

มา คนในโลกไดรับภัยสงครามกันเปนอันมาก นี้เรียกวาเปนโอกาสท่ีกรรมชั่ว ซ่ึงไดกระทำไวในอดีตใหผล ทำให

ตองประสบภัยตางๆ ตลอดถึงความทุกขยากขาดแคลนกันทั่วๆ ไป แตในกาลสมัยท่ีมีความสงบเรียบรอยก็

เปนไปในทางตรงกันขาม ตางก็ไปเลาเรียนศึกษาประกอบงานกันไดตามปกติ 

4. ปโยคะ หมายถึง การใชความพยายาม การใชความพยายามในทางที ่ถูกตอง และกอใหเกิด

ความสำเร็จ (ปโยคสมบัติ) คือการลงมือกระทำกิจการที่เหมาะสม ถูกกาลเทศะ เปนไปอยางถูกตองและลงตัว 

มีวิธีการดำเนินการ บริหารจัดการท่ีเปนระบบ ยอมจะทำใหกิจการนั้นๆ ประสบผลสำเร็จไดงาย ในแงของการ

กระทำกรรม การใชความพยายามที่ถูกทางก็เอื้อตอการรับผลที่ดีของกรรม สวนการใชความพยายามที่ไร

ผลสัมฤทธิ์ (ปโยควิบัติ) นั้นมีลักษณะตรงกันขามจากนี้ 

การประกอบกรรม หมายถึง การประกอบกระทำในปจจุบัน ถาประกอบกระทำกรรมที่ดีชอบอยูใน

ปจจุบัน ถาประกอบกระทำกรรมดีที่ชอบอยูในปจจุบัน กรรมชั่วที่ทำไวในอดีตอาจยังระงับผล หรือแมกำลัง

ใหผลอยูแลว ก็อาจเบาลงได ดังเชนที่ผูตองขังถูกจองจำ เมื่อประพฤติตัวดี ก็ยอมไดรับผอนผัน และลดเวลา

กักขังจองจำนั้นใหนอยเขา ถากรรมเกาดีอยูแลวก็ยิ่งสงเสริม เหมือนอยางนักเรียนที่เคยตั้งใจเรียนดีมาแลวใน

อดีต และตั้งใจเรียนดีอยูในปจจุบัน ก็ชวยกันใหเรียนดียิ่งข้ึน แตถาในปจจุบันนี้ประกอบกรรมท่ีชั่วเสียหายก็จะ

ตัดผลของกรรมดีที่เคยทำมาแลวดวย เหมือนอยางขาราชการที่ทำงานมาโดยสุจริตแลว แตมาทำทุจริตขึ้น ก็

อาจตัดผลของความดีท่ีไดทำมาแลว ในเม่ือการทำทุจริตในหนาท่ีนั้นปรากฏข้ึน 

เมื่อพิจารณาตามหลักทั่วไปแลว จะเห็นไดวากฎแหงกรรมไมไดขึ้นอยูกับเงื่อนไขเพียงวาเมื่อบุคคล

กระทำแลวจะมีผลสนองตามที่เขากระทำเสมอไป หากองคประกอบอื่นๆ ไมเอื้ออำนวยก็ยากที่กรรมจะสนอง

ผล เชน แมวาจะมีสติปญญาสูง แตรางกายพิการ (อุปธิวิบัติ) จะไปสมัครเปนนางเอกภาพยนตรก็ไมได เพราะ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิชาการ - 22 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Academic Article 

องคประกอบของความงามไมเพียงพอ และสภาพทางรางกายไมอำนวยใหนั่นเอง  พึงทำความเขาใจเพ่ิมเติมวา 

สมบัติอยางหนึ่งเมื่อมาคูกับวิบัติอีกอยางหนึ่ง อาจทำใหกรรมไมสามารถอำนวยผลไดอยางที่ควรจะเปน เชน 

แมจะเกิดในครอบครัวเศรษฐี (คติสมบัติ) แตมีรางกายไมสมประกอบ (อุปธิวิบัติ) ก็ไมสามารถทำงานใหประสบ

ผลสำเร็จไดอยางสูงสุดเต็มศักยภาพ ตรงกันขามหากไปเกิดในครอบครัวที่มีฐานะยากจน (คติวิบัติ) แตมี

ความสามารถพิเศษ รูจักใชความสามารถใหเกิดประโยชนและถูกกาลเทศะ (ปโยคสมบัติ) ก็อาจมีความ

เจริญกาวหนาในชีวิตไดอยางสูงสุด ยิ่งถาวิบัติมาคูกันก็ยิ่งเปนไปไมไดเลยท่ีการกระทำกิจใดๆ จะสำเร็จผล 

 

กาลเวลาที่กรรมจะใหผล 

กาลเวลาท่ีกรรมจะใหผล พอแยกออกไดดังตอไปนี้ 

1. ทิฏฐธัมมเวทนียกรรม คือ กรรมที่ใหผลในปจจุบันภพ ทุกครั้งที่จิตเสพอารมณ เปนกุศล หรือ

อกุศลชวนจิตดวงที่ 1 เทานั้น ที่จะใหผลในปจจุบันภพ สวนชวนจิตอีก 6 ดวงใหผลในชาติหนา และชาติตอๆ 

ไป จึงเห็นไดวา กรรมท่ีทำลงไปในปจจุบันภพยอมใหผลบางสวนไมเต็มท่ี และจะใหผลสืบเนื่องในชาติตอๆ ไป

อีกดวย นี่เปนขอหนึ่งที่นาคิดสำหรับที่วา “ทำดีไมไดดี หรือบุญกุศลไมชวย” การทำกรรมดีตองไดรับผลดีนั้น 

ยอมไมเปนขอสงสัย สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาตรัสวา ธรรมทั้งหลายยอมไหลมาแตเหตุ แตที่ไมไดแสดงผล

ใหเห็นสมอกสมใจในเวลาอันรวดเร็ว ก็เพราะการใหผลนั้น เปนไปตามลำดับของกรรมที่แรงหรือไมแรง และ

เปนบางสวน เฉพาะชวนจิตดวงที่ 1 ดวงเดียวเทานั้นที่ใหผลในภพปจจุบัน เปนวิบากเขาสนับสนุน หรือผอน

เบากรรมเกา โดยผูเสวยวิบากนั้น มิไดรูหรือเขาใจตามสภาวะ วิบากท่ีเกิดข้ึน ยอมเนื่องมาแตกรรมเกา รวมเขา

ดวยกับกรรมใหมบางสวนในปจจุบัน 

2. อุปชชเวทยนียกรรม คือ กรรมที่ใหผลในชาติหนา คือ ชาติที่ 2 ถัดจากปจจุบันภพไป โดยมาก 

ไดแก ครุกรรมอันเปนกรรมหนักฝายอกุศล เชน ฆาบิดา มารดา และครุกรรมอันเปนกรรมหนักฝายกุศล เชน 

เจริญสมถภาวนาจนไดรูปฌาน อรูปฌาน ท้ังนี้กเพราะเจตนาอันเปนกุศล หรืออกุศลนั้น มีกำลังแรง ดังจะเห็น

ไดวา การฆาบิดามารดานั้น ถาไมมีเจตนาแรงกลาแลว ยอมกระทำกรรมนั้นไมได และในฝายสมถภาวนาก็ตอง

อาศัยเจตนาอันแรงกลาเชนกัน จึงจะทำไดสำเร็จ ถาไมมีครุกรรมก็ตองเปน อาสันนกรรม  

3. อปราปริยเวทนียกรรม คือ กรรมที่ใหผลตั้งแตชาติที ่ 3 นับแตปจจุบันภพนี้ เปนตนไป ไมมี

กำหนดเวลา ถาภพชาติยังมีอยูตราบใด เมื่อมีโอกาสกรรมนี้ ยอมใหผลเมื่อนั้น เพราะวากรรมเมื่อไดกระทำลง

ไปแลว ยอมมีวิบากใหผลสนองไปจนกวาจะหมดสิ้น เหตุที่มนุษยเกิดมามีสุขทุกขเปนไปตางๆ นาๆ ก็เพราะ

กรรมท่ีตนไดกระทำไวแลวแตกอนนั้นมาใหผลดวย 

4. อโหสิกรรม คือ กรรมท่ีไมใหผล ไดแก (1) วิบากไมเกิด เชน พระอรหันตเขาสูพระนิพพานแลวไมมี

ภพชาติอีก วิบากก็ไมเกิด (2) ในขณะที่ทำกรรมไวหลายอยาง กรรมใด ที่มีกำลังใหผลแลว กรรมที่เหลือก็ไม

ใหผล เชน การบำเพ็ญฌานไดถึงฌานที่ 4 แลว วิบากของฌานที่ 1-2-3 ก็ไมใหผล เพราะฌานที่ 4 ใหผลแลว 

(3) ไมมีวิบาก เชน พระอรหันตทำบุญกุศล ไมมีผลเปนวิบาก เพราะกิเลสอันเปนเหตุใหทำกรรมนั้นไมมี (แต

วิบากท่ีติดมาจากปุถุชนใหผลได) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิชาการ - 23 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Academic Article 

ตัวอยางการใหผลของกรรม 

การใหผลของกรรม ยอมเกี่ยวกับกาลเวลา ประกอบกับสถานการณทั้งสี่ดังที่กลาวมานี้ ทานเลาเรื่อง

เปรียบเทียบเปนตัวอยางเอาไววา บุรุษผูหนึ่งรับราชการ ไดรับตำแหนงเปนเจาเมืองแหงหนึ่ง แตบุรุษผูนั้น มิได

ปฏิบัติหนาท่ีโดยชอบ ใชอำนาจขมขูเอาทรัพยสินของประชาชนในเมืองที่ปกครองโดยพลการ แตก็ยังไมมีใคร

อาจฟองรองวากลาว เพราะกลัวอำนาจบุรุษผูนั ้นกำเริบยิ่งขึ้น ถึงกับไปผิดใจกับบุคคลที่เปนใหญกวาตน 

มีอำนาจยิ่งกวาตน จึงถูกจับไปเขาเรือนจำ และมีประกาศใหประชาชนท่ีถูกขมเหงรองทุกขกลาวโทษ จึงมีเสียง

รองทุกขกลาวโทษข้ึนเปนรอยเปนพันคดี บุรุษผูนั้นจึงถูกลงโทษไปตามความผิด 

เรื่องนี้ พึงเห็นความเปรียบเทียบไดดังนี้ ในกาลเวลาที่บุรุษนั้นไดรับแตงตั้งเปนเจาเมือง ขณะที่กำลัง

รุงเรืองนั้นก็เทากับเวลาตั้งอยูในคติคือมีตำแหนงมีอำนาจ ประกอบดวยมีฐานะของตนเองสูง สามารถทำทุก

อยางไดตามตองการ อยูในสมัยที่ตนมีอำนาจ ทั้งอยูในโอกาสใหประกอบกรรมอะไรก็ได อกุศลกรรมจึงยังไมมี

โอกาสจะใหผล ตอเมื่อถูกจับเขาเรือนจำ เสียงรองทุกขกลาวโทษเกิดขึ้นเปนรอยเปนพันคดีนี้เอง ก็เทากับถึง

กาลวิบัติของตน สถานการณตางๆ ดังกลาวท่ีเคยดีกลับเลวลง เขาในคำวา น้ำลดตอผุด อกุศลกรรมท่ีตนทำไว

จึงมีโอกาสใหผล 

 

องคความรูใหม 

ชีวิตของสรรพสัตวจึงมีกรรมเปนใหญ มีเจตนาเปนแรงจูงใจใหกระทำกรรมทางกายและวาจา มีกรรม

เปนผูจัดแจง เมื่อบุคคลไดกระทำกรรมชนิดใดลงไปแลว เขาจะตองไดรับผลของกรรมชนิดนั้นอยางแนนอนไม

ชาก็เร็ว อุปมาไดกับการเอากอนหินทุมลงไปในสระน้ำ จะปรากฏวาน้ำแตกกระเพ่ือมเปนระลอกคลื่นแผขยาย

ออกไปเปนวงกวาง เมื่อไปถึงสุดขอบสระแลว ระลอกคลื่นนั้นก็จะยอนกลับเขามา ณ จุดที่กอนหินทุมลงไป     

ถากอนหินมีขนาดเล็ก ระลอกคลื่นท่ีแผขยายออกไปจนถึงขอบสระจะยอนกับมาอยางชาๆ (กรรมเบาใหผลชา) 

ถากอนหินมีขนาดใหญน้ำหนักมาก เมื่อทุมไปแลวก็จะมีพลังมาก ระลอกคลื่นที่แผออกไปจนถึงขอบสระก็จะ

ยอนกลับมาเร็ว (กรรมหนักใหผลเร็ว) ขออุปมานี้ชี้ใหเห็นวาเม่ือบุคคลกระทำกรรมดีหรือชั่วแลว กรรมนั้นจะไม

สูญหายไปไหน บุคคลผูกระทำจะตองไดรับผลอยางแนนอน เร็วหรือชาข้ึนอยูกับพลังความหนักเบาของกรรม  

 

สรุป 

สรุปความไดวา ทุกๆ คนทำกรรมใดๆ ไว กรรมนั้นๆ ยอมใหผลในปจจุบันบาง ในภายภาคหนาบาง ใน

เวลาตอๆ ไปบาง ตามแตกรรมนั้นๆ จะหนักเบาอยางไร ทานเปรียบเหมือนการยืนอยูบนท่ีสูง และโยนสิ่งตางๆ 

มีกอนหิน กอนดิน กิ่งไมใบหญาลงมา เปนตน ของที่มีน้ำหนักมาก ยอมตกสูพื้นดินกอน สวนของที่มีน้ำหนัก

นอยกวา ก็ตกถึงพื้นดินภายหลังโดยลำดับ กรรมก็เปนเชนเดียวกัน กรรมที่หนักใหผลกอน สวนกรรมที่หนัก

นอยกวา หรือเบากวา ก็ใหผลตามหลัง การใหผลของกรรมจึงเก่ียวกับเวลา ประกอบกับสถานการณ 4 คือ คติ 

อัตภาพ กาลสมัย การประกอบกรรมในปจจุบัน แตกรรมยอมใหผลแนนอนตามพระพุทธภาษิตวา  กลฺยาณการี 

กลฺยาณํ  ทำดีไดดี  ปาปการี จ ปาปกํ ทำชั่วไดชั่วแล 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิชาการ - 24 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Academic Article 

บรรณานุกรม  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปฏกํ 2500. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลง  

 กรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช). (2553). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน “คำวัด”.  พิมพครั ้งที่ 4. 

กรุงเทพฯ: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม.  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ: นานมีบุคสพับลิเคชั่น.   

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. พิมพครั้งท่ี 31. 

กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จำกัด.  

สนิท ศรีสำแดง. (2535). พุทธปรัชญา. กรุงเทพฯ: นีลนาราการพิมพ. 

 

 


