
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567):  - 14 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

การพัฒนาสติเพ่ือสุขภาวะท่ีย่ังยืน 

Development of Mindfulness for Well Being 
 

1พระครูปลัดสัมพิพัฒนธรรมาจารย (นิรันดร อภิปุฺโญ),  

2พระภาวนาพิศาลเมธี (ประเสริฐ มนฺตเสวี)  

และ3ศรินรัตน ชิตะธรรมสิทธิ์  

1Phrakrupaladsampipatthanadhammajan (Niran Abhipunyo),  
2Phrabhawanapisanmethi (Praseart Mantasevee) and  

3Sarinrat Chitathammasit 

 1,2,3วิทยาเขตบาีศึกษาพุทธโฆส มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
1,2,3Palisuksabuddhaghosa Campus, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

3Corresponding Author’s Email: happiness 2009@hotmail.com 

Received: June 4, 2024; Revised: August 9, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิชาการนี้นำเสนอประเด็นเกี่ยวกับการพัฒนาสติเพื่อสุขภาวะที่ยั่งยืน ดวยการพัฒนาสติใหแก

กลาในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาอันจะนำไปสูเปาหมายทางพระพุทธศาสนาคือมรรค ผล นิพพาน ซึ่งจะนำ

ความสุขที่ยั่งยืนมาสูตน วิปสสนาภาวนาเปนวิธีการปฏิบัติกรรมฐานที่เกาแกที่สุดวิธีหนึ่งของอินเดียที่มีไวเพ่ือ

การปฏิบัติสำหรับแกไขปญหาตางๆ ในชีวิต ซ่ึงไดถูกคนพบโดยองคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาเม่ือกวา 2500 

ป วิปสสนา หมายถึง ปญญาที่เห็นแจงสิ่งทั้งหลายตามที่เปนจริง อันเปนกระบวนการชำระจิตใหบริสุทธิ์โดย

การเฝาสังเกตุตนเอง ดวยการเจริญสติ เพื่อใหจิตเปนสมาธิ เมื ่อมีสติแหลมคมมากขึ้น จะเปนการสังเกต

ธรรมชาติท่ีเปลี่ยนแปลงไปของรางกายและจิตใจ ทำใหไดพบกับสัจธรรมท่ีเปนสากลของชีวิต คือความไมเท่ียง 

ความทุกข และความไรอัตตาตัวตน การเห็นแจงสภาวะธรรมตามความเปนจริงดวยประสบการณตรงนี้เปนการ

ชำระจิตใหบริสุทธิ์ และสามารถพัฒนาจิตใหเขาถึงสุขภาวะท่ียั่งยืน อันปราศจากความทุกขได แตวิธีการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนาใหไปถึงยังเปาหมายดังกลาว จำเปนตองมีการพัฒนาโดยเฉพาะหัวใจหลักของวิธีการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนาคือ การเจริญสติ หรือการทำสติใหเจริญ เพ่ือใหเกิดผลอันพึงปรารถนาสำหรับผูปฏิบัติไดอยาง

รวดเร็ว กลาวคือ ความพนจากความทุกขท้ังปวง เขาสูสันติสุขท่ียั่งยืนตอไป 

คำสำคัญ: การพัฒนา; สติ; สุขภาวะท่ียั่งยืน 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 15 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Abstract  
  This article presents issues regarding the development of mindfulness for sustainable 
health by developing mindfulness in Vipassana meditation practice, which will lead to the 
Buddhist goals (Nirvana) or will bring lasting happiness to oneself by development 
mindfulness to make the mind meditative. It will be an observation of the changing nature of 
the body and mind or the truth of life. It is impermanence, suffering, and non-self. Seeing the 
true nature of Dhamma through this experience purifies the mind and develop mind to state of 
sustainable health, free from suffering. But how to practice Vipassana meditation to reach that 
goal, it is necessary to develop the mindfulness to quickly achieve until to the Buddhist goals 
(Nirvana), that is, freedom from all suffering or into lasting peace. 
Keywords: Development; Mindfulness; Sustainable Health 
 
บทนำ 

  วิปสสนาภาวนาเปนวิธีการปฏิบัติกรรมฐานที่เกาแกที ่สุดวิธีหนึ่งของอินเดีย ซึ่งไดสาบสูญไปจาก

มนุษยชาติมาเปนเวลานาน แตก็ไดถูกคนพบอีกครั้งโดยองคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาเมื่อกวา 2,500 ป 

วิปสสนา หมายถึงปญญาที่เห็นแจงสิ่งทั้งหลายตามที่เปนจริง อันเปนกระบวนการชำระจิตใหบริสุทธิ์โดยการ

เฝาสังเกตุตนเอง โดยเริ่มตนจากการเจริญสติ เพื่อใหจิตเปนสมาธิ เมื่อมีสติพัฒนามากขึ้น จะเปนการสังเกต

ธรรมชาติที่เปลี่ยนแปลงไปของรางกายและจิตใจ ทำใหไดพบกับสัจธรรมที่เปนสากลของความไมเที่ยง ความ

ทุกข และความไรอัตตาตัวตน การเห็นแจงสภาวะธรรมตามความเปนจริงดวยประสบการณตรงนี้เปนการชำระ

จิตใหบริสุทธิ์ เขาถึงสุขภาวะตามหลักพระพุทธศาสนา ตามลำดับ คือ การเขาถึงความบริสุทธิ์แหงจิต เปนตน 

จนบรรลุถึงสุขภาวะที่ยั่งยืน คือ มรรค ผล พระนิพพาน ตามหลักพระพุทธศาสนาตอไป ซึ่งจะตองเปนการ

เจริญสติตามหลักสติปฏฐานเทานั้น เพราะเปนทางเดียวที่จะทำใหบรรลุถึงสุขภาวะที่ยั่งยืน ดังที่พระพุทธองค

ตรัสวา “เอกายโน อยํ ภิกฺขเว มคฺโค สตฺตานํ วิสุทฺธิยา โสกปริเทวานํ สมติกฺกมาย ทุกฺขโทมนสฺสานํ อตฺถงฺคมาย 

ายสฺส อธิคมาย นิพฺพานสฺส สจฺฉิกิริยาย, ยทิทํ จตฺตาโร สติปานา (พระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 10/90/43) แปลวา “ภิกษุทั้งหลาย ! ทาง นี้เปนทางเดียว เพื่อความบริสุทธิ์ของเหลา

สัตวทั้งหลาย เพื่อลวงโสกะปริเทวะ เพื่อดับทุกขและโทมนัสเพื่อบรรลุญายธรรม เพื่อทำใหแจงนิพพาน ทางนี้

คือสติปฏฐาน 4” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/377/301) ดังนั้น การ

พัฒนาสติอันเปนหัวใจหลักในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา จึงจำเปนอยางยิ่งท่ีจะตองไดรับการพัฒนา เพ่ือผลอัน

เปนเปาหมายคือสุขภาวะอันยั่งยืนจักไดเกิดข้ึนอยางรวดเร็วตามท่ีพระพุทธองคตรัสวา “ภิกษุท้ังหลาย บุคคลผู

เจริญสติปฏฐาน 4 ตลอด 7 ป พึงหวัง ไดผลอยาง 1 ใน 2 อยาง คือ อรหัตตผลในปจจุบัน หรือเมื่อยังมี

อุปาทาน เหลืออยู ก็จักเปนอนาคามี 7 ปยกไว ผูใดผูหนึ่งพึงเจริญสติปฏฐาน 4 นี้ อยางนี้ตลอด 6 ป ... 5 ป ... 

4 ป ... 3 ป ... 2 ป ... 1 ป เขาพึงหวังผล 2 ประการอยางใดอยางหนึ่ง คือ พระอรหตัผลในปจจบุัน 1 หรือเม่ือ

ยังมีอุปาทิเหลืออยู เปนพระอนาคามี 1 ... 1 ปยกไว ผูใดผูหนึ่ง พึงเจริญสติปฏฐาน 4 นี้ อยางนี้ตลอด 7 เดือน 

เขาพึงหวังผล 2 ประการอยางใดอยางหนึ่ง คือ พระอรหัตผลในปจจุบัน 1 หรือเม่ือยังมีอุปาทิเหลืออยูเปนพระ

อนาคามี 1 ..7 เดือนยกไว ผูใดผูหนึ่งเจริญสติปฏฐานทั้ง 4 นี้ อยางนี้ตลอด 6 เดือน ... 5 เดือน ... 4 เดือน ... 

3 เดือน ... 2 เดือน ... 1 เดือน ... กึ่งเดือน เขาพึงหวังผล 2 ประการอยางใดอยางหนึ่ง คือ พระอรหัตผลใน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 16 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ปจจุบัน 1 หรือเมื่อยังมีอุปาทิเหลืออยู เปนพระอนาคามี 1 กึ่งเดือนยกไว ผูใดผูหนึ่งพึงเจริญสติปฏฐาน 4 

อยางนี้ตลอด 7 วัน เขาพึงหวังผล 2 ประการอยางใดอยางหนึ่ง คือ พระอรหัตผลในปจจุบัน 1 เมื่อยังมีอุปาทิ

เหลืออยู เปนพระอนาคามี 1” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/404/338-340) 

ดังนี้ เมื ่อผลสัมฤทธิ์ของการปฏิบัติสามารถสำเร็จไดในเวลาเชนนี้ ควรจะมีวิธีการพัฒนาใหวิธีการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนาไดประสบกับผลสัมฤทธิ์ตางๆ อันรวดเร็ว ดังกลาวได หากไดรับการพัฒนาวิธีการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนาอยางถูกตองตามหลักคัมภีรพระพุทธศาสนา เพ่ือใหเกิดประโยชนอันสูงสุดสำหรับผูปฏิบัติสวน

ใหญท่ีจะสามารถใชวิธีการปฏิบัติในแตละสำนักมาปฏิบัติวิปสสนาภาวนาในชีวิตประจำวันได 

 

ความหมายของสติ 

  ในพระพุทธศาสนาไดกลาวถึงเรื ่องสติไวหลายความหมาย ซึ ่งสตินั ้นมีความสำคัญตอการนำมา

ประพฤติปฏิบัติวิปสสนาภาวนา และนำมาเปนแนวทางในดำเนินชีวิตของมนุษยไมวาจะทำสิ่งใดๆ ตองอาศัย

สติเปนสำคัญ สติจึงเปนตัวกำหนดอิริยาบถตางๆ ไมวาจะยืน เดิน นั่ง นอน กิน ดื่ม พูด และคิด ซ่ึงเปนอาการ

ท่ีจิตระลึกไดรูตัวอยูตลอดทำใหไมหลงลืมตื่นตัวอยูเสมอ เรียกวา ความไมประมาท ซ่ึงมีคัมภีรพระพุทธศาสนา

และนักวิชาการ มีอธิบายดังนี้ 

  ในคัมภีรพระไตรปฎก ไดใหความหมายของ คำวา สติ คือ การตามระลึก ความหวนระลึก กิริยาท่ี

ระลึก ความทรงจำ ความไมเลื่อนลอย ความไมหลงลืม คือสติท่ีเปนอินทรีย สติท่ีเปนพละ สัมมาสติ นี้ชื่อวาสติ

ที่เกิดขึ้นในสมัยนั้น  ในคัมภีรพระอภิธรรมปฎกไดใหความหมายของสติวา “สติ คือ การตามระลึกความหวน

ระลึก กิริยาที่ระลึก ความทรงจำ ความไมเลื ่อนลอย ความไมหลงลืม คือสติที่เปนอินทรีย สติที่เปนพละ 

สัมมาสติ นี ้ชื ่อวาสติที ่เกิดขึ ้นในสมัยนั ้น” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

35/52/36) ในคัมภีรบาลีไวยากรณอธิบายคำวา สติ มีรูปวิเคราะหวา สรตีติ สติ ยอมระลึก (สร ธาตุ ในความ

ระลึกรู ติ ปจจัย) มีรูปวิเคราะหอีกวา สรน สติ การระลึกรูนั้น ชื่อวา สติ คือความระลึก นั่นเอง (สร ธาตุ ใน

ความระลึกรู ติ ปจจัย) (สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2542) 

  หลวงพอเทียน จิตฺตสุโภ ไดอธิบายเรื่องการเจริญสติไววา การมีสติกำหนดรู ดูกายเคลื่อนไหว ดูใจนึก

คิด ใหเปนปจจุบันอยางตอเนื่อง ซ่ึงทำไดในทุกอิริยาบถ เม่ือความคิดเกิดข้ึนเรารูเท่ำทันความคิดนั้น ความคิดก็

จะหยุด จะไมคิดตอ ไมปรุงแตงตอใหเปนทุกข เพราะเรารูเทาทันมันวา ความคิดเกิดขึ้นตั้งอยู ดับไป ดวยตัว

ของมันเอง ทุกขก็จะลดลงและหมดไปในท่ีสุด (คำพอง สมศรีสุข, 2546) พระโพธิญาณเถระ (หลวงพอชา สุภทฺ

โท) กลาวไววา “สติ คือความระมัดระวังรูอยูวาเดี๋ยวนี้เราทำอะไรอยู สติสัมปะชัญญะ คือรูตัววาเรากำลังทำ

อะไรอยู ระลึกไดถึงความรูสึกที่เกิดขึ้นในจิต ระลึกไดวาเรากำลังพูด หรือกำลังทำอยู และตองประกอบดวย

ปญญา หรือมีปญญาเกิดรวมดวยเสมอ (พระโพธิญาณเถระ (ชา สุภทฺโท), 2553) พระพรหมคุณาภรณ ได

อธิบายเรื่องสติไววา สติ หมายถึง ความระมัดระวังความตื่นตัวตอหนาท่ี ภาวะท่ีพรอมอยูเสมอในการคอยรับรู

ตอสิ่งตางๆ ที่เขามาเกี่ยวของ และตระหนักรูวาควรปฏิบัติตอสิ่งนั้นๆ อยางไร (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.  

ปยุตฺโต), 2552) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 17 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  สรุปไดวา สติมีลักษณะระลึกได ซึ่งมีหนาที่ทำใหไมหลงลืม และมีประโยชนในการสำรวมระวังรักษา

จิต หรือมีภาวะมุงหนาสูอารมณเปนผลเฉพาะหนา มีความจำไดหมายรู มั่นคงเปนทางดำเนินหรือมีสติในกาย 

แตพึงเขาใจวาสตินั้นเปนประดุจเสาระเนียด เพราะตั้งอยูในอารมณอยางม่ันคง และเปนดุจนายประตูคอยระวัง

รักษาประตู ไมใหเกิดความประมาท มีสติ ตื่นตัวอยูตลอดเวลา ไมหลงลืมในการงานท้ังปวง 

 

ความสำคัญของสต ิ

  สติ เปนธรรมมีอุปการะมาก คือทำใหตื่นตัวอยูเสมอ หากนำมาใชกับทางโลกทั่วไปก็ยอมมีประโยชน

มหาศาล ไมวาจะเปนการงาน ความสัมพันธกับบุคคลอื่นๆ การคิดอานยอมเปนระบบ จิตยอมจดจอในการทำ

กิจการงานใดๆ ความทุกขจะลดนอยลง เพราะอารมณจะเปนปกติ ไมคอยมีความโกรธ เครียด หรือทุกขใจ 

กลาวโดยรวมคือยอมเกื้อกูลชีวิตประจำวันทางโลกไดอยางดีซึ่งเปนประโยชนที่เห็นไดชัดเจน ถาไดเจริญสติ

เนืองๆ มากๆ จนเปนมหาสติ ก็จะไดประโยชนจากทางธรรมดวย คือการไดรูเห็นความเปนจริง อันไดแก 

อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา 

   ดังนั้น พระพุทธเจาจึงตรัสสอนภิกษุทั้งหลาย ใหเจริญสติอยางตอเนื่อง เปนผูไมประมาท ใหรูตัวอยู

วา บัดนี้เราทำอะไรอยู ระลึกไดถึงความรูสึกท่ีเกิดข้ึน ระลึกไดวาเรากำลังพูด หรือกำลังยืน เดิน นั่งอยู ดังพุทธ

พจนวา“ภิกษุท้ังหลาย ภิกษุพึงมีสติสัมปชัญญะอยูเถิด นี้เปนคำพร่ำสอนของเราสำหรับ เธอท้ังหลาย ภิกษุผูมี

สติ เปนอยางไร คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ พิจารณาเห็นกายในกายอยู มีความเพียรมีสัมปชัญญะมีสติกำจัด

อภิชฌาและโทมนัสในโลกได พิจารณาเห็นเวทนาใน เวทนาทั้งหลาย พิจารณาเห็นจิตในจิต และพิจารณาเห็น

ธรรมในธรรมทั้งหลายอยูมีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได ภิกษุผูมีสติ เปนอยางนี้แล” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 19/401/258-259)  

 จากขอความดังกลาว แสดงใหเห็นถึงความสำคัญของการเจริญสติที่สามารถกำจัดความประมาท คือ 

ความเผลอตัว ความหลงลืม เพราะสติเปนสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจและเปนใหญในธรรมทั้งปวงและเปนธรรมเครื่อง

ตื่นอยูในโลก มีบทบาทและหนาที่ คือ คอยรักษา ควบคุมเปนปกติ ตองมีสติและสัมปชัญญะเปนเกราะ เปน

เครื่องตรวจ เปนเครื่องปองกันอายตนะภายในและอายตนะภายนอก ไมใหกิเลสมาครอบงำจิตใจ ตองรูตัว 

เขาใจชัด อยูเสมอนั่นเอง 

 

การเจริญสติตามหลักคัมภีรพระพุทธศาสนา 

  วิธีการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาในคัมภีรพระพุทธศาสนา คือ วิธีการปฏิบัติหลักสติปฏฐาน 4 หมายถึง 

การเจริญสติในฐานกาย การเจริญสติในฐานเวทนา การเจริญสติในฐานจิต และการเจริญสติในฐานธรรม 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/373/301) ซ่ึงมีรายละเอียดังนี้ 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 18 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 3.1 การเจริญสติในฐานกาย แบงเปน 

 1) อานาปานปพพะ คือ การเจริญสติระลึกรูลมหายใจเขา-ออก หมายถึง ในทุกครั้งที่หายใจเขาและ

หายใจออก ผูปฏิบัติจะตองเจริญสติระลึกรูลักษณะของลมหายใจเขาและออกตลอดเวลา 

 2) อิริยาบถปพพะ ไดแก การเจริญสติในอิริยาบถ 4 คือ ยืน เดิน นั่ง นอน ในขณะที่อยูในกิริยา

ทาทางอยางใดๆ ใน 4 อิริยาบถเหลานี้ ใหผูปฏิบัติพึงมีสติรูเทาทันสภาวะเคลื่อนไหวของอิริยาบถนั้นๆ 

 3) สัมปชัญญปพพะ ไดแก การเจริญสติในอิริยาบถยอย วาดวยการเจริญสติรูอาการเคลื่อนไหว คือ 

ความรูสึกตัวในการกระทำทุกสิ่งอยาง และรูอาการความเคลื่อนไหวทุกสิ่งอยาง เชน การกาวเดิน การเหลียว

มอง การเหยียดมือ การนุงหม การกิน ดื่ม เค้ียว ขับถายอุจจาระ หรือปสสาวะ เปนตน 

 4) ปฏิกูลมนสิการปพพะ หมายถึง การเจริญสติดวยวิธีการพิจารณารางกายโดยความเปนของปฏิกูล 

คือ เปนที่รวมของสกปรกไมสะอาดนานาชนิด ที่ประกอบดวยผม ขน เล็บ หนัง กระทั่งน้ำตา น้ำมูก น้ำลาย

และของไมบริสุทธิ์อื ่น ๆ 32 ประการ กำหนดพิจารณาโดยอนุโลม (ตามลำดับ) และปฏิโลม (ยอนลำดับ) 

กำหนดพิจารณาโดย สี สัณฐาน เปนตน 

 5) ธาตุมนสิการปพพะ ไดแก การเจริญสติดวยการพิจารณาโดยความเปนธาตุ มีสภาวลักษณะคือ   

(1) ธาตุดิน (ปฐวีธาตุ) มีลักษณะแข็งและออน (2) ธาตุน้ำ (อาโปธาตุ) มีลักษณะไหลและเกาะกุม (3) ธาตุไฟ 

(เตโชธาตุ) มีลักษณะรอนและเย็น (4) ธาตุลม (วาโยธาตุ) มีลักษณะเคลื่อนไหวและหยอนตึง 

 6) นวสีวถิกปพพะ วาดวยการพิจารณาเห็นศพในปาชา หมายถึง ใหเจริญสติดวยการพิจารณา

รางกายโดยความเปนเสมือนกับซากศพท่ีถูกท้ิงไวในปาชา 9 ลักษณะ 

 3.2 การเจริญสติในฐานเวทนา คือการเจริญสติระลึกรูเทาทันอาการของเวทนาตาง ๆ ทั้งทางกาย

และทางใจ มี 9 ลักษณะ ไดแก (1) สุขเวทนา (2) ทุกเวทนา (3) อทุกขมสุขเวทนา (4) สุขเวทนามีอามิส (5) 

ทุกเวทนามีอามิส (6) อทุกขม สุขเวทนามีอามิส (7) สุขเวทนา มีอามิสไมอามิส (8) ทุกขเวทนาไมมีมีอามิส (9) 

อทุกขม สุขเวทนา ไมมีอามิส 

 3.3 การเจริญสติในฐานจิต คือ การมีสติระลึกรูเทาทันสภาพจิต 16 ข้ันดังนี้  

 1) จิตมีราคะ ก็รูชัดวา “จิตมีราคะ” 2) จิตปราศจากราคะ ก็รูชัดวา “จิตปราศจากราคะ”3) จิตมี

โทสะ ก็รูชัดวา “จิตมีโทสะ”4) จิตปราศจากโทสะ ก็รูชัดวา “จิตปราศจากโทสะ”5) จิตมีโมหะ ก็รูชัดวา “จิต

มีโมหะ”6) จิตปราศจากโมหะ ก็รูชัดวา “จิตปราศจากโมหะ” 7) จิตหดหู ก็รูชัดวา “จิตหดหู” 8) จิตฟุงซาน 

ก็รูชัดวา “จิตฟุงซาน” 9) จิตเปนมหัคคตะ ก็รูชัดวา “จิตเปนมหัคคตะ” 10) จิตไมเปนมหัคคตะ ก็รูชัดวา “จิต

ไมเปนมหัคคตะ” 11) จิตมีจิตอ่ืนยิ่งกวา ก็รูชัดวา “จิตมีจิตอ่ืนยิ่งกวา” 12) จิตไมมีจิตอ่ืนยิ่งกวา ก็รูชัดวา “จิต

ไมมีจิตอ่ืนยิ่งกวา” 13) จิตเปนสมาธิ ก็รูชัดวา “จิตเปนสมาธิ” 14) จิตไมเปนสมาธิ ก็รูชัดวา “จิตไมเปนสมาธิ” 

15) จิดหลุดพนแลว ก็รูชัดวา “จิตหลุดพน” 16) จิตไมหลุดพน ก็รูชัดวา “จิตไมหลุดพน”  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 19 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 3.4 การเจริญสติในฐานธรรม คือ การตั้งสติกำหนดพิจารณาธรรม ไดแกการใชสติตามกำหนดธัม

มารมณ 5 ประเภท คือ นิวรณ 5 ขันธ 5 อายตนะ 12 โพชฌงค 7 และอริยสัจจ 4 

  สรุปวิธีการเจริญสติในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาในคัมภีรพระพุทธศาสนา คือ การเจริญสติตามฐานท้ัง 

4 เรียกวิธีการปฏิบัตินี้วา สติปฏฐาน 4 ซึ่งสมเด็จพระผูมีพระภาคเจาทรงตรัสวาเปนแนวทางเดียวเทานั้นที่จะทำ

ใหผูปฏิบัติสามารถบรรลุมรรคผลพระนิพพานได โดยแบงวิธีการเจริญสติไว 4 ฐาน ไดแก กายานุปสสนา เวทนา

นุปสสนา จิตตานุปสสนา และ ธัมมานุปสสนา ดังนี้ 

  4. สุขภาวะอันเปนผลจากการเจริญสติ 

 การเจริญสติตามหลักวิปสสนาภาวนา ยอมทำใหไดรับผลหรืออานิสงสจากการปฏิบัติ คือ สุขภาวะท่ี

เกิดข้ึนตามลำดับตั้งแต การเขาถึงความบริสุทธิ์แหงจิต การขจัดความเศราโศก การดับทุกขโทมนัส การพัฒนา

ปญญา และการบรรลุมรรคผลนิพพาน ซ่ึงมีรายละเอียดดังนี้ 

  1) สุขภาวะคือการเขาถึงความบริสุทธิ์แหงจิต 

การเขาถึงความบริสุทธิ์หมดจดแหงสัตวทั้งหลาย (สตฺตานํ วิสุทฺธิยา) จะตองเจริญสติตามหลักการแหงมหาสติ

ปฏฐาน จะทำใหกิเลสที่เปนสาเหตุแหงความทุกชทั้งหลายถูกละไปชั่วคราว (ตทังคปหาน) นั่นหมายความวา 

จิตก็จะบริสุทธิ์ผองแผวไดชั่วคราวเชนเดียวกัน ดังที่พระพุทธองคตรัสไววา “ความผองแผวของจิตนั้นจะมีได 

เพราะการเจริญสติปฏฐานนี้” เปนความสุขที่เรียกวา เนกฺขมฺมสุขํ สุขของผูออกจากกามแมจะเปนสุขที่เกดิแต

ความสงบ ปวิเวกสุข ก็จัดเปนสุขเกิดแตความสงบจากกาม และ อุปสมสุข เพราะอรรถวาเปนไปเพ่ือสงบกิเลส

มีราคะ เปนตน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/186/222)  

  2) สุขภาวะคือการขจัดความเศราโศก 

สุขภาวะท่ีเกิดข้ึนจากการขจัดความเศราโศก ความคร่ำครวญ พิไรรำพัน ความนอยอกนอยใจ ความคับแคนใจ 

(โสกปริเทวานํ สมติกฺกมาย) เพราะเม่ือผานการเจริญสติในการปฏิบัติวิปสสนากัมมัฏฐานแลว จะยอมรับความ

จริงวา ชีวิตคือ การเปลี่ยนแปลงจากความเจริญไปสูความเสื่อม และเกิดปญญารูเห็นความจริงวา รางกายมี

ความเสื่อมไปเปนธรรมดา ความแปรปรวนทางอารมณจึงลดนอยลงตามลำดับ ทำใหภาวะความโศกเศราลดลง 

และทำใหคุณภาพชีวิตในมิติทางดานรางกายดีขึ้น เปนผูที่มีจิตใจเขมแข็ง อดทน มีความเปนผูนำทางดานจิต

วิญญาณ เปนท่ีพ่ึงของสังคม นอกจากนี้ยังสามารถนำศักยภาพท่ีเพ่ิมข้ึนไปถายทอด สรางสรรคพัฒนาสังคมให

เจริญกาวหนา บุคคลมีความเขาใจสภาพความเปนอยูและความเปนจริงของชีวิต ก็สามารถดำรงชีวิตอยูใน

สังคมไดอยางมีความสุข 

  3) สุขภาวะคือการดับทุกขโทมนัส การไมมีความทุกขกายทุกขใจ เพราะขจัดความทุกขกายทุกขใจ 

(ทุกฺขโทมนสฺสานํ อตฺถงฺคมาย) ได ถึงจะมีความทุกขปรากฏท่ีรางกายอยู จิตใจก็ไมเปนทุกขไปกับรางกายคลาย

กับอยูคนละสวนกัน เหมือนหยาดน้ำบนใบบัว ถึงจะอยูบนบัวแตก็ไมยึดติดกับใบบัว เชนเดียวกับผูบรรลุถึงการ

ดับทุกขโทมนัสหรือทุกขกายทุกขใจเสียไดดวยการเจริญสติ ทานใชรางกายท่ีมีอยูตามเหตุปจจัย ไมทุกขไปกับ

รางกาย เชน ความปวดเม่ือย เปนแคอาการอยางหนึ่งเทานั้น ไมปวดเม่ือยไปกับสังขารรางกาย สามารถท่ีจะ

แยกแยะอาการกับความรูสึกวาเปนคนละอยางกันได  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 20 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  4) สุขภาวะคือการพัฒนาปญญา  การเขาถึงสัจจะความจริงของชีวิตเปนความสุขอยางยิ่ง ดวยการ

ทำปญญาใหพัฒนายิ่งข้ึนไปตั้งแตเริ่มรูความจริงของธรรมชาติ คือรูเพียงแคมีสิ่งท่ีถูกรู กับใจท่ีรูอยูเพียงเทานั้น 

ไมมีสัตว ไมมีบุคคล ไมมีตัวตน ไมมีเรา ไมมีเขา มีเพียงธรรมที่ชาติที่ถูกรูกับธรรมชาติที่รู อยูเทานั้น และ

ธรรมชาติเหลานี้เกิดและดับไปอยูเนืองนิตย ปญญาเหลานี้จะสามารถพัฒนาขึ้นไดดวยการเจริญสติ เพราะสติ

ทำใหเกิดสมาธิ สมาธิทำใหเกิดปญญา จนสามารถบรรลุพระนิพพาน ดังนั้น การปฏิบัติวิปสสนาภาวนาดวย

การเจริญสติปฏฐานทั้ง 4 ดวยความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 10/289/222) ยอมปรากฏญาณปญญาท่ีเรียกวาโสฬสญาณ (ญาณ 16) ตามลำดับ 

  5) สุขภาวะคือการบรรลุพระโสดาบัน  ผูเขากระแสแหงความดับทุกขไดระดับหนึ่ง ทำใหเปนผู

บริบูรณในศีล มีความบริบูรณในดานสมาธิพอประมาณ มีความบริบูรณในดานปญญาพอประมาณ และ 

สามารถละสังโยชนได 3 อยาง คือ ละความเห็นผิดวารางกายเปนตน ตนเปนรางกาย รางกายอยูในตน หรือตน

อยูในรางกาย (สักกายทิฏฐิ) ละความลังเลสงสัยในพระรัตนตรัยเสียได (วิจิกิจฉา) และ ละการปฏิบัติที่ผิดๆ 

เพ่ือการบรรลุธรรม (สีลัพพต ปรามาส) ได การบรรลุข้ันนี้ ระดับมรรคเรียกวาโสดาปตติมรรค ผลเรียกวาโสดา

ปตติผล พระอริยบุคคล ผูบรรลุมีชื่อวาพระโสดาบัน เรียกความสุขนี้วา สัมโพธิสุข เพราะอรรถวาเปนไปเพื่อรู

พรอมซ่ึงมรรค (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/186/222)  

  6) สุขภาวะคือการบรรลุพระสกทาคามี  ผูกลับมาสูโลกนี้อีกครั้งเดียว ก็สามารถกำจัดทุกขใหสิ้นไป

ได ผูไดบรรลุธรรมระดับนี้ เปนผูทำใหบริบูรณในข้ันศีล มีสมาธิและปญญาพอประมาณ นอกจากนี้สามารถทำ

สังโยชน 3 อยาง คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาส ใหหมดสิ้นไป และยังทำราคะ คือความ

กำหนัดยินดีในกามคุณ และโทสะ ความโกรธใหเบาบางลงไป ในสวนท่ีไมสามารถนำไปสูอบายภูมิชนิดหยาบ  

  7) สุขภาวะคือการบรรลุพระอนาคามี เปนผูจะปรินิพพาน(เขาสูภาวะสุขที่ยั่งยืน)ในที่อันตนเกิดข้ึน 

ไมเวียนกลับมาเกิดอีกในโลกนี้ ผูที่ไดบรรลุธรรมระดับนี้เปนผูบริบูรณในศีล สมาธิ สวนปญญามีพอประมาณ 

สามารถละสังโยชนได 5 ประการ คือ ละสักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส ละกามราคะ และปฏิฆะ ให

หมดสิ้นไป  

  8) สุขภาวะคือการบรรลุพระอรหันต เปนระดับสุดทาย ผูไดบรรลุธรรมระดับนี้ เปนผูหมดสิ้นอาสวะ

กิเลส ไมกลับมาเวียนวายตายเกิดในสังสารวัฎนี้อีกตอไป เขาสูแดนเกษมคือพระนิพพานที่เปนสุขอยางยั่งยืน 

(นิพฺพานํ ปรมํ สุขํ) สามารถทำใหบริบูรณในสิกขา 3 คือ ศีล สมาธิ ปญญา สามารถละกิเลสได 10 อยาง คือ 

สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพต ปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ รูปราคะ อรูปราคะ มานะ อุทธัจจะ และอวิชชา  

  5. การพัฒนาสติเพ่ือสุขภาวะท่ีย่ังยืน 

  การปฏิบัติวิปสสนาภาวนาใหบรรลุถึงเปาหมายทางพระพุทธศาสนาคือ มรรค ผล นิพพานนั้น 

จำเปนตองฝกสติใหมีกำลังจนเปนมหาสติ จักทำไดรับผลหรืออานิสงส 5 ประการดังกลาวมาแลว เปนระดับชั้น

ของความสุขท่ีจะเกิดข้ึน แตความสุขระดับตางๆ ดังกลาว จะเกิดข้ึนไดนั้น จะตองมีการพัฒนาสติตามลักษณะ

ของผูมีสติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 30/8/70) ดังนี้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 21 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  1) เวนจากความเปนผูไมมีสติ คือ ความหลงลืม แปลวา ความเผลอ ลืมตัว เผลอสติไปชั่วขณะ 

ผิดพลาดเพราะหลงลืมไปชั่วขณะ (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552) อาจกลาวไดวา ขณะท่ีเกิดสติทำ

ใหเกิดสมาธิและสมาธิทำใหเกิดปญญา เกิดความรูตามความเปนจริง ขณะนั้นผูปฏิบัติก็ยอมเห็นความแตกตาง

ระหวางขณะที่มีสติกับการขาดสติเพราะการขาดสติจะไมเกิดปญญารูแจงตามความเปนจริง แตตราบใดท่ี

ปุถุชนคนทั่วไปยังไมถึงพระอรหันตแลว ปุถุชนคนทั่วไปก็ยังเปนผูหลงลืมสติเพราะอกุศลจิตยอมเขาครอบงำ 

แตถาเมื่อใดจิตเกิดกุศลจิตของผูนั้นก็จะเปนผูไมหลงลืมสติ ผูปฏิบัติกรรมฐานหากหลงลืม หรือขาดสติในการ

เขาไปกำหนดรูตอสภาวธรรมปจจุบันขณะที่มากระทบแลว ผูปฏิบัติยอมจะไมสามารถที่จะบรรลุธรรมไดเลย 

ผลของการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาก็จะพัฒนาไปไดชา ไมกาวหนา พระพุทธเจาตรัสไววา “ภิกษุผูประพฤติธรรม

อยูอยางนี้ ธรรมที่เปนบาปอกุศล มีความดำริซานไปเกื้อกูลแกสังโยชนยอมเกิดขึ้น เพราะความหลงลืมสติใน

บางครั้ง เมื่อสติเกิดช้ำในขณะนั้น เธอพึงละบรรเทาบาปอกุศล การหลงลืมสติที่เกิดขึ้น ขณะนั้นเธอยอมละ

บรรเทาธรรมที่เปนบาปอกุศลนั้น ทำใหหมดสิ้นไป ใหถึงความไมมีอีกพลันทีเดียว” (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 18/244/253)  

  2) กระทำส่ิงท้ังหลายดวยสติ คือ การเจริญสติในทุกๆ อิริยาบถ ก็จะชวยสงเสริมใหสติมีกำลังในการ

ใสใจที่เขาไประลึกรูดวยโยนิโสมนสิการในการทำความรูสึกตัวในสัมปชัญญะ คือ ความรูทั่วพรอม รูรอบคอบ 

รูตัวเสมอ รูท่ีถูกตองสมบูรณ การเจริญวิปสสนาดวยการตั้งสติไวท่ีฐาน คือ อิริยาบถยอยตาง ๆ ประกอบดวยท่ี

รูเทาทันวา การทำความรูสึกตัวดวยการกาวไป การถอยกลับ การและดู การเหลียวดู การคูเขา การเหยียดออก 

การครองสังฆาฏิ บาตร และจีวร การฉัน การดื่ม การเค้ียว การยิ้ม การถายอุจจาระและปสสาวะ การเดิน การ

ยืน การนั่ง การนอน การตื่น การพูด การนิ่ง ในอิริยาบถยอยตาง ๆ นี้ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 12/105/554)  

  3) กำจัดสิ่งที่ตรงกันขามกับสติ ไดแก ความประมาท อวิชชา โมหะ ความประมาท หมายถึงความ

ปราศจากสติ ควบคุมสติไมได ละเลย เลินเลอ นับวาเปนอกุศลธรรมท่ีเปนขาศึกตอสติและสัมปชัญญะโดยตรง 

อวิชชา คือ ความไมรูจริง ความหลงอันเปนเหตุไมรูจริง คือ ความไมรูในอริยสัจ 4 คือ ไมรูทุกข ไมรูเหตุเกิด

แหงทุกข ไมรูความดับทุกข และไมรูทางใหถึงความดับทักข (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552) ในการ

ปฏิบัติกรรมฐานถือเปนความไมรู สึกตัวทั่วพรอมโดยสมบูรณในความเปนจริงของสิ่งตางๆ ในขณะที่กำลัง

เผชิญหนากับมัน กลาวคือไมรูกายในกาย ไมรูเวทนาในเวทนา ไมรูจิตในจิต และไมรูธรรมในธรรมก็คือไมมสีติ

ปฏฐาน 4 ท่ีบริบูรณนั่นเอง คือ อวิชชา เปนการขาดปญญา (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552) โมหะ 

คือ ความหลง ไมรูจริง มีลักษณะเชนเดียวกับอวิชชา เชนที่มีปรากฏในอรรถกถา ภยเภรวสูตรพระอรรถกถา

จารยแกวา ที่ชื่อวา อวิชชา เพราะหมายความวา ไมทำใหรูแจงซึ่งขันธที่อาศัยอยูในชาติกอน อวิชชา พระผูมี

พระภาคเจาจึงตรัสเรียกวา โมหะ ความหลง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

1/1/311) ความหลง หมายความวา เปนสภาพที่หลงไปจากสภาวะที่เปนความจริง ทั้งที่เปนสมมติสัจจะ และ

ปรมัตถสัจจะ หลงไปในสิ่งที่ไมเปนสารประโยชน สิ่งเหลานี้เปนสิ่งที่ตรงกันขามกับสติ เกิดเพราะการขาดสติ

และสัมปชัญญะ ทางแกคือตองเจริญสติและสัมปชัญญะ ทำความรูสึกตัวทั่วพรอมทั้งการทำ พูด คิด ยืน เดิน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 22 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

นั่ง นอน และอาการตางๆที่เกิดขึ้นทางกายและใจ จะสามารถขจัดสิ่งที่ตรงกันขามกับสติ คือ ความประมาท 

อวิชชา โมหะ ได 

  4) ไมลืมธรรมทั้งหลายที่เปนเหตุเกิดของสติ คือ กาย เวทนา จิต และธรรม ซึ่งฐานเปนที่ตั้งที่เกิด

แหงสติ ดังพระบาลีวา สติปฐาน ปจฺจุปฐานา เหตุใกลใหเกิดสติคือสติปฏฐาน ผูปฏิบัติยอมเจริญสติตามฐาน

ทั้ง 4 เหลานี้ตามที่ปรากฏชัดในขณะปจจุบัน ยอมไมละเลยในการเจริญสติกำหนดระลึกรูในฐาน 4 อยาง

ตอเนื่อง ดวยการมีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได 

  5) เปนผู เพียบพรอมดวยสติ หมายถึง เปนผู สมบูรณ บริบูรณ เต็มรอบดวยสติอยู ตลอดเวลา

เนืองนิตย ไมวาจะเปนเวลาไหน ชื่อวา เปนผูไมประมาท ดังนั้น สติที่เรียกอีกชื่อหนึ่งวา “อัปปมาทะ” คือ 

ความไมประมาท ซ่ึงพระอรรถกถาจารยอธิบายไวในพระธรรมบทวา โส ปเนส อตฺถโต สติยา อวิปฺปวาโส นาม 

นิจฺจํ อุปฐตาย สติยา เจตํ นามํ แปลความวา อันความไมประมาทนี้นั้น โดยความหมาย ก็คือการไมอยูอยาง

ปราศจากสติ และคำวาความไมประมาทนี้ เปนชื่อของสติท่ีเขาไปตั้งอยูเปนประจำนั่นเอง 

 6) เปนผูชำนาญ คลองแคลวในสติ หมายถึง สามารถนำสติมาใชไดตลอดเวลาท่ีตองการ โดยเฉพาะ

เวลาที่คับขัน ยอมระลึกถึงธรรมที่เปนกุศล หรืออกุศลไดทันที อุปมาเหมือนนายคลังของพระราชา ยอมทูล

เตือนพระเจาจักรพรรดิ ใหทรงระลึกถึงราชสมบัติในเวลาเชาเย็นวา ขาแตสมมุติเทพ ชางของพระองคมีเทานี้ 

มามีเทานี้ รถมีเทานี้ พลเดินเทามีเทานี้ เงินมีเทานี้ ทองมีเทานี้ สิ่งท่ีเปนประโยชนเก้ือกูลแกเจาของมีเทานี้ ขอ

นี้มีอุปมาฉันใดสติเม่ือเกิดข้ึน ก็เตือนใหระลึกถึงธรรมท่ีเปนกุศล อกุศล มีโทษไมมีโทษ เลวดี ดำขาว วาเหลานี้

เปนสติปฏฐาน 4 เหลานี้เปนสัมมัปปธาน 4 ฯลฯ ลำดับนั้น พระโยคาวจรก็เกี่ยวของกับธรรมที่ควรเกี่ยวของ 

ไมเก่ียวของกับธรรมท่ีไมควรเก่ียวของ คบกับธรรมท่ีควรคบ ไมคบกับธรรมท่ีไมควรคบ (ไวทลินินบุคส, 2552) 

ดังนั้น จะเปนผูชำนาญ คลองแคลวในสติได จะตองเจริญสติอยูบอยๆ ดังพุทธพจนวา ภาวนาที่บุคคลเจริญทำ

ใหมากแลว ยอมเปนไปเพื ่อสติสัมปชัญญะ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

11/307/278)  

  7) เปนผูไมหวนกลับจากสติ หมายถึง ไมคลายจากความเพียรในการระลึกรู เจริญสติอยางจดจอ

ต  อ เน ื ่ อ ง  จน เก ิ ดญาณท ัสสนะ เห ็ นความจร ิ งของธร รมชาต ิ  เห ็ น เหต ุป  จจ ั ย แห  ง ร ู ปน าม  

ซ่ึงเปนจุดท่ีจะทำใหเปนผูไมหวนกลับจากสติ ซ่ึงถือไดชื่อวาเปนพระจุลโสดาบัน แปลวา ผูแรกเขาสูกระแสแหง

พระนิพพาน คือ เริ่มเขาสูกระแสแลว ถึงอยางไรก็ไมคลาดเคลื่อนจากพระนิพพาน 

 

 

 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 23 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

องคความรูใหม  

  การพัฒนาสติเพ่ือสุขภาวะท่ียั่งยืนเม่ือไดนำมาวิเคราะหแลว ไดองคความรูใหม ดังนี้ 

ตารางท่ี 1 : ลำดับสุขภาวะอันเกิดเปนผลจากการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา 

ท่ี ลำดับสุข

ภาวะ 

ความหมาย หมายเหตุ 

1 การบรรลุพระ

อรหันต 

เปนผูหมดสิ้นอาสวะกิเลส สามารถทำใหบริบูรณในสิกขา 3 คือ ศีล 

สมาธิ ปญญา สามารถละกิเลสไดอีก 10 อยาง คือ สักกายทิฏฐิ 

วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ รูปราคะ อรูปราคะ 

มานะ อุทธัจจะ และอวิชชา  

ไมกลับมาเวียนวายตาย

เกิดอีกตอไป 

หมดการเวียนวายตายเกิด 

2 การบรรลุพระ

อนาคาม ี

ผูจะปรินิพพานในที่ผ ุดเกิดขึ ้น ไมเวียนกลับมาอีก เปนผู ทำให

บริบูรณในศีล สมาธิ สวนปญญามีพอประมาณ สามารถละสังโยชน

ได 3 อยางคือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาส ใหหมด

สิ้นไป และ ยังสามารถละกามราคะและปฏิฆะได  

ไมกลับมาเกิดบนโลกน้ีอีก 

จะเกิดในสุทธวาสพรหม 

แลวบรรลุเปนพระอรหันต 

3 การบรรลุพระ

สกทาคาม ี

ผูกลับมาสูโลกนี้อีกครั้งเดียว ก็สามารถกำจัดทุกขใหสิ้นไปได เปน

ผูทำใหบริบูรณในขั้นศีล มีสมาธิและปญญาพอประมาณ สามารถ

ทำสังโยชน 3 อยาง คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาส 

ใหหมดสิ้นไป และยังทำราคะ โทสะ ใหเบาบางลงไป 

มาเกิดบนโลกน้ีอีก 2-3 

ครั้ง หรือครั้งเดยีวแลว

บรรลเุปนพระอรหันต 

4 การบรรลุพระ

โสดาบัน  

ผูเขากระแสมรรคหรือผูปฏิบัติถูกตองตามอริยมรรค เปนผูบริบูรณ

ในศีล มีสมาธิ ปญญาพอประมาณ และ สามารถละสังโยชนได 3 

อยาง คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาส  

เกิดอีกไมเกิดน 7 ชาติ

(ครั้ง) แลวบรรลุเปนพระ

อรหันต 

5 การพัฒนา

ปญญา 

การท่ีมีสติกำหนดระลึกอยูกับรูปนามท่ีปรากฏอยูตามเปนจริง ดวย

ความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ ยอมปรากฏญาณปญญาที่เรียกวา

โสฬสญาณ (ญาณ 16) ซึ่งเปนสภาวะของการปฏิบัติวิปสสนา คือ 

ญาณที่เกิดแกผูบำเพ็ญวิปสสนาซึ่งเพิ่มขึ้นโดยลำดับตั้งแตตนจนถึง

จุดหมายคือมรรคผลนิพพาน 16 อยาง 

มีวิปสสนาปญญาพัฒนา

มากข้ึน 

6 การดับทุกข

โทมนัส 

ไมทุกขไปกับขันธ(รางกาย) เชน ความปวดเมื่อย เปนแคอาการ

อยางหนึ่งเทานั้น ไมปวดเมื่อยไปกับสังขารรางกาย สามารถที่จะ

แยกแยะอาการกับความรูสึกวาเปนคนละอยางกันได 

ทุกขลดลง 

7 การขจัดความ

เศราโศก 

เพราะเกิดปญญารูเห็นความจริงวา รางกายมีความเสื ่อมไปเปน

ธรรมดา ความแปรปรวนทางอารมณจึงลดนอยลงตามลำดับ ทำให

ภาวะความโศกเศราลดลง และทำใหคุณภาพชีวิตในมิติทางดาน

รางกายดีข้ึน เปนผูท่ีมีจิตใจเขมแข็ง อดทน  

รูทันความเศราโศกเสียใจ 

8 เขาถึงความ

บริสุทธ์ิแหงจิต 

เมื่อเจริญสติ จิตก็บริสุทธิ์เพราะกิเลสเกิดจากจิต จะบริสุทธิ์ไดดวย

การกำหนดรูที่จิตเทานั้น ดังที่พระพุทธองคตรัสวา ความผองแผว

ของจิตน้ันจะมีได เพราะการเจริญสติปฏฐานน้ี 

จิตปราศจากกิเลสช่ัวคราว

ดวยสามารถแหงสต ิ

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 24 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ตารางท่ี 2 : การพัฒนาสติในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา 

ลำดับ การพัฒนาสติ  ความหมาย 

1 เวนจากความเปนผูไมมีสต ิ ความเผลอ ความหลง ความเหมอลอย 

2 กระทำสิ่งท้ังหลายดวยสต ิ อิริยาบถใหญ อิริยาบถยอย 

3 กำจัดสิ่งท่ีตรงกันขามกับสติ ความประมาท อวิชชา โมหะ  

4 ไมลืมธรรมท้ังหลายท่ีเปนเหตุเกิดของสติ สติปฏฐาน 4 และรางกาย 

5 เปนผูเพียบพรอมดวยสติ สมบูรณดวยสติตลอดเวลา 

6 เปนผูชำนาญ คลองแคลวในสต ิ สามารถใชไดในทุกเวลา 

7 เปนผูไมหวนกลับจากสติ ไมคลายความเพียร 

 

สรุป 

  การพัฒนาสติเพ่ือสุขภาวะท่ียั่งยืน เปนการพัฒนาสติในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาตามหลักสติปฏฐาน 

4 เพื่อบรรลุสุขภาวะที่ยั่งยืน ซึ่งหมายถึง ความสุขที่เกิดขึ้นจากการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา ตั้งแตเริ่มตนคือ 

เนกขัมฺมสุข สุขในการออกจากกาม ปวิเวกสุข สุขเกิดแตความสงบจากกาม ความสุขที่เกิดขึ้นจากการเขาถึง

ความบริสุทธิ์แหงจิต การขจัดความเศราโศก และ อุปสมสุข ความสุขท่ีเปนไปเพ่ือสงบกิเลสมีราคะ คือ การดับ

ทุกขโทมนัส การพัฒนาปญญาดวยการเจริญสติอยางตอเนื่อง และสามารถพัฒนาสติไปสูสัมโพธิสุข ความสุขท่ี

เปนไปเพ่ือรูพรอมซ่ึงมรรค คือ การบรรลุมรรคผลนิพพาน โดยการพัฒนาสติตามลำดับ คือ เวนจากความเปนผู

ไมมีสติ กระทำสิ่งท้ังหลายดวยสติ กำจัดสิ่งท่ีตรงกันขามกับสติ ไมลืมธรรมท้ังหลายท่ีเปนเหตุเกิดของสติ เปนผู

เพียบพรอมดวยสติ เปนผูชำนาญ คลองแคลวในสติ และเปนผูไมหวนกลับจากสติ   

 

บรรณานุกรม  

คำพอง สมศรีสุข. (2546). การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักพุทธธรรม ศึกษากรณีการเจริญสติแบบเคลื่อนไหวของ

หลวงพอเทียน จิตฺตสุโภ. วิทยานิพนธหลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: สถาบัน          

ราชภัฎเลย.  

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2557). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. พิมพครั้งท่ี 22. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระโพธิญาณเถระ (ชา สุภทฺโท). (2553). อุปลมณี. กรุงเทพฯ: คุรุสภา.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลยั.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปฎกพรอมอรรถกถา แปล ชุด 91 เลม. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช

วิทยาลัย.   



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 25 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2552). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพครั้งที่ 19. กรุงเทพฯ: บริษัทสหธรรมิก 

จำกัด.  

ไวทลินินบุคส. (2552). มิลินทปญหาฉบับธรรมทาน. กรุงเทพฯ: บริษัท ซาเร็นการพิมพ จำกัด.  

สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2542). บาลีไวยากรณ. นครปฐม: มหามกุฏราช

วิทยาลัย.  

 


	บทนำ
	การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาให้บรรลุถึงเป้าหมายทางพระพุทธศาสนาคือ มรรค ผล นิพพานนั้น จำเป็นต้องฝึกสติให้มีกำลังจนเป็นมหาสติ จักทำได้รับผลหรืออานิสงส์ 5 ประการดังกล่าวมาแล้ว เป็นระดับชั้นของความสุขที่จะเกิดขึ้น แต่ความสุขระดับต่างๆ ดังกล่าว จะเกิดขึ้นได้น...

