
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 1 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ทิพยนิยายจากปราสาทหิน 

Tales from Castle Rock 
 

1พระเทพ โชตฺตินฺธโน (ถาจ) และ 2ธนรัฐ สะอาดเอ่ียม 

1Phra thep Jottindhano (thach) and 2Thanarat Sa-ard-iam 

1,2วิทยาเขตสุรินทร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2Surin Campus, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.   

1Corresponding Author’s Email: thep.thach@gmail.com 

 

 

ผูแตง:  อรุณศักด์ิ ก่ิงมณี 

สำนักพิมพ: เมืองโบราณ. ในนามบริษัทวิริยะธุรกิจ จำกัด  

พิมพครั้งท่ี: 2 

ปท่ีพิมพ: 2562  

จำนวน :  280 หนา  

ISBN:   9786164650190  

 

 

 

 

 

 

บทนำ 

  ทิพยนิยายจากปราสาทหิน เปนหนังสือที ่มีร ูปแบบการนำเสนออธิบายเลาเรื ่องจากภาพสลัก

ประติมากรรมทิพยบุคคลองคศาสดา หรือผูเกี่ยวของศาสนานั้น ๆ มีความสำคัญตอหลักคำสอนนำและปฏิบติั 

ตามคติความเชื่อท่ีเปนนามธรรม ผูคนตองการนำสิ่งท่ีเปนรูปธรรม หรือวัตถุยึดเหนี่ยวทางจิตใจ ดวยการสราง

รูปเคารพจำนวนมาก ดังเห็นจากพระพุทธศาสนา และศาสนาฮินดู เปนตน พระพุทธศาสนาไดสราง

พระพุทธรูปเคารพที่เปนตัวแทนของพระพุทธเจา ที่มีพระรูปปางตาง ๆ และมีรูปเคารพในพระพุทธศาสนา

มหายานอีกนิกายหนึ่งที่มีความคิดในการปรับปรุงหลักคำสอนพระธรรมวินัยใหเหมาะสมกับสังคมยุคสมัยใหม 

โดยมีความเชื่อวา การชวยเหลือมนุษยใหหลุดพนจากวัฏสงสารได คือ พระโพธิสัตว มีอยูหลายพระองคไดสราง

mailto:thep.thach@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 2 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ข้ึนเพ่ือเปนรูปเคารพท่ีสำคัญ เชน พระโพธิสัตวอวโลกิเตศวร พระโพธิสัตวศรีอาริเมตไตรย เปนตน และรูปเทพ

ตาง ๆ ตัวอยาง ในพระพุทธศาสนามหายาน ประกอบไปดวยเหวัชระ นางปรัชญาปารมิตาที่มีอิทธิพลตอหลัก

ความศรัทธาของพุทธบริษัทมหายาน ตามอุดมคติความเชื่อในพระโพธิสัตว ศาสนาฮินดูหรือพราหมณก็มีพระ

เทวรูปที่สำคัญในการนับถือเปนพระเจา 3 พระองค 1) พระศิวะหรือพระอิศวรเปนหนึ่งในเทพที่ยิ่งใหญ ไดรับ

การนับถือสูงสุดของไศวนิกาย เปนผูทำลายโลกเพ่ือสรางโลกข้ึนมาใหม 2) พระวิษณุหรือพระนารายณ หนึ่งใน

เทพที่ยิ่งใหญที่มีรูปเคารพมีเศียรเดียว สี่กร ถือศัสตราวุธหลายอยาง เชน จักร สังข คทา และดอกบัว แตละ

อยางมีความเปนมาและความหมายไมเหมือนกัน ผูรักษาโลก 3) พระพรหม ถือวาเปนผูสรางโลกและสรรพสิ่ง 

รวมทั้งมนุษยดวย นิยมสรางรูปเคารพสี่พักตรที่แสดงใหเห็นถึงองคความรู หรือปญญาในการมองเห็นทั้งสี่ทิศ

ของจักรวาล เทพพระเจาท้ัง 3 นี้เปนแนวทางของการบูชาตรีมูรติของศาสนาฮินดูหรือพราหมณนั้นเอง  

  แรงบันดาใจในการเลือกหนังสือเลมนี้มาวิจารณ ผูวิจารณเห็นวา เปนหนังสือท่ีมีรูปแบบการเขียนใน

ลักษณะของการเลาเรื่องประวัติศาสตรแบบสั้น ๆ พรอมนำเสนอภาพจำหลักบนปราสาทหินมาประกอบการ

เขียน ไดกอสรางดวยอิฐนำมากอเปนอาคารตามขนาดใหญเล็กของปราสาท ที่ไดตกแตงดวยลวดลายและ

รูปภาพเทพพระเจา หรือพระพุทธรูปท่ีเปนตัวแทนของแตละศาสนาท่ีไมเหมือนกัน ไปตามความศรัทธาของผูท่ี

นับถือในศาสนานั้น ๆ ที่เปนเหตุนำสูแนวคิดพื้นฐานของการกอสรางปราสาทหิน ซึ่งในแตละชาติมีความ

แตกตางกัน แสดงใหเห็นถึงความสามารถของชางในสมัยโบราณ ท่ีสรรสรางปราสาทขอม ที่สะทอนผาน

แนวคิดของการพัฒนาไปตามหลักปรัชญาทางศาสนาอันบริสุทธิ์ เนื้อหาในหนังสือเลมนี้จึงเปนบันดาลใจนำสู

การเรียนรู และตอยอดองคความรูในดานโบราณคตีที่เปนประวัติศาสตรเขาใจถึงพัฒนาการของศาสนาแตละ

ยุคสมัย มีความแตกตางกัน  

  เหตุผลท่ีเลือกหนังสือเลมนี้  ผูวิจารณเห็นวา ดวยวัตถุประสงค และหลักการของหนังสือ “ทิพยนิยาย

จากปราสาทหิน” ทำใหผูวิจารณสนใจที่จะเลือกหนังสือเลมนี้มาวิจารณ ทั้งนี้เพื่อสรางความเขาใจ อันนำไปสู

การพัฒนาตอยอดองคความรูในประเด็นปราสาทขอม ทั้งนี้ หนังสือเลมนี้ ยังชวยฉายใหเห็นถึงภาพในอดีต

อยางชัดเจนในเชิงประจักษ ท่ีสะทอนผานประติมากรรมรูปเคารพท่ีปรากฎในปราสาทแตละยุคสมัย ซ่ึงบงบอก

ถึงแนวคิด และภูมิปญญาดานศาสนาอันมีคุณคาตอการศึกษาในประเด็นตาง ๆ  

  ประวัติโดยยอของ อรุณศักดิ์ ก่ิงมณี เปนผูเขียนหนังสือ “ทิพยนิยายจากปราสาทหิน” จบมัธยมศึกษา

ตนท่ีโรงเรียนสุโขทัยวิทยาคม มัธยมปลายท่ีโรงเรียนวัดมกุฏกษัตวิทยราม กรุงเทพ จบการศึกษาระดับปริญญา

ตรี ภาควิชาโบราณคดี จากคณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร เมื่อ พ.ศ. 2525 และปริญญาโท ภาควิชา 

ประวัติศาสตรศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร เมื ่อ พ.ศ. 2541 ประวัติการทำงาน 1) นัก

โบราณคดี ฝ ายว ิชาการ หนวยศิลปากรที ่ 8 นครศรีธรรมราช 2) นักโบราณคดี กลุ มงานโบราณคดี

ประวัติศาสตร กองโบราณคดีกรมศิลปากร 3) หัวหนาฝายวิชาการ สำนักงานโบราณและพิพิธภัณฑสถาน

แหงชาติที่ 7 ขอนแกน 4) หัวหนาอุทยานประวัติศาสตรภูพระบาท อุตรธานี 5) หัวหนากลุมโบราณคดี 

สำนักงานศิลปากรที่ 3 สุพรรณบุรี 6) ผูอำนวยการสำนักศิลปากรที่ 3 พระนครศรีอยุทยา 7) ปจจุบัน (พ.ศ. 

2562) รองอธิการบดีกรมศิลปากร กระทรวงวัฒนธรรม และผลงานการตีพิมพ เชน ตรีมูรติ อภิมหาเทพของ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 3 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ฮินดู ทิพยประติมา เทพยฮินดู ผูพิทักษพุทธสถาน แกะรอยพระคเณศเปนตน รวมถึงเรื่อง “ทิพยนิยายจาก

ปราสาทหิน” 

 

เนื้อหา  

 เนื้อหาในหนังสือโดยรวม คือ ไดกลาวถึงรูปแบบของการเลาเรื่องพุทธศาสนาเถรวาท พระพุทธศาสนา

มหายาน ศาสนาฮินดู ที่ปรากฏในปราสาทหิน เปนรองรอยบงบอกถึงประวัติความมาของแนวคิด ปรัชญา

ภาษา และอายุของศิลปะเขมรโบราณ เหลาองคศาสดา เทพเทวาท่ีมีฤทธิ์ตาง ๆ ท่ีเกิดข้ึนไดดวยศรัทธาอันแรง

กลาของคนโบราณที่สรางไวในอตีดจนถึงปจจุบัน เปนภูมิปญญาที่งดงามของมนุษยชาติ หนังสือเลมนี้ ไดแบง

ออกเปน 5 สวนของเนื้อหา และนำเสนอใหเขาใจไดงาย 

  1. รูจักปราสาทหิน และศิลปะเขมรโบราณ  

 ดินแดนเขมรโบราณแบงออกเปนอาณาจักร ฟูนัน เจนละ พระนคร อยางไรก็ตามราวกลางพุทธวรรษ

ที่ 13 อาณาจักรเขมรโบราณแบงเปน สองแควนใหญ คือ เจนละบกและเจนละน้ำ จนกระทั่งเจาชายชัยวรมัน 

ทรงรวมแควนทั้งสองเขาดวยกันอีกครั้งหนึ่ง จากนั้นเสด็จขึ้นเสวยราชย ทรงพระนามวาพระเจาชัยวรมันที่ 2 

พระองคทรงสถาปนาเมืองหริหราลัยเปนราชธานี และทรงวางรากฐานพระราชอำนาจไวอยางมั่นคงดวยการ

ประดิษฐานลัทธิเทวราชา เหนือมเหนทรบรรพต คือ เขาพนมกุเลน ทำใหทรงมีพระราชอำนาจ ที่แข็งแกรงอยู

บนพ้ืนฐานความเชื่อศาสนาฮินดู ในขณะนั้น ตอมาราวพุทธศตวรรษท่ี 15 พระเจายโศวรมันท่ี 1 ทรงสถาปนา

เมืองพระนคร หรือยโศธรปุระขึ้นเปนราชธานี อยางไรก็ตาม ภายหลังรัชกาลของพระองค ราชธานีก็ยายไปตั้ง

ท่ีโฉกครรยาร ทางดานทิศตะวันออกเฉียงเหนือของทะเลสาบใหญในชวงเวลาสั้น ๆ 

 พระเจาราเชนทรวรมันท่ี 2 ทรงยายราชธานีกลับมาท่ีเมืองยโศธรปุระ อีกครั้งหนึ่งใน พ.ศ. 1487 ราว

กลางพุทธศตวรรษท่ี 16 พระเจาสูรยวรมันท่ี 1 ผูเปนเจาชายเขมรท่ีสืบเชื้อสายทางบรรพสตรี เสด็จมาจากทาง

ทิศตะวันออกของเขมร ทรงทำสงครามจนมีชัยชนะ ไดครอบครองเมืองยโศธรปุระ ปราบดาภิเษกเปนกษัตริย 

และทรงตั้งราชวงศขึ้นใหม ราวครึ่งแรกของพุทธศตวรรษที่ 17 พระเจาอุทัยทิตยวรมันที่ 2 ทรงสรางปราสาท

บาปวนขึ้นที่เมืองยโศธรปุระตอมา พระเจาสุริยวรมันที่ 2 ทรงสรางปราสาทนครวัด ในป พ.ศ. 1720 เมืองย

โศธรปุระถูกกองทัพจามยึดครอง หลังจากนั้นไมนาน พระเจาชัยวรมันที่ 7 ทรงขับไลพวกจามออกไปและ

สถาปนานครธมอันมีปราสาทบายนเปนศูนยกลาง ทรงแผขยายอาณาเขตออกไปอยางกวางขวาง สรางศาสน

สถานและระบบสาธารณูปการมากมาย อยางไรก็ตาม หลังรัชสมัยของพระองค อาณาจักรก็คอย ๆ เสื่อม

อำนาจ จนกระทั่งกองทัพไทยเขาโจมตีเมืองพระนครหลวงเมื่อปลายพุทธศตวรรษ ที่ 20 จนตองยายราชธานี

ไปยังเมืองศรีสันธอรท่ีอยูทางใต จากนั้นมีการโยกยายอีกหลายครั้ง ในท่ีสุดราชธานีก็ยายมาท่ีกรุงพนมเปญ  

 ศิลปะเขมรโบราณ ตามประวัติศาสตรสามารถแบงออกเปนรูปแบบแตละยุคสมัยของศิลปะเขมร

โบราณ 14 สมัย 1) สมัยพนมดา พ.ศ. 1100-1150 2) สมัยสมบูรไพรกุก พ.ศ. 1150-1200 3) สมัยไพรกเขมง 

1200-1250 4) สมัยกำพงพระ พ.ศ. 1250-1350 5) สมัยกุเลน ราว พ.ศ. 1350-1400 6) สมัยพระโค ราว 

พ.ศ. 1400-1450 7) สมัยบาแค็ง ราวกลางพุทธศตวรรษท่ี 15 8) สมัยเกาะแกร ราว พ.ศ. 1450-1500 9) สมัย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 4 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

แปรรูป ราว พ.ศ. 1500 10) สมัยบันทายศรี ราว พ.ศ. 1500-1550 11) สมัยคลัง ราว พ.ศ. 1550-1550 12) 

สมัยบาปวน ราว พ.ศ. 1550-1650 13) สมัยนครวัด ราว พ.ศ. 1650-1700 14) สมัยบายน ราว พ.ศ. 1700-

1750  

 2. ลวดลายและภาพเลาเรื่อง 

 ปราสาทหิน หรือศาสนสถานโบราณไดกอสรางข้ึนมีจุดมุงหมาย คือ การอุทิศหรือใหเปนท่ีสถิตอยูของ

เทพพระเจา องคศาสดาที่มีอำนาจสูงสุด สวนพระพุทธศาสนามีพระอุโบสถ หรือพระวิหารเปนที่ประทับอยู

ของพระพุทธเจา และทำศาสนประโยชนในการแสดงพระธรรมเทศนาตอพุทธบริษัทใหเขาใจถึงหลักพุทธธรรม 

งานลวดลายประดับแตละตำแหนงของปราสาทหินก็ไมเหมือนกัน ผูออกแบบตองคำนึงถึงความศักดิ์สิทธิ์ 

เหมาะสมกับสถานที่บูชาเคารพตององคศาสดาทั้งหลาย เพื่อเสริมสรางสิริมงคล และผูไดพบเห็นภาพเลาเรื่อง 

สัตว พรรณพฤกษา ที่มีสุนทรียภาพอันงดงามสวาง ความดี ลวนเกิดขึ้นจากการสรางสรรคของผูออกแบบใหมี

ความสัมพันธตอจิตใจที่มีความรับรูถึงวัตถุประสงคอันบริสุทธิ์ของผูสรางถวายใหตอเทพพระเจา และองค

ศาสดาพระสัมมาสัมพุทธเจา 

 2.1 ดอกบัว เปนลวดลายประดับรูปภาพเคารพศาสนาฮินดู และพระพุทธศาสนา ที่เปนทิพยบุคคล

องคศาสดาที่มีอำนาจสูงสุดของหลักแนวคิดนำสูการเผยแผหลักธรรมคำสอนทางศาสนาอันบริสุทธิ์แสงสวาง

ของปรัชญาใหผูนับถือนำไปปฏิบัติเรียนรูเขาใจในหลักธรรมทางพระศาสนา มีสัญลักษณที่บงบอกถึงแสงสวาง

ของปญญา คติความเชื่อดานศาสนาเกี่ยวกับดอกบัว ซึ่งเปนดอกไมที่เกิดจากน้ำที่มีความสวยงามไมติดโคลน 

จึงแฝงปริศนาธรรม เปรียบเสมือนกำเนิดของสรรพสัตวที ่มีชีวิตอันบริสุทธิ์ ในคัมภีรพระศาสนาไดเลาถึง

ระยะแรกการสรางโลกและจักรวาล ดอกบัวจะโผลพนออกจากน้ำเพื่อจะคลีบานใหจักรวาลอยูตลอดไป ดวย

เหตุนี้ จึงดอกบัวเปนประดุจดังครรภ หรือนาภีของจักรวาลใหกำเนิดตอสรรพสิ่งท้ังหลายท่ีไดสรางข้ึนตามหลัก

คำสอนทางศาสนาพราหมณฮินดู 

 2.2 หนากาล เปนลวดลายสัตวในเรื่องเทพนิยายที่มีใบหนาคลายสิงห มักพบอยูตามอาคารโบราณ

สถานที่เปนปราสาทหิน ผูกอสรางไดออกแบบใหมีใบหนาที่แสดงถึงการคุมครองและกลืนกินสิ่งที่ชั่วรายไมให

เขาไปขางในปราสาท อีกความหมายหนึ่งของหนากาล เปนเวลาที่กลืนกินทุกสรรพสัตวที ่มีชีวิต บางครั้ง

เรียกวา เกียรติมุขหรือกีรติมุขในคัมภีรปทมปุราณะของศาสนาฮินดูเลาวา มีพญายักษชลันธรไดบำเพ็ญตบะจน

ไดรับพรจากพระศิวะ จนกลาสงราหูไปสูขอพระนางอุมาชายาของพระศิวะมาเปนฉายาของตัวเอง พระศิวะได

ทราบก็ทรงพิโรธก็ไดบังเกิดยักษหนาสิงหเพ่ือใหไปทำรายราหู เมื่อราหูไดทราบแลวรีบขอใหพระศิวะทรงชวย

โดยอางวาตนเพียงผูแทนใหคนอ่ืนเทานั้น พระศิวะทรงทราบก็เกิดความสงสารราหู ก็สั่งหามไมใหยักษทำรายก็

เชื่อฟงดัวยดี แตยักษขอกินสิ่งอื่นแทนเพราะตนหิวมาก พระศิวะจึงอนุญาตใหยักษกินตัวเองเปนอาหารจน

เหลือแตหัว ไมมีราง ไมมีแขน เมื่อพระศิวะทรงทอดเห็นก็มีความสงสารตอยักษ จึงทรงประทานนามวา     

เกียรติมุข 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 5 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 2.3 หงส เปนลวดลายท่ีพบเห็นตามปราสาทหินเขมรโบราณ โดยการใชดกแตงประดับในแนวดานลาง

ทับหลังหรือหนาบาน เสาติดผนัง และประติมากรรมภาพหงสที่เปนเทพพาหนะของพระพรหม บางครั้งก็เปน

พาหนะของพระวรุณเทพรักษาทิศตะวันตก ถือกันวาหงสเปนนกประเสริฐ มีความเฉลียวฉลาดสามารถเปนสัตว

ที่มีปญญาในการแยกสิ่งดีออกจากสิ่งสามัญได หงสจึงเปนสัญลักษณในการแบงแยกเขตแดนสรวงสวรรคดัวย 

ลวดลายหงสท่ีปรากฏบนปราสาทหินนั้น ยอมบงบอกใหเราทราบวาดานบนเหนือแนวหงสข้ึนไปเปนเหตุการณ

ท่ีเกิดข้ึนบนสรวงสวรรค  

 2.4 นาค ในเทวนิยายศาสนาฮินดูไดเลาถึงกำเนิดพญานาคกับครุฑวา เปนพีนองกันตางมารดา มีบิดา

ชื่อพระกัศยปเทพบิดา มารดาของนาคนางกัทรุ สวนมารดาของครุทนางวินดา ตอมามีเรื่องทำใหบาดหมางใจ

กันนาคกับครุฑก็ไมถูกกัน สวนนาคในความเชื่อของคนเขมรวา ปฐมกษัตริยของอาณาจักรมาจากดินแดนอ่ืนได

เสกสมรสกับนางนาคก็เริ่มการสรางบานเมืองข้ึน นี้เปนเหตุผลท่ีคนเขมรนับถือพญานาคในการรักษาอาณาจักร

คุมครอง ศาสนสถาน และเปนสัญลักษณของการกอสรางสะพานมีประติมากรรมรูปพญานาคแสดงใหเห็นถึง

หลักความเชื่อตอระหวางโลกมนุษยและสวรรค ลวดลายในการดกแตงปราสาทหินของเขมรโบราณลวนแตมี

ท่ีมาท่ีไปของการกอสรางท้ังนั้น 

 2.5 ครุฑ เปนสัตวครึ่งนกครึ่งคนพบเห็นตามปราสาทหินเขมรโบราณ มีทั้งประติมารกรรมรูปเคารพ 

และลวดลายในการดกแตงปราสาทหิน ไดเลาถึงการสูกันของครุฑกับพระวิษณุก็ไมมีผูใดไดชนะจึงมาเปน

มิตรภาพตอกันโดยครุฑยอมเปนพาหนะใหพระวิษณุ สวนพระวิษณุทรงยกใหครุฑเปนผูมีความกตัญูกับการ

ซื่อสัตย และไดรับพรสองประการตอคำขอของครุฑ 1) ทรงใหครุฑอยูเหนือพระวิษณุได ในเวลาที่ไมไดเทพ

พาหนะ 2) ใหครุฑอยูไดอมตะ แมไมไดดื่มอมฤต และตามคติความเชื่อของจักรวาลครุฑเปนสัญลักษณในการ

กำหนดของสวรรคเปนผูพิทักษเขตแดนเขาพระสุเมรุอันศักดิ์สิทธิ์ 

 2.6 สิงห ลวดลายที่ปรากฏในปราสาทหินเขมรโบราณที่พบเห็นทั่วไปที่เปนสิงห และเปนสัญลักษณ

เขตแดนสรวงสวรรค เจาแหงสัตวทั ้งหลายมีเสียงคำรามอันสงพลังทำใหสัตวอื ่นหวาดกลัวทั่วไปเขตแดน 

เปรียบเหมือนสัญลักษณของกษัตริยที่มีคำพูดหรือเสียงปญชาอันทรงพลัง ในเทพนิยายไดเลาถึงสิงหเปนสัตว

สมมติในปาหิมพานต แดนเหลาเทพท้ังหลาย ยังเปนสัญลักษณของความม่ันคงมีอำนาจในการรักษาพิทักษทาง

ขึ้นของเขาพระสุเมรุ เหตุนี้เองจึงการกอสรางปราสาทหินโบราณมีประติมากรรมสิงหยืนอยูตามทางเขาหรือ

สะพานเขาปราสาทหิน และลวดลายบนฐานเทวลัยแสดงเปนผูคุมครองปราสาทอันสงพลัง  

 

รูจักศาสนาฮินดู (ศาสนาพราหมณ-ศาสนาฮินดู)  

  ศาสนาพราหมณที่เปนรากฐานหรือคัมภีรของศาสนาฮินดู แตศาสนาทั้งสองแยกออกจักกัน ในสมัย

แรกศาสนาพราหมณเริ่มตนเม่ือประมาณ 4500 ปมาแลว มาจนถึงตนสมัยพุทธกาล ประมาณ 2500 ป จากนั้น

จึงเริ่มตนเขาสูสมัยศาสนาฮินดู 1) สมัยดั้งเดิมหรือศาสนาพราหมณ อันหมายถึงศาสนาของพระพรหมหรือ

ศาสนาท่ีกำเนิดจากพระพรหม เชื่อกันวาศาสนาพราหมณเปนศาสนาของชนเผาอารยัน หรืออินโดยูโรเปยน ซ่ึง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 6 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เดิมอาศัยอยูบริเวณตอนกลางของทวีปเอเชีย และสวนหนึ่งไดเคลื่อนยายเขามายังลุมน้ำสินธุ พรอมทั้งนํา

วัฒนธรรมของตนเขามาผสมผสานกับคติความเชื่อของชนเผาพ้ืนเมืองท่ีนับถือธรรมชาติ เทพประจำครอบครัว 

และเทพประจำหมูบานการกำเนิดของศาสนาดั้งเดิมนั้น ชาวอารยันมีการยกยองธรรมชาติตาง ๆ เปรียบ

ประดุจเทพเจาซ่ึงสามารถใหคุณและโทษตอมนุษย ไดโดยในชั้นตน ชาวอารยันแบงกลุมเทวะออกเปนหมวดสูง

ต่ำสามกลุม เพ่ือสะดวกตอการนับถือและกระทำบัดพลีบูชา คือ (1) กลุมเทวะบนสวรรค เชน ดวงอาทิตย ดวง

จันทร (2) กลุมเทวะบนอากาศ เชน พายุ วรุณ (3) กลุมเทวะบนพื้นโลก เชน ไฟ แผนดิน 2). สมัยพระเวท ใน

ระยะตอมา ประมาณ 3500 ปถึง 3000 มาแลว ชาวอารยันไดรวบรวมบทสวดออนวอนเทพที่ใชในกลุมวงศ

ตระกูลขึ้นมาเปนหมวดหมู คัมภีรเหลานี้เรียกวาเวท หรือวิทยา อันไดแกความรู ที่ถือเปนศรุติ หรือวิทยาที่รับ

ฟงมาจากเทพผูสูงศักดิ์ คือพรหม ในลักษณะของเสียงสวรรคเทพสูงศักดิ์ประทานแกษีหรือพราหมณเพื่อสั่ง

สอนสืบตอกันมาในชั้นตน คัมภีรพระเวทแบงเปนสามเลม เรียกวาไตรเพท ตอมาในปลายสมัย พราหมณะ มี

พระเวทเพิ่มขึ้นอีกคัมภีรหนึ่ง เรียกวาอถรรพเวท 3) สมัย พราหมณะ (พราหมณ) เมื่อชนเผาอารยันแผขยาย

อำนาจ ครอบครองอินเดียเหนือไดเกือบหมดแลว ก็ไดประกาศความศักดิ์สิทธิ์ ของคัมภีรที่ตนนับถือ โดยอาง

วาเปนสิ่งท่ีพระผูเปนเจาทรงประทานมาโดยตรง จุดหมายสูงสุดของศาสนาพราหมณคือการบรรลุความดีชั้นสูง 

ซึ่งเขาถึงไดดวยสภาพจิตที่วาง ปราศจากอารมณทั้งปวง หากยังไมถึงโมกษะ ก็ยังตองเวียนวายอยูตามอำนาจ

ของผูสราง คือ “พรหมา” 

  ศาสนาฮินดู เริ่มตนตั้งแตชวงตนพุทธกาลหรือประมาณ 2500 ปมาแลว ครั้งนั้น ชาวอารยันถือวาเปน

ผูนําทั้งทางดานลัทธิศาสนาและวิทยาการอื่น ๆ ซึ่งจากการที่ชาวอารยันเผยแผลัทธิของตนเขาไปจนทั่วลุมน้ำ

สินธุ จึงไดนามวาฮินดู และลัทธิท่ีชาวฮินดูนับถือจึงไดชื่อวาศาสนาฮินดู แนวความคิดของศาสนาฮินดูท่ีพัฒนา

มาจากศาสนาพราหมณนั้น ไดปรับหลักการท่ีเคยเชื่อถือตามคัมภีรพระเวท เปนหนทางเขาถึงพระผูเปนเจา มา

ยึดถือวา การเปนหนทางเขาถึงพระผูเปนเจาแทนโดยมีตรีมูรติ ไดแก พระพรหม พระวิษณุ และพระศิวะ เปน

ศูนยกลางของการเคารพบูชาดังกลาว แนวปรัชญาธรรมของฮินดูในสมัยนี้ มีความเชื่อเรื่องการเวียนวายตาย

เกิดของบุคคล คลายปรัชญาศาสนาใหมรวมสมัย เชน ศาสนาเชน และพระพุทธศาสนา คือเชื่อวาบุคคลจะ

วนเวียนไปตามเวรกรรมจนกวา จะบรรลุโมกษะ และมนุษยจะหลีกพนจากกรรมไดก็ตอเมื่อสละบานเขาไปอยู

ปาเพ่ือแสวงหาธรรม 

 

รูจักพระพุทธศาสนา  

  ถือกำเนิดขึ้นในดินแดนทางตอนเหนือของอินเดียราว 45 ปกอนพุทธกาล โดยมีสมเด็จพระสัมมาสัม

พุทธเจาเปนพระบรมศาสดา พระองคมีพระนามเดิมวาเจาชายสิทธัตถะ ทรงเปนโอรสของ พระเจาสุทโธทนะ

และพระนางสิริมหามายาแหงกรุงกบิลพัสดุ ไดตรัสรู พระอนุตรสัมมาสัมโพธิญาณเมื่อพระชนมายุได 35 

พรรษา จากนั้นเสด็จสั่งสอนพุทธศาสนิกชนเปนเวลา 45 ป เสด็จดับขันธปรินิพพานที่เมืองกุสินารา เม่ือ

พระชนมายุได 80 พรรษา ทรง ประกาศหนทางสูพระนิพพานโดยมุงเนนกฎแหงกรรม และถือวาหนทางสู

นิพพานเกิดขึ้นดวยความเพียรพยายามของตนเอง ทรงมุงเนนความ สมดุลอันไดแก มัชฌิมาปฏิปทา ซึ่งตอง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 7 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สอดคลองกันทั้งรางกายและจิตใจ หลักปรัชญาที่สำคัญของพุทธศาสนาไดแกอริยสัจสี่ หรือความจริงอัน

ประเสริฐสี่ประการ ไดแก 1) ทุกข คือความไมสบายกาย และใจ 2) สมุทัย เหตุทำใหเกิดทุกข 3) นิโรธ ความ

ดับทุกข 4) มรรค ทางปฏิบัติเพื่อบรรลุการดับทุกข ยังมีวงลอของการสืบตอภพชาติ กระบวนแหงทุกข และ

การเกิดทุกข ท่ีเรียกวาปฏิจสมุปบาท อันเปนวิธีหลุดพนโดยกําจัดตนตอ คืออวิชชา หรือความไมรูใหหมดสิ้นไป 

 

รูจักพุทธศาสนามหายาน  

  เมื่อหลักธรรมผานการตีความของอาจารยแตละสำนักตลอดระยะเวลาอันยาวนาน ก็ยอมผันแปรจาก

หลักการดั้งเดิมไปบาง แมขณะพระพุทธเจายังดำรงพระชนมชีพ ก็ยังมีความเขาใจท่ีไมตรงกัน ดังเชนท่ีปรากฏ

ในพระวินัยปฎก แตครั้งนั้นพระพุทธเจาทรงเปนหลักกําจัดมิจฉาทิฐิ ตลอดจนถึงความฟนเฟอนในการปฏิบัติได 

จึงยังไมมีปญหานัก ครั้นเมื่อเสด็จดับขันธปรินิพพานแลว แตละสำนักตีความหมายหลักธรรมแตกตางกันไป

ดวยเหตุ พระมหากัสสปและพระเถระชั้นผูใหญจึงตองจัดการปฐมสังคายนาครั้งแรกขึ้น เพื่อปองกันมิให

หลักธรรมฟนเฟอนเปลี่ยนแปลงไป อยางไรก็ตาม การสังคายนามิไดมีเพียงครั้งเดียว แตจัดขึ้นหลาย ครั้งใน

ตางกรรมตางวาระ ท้ังนี้ก็เพ่ือชําระพระธรรมคําสอนใหถูกตองตาม พระวินัยบัญญัตินั่นเอง 

  สังคายนา ครั้งท่ี 2 ท่ีเมืองเวสาลีแลว และยิ่งปรากฏชัดเจนหลังสังคายนาครั้งท่ี 4 ท่ีเมืองปุรุษปุระหรือ

เมืองเปชาวาร ซึ่งมีพระเจากนิษกะเปนประธาน เมื่อราว พ.ศ. 500 โดยพุทธศาสนิกชนฝายใตไมยอมรับการ

สังคายนาครั้งนี้ เนื่องจากที่ประชุมไดยอมรับนิกายตาง ๆ 18 นิกายของพุทธศาสนิกชน ฝายเหนือวาถูกตอง 

ทางนิกายฝายใตจึงแยกตัวออกจากการสังคายนาโดยมีฝายเถรวาท หรือสถวีระวาท ซ่ึงกำหนดไวโดยพระเถระ

หรือสถวีระเปนแกนนํา ทั้งนี้เนื่องจากฝายเถรวาทถือวาตนปฏิบัติและรักษากฎเกณฑ ของพระพุทธเจาอยาง

เครงครัด จึงไมยอมรับการเปลี่ยนแปลงวินัยบัญญัติ ตามที่นิกายฝายเหนือตีความใหม โดยนิกายฝายเหนือจะ

เริ่มวิวัฒนไปเปนลัทธิที ่เรียกตนเองวามหายาน แปลวายานพาหนะอันกวางใหญ ที่สามารถนําสัตวโลกท้ัง

จักรวาลขามสังสารวัฏได และเรียกนิกายฝายใต ที่ไมมีการเปลี่ยนแปลงวาหินยาน หมายถึงยานอันคับแคบ 

ทั้งนี้เนื่องจาก ฝายใตถือหลักเดิมวา การขามสังสารวัฏเปนเรื่องเฉพาะบุคคลตองบําเพ็ญเพียรดวยตนเอง ไม

สามารถนําผูใดไปดวยได ซึ่งนิกายฝายเหนือเห็นวา เปนการเห็นแกตัว เนื่องจากผูมีปญญาเหนือผูอื่นควร

ชวยเหลือสัตวโลกเขาสูภพที่ประเสริฐกวา อันไดแกพระโพธิญาณที่มิใชเพียงการหลุดพนของตนเองเทานั้น

พัฒนาการลำดับของลัทธิมหายานสืบเนื่องมาจากแนวความคิดเกี่ยวกับพระโพธิสัตววา คือผูมีพระโพธิญาณ

เปนแกนของชีวิต มีอุดมคติมุงชวยเหลือสรรพสัตวผูรวมทุกขท้ังหลายใหหลุดพนสังสารวัฏ โดยพระโพธิสัตวจง

ใจเลือกอยูในโลกนี้เพ่ือชวยเหลือสัตวโลกอ่ืน ๆ กอน แลวตนเองจึงจะเขานิพพานในภายหลัง 

  แนวความคิดนี้ทำใหเกิดความเชื่อที่วา พระพุทธเจาศากยมุนี นาจะมีอุดมคติในความเปนโพธิสัตว

เชนเดียวกัน ดังนั้น การนิพพานของพระองคคงเปนการชวยเหลือสรรพสัตวในสภาวะอ่ืนดวย ความคิดดังกลาว

กอใหเกิดทฤษฎีตรีกายขึ้นในเวลาตอมา หลักทฤษฎีตรีกายเชื่อวา อำนาจสูงสุด หรือธรรมธาตุ ธาตุแหงสัจ

ธรรม ซึ่งถายทอดออกมาเปนรูปธรรม ไดแกพระอาทิพุทธ คือพระพุทธเจาองคแรกอันเปนที่มาของทุกสิ่งทุก

อยางทรงมีภาวะเปนกายสามดังนี้ 1) ธรรมกาย กายอันเปนแกนสาร หรือธรรมชาติอันเปนพุทธะ หมายถึงธาตุ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 8 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ที่แทของพระพุทธเจาทั้งหลายที่บริสุทธิ์ ตัดขาดจากโลกแลว รูปธรรมที่ถายทอดจากธรรมกายอยูในรูปของ

พระธยานิพุทธ หรือชินะ ผูชนะแลว ซึ่งไมเกี่ยวของกับโลก แตเปนผูใหกำเนิดกายอีกสองกาย คือสัมโภคกาย

และนิรมาณกาย เพื่อกอใหเกิดประโยชนสุขตอสรรพสัตว 2) สัมโภคกาย หมายถึง กายอันมีสุขและมีรัศมี

รุงเรือง หรือกายอันเปนทิพย พระพุทธเจาในสัมโภคกายก็ คือพระพุทธเจาหลังตรัสรู แตยังไมเขานิพพาน 

พระองคเขาถึงโพธิญาณ คือความสวาง การตรัสรูซ่ึงเปนสัจธรรมแลว รูปธรรมท่ีถายทอดจากสัมโภคกาย ไดแก 

พระธยานิโพธิสัตว ซ่ึงมีปญญาบารมีเพียบพรอมแลว แตมีปณิธานสูงสุดในการชวยเหลือเหลาสรรพสัตวในโลก

กอน 3) นิรมาณกาย อาจแปลวากายอันเนรมิตขึ้น หรือกายอันเปลี่ยนสภาพได พระพุทธเจาในนิรมาณกายก็

คือพระพุทธเจาในรางมนุษยที่ปรากฏบนโลก พระองคมีพระวรกายเปลี่ยนแปลงไปตามกฎธรรมชาติ มีหนาท่ี

ถายทอดสัจธรรมแกโลกใหผูคนเขาใจ จากนั้นก็ดับสูญไป รูปธรรมท่ีปรากฏ ของนิรมาณกายไดแกพระมานุษย

พุทธ คือพระพุทธเจาท่ีเปนมนุษยนั่นเอง  

 

ประเด็นวิจารณ 

  1) เปาหมายดานประวัติศาตสร  ขอเขียนของอรุณศักดิ์ กิ่งมณี ไดนำเสนอประวัติความเปนมาใน

รูปแบบของการเลาเรื ่องไดอยางดี โดยมีจุดมุงหมายของการเจาะลึกดานประวัติศาสตร สถาปตยกรรม 

ศิลปะกรรมภาพแกะสลักลวดลายเลาเรื่องประวัติศาสตรในดินแดนเขมรโบราณตามแตละยุคสมัยกาล สมัย

ฟูนัน เจนละ พระนคร และหลังพระนคร มีพัฒนาการเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นไปตามลำดับของหลักความเชื่อ

โดยเฉพาะศาสนาท่ีเปนแนวคิดพ้ืนฐานของการกอสร างปราสาทหิน ซ่ึงเปนชื่อเรียกสถาปตยกรรมอันหมายถึง 

อาคารที่มียอดหลายชั้นสวนใหญเปนศาสนสถานสรางขึ้นเพื่อถวายใหที่ประทับอยูของเทพเจาหรือศาสดาองค

สำคัญ มีหลักแนวคิดปฏิบัติถูกตองตามคำสอนของศาสนา ดูเหมือนจะทุกสายจะมารวมอยูในความหมายของ

การเลาเรื่องลวดลาย ประติมากรรมท่ีปรากฏบนปราสาทหิน นอกจากนั้นไดบรรยายชี้ใหเห็นถึงประวัติศาสตร

ความเปนมาของอาณาจักรเขมรโบราณและปจจุบันเชื่อมโยงระหวางศาสนาฮินดูและพระพุทธศาสนาที่มีหลัก

ความเชื่อตางกัน แตเหมือนกันคือ สถาปตยกรรมภาพสลักประติมากรรม และปราสาทหินเปนหลักฐานทาง

ประวัติศาสตรท่ีมีคุณคาตอมนุษยชาติ 

 2. เปาหมายดานศาสนาศาสนาฮินดู (ศาสนาพราหมณ-ศาสนาฮินดู) ไดนำเสนอถึงหลักความเชื่อ

ของจักรววาลประกอบไปดวยหาทวีป และมีชมพูทวิปเปนจุดศูนยกลาง มีเขาพระสุเมรุเปนแกนกลางของ

จักรวาล ที ่มีอิทธิพลตอแนวคิดในการกอสรางปราสาทเทวสถานในการเชื่อมโยงมนุษยกับเทพเจา เปน

วิธีจำลองจักรวาลกับดินแดนประทับอยูของเทพอันศักดิ์สิทธิ์ มีลวดลายภาพประติมากรรมในการเลาเรื่อง เทพ

เจาสูงสุด มีตรีมูติ พระศิวะสำริด ศิวลึงค ศิวนาฎราช คชาสุรสังหารมูรติ กามานตกะมูรติ กิราตารชุนนะ หริ

หระ พระนางอุมา กาลี อรรธนารีศวร พระวิษณุ วิษณุอนันตศายินปทมนาภินหรือนารายณบรรทมสินธุ 

กูรมาวตารหรือการกวนเกษียรสมุทร วราหาวตาร นรสิงหาวตาร วามนาวตาร ปรศุรามาวตาร รามารวตาร 

กฤษณาวตาร พุทธาวตาร กัลปกิยาวตาร วัชชีมุข พระนางลักษมี พระพรหม พระอินทร พระคเณศ สกันกุมาร 

พระวิศวกรรม พระอัศวิน เปนเจตนาหรือแรงจูงใจในการนำเสนอตามแนวทางที่มีหลักฐานบงบอกถึงความ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 9 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เปนมาของรายชื ่อลวดลายประติมากรรมประวัตศาสตรการกอสรางปราสาทหิน สงผลใหเราสามารถ

ปรับเปลี่ยนความคิดเหลานั้นใหมาเปนภูมิปญญาในการสืบทอดศาสนาตอไป 

  3. เปาหมายดานพระพุทธศาสนา  เพ่ือใหผลสำเร็จไดผูนับถือก็ตองศึกษาเรียนรูใหเขาใจถึงหลักพระ

ธรรมวินัย โดยเฉพาะสังคมของพระสงฆก็ตองหมกมุนกับการปฏิบัติใหดีตามคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจา 

ขณะพุทธบริษัทที่เปนชาวบานอยูกับการสังสมบุญดวยการอุปถัมภปจจัยไทยธรรมตาง ๆ ถวายแกพระสงฆ 

เพ่ือผลบุญเหลานั้นสงไปเกิดในแดนสวรรคหรือเพรียบพรอมดวยโภคสมสมบัติในชาติอนาคตกาล และปจจุบัน 

แนวคิดดังกลาวทำใหกลายเปนรูปแบบของการกอสรางวัดในพระพุทธศาสนาจำนวนมาก เปนโอกาสทำใหวัตถุ

นิยมเกิดข้ึนทางศาสนาท่ีเราเรียกวา “สถาปตยกรรม” เพราะหลักคำสอนเหลานั้นถูกดัดแปลงใหมาเปนซ่ึงวัตถุ

รูปธรรมที ่เราตองการ ดังมีปรากฏอยู บนทับหลังปราสาทหินตาง ๆ เชน ภาพสลักเหตุการณมารวิชัย 

พระพุทธเจาประทับยืนอยูระหวางตนไมสองตน เวสสันดรชาดก พุทธประวัติตอนประสูติ พุทธประวัติตอน

เสด็จออกมหาภิเนษกรณ พุทธปประวัติตอนเจาชายสิทธัตถะทรงตัดพระเมาี พุทธประวัติตอนมารผจญ 

พระพุทธเจาประทับนั่งสมาธิ พระพุทธรูปนาคปรก พุทธประวัติตอนปรินิพพาน นี้เปนการเขียนในรูปของการ

เลาเรื่อง 

 4. เปาหมายดานพุทธศาสนามหายาน  เจตนาของผูเขียนที่ตองการสื่อสารถึงประวัติศาสตรใน

รูปแบบของการเลาเรือง ลวดลายประติมากรรมทิพยบุคลเทพเจาหรือองคศาสดาของแตละศาสนาที่สลักอยู

บนปราสาทหิน คือ มีปราสาทนาคพันธ กูบานแดง ปราสาทตาเมือน ปราสาทกำแพงแลง แผนหินสลักภาพ

พระพุทธรูปปางสมาธินาคปรกอยู ระหวางพระโพธิสัตว อวโลกิเตศวร และพระนางปรัชญาปารมิตา 

ประติมากรรมเหวัชระ มณฑลพระพุทธเจาในศาสนามหายาน พระวัชรธร พระโพธิสัตวเมตไตรย ภาพโพธิสัตว

อวโลกิเตศวรเปลงรัศมี นางปรัชญาปารมิตา พระโพธิสัตววัชรปาณี พระไตรโลกยวิชัย เหวัชระพรหมบริวาร

โยคินีแปดตนในลักษณะเหวัชระมณฑล นางหาริติ ภาพประติมากรรมลวดลายเหลานั้นเปนหลักฐานชิ้นสำคัญ

ตอการบงบอกถึงลักษณะของประวัติศาสตรความเปนมาของผูคนแนวคิดพัฒนาการเปลี่ยนแปลงแตละยุคสมัย

ไมเหมือนกัน สาเหตุที่เราไดรูก็เพราะยังมีคนศึกษาการเขียนบรรยายเลาเรื่องในรูปแบบตาง ๆ มีคนอรุณศักดิ์ 

ก่ิงมณี ไดเขียนหนังสือทิพยนิยายจากปราสาทหินเปนตน 

 5. จุดเดนและคุณคาของหนังสือ ประเด็นหลักในการนำเสนอของผูเขียน คือ ทิพยบุคคลของศาสนา

ที่มีบทบาทในการเผยแผหลักคำสอนนำสูการศึกษาปฏิบัติของผูคนที่นับถือ และใชประโยชนเพื่อการตอยอด

แนวคิดทางศาสนามาเปนสถาปตยกรรมอันสวยงามของมนุษยชาติ การทราบถึงขอมูลที่เราสามารถเอามา

ศึกษาหรือเขียนหนังสือตอยอดอีกเรื่องหนึ่งไดเปนอรรถรสของการอานหนังสือเลมนี้ ทำความเขาใจใหไดลึกซ้ึง

เพราะวาเนื้อหามีทั้งประวัติศาสตร ลวดลายทิพยบุคคลเทพเจาหรือองคศาสดาพระสัมมาสัมพุทธเจาที่เปน

รูปภาพบงบอกถึงความเจริญในแตละยุคสมัยที่ไมเหมือนกัน อาจตองใชเวลากับการพิจารณานิดหนึ่งของ

เนื้อหาในหนังสือเลมนี้ 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 10 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  1) ภาษาและรูปแบบการเขียน การประพันธในสำนวนภาษารวมสมัยใชความคิดประดิษฐถอยคำอัน

วิจิตรนำมารอยเรียงประสานกันไดอยางกลมกลืนสามารถสื่อสารใหเห็นถึงสาระสำคัญของรูปธรรมในหนังสือ

เลมนี้พาคนอานใหดกอยูในสภาวะความเปนจริงที่ผูเขียนไดนำเสนอเรื่องทิพยนิยายจากปราสาทหินอยาง

ชัดเจน สะทอนใหเห็นถึงทิพยบุคคลองคสำคัญท้ังสองศาสนาในการแสดงออกดวยตัวอักษรศาสตรไดอยางดี 

 2) รูปแบบเนื้อหาของหนังสือ โดยรวมเปนการประพันธเหลาเรื่องประวัติศาสตรความเปนมาของ

ภาพสลักบนปราสาทหินที่เปนจุดเดนที่จะสะทอนใหเห็นถึงหลักความเชื่ออันยิ่งใหญตอศาสนาฮินดูและพุทธ

ศาสนามหายานในยุคสมัยหนึ่งที่เกิดจากแนวคิดพื้นฐานในการสรางสถาปตยกรรมปราสาทหิน ผูเขียนได

นำเสนอเนื้อหาสาระในรูปแบบงาย ๆ และมีภาพประกอบการบรรยายถายทอดภูมิปญญาไดอยางเหมาะสมกับ

ยุคสมัยปจจุบัน 

 3) เปาหมายและประโยชนหนังสือ ในการเรียบเรียงใหผูอานสามารถใชเปนคูมือในการศึกษาหรือลง

พื้นที่ชมปราสาทหินในประเทศไทย และเขมรได เพาราะวาในเนื้อหามีสาระประโยชนอันสมบูรณอยูแลว เปน

หนังสืออีกเลมหนึ่งที่นักศึกษาและผูสนใจหาความรูดานประวัติศาสตรพระพุทธศาสนา และศาสนาฮินดู-

พราหมณท่ีปรากฏหลักฐานบนปราสาทหินเปนรองรอยทำใหผูศึกษาทราบไดวา แนวคิดท้ังสองศาสนาสามารถ

สะทอนถึงภูมิปญญาอันชาญฉลาดของคนโบราณไดอยางชัดเจนท่ีปรากฏในปราสาทหินท่ัวไป 

 3. จุดควรพัฒนาของหนังสือ และขอเสนอแนะ ทิพยนิยายจากปราสาทหิน เปนหนังสือท่ีผูวิจารณได

ทำการศึกษาเห็นจุดเดนหลายอยาง เชน รูจากปราสาทหิน และศิลปะเขมรโบราณ ลวดลายและภาพเลาเรื่อง 

รูจักศาสนาฮินดู รูจากศาสนาพุทธและพุทธศาสนามหายานเปนองคความรูของผูเขียนที่สามารถแสดงออกใน

ดานโบราณคตี ประวัติศาสตร มาเปนเครื่องมือสำคัญในการจัดระเบียบเขียนแบบผสมผสานไดอยางลงตัว 

 1) จุดควรพัฒนา อาณาจักรเขมรโบราณ 4 ยุค ฟูนัน เจนละ พระนคร และยุคกลาง โดยเฉพาะยุค

หลังพระนครควรพัฒนาเพ่ิมเติมใหสมบูรณไปตามประวัติศาสตร คือ ยุคจตุมุข ยุคลงแวก ยุคทัวบาสาน ศรีสัน

ธร ในหนังสือเลมนี้ไมไดประพันธถึงจึง เปนจุดควรพัฒนา  

 2) ขอเสนอแนะ อีกเรี ่องหนึ่งที่ทำใหผู วิจารณเห็นวา หนังสือเลมนี้ควรพัฒนาเพิ่มเติม ถึงแมวา 

หนังสือเลมนี้ มีเนื้อหาสมบูรณอยูแลว แตวาผูวิจารณอยากเสนอใหเขียนแยกเนื้อหาออกเปนแตละยุคสมัย เชน 

ทิพยนิยายจากประสาทหิน ยุคเจนละเปนตน ก็นาจะชวยทำใหคนที ่สนใจศึกษาไมสับสนในลวดลาย 

ประติมากรรม ภาพสลักเลาเรื่อง และสถาปตยกรรมท่ีไมเหมือนกัน  

 

บทสรุป  

 กลาวโดยสรุป คือ หนังสือเลมนี้เปนหนังสือที่สำคัญสำหรับขอมูลของการศึกษาทางวิชาการ และผูท่ี

สนใจอานเพื่อเสริมสรางองคความรูในดานประวัติศาสตรศิลปกรรม ในแงขอมูลใหมไดอธิบายขยายความการ

พัฒนาทางสถาปตยกรรมโดยใชหลักฐานดานรูปภาพที่แกะสลักบนอาคารปราสาทหินในการนำเสนอชวยให

เห็นถึงฐานขอมูลอันเหมาะสมกับนักศึกษา และนักวิชาการประวัติศาสตรของโบราณคดี เปนการนำเสนอผาน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 11 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

บริบทครบถวนไมวา จะลวดลาย ประติมากรรมรูปตัวแทนของเทพเจาหรือพระพุทธองคในอิริยาบถตาง ๆ ท่ี

บงบอกถึงความชัดเจนในเชิงประจักษอยางหลากหลายของหลักความเชื่อทางศาสนาของคนโบราณ สงผลให

กลายมาเปนแนวคิดตอสถาบันการปกครอง และสถาปตยกรรมของแตละชาติอันสวยงาม จากขอเท็จจริงของ 

อรุณศักดิ์ ก่ิงมณี ไดนำเสนอในหนังสือเลมนี้ ท่ีมีรูปแบบของการเลาเรื่องเชิงประวัติศาสตรสามารถชวยกระตน

ใหบุคคลท่ัวไปหันมาสนใจตอการอาน ศึกษาหาองคความรูในดานภูมิปญญาศาสนาท่ีมีปรากฏอยูบนพ้ืนท่ีอยาง

เขมขนนำสูการพัฒนาตอยอดหลักคำสอนทางศาสนาและพุทธศิลปะอยางยั่งยืน หนังสือเลมนี้ก็เปนเหตุผลทำ

ใหผู วิจารณกลาที่จะศึกษาทำเพื่อนำความรูที ่ไดไปสงเคราะห และพัฒนาเปนสารนิพนธและดุษฎีนิพนธ

เก่ียวกับปราสาทหินในประเทศกัมพูชา 

 

บรรณานุกรม 

อนุรุณศักดิ์ ก่ิงมณี. (2562). ทิพยนิยายจากปราสาทหิน. กรุงเทพ: เมืองโบราณ.  


