
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 141 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

แนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน 

เพ่ือสงเสริมการปฏิบัตวิิปสสนาภาวนา 

The Effective Approach of Feeling Contemplation according to 
Vedanānupassanāsatipatthāna Principle for Vipassana  

Practice Progress 
 

1พระธีระวัฒน ฌานวโร (เฮงสกุล) และ 2ศุภกาญจน ชยาพัฒน 
1PhraTeerawat Jhānavaro (Hengsakul) and 2Supakanjana  Jayapattana 

1วิทยาเขตบาีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม  มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1Palisuksa Phutthakos Campus Nakhon Pathom,  Mahachulalongkornrajavidyalaya University.  

2คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร 
2Faculty of Humanities and Social Sciences, Phranakhon Rajabhat University. 

1Corresponding Author’s  Email: supakanjana.v@pnru.ac.th 

Received: August 26, 2024; Revised: December 11, 2024; Accepted: December 17, 2024   

 

บทคัดยอ  

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาเวทนาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 2)  เพื่อศึกษา

หลักธรรมท่ีสงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐานในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา 3) เพ่ือนำเสนอแนวทางการกำหนด

รูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพ่ือสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา เปนการวิจัยเชิงคุณภาพแบบวิจัย

เอกสาร โดยการศึกษาขอมูลจากคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท  สรุปวิเคราะห เรียบเรียง บรรยายเชิงพรรณนา 

ผลการวิจัย พบวา 1) เวทนาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท คือ ความเสวยอารมณท่ีเปนสุขบาง ทุกขบาง ไม

สุขไมทุกขบาง มีการรับรูอารมณหรือสิ่งมากระทบสัมผัสทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ไดแก เย็น รอน ออน แข็ง 

เปนตน แลวเกิดความรูสึกจากการกระทบสัมผัสนั้นอยางใดอยางหนึ่ง ในการกำหนดรูเวทนาจะที่ตองอาศัย

ความเพียรและกำลังใจของผูปฏิบัติที่เขมแข็งเปนอันมากเพราะสภาวะของเวทนานั้น 2)  หลักความเพียรท่ี

สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน ไดแก ความเพียร คือ อาตาปหรือ วิริยะ แปลวา ความเพียรเครื่องเผากิเลส  

ความอาจหาญ แกลวกลา บากบั่น กาวไป ใจสู ไมยอทอไมหวั่นกลัวตออุปสรรคและความยากลำบาก ความ

เพียรที่เปนสัมมาวายามะ เปนความเพียรชอบที่มีลักษณะพึงละความชั่วที่เกิดขึ้นแลวระวังความชั่วที่ยังไม

เกิดขึ้นเกิดขึ้นมาใหม สรางกุศลธรรมความดีใหมใหเกิดขึ้น 3) การรับรูลักษณะพิเศษของสุขเวทนา โดยรับเอา

อารมณอันเปนเหตุแหงความสุข หมายถึง การรับรูเหตุใกลของเวทนา คือ อารมณท่ีนาชอบใจ ดังนั้น เม่ือมีสุข

เวทนาเกิดขึ้น พระโยคาวจรผูปฏิบัติกำหนดรูเทาทันตอสุขเวทนาวา สุขหนอ ดีใจหนอ อิ่มใจหนอเปนตน เพ่ือ

รูเทาทันตอสุขเวทนาที่เกิดขึ้น มีความเพียร (อาตาป) ในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานกลาวคือ พระโยคาวจรมี

ความเพียรในการกำหนดรูเวทนา 9 ประการตามหลักเวทนานุปสสนาสติปฏฐานจึงเปนการตัดวงจรของ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 142 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

สังสารวัฏอยางแทจริง เม่ือตัณหาไมเกิด อุปาทาน ภพ ชาติ ชราและมรณะก็เกิดข้ึนไมได วนเวียนของสังสารวัฏ

ท่ีเริ่มตนจากตัณหาก็ถูกขจัดไปได องคความรูท่ีไดจากการวิจัยเปนแบบ “ASSA+3 Model” 

คำสำคัญ: เวทนานุปสสนาสติปฏฐาน; การปฏิบัติวิปสสนาภาวนา; วิปสสนา 
 

Abstract  
  This research article  has the objectiov 1) To study vedana (feelings or sensations) in the 
Theravada Buddhist scriptures. 2) To study the principles that promote vedanānupassanā 
satipaṭṭhāna (contemplation of feelings) in the practice of vipassanā meditation. 3) To present 
a guideline for the mindfulness of feelings in vedanānupassanā satipaṭṭhāna to promote the 
practice of vipassanā meditation. This is a qualitative research study using a documentary 
research method. The study will analyze data from Theravada Buddhist scriptures  analyze, 
and describe the findings. The research results found that 1) Vedanā in Theravāda Buddhism 
In Theravāda Buddhism, vedanā refers to feelings or sensations, which can be categorized as 
pleasant, unpleasant, or neutral. These feelings arise from the contact of the six sense organs 
(eyes, ears, nose, tongue, body, and mind) with their respective objects. For example, when 
one comes into contact with something cold, hot, soft, or hard, a corresponding feeling arises. 
The practice of mindfulness of feelings requires significant effort and mental strength, as the 
nature of feelings is impermanent and ever-changing. 2) The primary principle that supports 
the practice of vedanānupassanā satipaṭṭhāna (mindfulness of feelings) is viriya or effort. This 
refers to the energetic pursuit of spiritual development, the courage to face challenges, and the 
perseverance to overcome obstacles. In the context of mindfulness practice, viriya is employed 
to cultivate awareness of feelings, to prevent the arising of unwholesome states, and to foster 
wholesome qualities. 3) Guidelines for Mindfulness of Feelings in Vedanānupassanā 
Satipaṭṭhāna to Promote Vipassanā Meditation To cultivate mindfulness of pleasant feelings, 
practitioners are advised to observe the specific qualities of these sensations. This involves 
paying attention to the immediate causes of the pleasant feeling, such as a desirable object or 
thought. When a pleasant feeling arises, the practitioner should observe it with mindfulness, 
noting the sensations of pleasure, happiness, and contentment. Through sustained effort, the 
practitioner can develop deeper insights into the impermanent nature of feelings and the 
conditions that give rise to them. The nine aspects of vedanānupassanā satipaṭṭhāna, as outlined 
in the Buddhist scriptures, provide a structured framework for this practice. Practitioners can 
ultimately break free from the cycle of rebirth and attain liberation. 
Keywords: Vedanānupassanāsatipatthāna; Vipassana Practice Progress; Vipassana 
 

บทนำ  

คำวา เวทนา คำแรก คือ การเสวย การเสพ ความรูสึก จึงแสดงถึง ความรูแจงอารมณ ความเสวย

อารมณ การเสพอารมณ ความรูสึกอารมณเวทนา คำหลัง คือ กองธรรมตางๆ ท่ีอยูในกลุมของเวทนา  เพ่ือให

เห็นวา ไมใชสัตว ไมใชบุคคล ตัวตน เรา เขา จึงเรียกวา เวทนานุปสสนาสติปฏฐาน ก็คือ การรูเทาทันตอ

เวทนาที่เกิดขึ้น ก็เพื่อรูแจงรูเห็นความเปนไปของ ไตรลักษณ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย:  12/358/294) ไมเท่ียง เปนทุกข เปน อนัตตา ไมหลงไปตามกระแสอารมณเวทนา ยอมทำลาย 

อภิชฌาโทมนัส ความโลภ โกรธ หลง  กิเลส ตัณหา โดยมีสติ สัมปชัญญะเปนตัวระลึกรู ตัดกระแสเวทนาท่ี

เกิดข้ึนในจิต เพ่ือใหเกิดปญญา (มาโนช  นอยวัฒน, 2551)  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 143 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

พระพุทธองคตรัสการเจริญเวทนานุปสสนาวา อิธ ภิกฺขเว ภิกขุ สุขํ วา เวทนํ เวทยมาโน สุขํ เวทนํ 

เวทยามีติ ปชานาติ. ทุกฺขํ วา เวทนํ เวทยมาโน ทุกฺขํ เวทนํ เวทยามีติ ปชานาติ. อทุกฺขมสุขํ วา เวทนํ เวทยมา

โน อทุกฺขมสุขํ เวทนํ เวทยามีติ ปชานาติ. แปลวา “เมื่อเสวยสุขเวทนา ยอมรูชัดวาเสวยสุขเวทนายู เมื่อเสวย

ทุกขเวทนา ยอมรูจัดวาเสวยทุกขเวทนาอยู เมื ่อเสวยอุบกขาเวทนา ยอมรูชัดวาเสวยอุเบกขาเวทนาอยู” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:  10/380/313) การพิจารณาเวทนามี 3 อยาง คือ

1) สุขเวทนา คือ ความรูสึกทางกายและทางใจ2) ทุกขเวทนา คือ ความรูสึกเปนทุกขทางกายและทางใจ 3) 

อุเบกขาเวทนา คือ ความรูสึกเปนกลาง ไมสุขไมทุกขท(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 18/270/302-303)  เวทนานุปสสนาสติปฏฐานมีอารมณละเอียด เปนทางหมดจด สำหรับเวไนยสัตว

ผูมีตัณหาจริตแกกลา และสำหรับผูมีสมถยานิกะอยางแกกลา สามารถละหรือประหาณ สุขวิปลาสคือความจำ 

ความเขาใจ ความเห็นท่ีคลาดเคลื่อนจากสภาพท่ีเปนทุกขวาเปนสุข  มีการอธิบายขยายความจากพระไตรปฎก

ใหเขาใจชัดเจนยิ่งข้ึน ตัวอยางเจริญเวทนานุปสสนาสติปฏฐานนั้น เชน เม่ือภิกษุเกิดสุขเวทนานั้นพระพุทธองค

ทรงสอนวา ภิกษุกำลังเสวยเวทนาท่ีเปนสุข ทางกายก็ดี ทางใจก็ดี ก็รูชัดวา เราเสวยสุขเวทนา เรื่องนี้อรรถกถา

อธิบายวา 

แมเด็กทารกท่ียังนอนหงาย เม่ือเสวยสุขในคราวดื่มน้ำนมเปนตน ก็รูชัดวาเราเสวยสุขเวทนา ก็จริงอยู 

แตคำวา สุขเวทนาเปนตนนี้ มิไดตรัสหมายถึงความรูชัดอยางนั้น เพราะความรูชัดเชนนั้น ไมละความเห็นวา

สัตว ไมถอนความสำคัญวาเปนสัตว จึงไมเปนกัมมัฏฐานหรือสติปฏฐานภาวนา สวนความรูชัดของภิกษุนี้ ละ

ความเห็นวาสัตว ถอนความสำคัญวาเปนสัตวไดท้ังเปนกัมมัฏฐาน เปนสติปฏฐานภาวนา สักวาเวทนาไมใชสัตว

บุคคลตัวตนเราเขา กลาวคือถาถามวา ใครเสวยเวทนา ตอบวา มิใชสัตวหรือบุคคลอื่นใดเสวย หรือถามวา 

ความเสวยของใคร ตอบวา มิใชความเสวยของสัตวหรือบุคคลอ่ืนใด ถามวา เสวยเพราะเหตุไร ตอบวา ก็เวทนา

ของภิกษุนั้นมีวัตถุเปนอารมณอยางเดียว เหตุนั้นภิกษุจึงรูอยางนี้วา สัตวทั้งหลายเสวยเวทนา เพราะทำวัตถุ

เปนที่ตั้งแหงเวทนามีสุขเวทนาเปนตนนั้นๆ ใหเปนอารมณ ดังนั้นคำวา เราเสวยเวทนา เปนเพียงสมมติเรียก

กัน เพราะยึดถือความเปนไปแหงเวทนานั้น ฉะนั้น การกำหนดรูเวทนาจึงเปนสวนประกอบของชีวิต เพราะทุก

ชีวิตไมวาปุถุชนหรืออริยบุคคลยอมมีเวทนา ดวยกันท้ังนั้น คือมีความรูสึกตอสิ่งท่ีถูกรับรู ซ่ึงจะเกิดข้ึนทุกครั้งท่ี

มีการรับรู ไดแก ความรูสึกสบาย ถูกใจ ชื่นใจ ทุกขใจ เจ็บปวด บีบค้ัน หรือเฉยๆ อยางใดอยางหนึ่ง ดังนั้น โยคี

พึงกำหนดเพียงเพื่อรูวาสุขเวทนา มีอยู  แตไมติดเพลิน  ไมหมกมุน  ไมหมกใจอยาก ทุกขเวทนา มีอยู แตไม

พิรี้พิไร รำพัน โอดครวญ ไมหลง ดวยรูวาเปนเชนนั้นเอง อทุกขมสุข มีอยู  แตรูทัน ไมฟุงซานปรุงแตงใหยืดเยื้อ

เปนเรื่องเปนราวอีกตอไป 

 ดวยเหตุผลดังกลาวมาขางตน ผูวิจัยมีความสนใจศึกษาเรื่อง  “แนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนา

นุปสสนาสติปฏฐานเพ่ือสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา” เพ่ือศึกษาเวทนาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

เพื่อศึกษาหลักธรรมที่สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐานในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา และเพื่อนำเสนอแนว

ทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา อันจะเปนขอมูล

นำเสนอเปนดุษฎีนิพนธท่ีเปนองคความรูทางพระพุทธศาสนา ซ่ึงยังไมมีการศึกษาวิเคราะหสรุปไวเปนงานวิจัย

อยางเปนทางการ  ผูวิจัยมีความตองการคนควาและนำเสนองานวิจัยในเรื่องนี้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 144 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

วัตถุประสงคการวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาเวทนาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

2.  เพ่ือศึกษาหลักธรรมท่ีสงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐานในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา 

3. เพื่อนำเสนอแนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพื ่อสงเสริมการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนา  

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

การวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพเนนเอกสาร (Qualitative Research) โดยทำ การศึกษาคนควา

จากคัมภีร คนควาจากคัมภีร ทางพระพุทธศาสนา จากหนังสือเอกสารและบทความทางวิชาการของ

ผูทรงคุณวุฒิซ่ึงผูวิจัยไดดำเนินการดังนี้ 

ข้ันตอนท่ี 1 เก็บรวบรวมขอมูลชั้นปฐมภูมิและทุติยภูมิท่ีเก่ียวของกับเวทนาในคัมภีรพระพุทธศาสนา

เถรวาท หลักธรรมท่ีสงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐานในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาและแนวทางการกำหนดรู

เวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา เพื่อใชประกอบการวิจัย โดย

รวบรวมจากแหลงตางๆ ดังนี้ 

1) ศึกษาขอมูลจากคัมภีรพระไตรปฎกฉบับภาษาไทย อรรถกถาแปล ปกรณวิเสส และเอกสารอ่ืนๆ ท่ี

เก่ียวของ 

2) ศึกษาขอมูลจากตำรา หนังสือ เอกสารทางวิชาการ และวิทยานิพนธ ท่ีเก่ียวของ 

ขั้นตอนที่ 2 นำขอมูลที่ไดจากการศึกษามาจัดลำดับความสำคัญ และตรวจสอบความสอดคลองกับ

คัมภีรพระไตรปฎกที่เกี่ยวกับแนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพื่อสงเสริมการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนา  

ข้ันตอนท่ี 3 วิเคราะห เรยีบเรียง และนำเสนอขอมูลแบบบรรยายเชิงพรรณนา 

ขั้นตอนที่ 4 เสนออาจารยที่ปรึกษาตรวจสอบความถูกตองสมบูรณ องคความรูที่ไดจากการวิจัยเปน

แบบ “ASSA+3 Model” 

ข้ันตอนท่ี 5 ปรับปรงุ แกไข เรียบเรียงตามคำแนะนำ และนำเสนอผลงาน 

 

ผลการวิจัย  

1. เวทนาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท เวทนา คือ ความเสวยอารมณท่ีเปนสุขบาง ทุกขบาง ไม

สุขไมทุกขบาง เพราะเสวยจึงเรียกวา เวทนา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:  

17/79/121.) มีการรับรูอารมณหรือสิ่งมากระทบสัมผัสทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ไดแก เย็น รอน ออน แข็ง 

เปนตน แลวเกิดความรูสึกจากการกระทบสัมผัสนั้นอยางใดอยางหนึ่ง ในการกำหนดรูเวทนาจะที่ตองอาศัย

ความเพียรและกำลังใจของผูปฏิบัติที่เขมแข็งเปนอันมากเพราะสภาวะของเวทนานั้น โดยสวนมากผูปฏิบัติ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 145 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

วิปสสนาทั้งใหมและเกา ถาไมสามารถตามรูเทาทันอาการของเวทนาแลว ความซื่อตรงกับการปฏิบัติก็จะออน

กำลัง เพราะมองวาเวทนาเปนตัวปญหาท่ีเขามารบกวนจิตใจอยูตลอดเวลาท่ีกำหนดรู ท่ีเปนไปในอิริยาบถนอย

ใหญอยูอยางตอเนื่อง ความเปนมิตรเปนศัตรูในการปฏิบัติวิปสสนาก็จะเกิดขึ้นกับเวทนาเมื่อกำหนดรับรูอยู 

เปนตน ความสำคัญของเวทนาคือ ความรูสึกเปนสุข เปนทุกข หรือไมสุขไมทุกข ยอมเกิดข้ึนเปนไปอยูทุกขณะ 

ไมมีขณะใดเลยที่จะปราศจากเวทนา ถามีทุกขเวทนาอันเกิดกับกายแลวใจก็มักเกิดโทมนัสเวทนาตามไปดวย 

ธรรมชาติท่ีชื่อวา เวทนา เพราะอรรถวิเคราะหวา เสวยคือ กิน รสของอารมณ (พระสุมังคลเถระ, 2542) ใน

เวลาที่กายสบายดี แคลวคลอง ไมติดขัด ขณะนั้นมีสุขเวทนาอันเกิดกับกาย แลวใจก็มักเกิดโสมนัสเวทนาตาม

ไปดวยเปนตน การไดรูถึงกระบวนการเกิดข้ึนและเปนไปของเวทนา ยอมเปนกุญแจสำคัญท่ีจะทำใหการปฏิบัติ

ธรรมกาวหนาและเขาถึงสภาวธรรมท่ีละเอียดลึกซ้ึงยิ่งๆ ข้ึนไป  

ประเภทแหงเวทนากลาวคือ เวทนาจำแนกตามทางรับอารมณได  2  ประการ  เวทนาจำแนกตาม

สภาวธรรมได 3 ประการ  เวทนาจำแนกตามสภาวะอารมณและสภาวธรรมได 5 ประการ เวทนาจำแนกตาม

ผัสสะที ่เกิดจากอายตนะได 6 ประการ เวทนาจำแนกตามสภาวธรรมและตามผัสสะได 18 ประการ 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย:  18/270/303) เวทนาจำแนกเวทนาออกเปนเคห

สิตเวทนาได 18 ประการ และเวทนาจำแนกเวทนา 36 ออกตามกาลคือ อดีต อนาคต และปจจุบันรวมเปน  

108  ประการ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:  18/270/304.)  แมเวทนาจะ

สามารถจำแนกอยางละเอียดไดเปน 108 ประการ  แตความแตกตางที่เห็นไดชัดเจนคงเปนเวทนา 3 คือ สุข

เวทนา ทุกขเวทนา และอทุกขมสุขเวทนาหรืออุเบกขาเวทนา และขอความหรือเรื ่องราวที ่ปรากฏใน

พระไตรปฎกและอรรถกถามักกลาวถึงเวทนา 3 เปนสวนมาก  

ธรรมชาติของเวทนากลาวคือ เวทนาไมเท่ียงคือ อนิจจตา มีความไมเท่ียง ความไมคงท่ี ความไมยั่งยืน 

ภาวะที่เกิดขึ้นแลวเสื่อมและสลายไป เวทนาเปนทุกข คือ ทุกขตา มีความเปนทุกข คือ มีภาวะที่ถูกบีบคั้นให

เกิดขึ้นและเสื่อมสลายตัวไปเองตามธรรมชาติ เปนสภาวะที่ฝนและขัดแยงอยูในตัวเพราะปจจัยที่ปรุงแตงใหมี

สภาพเปนอยางนั้นเปลี่ยนแปลงไปจะทำใหคงอยูในสภาพเดิมไมได และเวทนามิใชตัวตน คือ อนัตตตา มีความ

เปนอนัตตา คือ ความไมใชตัวตน ฉะนั้น เวทนาจึงเปนไปเพ่ืออาพาธ  และบุคคลยอมไมไดในเวทนาวา เวทนา

ของเราจงเปนอยางนี้  เวทนาของเราอยาไดเปนอยางนั้น(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย:  4/20/27)  ความไมมีตัวตนที่แทจริงของมันเอง จึงไมมีใครสามารถบังคับบัญชาใหเวทนาเปนไป

ตามใจท่ีตนปรารถนาได  สวนอิทธิพลของเวทนากลาวคือ เวทนาจะไมคงท่ีมีความแปรเปลี่ยนไปไดตลอดเวลา 

แตเวทนาก็มีอิทธิพลตอชีวิตมนุษยไมนอย ทั้งนี้เพราะเวทนาทำใหเกิดตัณหาเปนตนเหตุใหเกิดเรื่องรายแรง

เสียหายก็ได  และสามารถกอใหเกิดเรื่องดีที่สุดก็ได ทั้งนี้ขึ้นอยูกับการประพฤติปฏิบัติตนตอเวทนานั้นๆ ถา

รูจักปฏิบัติตนโดยใชปญญาใหเหมาะสม  แมเกิดทุกขเวทนาอยางมากก็ยังสามารถเปลี่ยนวิกฤตเปนโอกาสได 

แตถาไมใชปญญาแมสุขเวทนาก็สามารถทำใหเกิดเรื่องเสียหายได ปจจัยที่ทำใหเกิดเวทนา ไดแก ตัณหาเปน

ปจจัยใหเกิดเวทนากลาวคือ  กามตัณหา ไดแก ความกระหาย อยากไดอารมณที่นาชอบใจมาเสพเสวย

ปรนเปรอตน หรือความทะยานอยากในกาม ภวตัณหา ไดแก ความกระหายอยากในความถาวรมั่นคง มีอยูคง

อยูตลอดไป รวมถึงใหญโตโดดเดนของตน  หรือความทะยานอยากในภพ วิภวตัณหา ไดแก ความกระหาย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 146 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

อยากในความดับสิ้นขาดสูญรวมทั้งพรากพน บั่นรอนแหงตัวตน  หรือความทะยานอยากในวิภพ (พระธรรม

ปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). 2543) ดวยเหตุนี้ ตัณหาจึงเปนปจจัยและเปนสาเหตุแหงทุกขเวทนาและสุขเวทนาจึง

กลาวไดวา ตัณหา จะทำใหเกิดสุขเวทนาไดในเบื้องตนแตก็ทำใหเกิดทุกขเวทนาในท่ีสุด และ โลกธรรม 8 เปน

ปจจัยใหเกิดเวทนา กลาวคือโลกธรรม คือ ธรรมดาของโลก  ความเปนไปตามคติธรรมดาซึ่งหมุนเวียนมาหา

สัตวโลก ไดแก มีลาภ เสื่อมลาภ มียศ เสื่อมยศ นินทา สรรเสริญ สุข และทุกข โลกธรรมท้ังหลายนี้ไมเท่ียงแท

ถาวร ไมมีแกนสารท่ีเปนของมันเอง ไมอาจดำรงอยูไดโดยตัวของมันเอง ไมอาจจะเขาไปครอบครองไวไดจริงจึง

ลวนแลวแตเปนเหตุใหเกิดทุกขเวทนา แตโลกธรรมมิไดทำใหพระอรหันตหวั่นไหว  แมจะไดลาภ ยศ สุข (พระ

พรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). 2548) สรรเสริญทานยอมวางเฉยดวยรูทันวาสิ่งเหลานี้ยอมแปรเปลี่ยนไปได  

เมื่อแปรไปจริงๆ ก็คงวางเฉยคือเกิดอุเบกขาอยูตลอดจึงไมมีทุกขเวทนาเกิดขึ้น จึงเห็นวาโลกธรรม คือ ธรรม

อีกหมวดหนึ่งท่ีเปนเหตุใหเกิดทุกขเวทนาเฉพาะแกปุถุชน และอริยบุคคลท่ียังตองเรียนรูเทานั้น 

เวทนาในทัศนะของนักวิชาการและผูรู ทางพระพุทธศาสนาเชน พุทธทาสภิกขุกลาววา  เวทนา 

หมายถึง ความรูสึกท่ีเกิดข้ึน ถาเกิดความรูสึกพอใจถูกใจ เรียกวา สุขเวทนา เวทนาท่ีเปนสุข ถาไมถูกใจเรียกวา 

ทุกขเวทนา คือ เวทนาท่ีเปนทุกข ถาไมอาจจะกลาวไดวา สุขหรือทุกขก็มีชื่อวา อทุกขมสุขเวทนา คือ ไมใชสุข 

ไมใชทุกข เปนสามเวทนาดวยกัน และนักวิชาการทานอ่ืนๆ ไดอธิบายไปในทิศทางเดียวกันคือ ถาเปนเวทนา 3 

คือ การเสวยอารมณ หรือ การเสพรสของอารมณที่เปนทุกข สุข หรือเฉยๆ ถาเปนเวทนา 5 คือ  สุข หมายถึง

สุขทางกาย  ทุกข หมายถึงทุกทาง  โสมนัส สุขทางใจ  โทมนัส ทุกขทางใจ  อุเบกขา เฉยๆ เพราะวาเวทนานี้

ตามปกติแลวมันไมหยุดอยูเพียงแคเวทนา มันปรุงแตงใหเกิดตัณหา คือ ความทะยานอยากไปตามอำนาจของ

เวทนา จนเกิดเปนอุปาทาน จนเปนทุกขในท่ีสุด (พุทธทาสภิกขุ. 2534) 

2. หลักธรรมที่สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐานในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา หลักความเพียรท่ี

สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน ไดแก ความเพียร คือ อาตาป (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย:  10/373/302) หรือ วิริยะ แปลวา ความเพียรเครื่องเผากิเลส  ความอาจหาญ แกลวกลา 

บากบั่น กาวไป ใจสู ไมยอทอไมหวั่นกลัวตออุปสรรคและความยากลำบาก ความเพียรที่เปนสัมมาวายามะ 

เปนความเพียรชอบท่ีมีลักษณะพึงละความชั่วท่ีเกิดข้ึนแลวระวังความชั่วท่ียังไมเกิดข้ึนเกิดข้ึนมาใหม สรางกุศล

ธรรมความดีใหมใหเกิดข้ึน และเพียรเจริญกุศลธรรมท่ีเจริญข้ึนแลวใหไพบูลยข้ึนๆ  ความเพียรท่ีเปนวิริยินทรีย 

คือ วิริยะที่จัดเปนอินทรียเปนความเพียรในการอบรมจิตใหบริสุทธิ์จากกิเลส ความพยายาม ไมยอทอตอ

อุปสรรค ความกลาหาญ มีความเด็ดเดี่ยวสามารถขจัดความเกียจครานออกไปได  และ ความเพียรที่เปนตบะ 

เปนเครื่องชำระลางการประพฤติ ความเพียรเครื่องเผากิเลสมีอยูแกผูนั้น  เหตุนั้น  ผูนั้นชื่อวาผูมีความเพียร

เครื่องเผากิเลส (พระพุทธโฆสเถระ รจนา. 2558)  การปฏิบัติตน การแสดงออก และบริหารงานดวยความ

พากเพียร อุตสาหะ การปฏิบัติหนาท่ีใหถูกตอง มีความบากบั่น กาวหนาไมถอยหลัง ความไมหยุดอยูกับท่ีเปน

ผูนำในการพัฒนาตน พัฒนางาน ไมหลงใหลในความสุขและมีความสามารถขมใจตอกิเลสเปนการทำความ

เพียรเพ่ือเผากิเลส 

หลักสัมปชัญญะท่ีสงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน ไดแก สัมปชัญญะ(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:  10/373/302)  คือการรูสึกตัวในการกระทำสิ่งตางๆ ในชีวิตประจำวันวาควร



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 147 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

ทำหรือไมควรทำเลือกทำสิ่งที่จะไมเกิดโทษรูตัวเองวา กำลังทำอะไรอยูควบคุมตัวเองไมใหทำความชั่วจะเปน

หลักคอยชวยสติเพราะเปนธรรมคูกันคือ สติสัมปชัญญะระลึกรูตัวอยูตลอดเวลาเพราะสติระลึกไดรอบคอบใน

สิ่งที่จะกระทำทางกาย วาจา และทางใจ ความสำคัญของสัมปชัญญะ คือความรูตัวทั่วพรอม เปนธรรมที่มี

อุปการะ คูกับสติ เปนธรรมท่ีเอ้ือกับสติ ท่ีอยู 4 ลักษณะ ไดแก  

1. สาตกสัมปชัญญะ คือสัมปชัญญะที่กำหนด พิจารณากอนที่จะทำ จะพูด สิ่งใดๆ ที่เหมาะสมกับ

เวลา สถานท่ี  

2. โคจรสัมปชัญญะ คือสัมปชัญญะท่ีกำหนดรูในปจจุบัน ในการกระทำใดๆ วาทำสิ่งใดอยู  

3. สัมปายสัมปชัญญะ คือสัมปชัญญะท่ีอาการจิตท่ีไมมีทุกขเวทนามาก จนขันธทำงานไดปกติดี  

4. อสัมโมหสัมปชัญญะ คือสัมปชัญญะที่กำหนด รูสิ่งที่ผานมา เคยทำ คำสอนในอดีตที่พึงใช รูวาเรา

เปนใครมีหนาที่อะไร สิ่งใดควรทำ สิ่งใดไมควรทำ โดยมิใหความคิด  (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). 

2551) 

หลักสติที่สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน ไดแก สติ(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 10/373/302) คือ ความระลึกได นึกได ความไมเผลอ การคุมใจไวกับกิจ หรือกุมจิตไวกับสิ่งท่ี

เกี่ยวของ รูเทาทันอารมณหรือความรูสึกนึกคิดของตนไวขึ้น ฟุงซานนอยลง ฝกสติแบบนี้ทำคนเดียวก็ได และ

สามารถทำไดในชีวิตประจำวัน เม่ือเราทำกิจกรรมอะไรในกิจวัตรประจำวันเราควรตองมีสติกับอยูกับสิ่งนั้นอยู

เสมอ (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). 2554) ความสำคัญของสติ คือความเปนผูไมประมาท เมื่อไดเจริญ

สติในฐานะเปนหลักธรรมสำคัญ มีการพิจารณาใครครวญ ประคับประคองการปฏิบัติธรรมไมใหฟุงซานและ

นำพาไปสูความสำเร็จ ทำใหสามารถขามพนโอฆะได และเมื่อโกรธก็สามารถที่จะรูวากำลังโกรธ ใหอภัยตอ

ผูอื่นได เพราะการที่รับความรูสึกที่ไว และทันตอกระแสตาง ๆ ที่เขามากระทบตามความเปนจริงในปจจุบัน

ขณะ สวนประโยชนสติ คือ ความระลึกไดนึกได ความไมเผลอ การคุมใจไวกับกิจ หรือกุมจิตไวกับสิ ่งท่ี

เกี่ยวของจาการที่ทำและคำที่พูดแลวแมนานได สติมีความระมัดระวัง ความตื่นตัวตอหนาที่ภาวะที่พรอมอยู

เสมอในการคอยรับรูตอสิ่งตาง ๆ ที่เขามาเกี่ยวของ สติมีประโยชนเชน ชวยทำใหการกระทำ หรือแสดงออก

ทางกายและทางวาจาเปนไปอยางสุจริตถูกตองเรียบรอยนุมนวลและงดงาม ไมเปนไปเพื่อการเบียดเบียนทำ

รายตนเองและผูอ่ืน(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/29/41)  

หลักอายตนะ 12 ที่สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน ไดแก อายตนะภายใน 6 ที่สงเสริมเวทนา

นุปสสนาสติปฏฐานกลาวคือ อายตนะ หมายถึง เปนที่เชื่อมตอหรือที่เกิด เปนที่ประชุมรวมหรือเปนที่ทำให

วนเวียนอยูในสังสารวัฏฏมี 6 ประการคือ   

1) จักขุ ชื่อวาอายตนะ เพราะเปนเหตุใหจิตเจตสิกเกิด องคธรรม ไดแกจักขุปสาท  

2)  โสตะ ชื่อวาอายตนะ เพราะเปนเหตุใหจิตเจตสิกเกิด องคธรรม ไดแกโสตปสาท 

3)  ฆานะ ชื่อวาอายตนะเพราะเปนเหตุใหจิตเจตสิกเกิด องคธรรม ไดแกฆานปสาท 4)  ชิวหา ชื่อวา

อายตนะเพราะเปนเหตุใหจิตเจตสิกเกิดองคธรรม ไดแกชิวหาปสาท  

5)  กายะ ชื่อวาอายตนะเพราะเปนเหตุใหจิตเจตสิกเกิด องคธรรม ไดแกกายปสาท 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 148 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

6)  จิต ชื่อวาอายตนะเพราะเปนเหตุใหจิตเจตสิกเกิด องคธรรม ไดแก จิตทั้งหมด (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 35/154-167/112-118.) 

อายตนะภายนอก 6 ท่ีสงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐานกลาวคือ  

1)  รูปารมณ ชื่อวาอายตนะเพราะเปนเหตุใหจิตเจตสิกเกิด องคธรรม ไดแก สีตางๆ  

2)  สัททารมณ ชื่อวาอายตนะเพราะเปนเหตุใหจิตเจตสิกเกิด องคธรรมไดแก เสียงตางๆ  

3)  คันธารมณ ชื่อวาอายตนะเพราะเปนเหตุใหจิตเจตสิกเกิด องคธรรม ไดแก กลิ่นตางๆ4)  รสารมณ 

ชื่อวาอายตนะเพราะเปนเหตุใหจิตเจตสิกเกิด องคธรรม ไดแกรสตางๆ  

5)  โผฏฐัพพารมณ ชื่อวาอายตนะเพราะเปนเหตุใหจิตเจตสิกเกิด องคธรรม ไดแก สัมผัสตางๆ  

6)  สภาพธรรมตางๆ ชื่อวาอายตนะเพราะเปนเหตุใหจิตเจตสิกเกิด องคธรรม ไดแก เจตสิก 52 สุขุม

รูป 16 นิพพาน  (พระครูเกษมธรรมทัต (สุรศักดิ์ เขมรสี). 2548) ซ่ึงคูกับอายตนะภายนอก 6 ประการ 

3. แนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนา

ภาวนา แนวทางการกำหนดรูสุขเวทนา ไดแก การรับรูลักษณะพิเศษของสุขเวทนา โดยรับเอาอารมณอันเปน

เหตุแหงความสุข หมายถึง การรับรูเหตุใกลของเวทนา คือ อารมณที่นาชอบใจ ดังนั้น เมื่อมีสุขเวทนาเกิดข้ึน 

พระโยคาวจรผูปฏิบัติกำหนดรูเทาทันตอสุขเวทนาวา สุขหนอ ดีใจหนอ อิ่มใจหนอ(พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:  10/380/313.) เปนตน เพื่อรูเทาทันตอสุขเวทนาที่เกิดขึ้น มีความเพียร 

(อาตาป) ในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานกลาวคือ พระโยคาวจรมีความเพียรในการกำหนดรูเวทนานุปสสนาสติ

ปฏฐาน 9 ประการคือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา อทุกขมสุขเวทนาเปนตน เม่ือพระโยคาวจรมีความเพียรกำหนดรู

เวทนาเหลานั้นอยางนี้ยอมไมยึดมั่นถือมั่นอะไรๆ ในโลก มีสัมปชัญญะ (สัมปชาโน) ในเวทนานุปสสนาสติปฏ

ฐานกลาวคือ พระโยคาวจรมีสัมปชัญญะในการกำหนดรูเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน 9 ประการคือ สุขเวทนา 

ทุกขเวทนา อทุกขมสุขเวทนา เปนตน เมื่อพระโยคาวจรมีสัมปชัญญะกำหนดรูเวทนาเหลานั้นอยางนี้ ยอมไม

ยึดมั่นถือมั่นอะไรๆ ในโลก มีสติ (สติมา) ในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานกลาวคือ พระโยคาวจรมีสติในการ

กำหนดรูเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน 9 ประการคือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา อทุกขมสุขเวทนาเปนตน เมื่อพระ

โยคาวจรมีสติกำหนดรูเวทนาเหลานั้นอยางนี้ ยอมไมยึดมั่นถือมั่นอะไรๆ ในโลก(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:  10/373/302)  

แนวทางการกำหนดรูทุกขเวทนา ไดแก พระโยคาวจรกำหนดรูทุกขเวทนาทางกาย และทางใจ ตาม

อาการนั ้นๆ วา เจ็บหนอ ปวดหนอ เมื ่อยหนอ ชาหนอเปนตน แมไมทราบวาสิ ่งนี ้เรียกวา ทุกขเวทนา

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:  10/380/313.) จัดวาไดรับรูสภาวะแทจริงของ

ทุกขเวทนาแลวการยกสภาวะทุกขเวทนาข้ึนสูวิปสสนาภาวนากลาวคือ พระโยคาวจรกำหนดรูทุกขเวทนายอม

รูชัดวา มีเพียงสภาวธรรมที่เกิดขึ้นแลวก็ดับไป ไมเที่ยง เปนทุกข ไมใชตัวตน มีสติปรากฏอยูเฉพาะหนาวา

เวทนามีอยู ก็เพียงเพ่ืออาศัยเจริญญาณ เจริญสติเทานั้น ไมอาศัยตัณหาและทิฏฐิอยูและ ไมยึดม่ันถือม่ันอะไรๆ 

ในโลก การพิจารณาเห็นสภาวะทุกขเวทนาเกิดข้ึนและเสื่อมไปกลาวคือ พระโยคาวจรกำหนดรูทุกขเวทนาโดย

การพิจารณาเห็นสภาวะทุกขเวทนาโดยความเกิดขึ้น และเห็นความเสื่อมไป และเห็นทั้งสองอยางนั้นจึงจะ

สามารถเห็นความเกิดดับของทุกขเวทนาไดดี เพราะมีวิปสสนาญาณเกิดขึ้นมาโดยลำดับๆ และ หลักของการ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 149 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

วางจิตในการกำหนดรูสภาวะทุกขเวทนากลาวคือ  พระโยคาวจรไมบังคับสภาวะ ไมฝนสภาวะ ไมหนีสภาวะ 

ไมกลัวสภาวะ เพียงแตวางใจใหเปนกลางในสิ่งเหลานั้นเพราะทุกขเวทนา นั้นเปนเพียงปรากฏการณที่จิตไป

รับรูอารมณเทานั้นเอง ไมมีผลท่ีเปนอันตรายอะไรตอรางกาย และจิตใจ ถาวางจิตไดอยางนี้แลวพระโยคาวจรผู

ปฏิบัติยอมมีการพัฒนาพละไปตามลำดับของวิปสสนานั่นเอง 

แนวทางการกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนา ไดแก พระโยคาวจรกำหนดรูอุเบกขา คือ ความรูสึกเปนกลาง 

ๆ ไมสุขไมทุกข(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:  10/380/313.) เชน  อุเบกขาทาง

ตา เห็นสีก็เฉยๆ และอุเบกขาทางหู ไดยินเสียงเฉย ๆ เมื่ออุเบกเวทนาชนิดนี้เกิดขึ้นก็ใหมีความเพียร มีสติ มี

สัมปชัญญะระลึกกำหนดรูเทาทันวา เฉยหนอ ๆ เปนตน เชน พระธรรมทินนาเถรีบรรยายธรรมแกวิสาขอุบาสก

อยางเรียบๆ เปนปกติ ทานก็เสวยอุเบกขาเวทนาเชนกัน  ในยามปกติพระอรหันตทั ้งหลาย ทานจะเสวย

อุเบกขาเวทนาอยางมีสติ สัมปชัญญะท่ีมีปญญากำกับ 

แนวทางการกำหนดรูสุขเวทนาที ่มีอามิส ไดแก การกำหนดรู สุขเวทนาที ่มีอามิส(พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:  10/380/313.)  คือรูปท่ีเปนกามคุณ 5 กลาวคือ  เม่ือตาเห็นรูป

เปนตน เปนเพียงการกระทบสัมผัส คือสภาวธรรมที่เกิดไปตามธรรมชาติ ตามเหตุและผล ตองมีความเพียร มี

สติ มีสัมปชัญญะ สำรวมระวังอินทรียและอารมณภายนอกเม่ือมากระทบ เห็นสักแตวาเปนเพียงสภาวะรูปนาม 

ไตรตรองและพิจารณากับอารมณที่ปรากฏ สามารถรูชัดสภาวธรรมได  หูเมื่อไดยินเสียง ไมใชเราไดยิน ไมมี

อัตตาหรือบุคคลเปนผูไดยิน ในขณะไดยินนั้น พระโยคาวจรผูปฏิบัติธรรมจะรับรูความเปนเหตุเปนผลแกกัน 

การไดยินจึงหมายถึงการประชุมกันของหู เสียง และโสตวิญญาณจิต การประชุมกันเรียกวา ผัสสะ เวลาท่ีไดยิน

เสียงท่ีไพเราะจะรูสึกเปนสุขเรียกวา สุขเวทนา จมูกท่ีรับรูกลิ่นเปนสภาวธรรมท่ีเกิดข้ึนตามเหตุและปจจัย เชน 

การไดกลิ่นเกิดไดเพราะมีการกระทบกันระหวางจมูกและกลิ่น หากขาดจมูกหรือไมมีกลิ่น การรูกลิ่นจะเกิดข้ึน

ไมได ฉะนั้น พระโยคาวจรผูปฏิบัติธรรมควรกำหนดรูกลิ่นอยูเสมอวา เวทนาท่ีเกิดข้ึนและดับไปขณะรูกลิ่นหอม

นั้นพอใจก็เปนสุขเวทนา การลิ้มรสเปนสภาวธรรม ที่เกิดจากการกระทบกันของลิ้นและอาหาร เปนปจจัยให

เกิดมีชิวหาวิญญาณข้ึน แตพระโยคาวจรผูปฏิบัติธรรมขณะลิ้มรสจะทราบไดวา การลิ้มรสเปนสภาวธรรมท่ีผัน

แปรไปตามสภาพของลิ้นรส และชิวหาวิญญาณ เม่ือปฏิบัติตอไปยอมสามารถจะบรรลุถึงวิปสสนาปญญาท่ีเห็น

ความแปรเปลี่ยนความไมคงทนของสภาวธรรมในการลิ้มรสเชนกัน ผัสสะที่เกิดจากรสอันอรอยเปนเหตุใหเกิด

ความรูสึกเสวยอารมณดีเรียกวา สุขเวทนา ฉะนั้น กามคุณ 5 ทางตา หู จมูก ลิ้น และกาย ตองคอยสำรวม

ระวัง อารมณคือ อายตนะภายนอกเม่ือมากระทบสัมผัส กำหนดรูดวยสติใหเทาทันวาสักแตเปนเพียงรูป-นามท่ี

เกิดดับอยางรวดเร็ว การกำหนดรูของสติ และสัมปชัญญะอยางตอเนื่องก็จะเปนการละและกำจัดอารมณ

ดังกลาวดับไปเอง 

แนวทางการกำหนดรูสุขเวทนาที่ไมมีอามิส ไดแก การกำหนดรูสุขเวทนาที่ไมมีอามิส (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:  10/380/313.) คือโสมนัสเวทนา 6 ที่อาศัยเนกขัมมะกลาวคือ 

พระโยคาวจรควรกำหนดรูองคธรรมของโสมนัสเวทนา ไดแก โลภมูลจิต 4 ดวงคือ  อกุศลจิตดวงที่ 1 (โลภะ 

ดวงที่ 1)  ดวงที่ 2 ดวงที่ 3 และดวงที่ 4 มีสภาวธรรมที่เปนอกุศล คือ จิตที่เปนอกุศล สหรคตดวยโสมนัส 

สัมปยุตดวยทิฏฐิคือ มีรูปเปนอารมณเปนตน หรือปรารภอารมณใดๆ เกิดขึ้นในสมัยใด ในสมัยนั้น ผัสสะ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 150 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

เวทนา สัญญา เจตนา จิต วิตก วิจาร ปติ สุข เอกัคคตาเปนตนก็เกิดข้ึนได การกำหนดรูการเสวยสุขเวทนาท่ีไม

มีอามิสคือ โสมนัสเวทนาท่ีไมมีอามิสกลาวคือ คือ การพิจารณาเห็นลักษณะการเสวยเวทนาในเวทนาท้ังหลาย 

มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ เพ่ือกำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกนี้เสียได  และ การกำหนดรูโสมนัสเวทนา

ที่ไมมีอามิสท่ีสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนากลาวคือ สุขยอมเกิดแกผูใด ยอมทำผูนั้นใหมีความสุขดังเชน

พระวักกลิ  ครั้งแรกถูกพระศาสดาขับไลก็เกิดความเสียใจ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 2/558) ตอมาพระองคทรงทราบความลำบากของทานจึงแสดงพระองคใหปรากฏเพื่อจะใหพระ

วักกลิเถระเกิดปติโสมนัสและนึกถึงพระโอวาทที่พระบรมศาสดาตรัสสอนขมปติไดจนบรรลุพระอรหันตพรอม

ดวยปฏิสัมภิทา 

แนวทางการกำหนดรูทุกขเวทนาท่ีไมมีอามิส ไดแก การกำหนดรูทุกขเวทนาท่ีไมมีอามิส (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/380/313.) คือโทมนัสเวทนา 6 ที่อาศัยเนกขัมมะกลาวคือ 

ความรูสึกเจ็บปวดทุกขทรมานภายในจิตใจ อันเนื่องมาจากประสบกับสิ่งที่ไมพึงปรารถนาอยางใดอยางหนึ่ง 

หรือเกิดจากหลายๆ สาเหตุ ซึ่งลวนเปนสวนที่ทนอยูไดยาก อันจัดเขาไดในโทมนัสเวทนาทั้งหมดรวมเรียกวา 

โทมนัสเวทนา พระโยคาวจรตองใช ความเพียร สติ และสัมปชัญญะตามกำหนดพิจารณาแยกแยะไดวา ขณะ

ไหนโทมนัสเวทนาที่ไมอิงอามิสไมเจือดวยกิเลสเกิดขึ้น จนสามารถเห็นความเกิดดับของสภาวะโทมนัสเวทนา

ไดอยางแจมแจง และ การกำหนดรูทุกขเวทนาที่ไมมีอามิสท่ีสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนากลาวคือนิรา

มิสทุกข ไดแก พระโยคาวจรกำหนดรูทุกขเวทนาท่ีไมมีอามิส คือ ไม เจือดวยกิเลส เชน ความทุกขเวทนาท่ีจาก

สภาพสังขารไมเจือดวยกิเลส เปนตน นี้เปนเวทนาเจตสิก จัดเปน นามธรรม เวทนาขันธ  ธัมมายตนะ  ธัมม

ธาตุ ทุกขสัจ จนกวาจะสิ้นกิเลสดับทุกขโดยประการท้ังปวง  

แนวทางการกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาที่ไมมีอามิส  ไดแก การกำหนดรูอทุกขมเวทนาที่ไมมีอามิส 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/380/313.) คืออุเบกขาเวทนา 6 ที่อาศัย

เนกขัมมะกลาวคือ พระโยคาวจรกำหนดรูนิรามิสอุเบกขา ไดแก อุเบกขาไมอิงกามคุณ 5 ดวยเหตุนี้ การ

กำหนดรูอุเบกขาเวทนา 6 ที่อาศัยเนกขัมมะตามหลักเวทนานุปสสนาสติปฏฐานจึงเปนการตัดวงจรของ

สังสารวัฏอยางแทจริง เมื่อตัณหาไมเกิด อุปาทาน ภพ ชาติ ชราและมรณะก็เกิดขึ้นไมได เมื่อพระโยคาวจร

ขจัดตัณหาไดอยางนี้ วนเวียนของสังสารวัฏที่เริ่มตนจากตัณหาก็ถูกขจัดไปได และ การกำหนดรูอทุกขมสุข

เวทนาที่ไมมีอามิสที่สงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา เรียกวา อุเบกขาอาศัยวิปสสนา (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/308/286.) กลาวคือ พระโยคาวจรกำหนดรูอุเบกขา ความ

เฉยๆ ไมสุขไมทุกขท่ีไมมีอามิสเจือ เชน อุเบกขาเวทนาท่ีเกิดจากการเจริญสมถะและวิปสสนาเขาถึงความสงบ

จากนิวรณเปนตน สักแตวาเปนอุเบกขาเวทนาที่ไมมีกิเลสมีสภาพเสวยอารมณเปนกลางๆ ซึ่งไมมีกิเลส นี้เปน

เวทนาเจตสิก จัดเปนนามธรรม เวทนาขันธ  ธัมมายตนะ  ธัมมธาตุ ทุกขสัจ จนกวาจะสิ้นกิเลสดับทุกขโดย

ประการท้ังปวง (พระครูฌานวิรัติ, 2554) 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 151 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

อภิปรายผลการวิจัย  

1. ศึกษาเวทนาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า  เวทนา คือ ความเสวยอารมณที่เปนสุขบาง 

ทุกขบาง ไมสุขไมทุกขบาง มีการรับรูอารมณหรือสิ่งมากระทบสัมผัสทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ กลาวคือ 

จำแนกตามทางรับอารมณมี  2  ประการ  จำแนกตามสภาวธรรมมี 3 ประการ มีความสอดคลองกับพระอุป

ติสสเถระ (2524) ท่ีกลาวไวในหนังสือวิมุตติมรรควา เวทนาเปนธรรมชาติรู สึกทางใจเทานั้น เมื่อวาดวย

อายตนะ เวทนามี 2 คือกายิกเวทนาและเจตสิกเวทนา เมื่อรูวาโดยสภาวธรรมแลวเวทนามี 3 คือ สุขเวทนา 

ทุกขเวทนา อทุกขมสุขเวทนา เมื่อวาโดยธรรม เวทนามี 4 คือ กุศลเวทนา อกุศลเวทนา อัพยากตเวทนา และ

กรรมเวทนา เมื่อวาโดยอินทรีย เวทนามี 5 คือ สุขินทรีย ทุกขินทรีย โสมนัสสินทรีย โทมนัสสินทรีย และ 

อุเบกขินทรีย เมื่อวาโดยธรรมฝายดำฝายขาว เวทนามี 6  กลาวคือ สุขเวทนามีอาสวะ สุขเวทนาไมมีอาสวะ 

ทุกขเวทนามีอาสวะ ทุกขเวทนาไมมีอาวาสวะ อุเบกขาเวทนามีอาสวะ อุเบกขาเวทนาไมมีอาสวะ เมื่อวาโดย

อุบายเวทนา มี 7 คือจักขุสัมผัสสชาเวทนา โสตสัมผัสสชาเวทนา ฆานะสัมผัสสชาเวทนา ชิวหาสัมผัสสชา

เวทนา กายสัมผัสสชาเวทนา มโนสัมผัส สชาเวทนา และมโนวิญญาณสัมผัสสชาเวทนา เมื่อวาโดยพิสดาร 

เวทนามี 108 กลาวคือ เวทนา 6 เกิดจากตัณหา เวทนา 6 เกิดจากเนกขัมมะ เวทนา 6 เกิดจากตัณหาท่ีมีทุกข 

เวทนา 6 เกิดจากเนกขัมมะมีทุกข เวทนา 6 เกิดจากตัณหาที่มีอุเบกขา และเวทนา 6 เกิดจากเนกขัมมะที่มี

อุเบกขา 6x6 เปน 36 เเละ  เเบงออกเปนสามกาล (อดีต อนาคต และปจจุบัน) เวทนา 36 เหลานี้คูณดวย 3 

จึงเปน 108 นี้เรียกวา เวทนาขันธ แตงานวิจัยนี้จะมีความแตกตางกันคือ ผูวิจัยจะไดศึกษา ความหมายและ

ความสำคัญของของเวทนา ประเภทแหงเวทนา องคธรรมของเวทนา ธรรมชาติและอิทธิพลของเวทนาคุณและ

โทษของเวทนา  ปจจัยที่ทำใหเกิดเวทนา เวทนาในทัศนะของนักวิชาการและผูรูทางพระพุทธศาสนาดังได

อธิบายมาแลว   

2. หลักธรรมที่สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐานในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา พบวา  หลักธรรมท่ี

สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐานในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนากลาวคือ (1) หลักความเพียร (อาตาป) ท่ี

สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน (2) หลักสัมปชัญญะ (สัมปชาโน) ที่สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน ซ่ึง

สอดคลองกับพระอุทิศ จารุธมฺโม (ชื่นชม) ไดทำวิจัยเรื่อง ศึกษาสัมปชัญญะในการปฏิบัติเวทนานุปสสนาสติปฏ

ฐาน จากการศึกษาพบวา สัมปชัญญะในคัมภีรพุทธศาสนาเถรวาทคือ ความรูสึกตัวท่ัวพรอมในการกาวไป การ

ถอยกลับ การคูเขา การเหยียดออก ซึ่งประกอบดวยการมีสติและสัมปชัญญะ เพื่อใหเกิดประโยชนอยาง

สมบูรณท้ัง 4 ลักษณะ เวทนานุปสสนาเปนการปฏิบัติโดยกำหนดรูอารมณของการเสวยเวทนาอยางมีสติ ซ่ึงมี

อยู 9 ประการ แลวจึงนำเอาอารมณของการเสวยเวทนามาประยุกตใชในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา เพื่อให

เห็นตามความเปนจริงวา อารมณท้ังหลายเหลานี้มีการเปลี่ยนแปลงอยูตลอดเวลา คือ มีการเกิดข้ึนแลวก็ตั้งอยู 

แลวมีการเปลี่ยนแปลงในลักษณะไมเท่ียงในอารมณตางๆ (3) หลักสติ (สติมา) ท่ีสงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏ

ฐาน และ (4) หลักอายตนะ 12 ที่สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐานซึ่งมีความสอดคลองกับพระครูวิเวกธรร

มาภิราม (สงัด วิเวโก) (2558) ไดทำวิจัยเรื่อง “ศึกษาการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาในภาวนาสูตร” ผลการวิจัย

พบวา หลักการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาในคัมภีรพุทธศาสนาเถรวาทมีเนื้อหาหลักธรรมประกอบดวย (1) อาตาป 

มีความเพียร (2) สมฺปชาโน มีสัมปชัญญะ (3) สติมา มีสติ ในการเจริญสติปฏฐาน ตองมีสติเปนประธานประชุม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 152 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

ลงใน 4 ฐาน คือกาย เวทนา จิตและธรรม อันเปนเหตุใหเกิดวิปสสนาญาณเห็นแจงหยั่งรูสภาวธรรม อันเปน

อารมณทางกาย ทางใจ หรือรูป นามตามความเปนจริงวา สภาวธรรมทั้งหลายไมเที่ยง เปนทุกข เปนอนัตตา 

ไมใชสัตว บุคคล บุรุษหรือสตรี และมีสภาพไมเท่ียงเปนทุกข เปนอนัตตา ไมสวยงาม ไมนารัก ไมนาปรารถนา 

ถายถอนตัณหาอุปาทาน ความยึดม่ันถือม่ัน ท้ังท่ีเปนรูปขันธ และนามขันธ ทำใหจิตบริสุทธิ์หลุดพนจากอาสวะ

กิเลสทั้งปวง แนวทางการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาในภาวนาสูตรมีฐานในการเจริญภาวนาอยู 4 ฐาน คือ (1) ผูมี

สมถยานิกะออน มีตัณหาจริตออน พิจารณากายานุปสสนาสติปฏฐานเปนทางแหงความบริสุทธิ์ (2) ผูมีสมถยา

นิกะแกกลา มีตัณหาจริตแกกลา พิจารณาเวทนานุปสสนาเปนทางแหงความบริสุทธิ์ (3) ผูมีวิปสสนายานิกะ

ออน มีทิฏฐิจริตออนพิจารณาจิตตานุปสสนาเปนอารมณแหงความบริสุทธิ์ (4) ผูมีวิปสสนายานิกะแกกลา 

มีทิฏฐิจริตแกกลาพิจารณาธัมมานุปสสนาเปนทางแหงความบริสุทธิ์ ถาปราศจาก 4 ฐานนี้แลว ไมมีเวไนยสัตว

หมูเหลาใดสามารถบรรลุธรรมได และสอดคลองกับพรรณราย รัตนไพฑูรย (2544) ไดทำวิจัยเรื่อง การศึกษา

วิธีปฏิบัติวิปสสนาตามแนวสติปฏฐาน 4: ศึกษาแนวการสอนของพระธรรมธีรราชมุนี(โชดก ป.ธ. 9)ไดกลาว 

เรื่องเวทนา คือ การสรางสติใหรูเทาทันตอเวทนา คือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา และอทุกขมสุขเวทนาที่เกิดข้ึน

ตัวเอง สรางความรูเทาทันภายในตัวและนอกตัว เชน การมีสติกำหนดรูเทาทันเวทนาตามความเปนจริง อันจะ

เปนไปเพื่อกำจัดอนุสัย 3 ประการ กลาวคือ เมื่อเกิดสุขเวทนาก็รูเทาทันกำจัดกิเลสที่แฝงตัวนอนเนื่องอยูใน

สันดาน คือความกำหนัด (ราคานุสัย) เมื่อเกิดทุกขเวทนา ก็รูเทาทันกำจัด กิเลสที่แฝงตัวนอนเนื่องอยูใน

สันดาน คือความขัดเคือง เมื่อเกิดอทุกขมสุขเวทนา ก็รูเทาทันกำจัดกิเลสที่แฝงตัวนอนเนื่องอยูในสันดานคือ 

ความไมรู แตงานวิจัยนี้จะมีความแตกตางกันคือ ผูวิจัยจะไดศึกษาหลักความเพียรท่ีสงเสริมเวทนานุปสสนาสติ

ปฏฐาน หลักสัมปชัญญะที่สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน หลักสติที่สงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน 

หลักอายตนะ 12 ท่ีสงเสริมเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน ดังไดอธิบายมาแลว   

3. แนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา 

พบวา แนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา

กลาวคือ พระโยคาวจรมีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติกำหนดรูเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน 9 ประการคือ 

กำหนดรูสุขเวทนา กำหนดรูทุกขเวทนา กำหนดรูอทุกขมสุขเวทนา กำหนดรูสุขเวทนาที่มีอามิส กำหนดรูสุข

เวทนาท่ีไมมีอามิส กำหนดรูทุกขเวทนาท่ีมีอามิส กำหนดรูทุกขเวทนาท่ีไมมีอามิส กำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาท่ี

มีอามิสซึ่งสอดคลองกับวิภารัตน บุญเฉลียว (2557) ไดทำวิจัยเรื ่อง ศึกษาวิธีกำหนดรูทุกขในการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนา พบวา วิธีกำหนดรูทุกขในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาเปนลักษณะที่มีการสัมผัสถูกตองกับ

อารมณท่ีไมดี ซ่ึงเปนกระบวนการท่ีใชสติสมาธิตามรูความจริงของรูปนาม ทำใหเกิดปญญาโดยใชหลักปริญญา 

3 คือ (1) ญาตปริญญา คือปญญาขั้นกำหนดรูขั ้นรู จักทุกขวาเปนรูปนาม (2) ตีรณปริญญา คือปญญาข้ัน

กำหนดพิจารณาทุกขพิจารณารูปนามใหเหน็ตามความเปนจริงในกฎไตรลักษณ (3) ปหานปริญญา คือปญญา

ขั้นกำหนดละทุกขละอุปาทานในขันธ 5 ดวยประหานกิเลส 5 ระดับ และกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาที่ไมมี

อามิส เมื่อพระโยคาวจรมีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติกำหนดรูเวทนาเหลานั้นอยางนี้ยอมไมยึดมั่นถือม่ัน

อะไรๆ ในโลก ดวยเหตุนี้ การกำหนดรูเวทนา 9 ประการตามหลักเวทนานุปสสนาสติปฏฐานจึงเปนการตัด

วงจรของสังสารวัฏอยางแทจริง เมื่อตัณหาไมเกิด อุปาทาน ภพ ชาติ ชราและมรณะก็เกิดขึ้นไมได เมื่อพระ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 153 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

โยคาวจรขจัดตัณหาไดอยางนี้ วนเวียนของสังสารวัฏท่ีเริ่มตนจากตัณหาก็ถูกขจัดไปไดซ่ึงมีความสอดคลองกับ

พระปรีดา อภิวโร (บัวสด)(2560)  ไดทำวิจัยเรื่อง “ศึกษาทุกขเวทนาเพ่ือการบรรลุธรรมตามแนวเวทนานุปสส

นาสติปฏฐาน” ผลวิจัยพบวา ทุกขเวทนา คือ การรับรูอารมณที่เปนทุกขของจิต เวทนาเปนเจตสิกอยางหนึ่ง

ของจิต ทุกขเวทนาเกิดจากอกุศลวิปากจิต เวทนามี 3 ประเภทคือ สุข ทุกข และ อุเบกขาเวทนา ทุกขเวทนา

ยังจัดเขาในไตรลักษณคือ ทุกขตา เพราะถูกการเกิดข้ึนและการดับสลายไปบีบค้ันอยูตลอดเวลาคงอยูในสภาพ

เดิมไมได ตองเปลี่ยน ตองหมดสภาพไป ทุกขในอริยสัจ บงบอกถึง ความเกิด ความแก ความเจ็บ ความตาย 

เปนตน เปนทุกข โดยรวมคือความยึดม่ันถือม่ันในขันธ 5 เปนทุกข และทุกขในปฏิจจสมุปบาท คือกระบวนการ

สืบทอดเหตุปจจัยปฏิจจสมุปบาทองคธรรม 12 ฝายอนุโลมซึ่งหมายถึง เพราะอวิชชาเปนปจจัยสังขารจึงมี 

เพราะสังขารเปนปจจัยวิญญาญจึงมี เพราะชาติเปนปจจัย ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข โทมนัส อุปายาส

จึงมี ความทุกขเกิดข้ึนเพราะอาศัยเหตุปจจัยเหลานี้ การดับทุกขท่ีเกิดจากอวิชชาตองเจริญสติปฏฐานเพ่ือใหมี

ปญญารูเห็นความเปนไตรลักษณ ในการเจริญวิปสสนาภาวนา ผูปฏิบัติวิปสสนาทำจิตใหเปนสมาธิจนสงบจาก

สิ่งรบกวนจากภายนอก ใหจิตเปนขณิกหรืออุปจารสมาธิแลวกำหนดรูทุกขเวทนาซ่ึงจัดเปนสวนหนึ่งของเวทนา

นุปสสนาสติปฏฐาน อาการความรูสึกเปนทุกขจะปรากฏแกผูปฏิบัติแรงมากในชวงแรกๆ หากผูปฏิบัติมิไดใช

โยนิโสมนสิการและไมมีกัลยาณมิตรคอยใหการแนะนำอยางถูกตองแลวก็จะทำใหผูปฏิบัติลมเลิกทำความเพียร

ได หากมีการกำหนดรูสภาวะทุกขทั ้งหมดที่กำลังเกิดขึ้นในขณะปจจุบันดวยสติสัมปชัญญะ ไมหยุดและ

ตอเนื่อง อาการของทุกขตาซึ่งเปนหนึ่งในไตรลักษณจะปรากฏชัดเจนทำใหจิตของผูปฏิบัติหาทางปลอยวาง

และเขาสูลำดับของวิปสสนาญาณโดยอัปณิหิตวิโมกข ดวยความสมบูรณของพละ และ อินทรีย มีความเพียรไม

หยุดจิตจะสามารถบรรลุลำดับวิปสสนาญาณตางๆ จนถึงมรรค ผล นิพพาน เปนเหตุใหจิตหลุดพนจากความ

ทุกขที่เกิดจากอุปาทานขันธเพราะการกำหนดรู แตงานวิจัยนี้จะมีความแตกตางกันคือ ผูวิจัยจะไดศึกษาการ

กำหนดรูสุขเวทนาเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา  การกำหนดรูทุกขเวทนาเพื่อสงเสริมการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนา  การกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาเพ่ือสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา  การกำหนดรูสุขเวทนา

ที่มีอามิสเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา  การกำหนดรูสุขเวทนาที่ไมมีอามิสเพื่อสงเสริมการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนา  การกำหนดรูทุกขเวทนาที่มีอามิสเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา  การกำหนดรู

ทุกขเวทนาที่ไมมีอามิสเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา  การกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาที่มีอามิสเพ่ือ

สงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา  และการกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาที่ไมมีอามิสเพื่อสงเสริมการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนา ดังไดอธิบายมาแลว   

 

 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 154 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

องคความรูใหม  

องคความรูที่ไดจากการวิจัยในครั้งนี้ คือ “แนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน

เพ่ือสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา” ถือวามีคุณคา และเปนสิ่งสำคัญในการดำเนินชีวิตของพุทธศาสนิกชน

โดยท่ัวไปเปน “ASSA+3 Model” ดังนี้  

1. “อาตาป” (Atapi – อาตาป มีความเพียร) = แนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏ

ฐาน 9 ประการคือ มีความเพียรกำหนดรูสุขเวทนา มีความเพียรกำหนดรูทุกขเวทนา มีความเพียรกำหนดรู

อทุกขมสุขเวทนา มีความเพียรกำหนดรูสุขเวทนาท่ีมีอามิส มีความเพียรกำหนดรูสุขเวทนาท่ีไมมีอามิส มีความ

เพียรกำหนดรูทุกขเวทนาท่ีมีอามิส มีความเพียรกำหนดรูทุกขเวทนาท่ีไมมีอามิส มีความเพียรกำหนดรูอทุกขม

สุขเวทนาท่ีมีอามิส และมีความเพียรกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาท่ีไมมีอามิส 

2. “สัมปชาโน” (Sampajano – สัมปชาโน มีสัมปชัญญะ) =  แนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนา

นุปสสนาสติปฏฐาน 9 ประการคือ มีสัมปชัญญะกำหนดรูสุขเวทนา มีสัมปชัญญะกำหนดรูทุกขเวทนา มี

สัมปชัญญะกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนา มีสัมปชัญญะกำหนดรูสุขเวทนาที่มีอามิส มีสัมปชัญญะกำหนดรูสุข

เวทนาท่ีไมมีอามิส มีสัมปชัญญะกำหนดรูทุกขเวทนาท่ีมีอามิส มีสัมปชัญญะกำหนดรูทุกขเวทนาท่ีไมมีอามิส มี

สัมปชัญญะกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาท่ีมีอามิส และมีสัมปชัญญะกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาท่ีไมมีอามิส 

3. “สติมา” (Satima – สติมา มีสติ) = แนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน 9 

ประการคือ มีสติกำหนดรูสุขเวทนา มีสติกำหนดรูทุกขเวทนา มีสติกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนา มีสติกำหนดรูสุข

เวทนาที ่มีอามิส มีสติกำหนดรูสุขเวทนาที ่ไมมีอามิส มีสติกำหนดรูทุกขเวทนาที ่มีอามิส มีสติกำหนดรู

ทุกขเวทนาที่ไมมีอามิส มีสติกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาที่มีอามิส และมีสติกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาที่ไมมี

อามิส 

4. “อายตนะ” (Ayatana – อายตนะ คือ ที่เชื่อมตอ) = แนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานปุสส

นาสติปฏฐาน 9 ประการคือ กำหนดรูสุขเวทนาเชื่อมตอกับอายตนะ 12 กำหนดรูทุกขเวทนาเชื่อมตอกับ

อายตนะ 12  กำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาเชื่อมตอกับอายตนะ 12  กำหนดรูสุขเวทนาที่มีอามิสเชื่อมตอกับ

อายตนะ 12  กำหนดรูสุขเวทนาที่ไมมีอามิสเชื่อมตอกับอายตนะ 12  กำหนดรูทุกขเวทนาที่มีอามิสเชื่อมตอ

กับอายตนะ 12  กำหนดรูทุกขเวทนาท่ีไมมีอามิสเชื่อมตอกับอายตนะ 12  กำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาท่ีมีอามิส 

และกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาท่ีไมมีอามิสเชื่อมตอกับอายตนะ 12 

5. 3 รู หมายถึง การกำหนดรูดวยการ รูทน รูท่ัว รูทัน โดยประยุกตจากเครื่องมือของมหาสติปฏฐาน 

4 ใหลงในไตรลักษณทั้ง 3 คือ 1) ไมเที่ยง (อนิจจลักขณะ) 2) เปนทุกข (ทุกขลักขณะ) 3) ไมใชตัวตน (อนัตต

ลักขณะ) 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 155 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพท่ี 1  ASSA+3 Model 

 

สรุป  

เวทนา คือ ความเสวยอารมณท่ีเปนสุข ทุกข ไมสุขไมทุกข เกิดจากการรับรูอารมณท่ีมากระทบสัมผัส

ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ จำแนกตามทางรับอารมณมี  2 ประการ จำแนกตามสภาวธรรมมี 3 ประการ 

จำแนกตามสภาวะอารมณและสภาวธรรมมี 5 ประการ จำแนกตามผัสสะที่เกิดจากอายตนะมี 6 ประการ 

จำแนกตามสภาวธรรมและตามผัสสะมี 18 ประการ จำแนกเวทนาออกเปนเคหสิตเวทนามี 18 ประการ และ

จำแนกเวทนา 36 ประการแบงออกตามกาลคือ อดีต อนาคต และปจจุบันรวมเปน  108  ประการ  เวทนา

ทั้งหลายจะสามารถจำแนกอยางละเอียดไดเปน 108 ประการ  แตความแตกตางที่เห็นไดชัดเจนคือเวทนา 3 

ไดแก สุขเวทนา ทุกขเวทนา และอทุกขมสุขเวทนาหรืออุเบกขาเวทนา  หลักธรรมท่ีสงเสริมเวทนานุปสสนาสติ

ปฏฐานในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนากลาวคือ (1) หลักความเพียร คือ อาตาป เพราะแผดเผากิเลสท้ังหลายให

เรารอน (2) หลักสัมปชัญญะ คือ  สัมป ชาโน ไดแก ตัวปญญาเปนเครื่องทำลายกิเลส (3) หลักสติ คือ สติมา 

ไดแก มีความระลึกได ความไมเผลอ รูเทาทันอารมณหรือความรูสึกนึกคิดที่เกิดขึ้นกับตน และ (4) หลัก

อายตนะ 12 เปนเครื่องสืบตอใหเกิดความรูอารมณตาง ๆ ไดแก รูป–นาม อายตนะเปนท่ีประชุมของเหตุปจจัย

มาประชุมกัน และ เปนที่อยูอาศัยของนามรูป เปนที่เกิดอาศัยของบุญและบาป บุญและบาปจะตองอาศัย

อายตนะนี้ทั้งสิ้นจึงเกิดขึ้นได แนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพื่อสงเสริมการปฏิบตัิ

วิปสสนาภาวนากลาวคือ พระโยคาวจรมีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติกำหนดรูเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน 9 

อายตนะ 12 

1) ตา+รูป 

2) ห+ูเสียง 

3) จมูก+กลิ่น 

4) ลิ้น+รส 

5) กาย+สัมผสั 

6) ใจ+ธัมมารมณ 

 

เวทนานุปสสนาสติปฏฐาน 

9 ประการ 

1. สุขเวทนา  

2. ทุกขเวทนา  

3. ทุกขมสุขเวทนา  

4. สุขเวทนาท่ีมีอามิส  

5. สุขเวทนาท่ีไมมีอามิส   

6. ทุกขเวทนาท่ีมีอามิส 

7.ทุกขเวทนาท่ีไมมีอามสิ  

8. ทุกขมสุขเวทนาท่ีมี

อามิส  

9.อทุกขมสุขเวทนาที่ไมมี

อามิส 

หลักการกำหนดรู 

(3 รู) 

1. มีความเพียร  

(อาตาป) รูทน 

2. มีสัมปชัญญะ  

(สัมปชาโน) รูท่ัว-รู

ดับ 

3.มีสติ (สติมา) 

รูทัน-รูเกิด 

 

ไตรลักษณ 
1) ไมเท่ียง  

(อนิจจลักขณะ) 

2) เปนทุกข  

(ทุกขลักขณะ) 

3) ไมใชตัวตน 

(อนัตตลักขณะ) 

  “ASSA+3 Model” 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 156 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

ประการคือ กำหนดรูสุขเวทนา กำหนดรูทุกขเวทนา กำหนดรูอทุกขมสุขเวทนา กำหนดรูสุขเวทนาที่มีอามิส 

กำหนดรูสุขเวทนาท่ีไมมีอามิส กำหนดรูทุกขเวทนาท่ีมีอามิส กำหนดรูทุกขเวทนาท่ีไมมีอามิส กำหนดรูอทุกขม

สุขเวทนาที่มีอามิส และกำหนดรูอทุกขมสุขเวทนาที่ไมมีอามิส เมื่อพระโยคาวจรมีความเพียร มีสัมปชัญญะ    

มีสติกำหนดรูเวทนาเหลานั้นอยางนี้ยอมไมยึดมั่นถือมั่นอะไรๆ ในโลก และมีสติกำหนดรูสภาวะธรรมเปนฐาน

ท้ังรูปธรรมและนามธรรมลวนมีความเกิดดับ ไมเท่ียง เปนทุกข และเปนอนัตตา ดวยเหตุนี้ การกำหนดรูเวทนา

ทั้ง 9 ประการตามหลักเวทนานุปสสนาสติปฏฐานจึงเปนการตัดวงจรของสังสารวัฏอยางแทจริง เมื่อตัณหาไม

เกิด อุปาทาน ภพ ชาติ ชราและมรณะก็เกิดขึ้นไมได เมื่อพระโยคาวจรขจัดตัณหาไดอยางนี้ วนเวียนของ

สังสารวัฏท่ีเริ่มตนจากตัณหาก็ถูกขจัดไปได สวนองคความรูท่ีไดจากการวิจัยเปนแบบ “ASSA+3 Model” 

 

ขอเสนอแนะ  

1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

กรรมการมหาเถรสมาคม และสำนักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติควรนำแนวทางการกำหนดรูเวทนา

ในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนามาประยุกตใชกับปฏิบัติในชีวิตประจำวัน

อยางตอเนื่อง เพื่อใหพระสงฆ และพุทธศาสนิกชนเขาใจถึงแนวทางการกำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติ

ปฏฐานเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา  และควรมีหนวยงานคอยดูแล ใหความรูเรื่องแนวทางการ

กำหนดรูเวทนาในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา ความเขาใจ และสามารถ

นำไปสูการปฏิบัติไดอยางแทจริง 

2. ขอเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งตอไป 

2.1 แนวทางการกำหนดรูความเพียรในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนา

ภาวนา 

2.2 แนวทางการกำหนดรูสัมปชัญญะในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพื่อสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนา

ภาวนา 

2.3 แนวทางการกำหนดรูสติในเวทนานุปสสนาสติปฏฐานเพ่ือสงเสริมการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา 

 

บรรณานุกรม  

พรรณราย รัตนไพฑูรย. (2544). การศึกษาวิธีการปฏิบัติวิปสสนากัมฐานตามแนวสติปฏฐาน 4 ศึกษาแนวการ

สอนของพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระครูเกษมธรรมทัต (สุรศักดิ์ เขมรสี). (2548). วิปสสนาภูมิ. พิมพครั้งท่ี 5. กรุงเทพฯ: บริษัท หางหุนสวน

จำกัด ทิพยวิสุทธิ.์  

พระครูฌานวิรัติ. (2554). หลักการเจริญวิปสสนากัมมัฏฐาน (มหาสติปฏฐานสูตร) พระพุทธเจาทรงตรัส. 

กรุงเทพฯ: นิตยสารโลกทิพย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 157 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

พระครูวิเวกธรรมาภิราม (สวัด วิเวโก). (2558). ศึกษาการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาในภาวนาสูตร. วิทยานิพนธ

พุทธศาสตร บัณฑิวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). พุทธธรรมฉบับปรบัปรุงและขยายความ. พิมพครั้งท่ี 9.  กรุงเทพฯ: มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระปรีดา อภิวโร (บัวสด). (2560). ศึกษาทุกขเวทนาเพื่อการบรรลุธรรมตามแนวเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน. 

สารนิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2554). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งที่ 13.  

กรุงเทพฯ: พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 

พระพุทธโฆสเถระ รจนา. (2558). คัมภีรวิสุทธิมรรค. พิมพครั้งท่ี 10. กรุงเทพฯ: บริษัท ธนาเพรส  

พระสมัุงคลเถระ. (2542). อภิธมฺมตฺถสงฺคหปาลิยาสหอภิธมฺมตฺถวิภาวินี นามอภิธมฺมตฺถ สงฺคหฎีกา. นครปฐม: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระอุปติสสเถระ. (2542). วิมุตติมรรค. แปลโดย พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมมฺจิตโต). พิมพครั้งท่ี 2. 

กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัย.  

พุทธทาสภิกขุ. (2534). หลักพุทธธรรม. พิมพครั้งท่ี 2. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ.   

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฏกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ. กรุงเทพฯ : 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มาโนช  นอยวัฒน. (2551). อนุปุพพิกถา และ อริยสัจ. กรุงเทพฯ: จัดพิมพโดยชมรมอนุรักษธรรม.  

วรรณสิทธิ์ ไวทยะเสวี. (2547). คูมือการศึกษาพระอภิธัมมัตถสังคหะ ปริจเฉทท่ี 2 เจตสิกสังคหวิภาค. ม.ป.ท.:  

  ม.ป.พ. 

วิภารัตน บุญเฉลียว. (2557). ศึกษาวิธีกำหนดรูทุกขในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา. กรุงเทพฯ: ชนากานตพริ้น

ติ้ง.  
 

 


	ด้วยเหตุผลดังกล่าวมาข้างต้น ผู้วิจัยมีความสนใจศึกษาเรื่อง  “แนวทางการกำหนดรู้เวทนาในเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานเพื่อส่งเสริมการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา” เพื่อศึกษาเวทนาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท เพื่อศึกษาหลักธรรมที่ส่งเสริมเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานในการปฏิบัติ...

