
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 13 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

ศึกษาวิเคราะหเรื่องกรรมตามหลักพระอภิธรรม 

An Analytical Study of Kamma based on Abhidhamma 

 
1ระพีพันธุ พิสุทธิพันธุ, 2พระปญญาวัชรบัณฑิต (สมบูรณ วุฑฺฒิกโร), 

3แมชีกฤษณา รักษาโฉม และ 4พระศรีวินยาภรณ (สายรุง อินฺทาวุโธ) 

1Rapeepan Pisuthipan, 2Phra Panyavajrapandit (Somboon Vutthikaro),  
3Mae chee Kritsana Raksachom, and 4Phra Srivinayaphon (Sairung Intawuttho)   

1,2,3บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2,3Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.    

4บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลัย. 
4Graduate School, Mahamakut Buddhist University. 

1Corresponding Author’s Email: repee2024@gmail.com  

Received: September 22, 2024; Revised: December 16, 2024; Accepted: December 18, 2024 

 

บทคัดยอ 

        บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 3 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดเรื ่องกรรมในพระพุทธศาสนา       

2) เพ่ือศึกษากรรมตามหลักพระอภิธรรม 3) เพ่ือวิเคราะหกรรมตามหลักพระอภิธรรม เปนงานวิจัยเชิงเอกสาร

โดยศึกษาจากพระไตรปฎกและอรรถกถาพรอมท้ังเอกสารท่ีเก่ียวของ  ผลการวิจัย พบวา 1) เจตนา คือ ความ

จงใจเปนสภาพธรรมที ่สงผลใหทำกรรมดี หรือไมดีผานชองทางกาย วาจา และใจ เจตนาเปนเหตุใหเกิด

พฤติกรรมการดำเนินชีวิตท้ังดี หรือไมด ีเปนบุญหรือเปนบาป พระพุทธศาสนาสอนใหรับผิดชอบการกระทำของ

ของตนเอง โดยมีเจตนาขับเคลื่อนใหกระทำกรรมขาวสงผลใหมีความสุขกายสุขใจ เจตนาขับเคลื่อนใหกระทำ

กรรมดำสงผลใหมีความทุกขกายทุกขใจ 2) กรรมตามหลักพระอภิธรรมแบงเปน อกุศลกรรม 12 ประการ 

กามาวจรกุศล 8 ประการ รูปาวจรกุศลกรรม 5 ประการ อรูปาวจรกุศล 4 ประการ อกุศลกรรม 12 แบงเปน

ความโลภที่ประกอบดวยความเห็นผิดจิตวิปลาส 4 ประการ ความโลภที่ไมประกอบดวยความเห็นผิด 4 

ประการ ความโกรธมี 2 ประการ คือ โกรธเอง และมีคนมาชี้แนะใหโกรธ ความหลงมี 2 ประการคือ ความ

สงสัยที่เปนอกุศลและความฟุงซาน กามาวจรกุศลกรรม มี 8 ประการ คือ ความดีทั้งตั้งใจทำเองหรือมีบุคคล

อื่นชักชวน ประกอบดวยปญญา 4 ประการ ความดีที่ไมมีปญญา 4 ประการ รูปาวจรกุศลกรรม คือ ระดับรูป

ฌาน 5 ระดับ อรูปาวจรกุศลกรรม 4 คือ ระดับอรูปฌาน 4 ระดับ 3) การรักษากรรม คือ การรักษาจิตอยูใน

ระดับกามาวจรกุศลจิต ประกอบดวย ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปญญา สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ 

เพื่อการดำเนินชีวิตอยางมีความสุขในปจจุบัน พัฒนาจิตเพื่อใหมีความสุขระดับฌานจิต 5 ระดับ องคของฌาน

จิต ประกอบดวย วิตก วิจาร ปติ สุข และเอกัคคตา พัฒนาจิตใหขึ้นสูระดับอรูปฌานจิต 4 ระดับ องคของอรูป

mailto:repee2024@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 14 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

ฌานจิตประกอบดวย อุเปกขาและเอกัคคตา พัฒนาจิตใหมีความสุขที่ยั่งยืน คือ ระดับจิตของพระโสดาบัน   

พระสกทาคามี พระอนาคามี และพระอรหันต 

คำสำคัญ: กรรม; เจตนา; พระอภิธรรม 

 

Abstract 
  The study consisted of the following objectives: 1) to investigate the concept of kamma 
in Buddhism; 2) to explore kamma according to Abhidhamma; and 3) to analyze kamma 
according to Abhidhamma. The study used a documentary research approach to investigate the 
Tipitaka and its commentary, as well as related documents.  The study found that 1) cetanā 
refers to one's volition or intention to perform wholesome or unwholesome kamma, be it 
intellectual, vocal, or physical. Cetanā is the cause that leads to behavior, whether good or bad, 
meritorious or demeritorious. Buddhism emphasizes taking responsibility for one's own 
actions, with cetanā serving as the driving force for wholesome kamma, which leads to 
physical and mental happiness, and unwholesome kamma, which leads to physical and mental 
suffering.  2) According to Abhidhamma, kamma is divided into 12 unwholesome actions 
(akusalakamma),8 sense-sphere wholesome states (kāmāvacarakusala), 5 fine-material-sphere 
wholesome states (rūpavacarakusala), and 4 immaterial-sphere wholesome states 
(arūpavacarakusala). 12 Unwholesome actions (akusalakamma) is divided into greed that 
contains 4 kinds of distortion (vipallāsa) and that which does not contain 4 kinds of wrong 
view. There are 2 kinds of hatred: one that is angry by oneself, and one that is provoked by 
others. There are 2 kinds of delusion, namely unwholesome doubt and distraction. 8 Sense-
sphere wholesome states (kāmāvacarakusala) refer to wholesomeness that is either self-
initiated or motivated by others, and contain 4 kinds of wisdom. There are also another kind of 
wholesome states that do not contain 4 kinds of wisdom.5 Fine-material-sphere wholesome 
states (rūpavacarakusala) consist of 5 absorptions, while 4 immaterial-sphere wholesome 
states (arūpavacarakusala) consist of 5 absorptions.  3) To maintain the mind in the sense-
sphere wholesome states, one must cultivate faith (saddhā), effort (viriya), mindfulness (sati), 
concentration (samādhi), wisdom (paññā), right speech (sammāvācā), right action 
(sammākammanta), and right livelihood (sammāājīva) in order to lead a happy life in the 
present moment. One should also cultivate one’s mind in order to achieve happiness and 5 
absorptions.  The establishment of jhāna or absorptions consists of thoughts (vitakka), 
investigation (vicāra), joy (pīti), one-pointedness (ekaggata), while the establishment of 
formless jhāna or absorptions consists of equanimity (upekkhā) and one-pointedness 
(ekaggata). The mental development for long-term happiness is the level of mind of the 
Stream-Entrerer, the Once-Returner, the Non-Returner, and the Arahant.  
Keywords: kamma; cetanā; Abhidhamma. 
 
บทนำ  

  คำสอนทางพระพุทธศาสนาบรรจุอยู ในพระไตรปฎก 3 ปฎก คือ 1. พระวินัยปฎก 2. พระ

สุตตันตปฎก 3. พระอภิธรรมปฎก พระอภิธรรมปฎกเปนปฎกที่รวบรวมคำสอนที่เปนสภาวะที่เปนเรื ่อง

เกี่ยวกับจิต เจตสิก รูป นิพพาน คำสอนเรื่องกรรม หรือที่เรียกวา การกระทำนั้นปรากฏอยูในพระอภิธรรมใน

ลักษณะของสภาวะท่ีเรียกวา กุศลธรรม อกุศลธรรม อัพยากตธรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบบัมหาจฬุาลง

กรณราชวิทยาลยั: อภิ.สงฺ.(ไทย); 34/1/124 ) ดังขอความวา “จิตที่เปนกามาวจรซึ่งเปนกุศล สหรคตดวย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 15 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

โสมนัส สัมปยุตดวยญาณ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: อภิ.สงฺ.(ไทย);  

34/1/1) ขอความวา “จิตที่เปนอกุศล สหรคตดวยโสมนัส สัมปยุตดวยทิฏฐิ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: อภิ.สงฺ.(ไทย); 34/365/110) ขอความวา “จิตที่เปนอกุศล สหรคตดวยโทมนัส 

สัมปยุตดวยปฏิฆะ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: อภิ.สงฺ.(ไทย); 34/413/120) 

และขอความวา “จิตที่เปนอกุศล สหรคตดวยอุเปกขา สัมปยุตดวยวิจิกิจฉา” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: อภิ.สงฺ.(ไทย); 34/422/122) และขอความวา “จิตท่ีเปนอกุศล สหรคตดวยอุเปก

ขา สัมปยุตดวยอุทธัจจะ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: อภิ.สงฺ.(ไทย);  

34/427/123) จากขอความเหลานี้เปนการอธิบายกรรมผานเรื่องจิตและเจตสิก และขอความที่แสดงถึงการท่ี

จิตและเจตสิกมีลักษณะสภาวะอยางนี้จะทำใหเกิดหวงโซแหงปฏิจจสมุปบาท คือ ความไมรูที ่เปนอวิชชา     

เปนเหตุใหเกิดสังขารการปรุงแตงท่ีดีและไมดีสงผลใหเกิดมีวิญญาณ คือ การไดชีวิต วิญญาณสงผลใหเกิดนาม

รูป เปนตน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: อภิ.สงฺ.(ไทย); 35/286/268)  
  ในคัมภีรอภิธรรมมีคำวา “กัมมปจจัย” ไดแกสภาพที่อาศัยเปนไปโดยกรรม ซึ่งประกอบดวย 

“เจตนา” และ “กิเลส” ซึ่งทั้งสองอยางลวนเปน “เจตสิก” นอกจากนั้น “สภาวธรรมที่กิเลสทำใหเศราหมอง

และเปนอารมณของกิเลสเปนปจจัยแกสภาวธรรมที่กิเลสทำใหเศราหมองและเปนอารมณของกิเลสโดยกัมม

ปจจัย ไดแกเจตนาท่ีกิเลสทำใหเศราหมองและเปนอารมณของกิเลสเปนปจจัยแกสัมปยุตขันธโดยกัมมปจจัย” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: อภิ.ป.(ไทย); 40/20/892) และขอความวา ขันธ

ที่เปนอกุศลซึ่งเกิดกอน ๆ เปนปจจัยแกขันธที่เปนอกุศลซึ่งเกิดหลัง ๆ โดยอุปนิสสยปจจัย (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: อภิ.ป.(ไทย); 40/423/274) และขอความเกี่ยวกับการอธิบาย

ปกตูปนิสสยปจจัยวา “บุคคลอาศัยราคะแลวฆาสัตว ลักทรัพย พูดเท็จ พูดสอเสียด พูดคำหยาบ พูดเพอเจอ งัดแงะ 

ปลนไมใหเหลือ ปลนเรือนหลังเดียว ดักจี้ท่ีทางเปลี่ยว ลวงเกินภรรยาผูอ่ืน ฆาชาวบาน ฆาชาวนิคม ฆามารดา ฆาบิดา 

ฆาพระอรหันต มีจิตประทุษรายทำพระโลหิตของพระตถาคตใหหอ ทำลายสงฆใหแตกกัน อาสัยโทสะ” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: อภิ.ป.(ไทย); 40/423/274) สำหรับในอภิธัมมัตถสังคหะ

ปรากฏคำวา กัมมจตุกกะ แบงกรรมออกเปน 4 หมวด คือ หมวดที่ 1. แบงกรรมตามหนาที่ 2. แบงกรรม

ตามลำดับการสงผล 3. แบงกรรมตามอำนาจการใหผล 4. แบงกรรมโดยมูลฐานการใหผล (พระอนุรุทธาจารย, 

2546)  ในอภิธัมมัตถวิภาวินีฎีกามีการอธิบายถึงกรรมโดยอำนาจแหงกิจ โดยลำดับแหงการใหผล โดยอำนาจ

แหงการใหผล โดยอำนาจเปนมูลฐานใหผล (พระสุมังคลาจารย, 2546) 

  จากขอความดังกลาวมาขางตนนี้ เปนการอธิบายเรื่องกรรม ที่ปรากฏในคัมภีรพระอภิธรรม 

เปนการอธิบายเรื่องกรรมท่ีใชศัพทยาก ศัพทเฉพาะ เนื้อหาของกรรมลวนเก่ียวกับสภาวธรรมท่ีเปนจิต เจตสิก 

รูป จึงยากท่ีจะเขาใจ จำเปนตองไดรับการอธิบายเพ่ือความเขาใจในการศึกษาพระพุทธศาสนา 

  ดังนั้น ผูวิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาการวิเคราะห เรื่องกรรมตามหลักพระอภิธรรม ดวยภาษาและสำนวน

ที่งายเหมาะแกการเขาใจ การวิเคราะหและอธิบายเรื่องกรรมนี้ จึงเหมาะสมสำหรับบุคคลทั่วไปและผูที่มิไดมี

พื้นความรูทางธรรมสูง โดยผูวิจัยศึกษาถึงแนวคิดเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนา ศึกษากรรมตามหลักพระ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 16 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

อภิธรรมและวิเคราะหหลักการเรื ่องกรรมในคัมภีรพระสูตรและพระอภิธรรม เพื ่อสรางความเขาใจให

พุทธศาสนิกชน และผูสนใจ 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

 1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนา 

 2. เพ่ือศึกษาเรื่องกรรมตามหลักพระอภิธรรม 

 3. เพ่ือศึกษาวิเคราะหกรรมตามหลักพระอภิธรรม 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

  งานวิจัยเรื่อง ศึกษาวิเคราะหเรื่องกรรมในพระอภิธรรม เปนการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary 

Research) โดยการรวบรวมขอมูลในเอกสารคัมภีรทางพระพุทธศาสนาและงานวิจัยที่เกี ่ยวของ ขอบเขต

งานวิจัยมี 2 ดาน คือ (1) ขอบเขตดานเนื้อหา ไดแก แนวคิดในเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนา ศึกษากรรมตาม

หลักพระอภิธรรม หลังจากนั้นจะนำเรื่องกรรมในพระอภิธรรมไปวิเคราะห (2) ขอบเขตดานเอกสาร ไดแก 

คัมภีรพระไตรปฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 อรรถกถาภาษาไทยฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย คัมภีรอภิธัมมัตถสังคหะ คัมภีรอภิธัมมัตถวิภาวนีฎีกา เอกสารตำราวิชาการ บทความ

วิชาการ วิทยานิพนธ งานวิจัยท่ีเก่ียวของ ข้ันตอนการวิจัยมีดังนี้ 

  ขั ้นตอนที ่ 1 ศึกษาขอมูลจากแหลงที ่เกี ่ยวของ โดยที ่ผ ู ว ิจัยศึกษาคนควาและรวบรวมขอมูล              

ท่ีเก่ียวของไดแก เอกสารคัมภีร และงานวิจัยตาง ๆ ทางพระพุทธศาสนา 

  ขั้นตอนที่ 2 วิเคราะหโดยนำขอมูลแนวคิดเรื่องกรรมในคัมภีรพระพุทธศาสนา เรื่องกรรมในคัมภีร

พระอภิธรรมและนำหลักกรรมในคัมภีรพระอภธิรรมเทานั้น 

  ข้ันตอนท่ี 3 นำมาเรียบเรียงวิเคราะหกรรมในคัมภีรพระสูตรและคัมภีรพระอภิธรรม 

  ข้ันตอนท่ี 4 สรุปนําเสนอผลการวิจัยและขอเสนอแนะในการวิจัยครั้งตอไป 

 

ผลการวิจัย 

  วัตถุประสงคที่ 1 การศึกษาแนวคิดเรื ่องกรรมในพระพุทธศาสนา จากการศึกษาพบวา กรรม คือ 

เจตนา หรือความตั้งใจในการลงมือทำความดี หรือความชั่ว มนุษยท้ังหลายท่ีดำเนินชีวิตในปจจุบันนี้ดวยการ

ประกอบอาชีพเลี้ยงตนเองและครอบครัว มีท้ังเจตนาท่ีบริสุทธิ์และไมบริสุทธิ์ ผูท่ีมีเจตนาบริสุทธิ์จะแสดงออก

ทางกาย วาจา ใจ ท่ีซ่ือสัตยตออาชีพตอบุคคลรอบขางมีความปรารถนาดีตอกัน เจตนามีท้ังดีและไมดี เจตนาดี

ทำใหการกระทำดี เจตนาไมดีจะทำใหการทำไมดี กรรมนั้นจึงเปนคำกลาง ๆ ข้ึนอยูกับเจตนาแรงกลาในดานดี

หรือไมดี เจตนาเปนตัวขับเคลื่อน การกระทำกรรมดี คือ การไมฆาสัตว ไมลักทรัพย ไมประพฤติผิดตอสามีหรือ

ภรรยาของผูอื่น ไมพูดปดหรือพูดเท็จ ไมพูดสอเสียด ไมพูดเพอเจอ ไมดื่มสุรา ทั้ง 5 นี้ คือ หลักมนุษยธรรม 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 17 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

สวนการกระทำกรรมไมดี คือ เจตนาในการฆาสัตวใหญสัตวนอย เจตนาในการลักทรัพย เจตนาในการประพฤติ

ผิดสามีหรือภรรยาผูอื่น เจตนาในการพูดเท็จพูดปดพูดสอเสียดพูดคำหยาบพูดเพอเจอ เจตนาในการดื่มสุรา 

การท่ีศีลขอท่ี 1 จะขาด นั้นทางพระพุทธศาสนามีเกณฑในการตัดสิน คือ สัตวท่ีจะฆานั้นมีชีวิต บุคคลผูท่ีจะฆา

มีจิตใจที่อยากจะฆา มีความพยายามในการฆา ทายที่สุดสัตวนั้นตายดวยน้ำมือผูฆา หากไมครบองคประกอบ

ศีลก็ไมขาดแตศีลนั้นดางและพรอย ศีลขอที่ 2 การลักทรัพย การที่ศีลขอที่ 2 จะขาดนั้นมีเกณฑในการ

ตัดสิน คือ ทรัพยนั้นมีเจาของครอบครอง มีความสำคัญวา ทรัพยนั้นมีผูครอบครอง มีความตั้งใจในการลัก

ขโมย มีความพยายามในการขโมย ลักขโมยมาดวยความพยายามนั้น ศีลขอท่ี 3 ประพฤติผิดในภรรยาหรือสามี

ของผูอื่น การที่ศีลขอที่ 3 จะขาด มีเกณฑในการตัดสิน มีสตรีหรือบุรุษที่จะพึงลวงละเมิด มีจิตคิดจะเสพใน

สตรีหรือบุรุษ มีความพยายามในการที่จะเสพ มีความยินดีในการที่จะเสพสตรีหรือบุรุษ ศีลขอที่ 4 มีเกณฑใน

การตัดสิน คือ เรื่องไมจริง จิตคิดจะกลาวใหคลาดเคลื่อน ความพยายามท่ีจะพูดเท็จเกิดจากจิต ทายท่ีสุดมีคน

เชื่อตาม การรักษาศีลเรียกวา กรรมขาว ผลที่ไดรับ คือ ความดีความสุข สวนการผิดศีลเรียกวา กรรมดำ 

ผลที่ไดรับ คือ ความเดือดรอนใจ เกณฑในการตัดสินกรรมดีที่ปรากฏในอรรถกถาธรรมบท คือ กรรมใดท่ี

บุคคลทำแลวตนเองไมเดือดรอนคนอื่นไมเดือดรอน กรรมนั้นเปนกรรมดี แตทวากรรมใดที่บุคคลทำแลว 

ตนเองเดือดรอนคนอ่ืนเดือดรอนกรรมนั้น เปนกรรมไมด ี
  ในพระไตรปฎกปรากฏขอความเกี่ยวกับกรรมวา สัตวทั้งหลายมีกรรมเปนของตน มีกรรมเปนทายาท 

มีกรรมเปนกำเนิด มีกรรมเปนเผาพันธุ มีกรรมเปนที่พึ่งอาศัย กรรมยอมจำแนกสัตวทั้งหลายใหเลวและดี

ตางกัน นอกจากนั้นกรรมยังแบงออกเปน 12 ชนิด โดยแบงตามกาลเวลา คือ กรรมใหผลในชาติปจจุบัน 

เรียกวา ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม กรรมใหผลในชาติหนาเรียกวา อุปชชเวทนียกรรม กรรมใหผลในชาติตอ ๆ 

ไป เรียกวา อปรปริยายเวทนียกรรม กรรมหนัก คือ การฆาบิดาการฆามารดาการฆาพระอรหันต ทำพระโลหิต

ของพระพุทธเจาใหหอพระโลหิต การทำสังฆเภทเรียกวาครุกรรม สำหรับกรรมนำเกิดเรียกวาชนกกรรม กรรม

ที่คอยสนับสนุนเรียกวา อุปตถัมภกกรรม กรรมที่คอยเบียดเบียนเรียกวา อุปปฬกกรรม กรรมที่คอยตัดรอน

เรียกวา อุปฆาตกกรรม เปรียบกรรมชนิดนี้เหมือนโคท่ีอยูใกลประตูคอก เม่ือเปดคอกแลวหากไมมีโคตัวหนุมท่ี

มีกำลังแข็งแรงออกไปกอน โคตัวที่อยูใกลประตูคอยจะออกไปกอน ถึงแมโคตัวนั้นจะเปนโคแก กรรมที่ทำเปน

ประจำเรียกวา พหุลกรรม หรืออาจิณณกรรม ลักษณะของอาจิณณกรรม คือ หากบุคคลใดเจริญกรรมฐานเปน

ประจำ หรือสวดมนตเปนประจำ ตักบาตรเปนประจำ ทุกคนทำคุณงามความดีเปนประจำตลอดชีวิตลักษณะนี้

เรียกวา กุศลอาจิณณกรรม หากบุคคลใดฆาสัตวเปนอาชีพ เลี้ยงชีวิตดวยการฆาสัตวเปนเวลานาน หรือประกอบ

อาชีพฆาไกขาย อาชีพฆาหมูเลี้ยงชีพ ฆาวัว เลี้ยงไก เลี้ยงเปด เลี้ยงวัว เลี้ยงหมู ขายชีวิตสัตว ในสังคมไทยยุค

ปจจุบันนี ้ ปรากฏมีแกงคอลเซ็นเตอรระบาดหลอกลวงประชาชนทั ่วประเทศ ประชาชนประสบความ

ยากลำบากเนื่องจากถูกแกงคอลเซ็นเตอรหลอกใหทำธุรกรรมการเงิน คนไทยสูญเงินเนื่องจากรูไมทัน

แกงคอลเซ็นเตอร กลุมทำกรรมลักษณะเหลานี้เรียกวาทำอกุศลอาจิณณกรรม กรรมที่ทำตอนใกลจะตาย

เรียกวา อาสันนกรรม กรรมที่สักแตวากระทำเรียกวากฏัตตกรรม และกรรมที่ไมสงผลเรียกวาอโหสิกรรม 

ลักษณะของอโหสิกรรม คือหากบุคคลนั้นสำเร็จเปนพระอรหันตแลวหลังจากปรินิพพานแลว กรรมนั้นจะไม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 18 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

ตามสงผลยกตัวอยางของพระองคุลิมาลกอนบรรลุพระอรหันตไดฆาคนไวจำนวน 999 คน กรรมนั้นจะตาม

สงผลในขณะที่พระอรหันตยังมีชีวิตอยูปรากฏวาพระองคุลิมาลไปบิณฑบาตจะมีกอนดินทอนไมที่บุคคล

ขวางไปในที่อื่น ๆ สิ่งเหลานั้นไดลอยมากระทบพระองคุลิมาลเลือดอาบกลับวัดทุกวัน หากพระอรหันตนั้น

ปรินิพพานแลว กรรมท้ังหมดจะเปนอโหสิกรรมไมตามสงผล 

  วัตถุประสงคท่ี 2 ผลการวิจัยวา กรรมตามการอธิบายตามแนวพระอภิธรรมนั้น เกิดจากเจตนาท่ีเกิด

รวมกันกับจิตและเจตสิก ทำใหเกิดอกุศลกรรมมีทั้งหมด 12 สภาวะ ดังนี้ จิตที่เปนโลภจิตตามอภิธรรม   

มี 8 สภาวะ คือ (1) ความโลภที่มีความเห็นผิดมีความดีใจมีความโลภเอง เชน การเปนโจรปลนรานทอง ปลน

รานคา ปลนบานเรือน ฉอโกงทั้งโดยตรงและเชิงนโยบาย ทุจริต หลอกลวงเงินของผูอื่นมาเปนของตน เมื่อได

สิ่งของมาแลวเกิดความดีใจครอบครองเปนของตนเอง (2) ความโลภท่ีมีความเห็นผิดมีความดีใจมีคนมาชักชวน

ชักจูงใหรวม ขบวนการปลน ขบวนการหลอกลวง (3) ความโลภท่ีไมมีความเห็นผิดมีความดีใจโสมนัส เกิด

ความอยากไดเองแสวงหาอยางถูกตอง ไมยึดม่ันในสิ่งของเหลานั้น (4) ความโลภท่ีไมมีความเห็นผิดมีความดีใจ

โสมนัส มีคนชักชวนใหอยากไดและแสวงหาอยางถูกตองไมยึดมั่นในสิ่งของเหลานั้น (5) ความโลภที่มี

ความเห็นผิดมีอารมณเฉย ๆ เกิดความโลภเอง ปลน จี้ ฉอโกง ทำดวยตนเอง (6) ความโลภท่ีมีความเห็น

ผิดมีอารมณเฉย ๆ มีคนชักชวนใหโลภชักชวนใหอยากได ชักชวนใหโกง (7) ความโลภที่ไมมีความเห็นผิด     

มีอารมณเฉย ๆ เกิดความโลภอยากไดเอง แสวงหาสิ่งของดวยความถูกตอง (8) ความโลภท่ีไมมีความเห็นผิด 

รูบาปบุญคุณโทษแตมีคนสั่งใหไปขโมยทั้ง ๆ ที่ไมเต็มใจ มีอารมณเฉย ๆ เชน นาย ก.เปนคนรูบาปบุญคุณ

โทษ ทราบวาการขโมยผิดศีลธรรม แตตองจำใจขโมย เนื่องจากมารดาสั่งใหขโมย ทั้งหมดที่กลาวมานี้มาจาก

จิต ไมสามารถหามจิตได ดังนั้นความโลภก็เกิดขึ้นกับบุคคลตาง ๆ ในโลกนี้ (9) การกระทำที่เกิดขึ้นเวลาไม

ชอบใจ ไมพอใจ หรือไมตองการ คือ โกรธ เกิดการกระทำนั้น ๆ ขึ้นมาดวยความปกติ มีความโกรธ รูสึกขึ้นมา

เอง (10) ความโกรธท่ีเกิดขึ้นโดยขณะเกิดความโกรธนั้นมีบุคคลชักชวนกระตุนใหเกิดความโกรธ (11) ในขณะ

ที่ความรูสึกปกติ มีความหลงหรือเห็นผิด ทำใหรูสึกลังเลสงสัยในพระรัตนตรัย สงสัยเรื่องกรรม สงสัยบิดา

มารดาไมมีบุญคุณแกตน (12) ในขณะที่ความรูสึกปกติ มีความหลงหรือเห็นผิด เกิดพรอมดวยความฟุงซาน 

อกุศลกรรม คือ จิตโลภ จิตโกรธ จิตหลงนั้นเอง 

  กุศลกรรมโดยจิตในกามภูมิที่นำใหเกิดการสรางกุศลกรรมและรับผลของกุศลกรรม การสรางกุศล

ในกามภูมิโดยจิตไดสะสมกุศลกรรมไวเพียงพอแลว ชีวิตบุคคลในกามภูมินี้จะมีวิธีการคิดและการดำเนินชีวิต

ลวนไปในทางกุศล และชีวิตบุคคลเหลานี้ ประกอบดวยสัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ 

สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิเปนหลัก เพื่อเปนการระมัดระวังและเพื่องดเวนในการ

สรางบาปอยูเสมอ สภาวะจิตที่เปนกุศลมี 8 สภาวะคือ (1) มีความสุขในขณะกระทำความดี มีปญญาเกิด

ขึ้นมาเอง ความรูสึกยินดีในขณะที่มีปญญาเกิดขึ้นเองไมมีบุคคลชี้นำ (2) มีความสุขในขณะกระทำความดี       

มีปญญามีความรูสึกยินดีเกิดขึ้นโดยมีเหตุหรือบุคคลชี้นำ (3) กุศลจิตเกิดพรอมดวยความรูสึกยินดีในขณะนั้น

ไมไดมีปญญาเกิดขึ้นมาเอง (4) กุศลเกิดขึ้นพรอมดวยความรูสึกยินดีในขณะนั้นไมไดมีปญญาเกิดขึ้นโดยมีเหตุ

หรือมีคนชวนทำใหกุศล (5) กุศลเกิดพรอมดวยความรูสึกเฉย ๆ ในขณะเกิดนั้นมีปญญาไมมีใครชวนทำความ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 19 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

ความดีมีจิตทำดวยตนเอง (6) กุศลเกิดพรอมดวยความรูสึกเฉย ๆ เกิดพรอมดวยปญญา เกิดขึ้นโดยมีเหตุหรือ

บุคคลชักนำ (7) กุศลเกิดพรอมดวยความรูสึกเฉย ๆ ในขณะกระทำนั้น ไมไดมีปญญาอยากทำกุศลโดยไมมีใคร

ชวน (8) กุศลเกิดในขณะกระทำนั้นความรูสึกเฉย ๆ ไมไดมีปญญาเกิดข้ึนโดยมีเหตุหรือบุคคลชักชวน 

  กุศลกรรมของรูปพรหม โดยเริ่มตนจากการปฏิบัติฌานที่เริ่มตนมาจากการปฏิบัติสมถกรรมฐาน โดย

รูปฌานกุศลแบงออกเปน 5 ระดับ คือ ระดับปฐมฌาน ระดับทุติยฌาน ระดับตติยฌาน ระดับจตุตถฌาน และ

ระดับปญจมฌาน รูปฌานระดับ 1 ปฐมฌานจิต มีการยกจิตข้ึนสูอารมณในสมถกรรมฐาน การประคองจิตใหอยู

เฉพาะอารมณกรรมฐาน ความอิ่มเอิบปติใจความสุขและมีอารมณเดียวซึ่งเปนอารมณพิเศษของกรรมฐาน 

ระดับ 2 ทุติยฌานจิตในการปฏิบัติการประคองจิตใหอยูเฉพาะอารมณกรรมฐาน ความอิ่มเอิบใจปติความสุข

ทางใจ และมีอารมณเดียวซึ่งเปนอารมณพิเศษของกรรมฐาน ระดับ 3 ตติยฌานจิต ความอิ่มเอิบใจปติ

ใจความสุขใจ และมีอารมณเดียวซึ่งเปนอารมณพิเศษของกรรมฐาน ระดับ 4 จตุตตถฌานจิต ความสุข

ทางใจ และมีอารมณเดียวซึ่งเปนอารมณพิเศษของกรรมฐาน ระดับ 5 ปญจมฌานจิต มีอารมณเปนกลาง 

และมีอารมณเดียวซ่ึงเปนอารมณพิเศษของกรรมฐาน 

  อรูปาวจรกุศล พรหมผูที่กำเนิดในอรูปภูมินี้ เปนผูมีเฉพาะนามขันธ 4 คือ (1) อากาสนัญจายตน

กุศลฌานจิต (2) วิญญานัญจายตนกุศลฌานจิต (3) อากิญจัญญายตนกุศลฌานจิต (4) เนวสัญญานา

สัญญายตนกุศลฌานจิต องคฌานคือมีอารมณเปนกลาง (อุเบกขา) และมีอารมณเดียว (เอกัคคตา) ซึ่งเปน

อารมณพิเศษของกรรมฐาน ฌานจิตที่ เปนอรูปฌานเหลานี้ เมื่อบุคคลนั้นเสียชีวิตไปแลวไปเกิดเปน

อรูปพรหม ตัวอยางเชน อาฬารดาบสและอุทกดาบสรามบุตร 

  วัตถุประสงคที่ 3 ผลการวิจัยพบวาการวิเคราะหเรื่องกรรมตามหลักพระอภิธรรม คือ การกระทำ

กรรมเกิดจากจิตสั่งใหทำกรรมทั้งดีและไมดี หากรักษาจิตไดก็ไดชื่อวารักษากรรม บุคคลทั้งหลายทำกรรม

ระดับอกุศลกรรม กุศลกรรม ก็เนื่องมาจากจิต อกุศลจิตทำใหเกิดอกุศลกรรม กรรมตามแนวพระอภิธรรมปฎก

เปนการอธิบายโดยความสัมพันธกับจิต อกุศลจิตเปนอกุศลกรรม กุศลจิตชั้นกามาวจรเปนกามาวจรกุศลกรรม 

กุศลจิตชั้นรูปาวจรเปนรูปาวจรกุศลกรรม กุศลจิตชั้นอรูปาวจรเปนอรูปาวจรกุศลกรรม สำหรับการแบงกรรม

ตามคัมภีรอภิธรรมมัตถสังคหะซ่ึงเปนคัมภีรชั้นหลังแบงกรรมออกเปน 16 ประเภท ดังนี้ 

 1. กรรมโดยอำนาจแหงกิจ มี 4 ประเภท คือ 

 1) ชนกกรรม กรรมที่ทำหนาที่ใหเกิด 2) อุปตถัมภกกรรม กรรมอุปถัมภ 3) อุปปฬกกรรม กรรมเขา

ไปเบียดเบียน 4) อุปฆาตกรรม กรรมเขาไปตัดรอน (พระอนุรุทธาจารย, 2546) 

 2. กรรมโดยลำดับการใหผล มี 4 ประเภท คือ 

 1) ครุกรรม กรรมที่มีกำลังหนัก 2) อาสันนกรรม กรรมที่ใกลจะตาย 3) อาจิณณกรรม กรรมที่เคยสั่ง

สมไว 4) กตัตตากรรม กรรมท่ีสักวาเปนอันทำท่ีมีกำลังออน  

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 20 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

  3. กรรมโดยอำนาจแหงการใหผล คือ 

 1) ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม กรรมที่ใหผลในชาติปจจุบัน 2) อุปปชชเวทนียกรรม กรรมที่ใหผลในชาติ

หนา 3) อปราปรเวทนียกรรม กรรมที่ใหผลในชาติอื่น ๆ สืบตอไป 4) อโหสิกรรม กรรมที่ใหผลแลว หรือยังไม

ใหผล หรือไมใหผล  

  4. กรรมโดยอำนาจเปนมูลฐานใหผล มี 4 ประเภท คือ 

 1) อกุศลกรรม 2) กามาวจรกุศลกรรม 3) รูปาวจรกุศลกรรม 4) อรูปาวจรกุศลกรรม (พระอนุรุทธา

จารย, 2546) 

  จากขอมูลเหลานี้ทำใหทราบวา การแบงกรรมในคัมภีรชั้นเปนการแบงกรรมตามหนาท่ี ตามลำดับแหง

การใหผล ตามอำนาจความหนักเบาของกรรม ตามอำนาจรากเหงาท่ีเปนมูลฐาน ในคัมภีรวิสุทธิมรรคมีขอมูล

ที่เกี่ยวกับกรรมมีจำนวน 12 ประเภท แบงโดยอำนาจแหงหนาที่ (กิจ) มี 4 ประเภท 1. กรรมนำเกิด (ชนก

กรรม) 2. กรรมสนับสนุน (อุปถัมภกกรรม) 3. กรรมเบียดเบียน (อุปปฬกกรรม) 4. กรรมตัดรอน (อุปฆาตกรรม) 

แบงตามความหนักและเบา มี 4 คือ 1. กรรมหนัก (ครุกรรม) 2. กรรมใกลตาย (อาสันนกรรม) 3. กรรมที่ทำ

ประจำ (อาจิณณกรรม) 4. กรรมสักวาทำ (กตัตตากรรม) แบงตามเวลาสงผล มี 4 คือ 1. กรรมสงผลในชาติ

ปจจุบัน (ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม) 2. กรรมสงผลในชาติที่ 2 (อุปปชชเวทนียกรรม) 3. กรรมสงผลในชาติที่ 3 

เปนตนไปจนกระท่ังนิพพาน 4. กรรมท่ีไมสงผล (อโหสิกรรม) (วิสุทธิมรรคภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: วิสุทธิ.(ไทย); 2/687/350) สวนในอรรถกถาอังคุตตรนิกาย ติกนิบาตปรากฏคำอธิบายกรรมจำนวน 

11 ประเภทเทานั้น โดยไมนับอโหสิกรรม (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.ติก.อ. 

(ไทย); 2/34/154) 

  ในอภิธรรมมัตถสังคหะและวิสุทธิมรรค ตั้งชื่อของกรรมตามหนาท่ี ตั้งชื่อกรรมตามเวลาท่ีสงผล ตั้งชื่อ

กรรมตามความหนักความเบา ถึงแมจะตั้งชื่อกรรมเปนชื่อเฉพาะแตก็รวมลงกรรมตามแนวพระอภิธรรมปฎก 

ดังนั้นกรรมตามแนวพระอภิธรรมและตามแนวพระสูตรก็คือ กรรมอันเดียวกัน เพียงแตตางกันโดยชื่อเทานั้น 

การทำหนาที่ของกรรมเหมือนกันเชน ชนกกรรม (กรรมนำเกิด) เปนชื่อกรรมตามแนวพระสูตรปรากฏใน

อรรถกถาอังคุตตรนิกาย ติกนิบาต ในคัมภีรวิสุทธิมรรค ปรากฏในคัมภีรอภิมัตถสังคหะ ชนกกรรมนี้หาก

อธิบายตามแนวพระอภิธรรมคือ อกุศลชนกกรรม นำไปเกิดในอบายภูมิ 4 คือ สัตวนรก เปต อสุรกาย สัตว

เดรัจฉาน สวนชนกกรรมที่เปน กามาวจรกุศลกรรม นำเกิดในมนุสสภูมิและเทวภูมิ คือ เกิดเปนมนุษยและ

เทวดา 6 จำพวก คือ จาตุมหาราชิกา ดาวดึงส ยามา ดุสิต นิมมานรดี ปรนิมมิตตวัสสวัสตี ชนกกรรมที่เปน

กุศลรูปาวจรกรรม นำไปเกิดเปนรูปพรหม 16 จำพวก ชนกกรรมที่เปน อรูปาวจรกุศลกรรม นำไปเกิดเปน 

อรูปพรหม 4 จำพวก สวนมรรคจิตนั้น จัดเปนกุศลกรรมชนิดโลกุตตระ พระอริยบุคคลเบื้องต่ำยังตองเกิดอีก 

จึงมี กุศลชนกกรรมของบุคคลที่สำเร็จเปนพระโสดาบัน พระสกทาคามี สิ้นชีวิตแลวไปเกิดเปนมนุษย หรือ

เทวดา หรือ พระพรหม (ยกเวนสุทธาวาสพรหม) สำหรับบุคคลท่ีสำเร็จเปนพระอนาคามี หลังจากเสียชีวิตแลว

ไปเกิดเปนพระพรหมในสุทธาวาสภูมิดินแดนที่บริสุทธิ์เมื ่อสำเร็จเปนพระอรหันตในสุทธาวาสภูมิแลวจะ

ปรินิพพานในสุทธาวาสภูมินั ้น สำหรับ อุปตถัมภกกรรม อุปปฬกกรรม อุปฆาตกกรรม อธิบายแบบ            



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 21 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

พระอภิธรรม คือ แบงเปนอกุศลกรรมและกุศลกรรม ครุกรรม อาจิณณกรรม อาสันนกรรม กตัตตากรรม 

อธิบายตามแบบพระอภิธรรมคือ อกุศลครุกรรม (อนันตริยกรรม) กุศลครุกรรม (ฌาน มรรค) อกุศลอาสันนกร

รม (ความชั่วท่ีสงผลใกลจะตาย) กุศลอาสันนกรรม (ความดีท่ีสงผลใกลจะตาย) อกุศลอาจิณณกรรม (ทำความ

ชั่วประจำ) กุศลอาจิณณกรรม (ทำดีประจำ) สวนทิฏฐธรรมเวทนียกรรม (กรรมสงผลในชาตินี้) แบงเปน อกุศล

ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม (กรรมชั่วที่สงผลในชาตินี้) กุศลทิฏฐธรรมเวทนียกรรม (กรรมดีที่สงผลในชาตินี้) 

อุปชชเวทนียกรรม (กรรมสงผลในชาติที่ 2) แบงเปน อกุศลอุปชชเวทนียกรรม (กรรมชั่วที่สงผลในชาติที่ 2 

กุศลอุปชเวทนียกรรม (กรรมดีท่ีสงผลในชาติท่ี 2) 

 

อภิปรายผลการวิจัย 

  1. พบวาแนวคิดเรื่องกรรมในพระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบวา การท่ีจะสำเร็จเปนกรรมไดนั้นข้ึนอยู

กับเจตนาของบุคคลนั้น เจตนาที่ดีสงผลใหกระทำความดีทางกาย วาจา ใจ คิดดี พูดดี และทำดี เจตนาที่ไมดี

สงผลใหทำความไมดีทางกาย วาจา ใจ คิดไมดี พูดไมดี ทำไมดี พระพุทธศาสนาสอนใหรับผิดชอบการกระทำของ

ตนเอง ไมวาจะทำดีหรือไมดี ในพระสูตรมีขอความอธิบายกรรมดำ มีวิบากดำ กรรมขาว มีวิบากขาว กรรมท้ังดำและขาว

มีวิบากท้ังดำและขาว กรรมท้ังไมดำท้ังไมขาว มีวิบากท้ังไมดำไมขาว ในอรรถกถาอังคุตตรนิกายแบงกรรมออกเปน 11 

ประเภท ว ิส ุทธ ิมรรคแบงกรรมออกเปน 12 ประเภท คือ 1 .  ชนกกรรม (กรรมนำมาเก ิด )  2. 

อุปปตถัมภกกรรม (กรรมที่อุปถัมภ) 3. อุปปฬกรรม (กรรมที่เบียดเบียน) 4. อุปฆาตกรรม (กรรมตัดรอน) 

5. ครุกรรม (กรรมหนัก) 6. อาจิณณกรรม (กรรมท่ีทำเปนประจำ) 7. อาสันนกรรม (กรรมสงผลในเวลาใกลจะตาย) 

8. กตัตตากรรม (กรรมตัดรอน) 9. ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม (กรรมท่ีสั่งผลในชาตินี้) 10. อุปชชเวทนียกรรม (กรรมท่ี

สงผลในชาตินี้) 11. อปราปรเวทนียกรรม (กรรมท่ีสงผลในภพท่ี 3 จนกระท่ังถึงนิพพาน) สวนอโหสิกรรมนั้น ใน

อรรถกถาไมนับเปนกรรม เพราะตราบใดท่ียังไมไดเปนพระอรหันตนั้นไมมีอโหสิกรรม หากนับอโหสิกรรมก็เปน

กรรม 12 ประเภท สอดคลองกับเทวินทร เหล็กศักดา ไดศึกษาเรื ่อง ศึกษาวิเคราะหกรรมในคัมภีร

พระพุทธศาสนา พบวา กรรมในพระพุทธศาสนามีการอธิบายถึง กรรมขาว กรรมดำ กรรมขาวใหวิบากขาว 

กรรมดำใหวิบากดำ กรรมไมขาวไมดำมีวิบากไมขาวไมดำ กรรมมี 12 ประเภทโดยเรียงตามลำดับจาก 

ชนกกรรม อุปปตถัมภกกรรม อุปปฬกรรม อุปฆาตกรรม ครุกรรม อาจิณณกรรม อาสันนกรรม กตัตตากรรม ทิฏฐ

ธรรมเวทนีกรรม อุปชชเวทนียกรรม อปราปรเวทนียกรรม และอโหสิกรรม กรรมที่ไมดีเกิดมาจากกิเลส 3 

ชนิด คือ โลภะ โทสะ และโมหะ กรรมดี เกิดจาก อโลภะ (ความไมโลภ) อโทสะ (ความไมโกรธ            

ไมเบียดเบียน) อโมหะ (ปญญา) (เทวินทร เหล็กศักดิ์ดา, 2561) 

  2. การศึกษาเรื่องกรรมตามหลักพระอภิธรรม พบวา กรรมในพระอภิธรรม คืออกุศลกรรม และกุศล

กรรม โดยเริ่มจากอกุศลกรรมเกิดจาก คือ อกุศลจิต 12 ดวง ท่ีมีเพราะโลภเจตสิก ทิฏฐิ เจตสิก มานะเปนองค

ธรรมนำเกิด จึงแบงความโลภออกเปน 8 ดวง ในขณะที่สรางอกุศลกรรมอันเนื่องจากโลภะนั้น บางรูสึกยินดี

และบางรูสึกเฉย ๆ ในเวลาสรางอกุศลกรรมนั้นจิตบางดวงมีความเห็นผิดประกอบดวย และบางดวงเปนความ

โลภที่ไมประกอบดวยความเห็นผิด ขณะเกิดอกุศลกรรมนั้นบางดวงมีสิ่งชวนใหทำและบางดวงก็ทำดวยตัวเอง 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 22 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

โทสมูลจิต 2 อันเกิดจากโทสเจตสิกเปนองคธรรมนำเกิด ดวงทั้งสองเกิดพรอมความรูสึกโทมนัสปฏิฆะความ

โกรธ ทั้ง 2 ดวงแตกตางกันที่บางดวงมีสิ่งทำใหโกรธ บางดวงเกิดการโกรธขึ้นเอง และโมหมูลจิต 2 ดวง ที่มี

โมหเจตสิกนำ ในขณะเกิดท้ัง 2 ดวงมีความรูสึกเฉย ๆ แตดวงหนึ่งประกอบดวยวิจิกิจฉา คือ ลังเลสงสัยในพระ

รัตนตรัย อีกดวงขณะนั้นเปนอุทธัจจะความฟุงซาน และกุศลกรรมอันเกิดจากกามาวจรกุศลจิต จิต 8 ดวง     

ในเวลาสรางกุศลกรรมนั ้นประกอบดวยความรู ส ึกยินดี หรือรู สึกเฉย ๆ บาง ในเวลาทำกุศลกรรมนั้น

ประกอบดวยปญญา บางไมมีปญญา บางกระทำเอง บางมีคนชวนใหทำ และกุศลของรูปาวจรจิตและอรูปาว

จรจิตซึ่งเปนจิตของบุคคลผูไดรูปฌานจิตและอรูปฌานจิต อำนาจของฌานก็มีการเสื่อมได ซึ่งทุก ๆ อยางใน

อภิธรรมก็ขึ้นอยูกับอำนาจของกุศลและอกุศลซึ่งในพุทธศาสนาถือวาเปนสิ่งสำคัญมากที่สุดซึ่งสอดคลองกับงาน

ของ สมเด็จพระฌานสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก (เจริญ สุวฑฺฒโน) เรื่อง “อำนาจอันยิ่งใหญ

แหงกรรม”พบวาทรงสรุปหลักกรรม พระพุทธศาสนาสอนใหพิจารณาหลักกรรมเนือง ๆ เพื่อเปนผู ไม

ประมาท อำนาจของกรรมยิ่งใหญที่สุดในโลก แมอำนาจของกรรมดีก็ไมอาจทำลายอำนาจของกรรมชั่ว และ 

อำนาจของกรรมชั่วก็ไมอาจทำลายอำนาจของกรรมดีได แตถากระทำกรรมดีมาก ๆ สม่ำเสมอ ในภพภูมินี้ กรรม

ชั่วก็ไมสามารถจะตามมาทันไดเพราะอำนาจของกรรมดีที่ขวางไว คนที่ยังละกรรมชั่วมิได เพราะยังประมาท 

มิไดเชื ่อในผลของกรรม โรคทางใจก็เกิดขึ้นไดเพราะอำนาจกรรม กรรมเปนเรื ่องสำคัญสำหรับทุกชีวิตท่ี

ปรารถนาความสวัสดี ทั้งคนและสัตวลวนเกิดมาดวยอำนาจกรรม (สมเด็จพระฌานสังวร สมเด็จพระสังฆราช 

สกฃมหาสังฆปรินายก (เจริญ สุวฑฺฒโน), 2565) 

 3. การวิเคราะหเรื่องกรรมตามหลักพระอภิธรรมพบวาการแบงกรรมออกเปน อกุศลกรรม กามาวจร

กุศลกรรม รูปาวจรกุศลกรรม อรูปาวจรกุศลกรรม และมรรคจิต (กุศลกรรม) จิตท่ีเปนเหตุใหเกิดอกุศลกรรม 

คือ อกุศลจิต ไดแกโลภมูลจิต โทสมูลจิต โมหมูลจิต กามาวจรกุศลกรรมไดแก กามาวจรกุศลจิต 8 ดวง รูปาว

จรกุศลกรรมไดแกรูปาวจรกุศลจิต 5 ดวง แบงตามประเภทของฌาน 5 ระดบั อรูปาวจรกุศลกรรม 4 ดวง แบง

ตามประเภทของฌาน 4 ระดับ มรรคจิต (กุศลกรรม) คือ โสดาปตติมรรคจิต สกทาคามิมรรคจิต อนาคามิมรรค

จิต อรหัตตมรรคจิต มรรค (กุศลกรรม) เกิดเพียงหนึ่งขณะเทานั้นในขณะที่มรรคเกิดขึ้นทำหนาที่ประหาณ

กิเลสตามลำดับชั้นของพระอริยบุคคล ความสอดคลองกับงานของ พระสมพร ปภสิสโร (แกวมณี) ไดศึกษา

เรื่อง “ศึกษาวิเคราะหความเชื่อการแกกรรมของชาวพุทธในสังคมไทย” งานของพระสมพร เนนเรื่องกรรม     

ที่บุคคลทั้งหลายไดทำทางกายเรียกวา กายกรรม ทางวาจา เรียกวา วจีกรรม ทางใจเรียกวา มโนกรรม         

ทั้งกรรมดีและกรรมไมดีที่ไดทำไปแลวไมสามารถแกได บุคคลทำกรรมดีสงผลใหบุคคลนั้นมีความสุข บุคคลท่ี

ทำกรรมไมดีสงผลใหมีความทุกข ไมสามารถแกกรรมไมดีท่ีทำไปแลว นอกจากจะทำกรรมดีใหมากข้ึนชาวพุทธ

เชื่อเรื่องกรรมและผลของกรรม ใชความเพียรในการปฏิบัติเพียรพัฒนาจิตจนกวาจะบรรลุมรรคจิตและผลจิต          

(พระสมพร ปภสฺสโร, 2560) 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 23 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

องคความรูใหม 

  จากการคนพบผลวิจัยการศึกษาวิเคราะหเรื ่องกรรมตามแนวพระอภิธรรมพบวา กรรมในคัมภีร

พระพุทธศาสนาโดยทั่วไปมีความเหมือนกันโดยสภาวะ ตางกันเพียงชื่อ โดยที่กรรมในคัมภีรพระสูตรสวนมาก

แบงตามหนาท่ี แบงตามความหนักเบา แบงตามกาลเวลาใหผล สวนพระอภิธรรมจะตั้งชื่อตามจิตและเจตสิกท่ี

เกิดข้ึนคือ อกุศลจิตคือ (โลภมูลจิต โทสมูลจิต โมหมูลจิต) เปนสาเหตุใหเกิดอกุศลกรรม กุศลจิตระดับเบื้องตน

เปนเหตุใหเกิดกามาวจรกุศลกรรมเปนกุศลจิตที่เกิดในกามาวจรภูมิ (มนุษยและเทวดา 6จำพวก) จิตที่มีสมาธิ

ระดับฌานจิตเปนรูปาวจรกุศลกรรม (รูปพรหม16 จำพวก) จิตที่มีสมาธิฌานจิตระดับสูงเปนอรูปาวจรกุศล

กรรม (อรูปพรหม 4 จำพวก) กำหนดเปนแผนภูมิดังนี้

กรรมตามเวลา 

ทิฏฐธรรมเวทนียกรรม 

อุปชชเวทนียกรรม 

อปราปริยเวทนียกรรม 

ในอรรถกถาพระสูตรไมมีอโหสิกรรม 

เพราะยังเวียนวายตายเกิดในสังสารวัฏ 

ในอภิธัมมัตถสังคหะมีการอธิบายอโหสิกรรม 

 

กรรมตามแนวพระอภิธรรม 
อกุศลกรรม 

กามาวจรกุศลกรรม 

รูปาวจรกุศลกรรม 

อรูปาวจรกุศลกรรม 

 

กรรมตามแนวพระสูตร 

กรรมตามหนาท่ี 

ชนกกรรม(กรรมนำเกิด) 

อุปตถัมภกกรรม(กรรมสนับสนุน) 

อุปปฬกกรรม(กรรมเบียดเบียน) 

อุปฆาตกรรม(กรรมตดัรอน) 

กรรมหนักและเบา 

ครุกรรม(กรรมหนัก) 

อาสันนกรรม(กรรมใกลตาย) 

อาจิณณกรรม(กรรมทำประจำ) 

กตัตตากรรม(กรรมสักวากระทำ) 

 

กรรมตามแนวพระอภิธรรมและตาม

แนวพระสูตรเหมือนกันกลาวถึง กุศล

กรรม อกุศลกรรม หากแตตางกัน

เพียงช่ือตามแนวอภิธรรมแบงตาม

การทำงานของจิตตามแนวพระสตูร

แบงตามหนาท่ีแบงตามความหนัก

และเบา แบงตามเวลาในการสงผล 

 

ในคัมภีรพระอภิธรรมชั้นทุติยภูมิ

ไดแกคัมภีรอภิธรรมมัตถสังคหะ ได

นำกรรม 12 มาอธิบายโดยกำกับ

ดวยอกุศลจิต กามาวจรกุศลจิต รู

ปาวจรกุศลจิต อรูปาวจรกุศลจิต 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 24 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

สรุป 

  กรรมตามแนวคัมภีรพระพุทธศาสนาแบงกรรมออกเปน 11 ชนิด (เวนอโหสิกรรม) เนื่องจากใน

สังสารวัฏที่สรรพสัตวยังเวียนวายตายเกิดการทำกรรมทุกอยางจะตองรับผิดชอบการกระทำ หรือแบงกรรม

ออกเปน 12 ชนิด โดยนับอโหสิกรรมดวย โดยมุงถึงบุคคลถึงแมทำกรรมหนักแตเม่ือสำเร็จเปนพระอรหันตแลว 

กรรมท่ีทำไวท้ังหมดจะเปนอโหสิกรรม สวนในพระอภิธรรมจะมุงจัดจิตและเจตสิกลงในกรรม การกระทำไมดีมี

สาเหตุมาจากอกุศลจิต 12 ชนิดคือ จิตท่ีเปนความโลภมี 8 จิตท่ีเปนความโกรธมี 2 จิตท่ีเปนความหลงมี 2 จิต

ไมดีสงผลใหทำกรรมไมดี การกระทำความดีทุกชนิดในระดับเบื้องตนเปน กามาวจรกุศลกรรม การกระทำ

ความดีระดับฌานจิตเบื้องตนเปน รูปาวจรกรรม การกระทำความดีระดับฌานจิตเบื้องสูงเรียกวา อรูปาวจร

กรรม สำหรับมรรคจิต เปนกุศลกรรม ในคัมภีรอภิธัมมัตถสังคหะซึ่งเปนคัมภีรชั้นหลังไดนำกรรม 12 มาเปน

สวนหนึ่งในการอธิบายเรื่องจิต และเจตสิก 

 

ขอเสนอแนะ 

  จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

  1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

   หนวยงานที่จัดการศึกษาควรใหความรูเรื่องกรรมตามแนวอภิธรรม อันมีพื้นฐานจากจิตใจของมนษุย 

เนื่องจากจิตใจของมนุษยเปนผูกอใหเกิดกรรมดีและกรรมไมดี การรักษาจิต คือ การรักษากรรม สถานศึกษา

ควรนำความรูความเขาใจในเรื่องของจิตและคุณสมบัติที่เกิดกับจิต ที่ทำใหบุคคลแสดงพฤติกรรมทั้งดีและไมดี 

เมื ่อนักเรียนนักศึกษาเรื่องจิตและคุณสมบัติที ่เกิดกับจิตแลวจะทำใหมีเครื่องมือในการดำเนินชีวิตในโลก

ปจจุบันอยางมีความสุข 

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป 

  สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็นหัวขอเก่ียวกับ 

 2.1 ศึกษาวิเคราะหเปรียบเทียบเรือ่งกรรมระหวางพระสูตรและพระอภิธรรม 

  2.2 ศึกษาวิเคราะหแนวคิดเรื่องกรรมของวัยรุนในสังคมไทย 

 

บรรณานุกรม  

พระสมพร ปภสฺสโร. (2560). ศึกษาวิเคราะหความเชื ่อเรื ่องการแกกรรมของชาวพุทธในสังคมไทย. 

วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระสุมังคลาจารย. (2546). อภิธัมมัตถวิภาวินีฏีกา. แปลโดยคณาจารยมูลนิธิภูมิพโลภิกขุ. กรุงเทพฯ: มูลนิธิ

ภูมิพโลภิกขุ. 
พระอนุรุทธาจารย. (2546). อภิธัมมัตถสังคหะ. แปลโดยคณาจารยมูลนิธิภูมิพโลภิกขุ. กรุงเทพฯ: มูลนิธิ

ภูมิพโลภิกขุ. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2567) : บทความวิจัย - 25 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 8 Issue 3 (September-December 2024) : Research Article 

 

เทวินทร เหล็กศักดิ์ดา. (2561). การศึกษาวิเคราะหกรรมในคัมภีรพระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธมหาบัณฑิต 

  สาขาพระไตรปฎกศึกษา คณะพุทธศาสตรบัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2500). พระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปฏกํ ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2558). วิสุทธิมรรคภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปรินายก. (2565). อำนาจอันยิ่งใหญแหงกรรม. 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพโอเดียนสโตร. 

 

  

  

 

 


