
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 360 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ศึกษาเรื่องหลักธรรมของทาวมหาราชท้ัง 4 ท่ีควรนอมนำไปปฏิบัติ 

A Study of the Principles of the Four Great Kings (Cātummahārājikā)  

that Should be Observed and Practice 

 
1ชฎาบุญ บุญสิริวรรณ, 2อธิเทพ ผาทา และ 3พลาดิศัย สิทธิธัญกิจ 

1Chadaboon Boonsiriwan, 2Atithep Patha, and 3Paladisai Sitthithanakit 
1,2คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.  
3นักวิชาการอิสระ ศูนยศึกษาประวัติศาสตรและภมูิปญญาไทย 

3Independent Academic, Center for the Study of Thai History and Wisdom. 
1Corresponding Author’s Email: nuchdesigna@gmail.com 

Received: February 10, 2025; Revised: June 11, 2025; Accepted: June 19, 2025 

 

บทคัดยอ 

 บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงคเพ่ือศึกษาหลักธรรมของทาวมหาราชท้ัง 4 ในทางพระพุทธศาสนาท่ี

ควรนอมนำมาปฏิบัติตาม ไดสะทอนผานบทบาทของทาวมหาราชทั้ง 4 ซึ่งเปนเทวดาในชั้นจาตุมหาราชิกาผู

พิทักษโลกในทิศทั้งสี่ตามคติ ไดแก ทาวธตรฐ (ทิศตะวันออก) ทาววิรุฬหก (ทิศใต) ทาววิรูปกษ (ทิศตะวันตก) 

และทาวกุเวร หรือทาวเวสสุวรรณ (ทิศเหนือ) การศึกษานี้เปนการวิเคราะหเชิงพรรณนา จากคัมภีร

พระไตรปฎก อรรถกถา และเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวกับหลักธรรมของทาวมหาราชทั้ง 4 ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

เพื่อคนหาความสัมพันธระหวางทาวมหาราชทั้ง 4 กับหลักธรรมสำคัญ เชน หลักบุญกิริยาวัตถุ 3 ทาน ศีล และภาวนา    

ผลการศึกษาพบวา ทาวมหาราชท้ัง 4 มิไดมีบทบาทเพียงในฐานะเทพผูพิทักษโลกตามคติในพระพุทธศาสนาเทานั้น แตยัง

สะทอนหลักธรรมสำคัญทางพระพุทธศาสนา ไดแก ทาน ศีล และภาวนา อันเปนสวนหนึ่งของหลักบุญกิริยา

วัตถุ 3 และการบำเพ็ญบารมี โดยทาวมหาราชแตละองคเปรียบเสมือนสัญลักษณแหงคุณธรรมท่ีควรนอมนำไป

ประพฤติปฏิบัติ เพื่อสรางสมดุลระหวางจริยธรรมสวนบุคคลกับความสงบสุขในระดับสังคม งานวิจัยยังชี้ใหเห็น

วา การตระหนักถึงบทบาทเชิงธรรมของทาวมหาราชทั้ง 4 จะชวยสงเสริมใหผูคนประยุกตใชหลักธรรมในชีวิตประจำวัน 

เพิ่มความเขาใจในบุญกิริยาวัตถุ 3 และไดมีสวนรวมในการธำรงพระพุทธศาสนา พรอมทั้งสงเสริมการอยู

รวมกันอยางสันติในสังคมรวมสมัย 

คำสำคัญ: หลักธรรม; ทาวมหาราชท้ัง 4; บุญกิริยาวัตถุ 3; ทาน; ศีล; ภาวนา 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 361 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ABSTRACT 
 The objective of this research article way to study the principles of the Four Great Kings 
(Cātummahārājikā) in Buddhism that should be adopted in daily life. These principles are 
reflected through the roles of the Four Great Kings, celestial beings who reside in the 
Cātummahārājika heaven and serve as guardians of the four directions, according to Buddhist 
cosmology: Dhatarattha (East), Virūḷhaka (South), Virūpakkha (West), and Kuvera or 
Vessavaṇa (North). This study employs a descriptive analysis approach based on the Tipiṭaka, 
its commentaries, and related research documents concerning the principles of the Four Great 
Kings in Theravāda Buddhism. The aim way to explore the connection between these deities 
and essential Dhamma teachings such as the Three Bases of Merit (Puññakiriyāvatthu): 
generosity (dāna), morality (sīla), and mental development (bhāvanā). The findings found that 
the Four Great Kings are not merely regarded as cosmic guardians in Buddhist cosmology, but 
also serve as symbolic representations of fundamental Buddhist virtues—namely generosity 
(dāna), morality (sīla), and mental cultivation (bhāvanā). These virtues form an integral part of 
the ten meritorious actions and the path toward spiritual perfection. Each king can be seen as a 
moral exemplar, inspiring ethical practice and fostering harmony between personal virtue and 
social peace. Moreover, the study suggests that recognizing the ethical symbolism embodied 
by the Four Kings can encourage individuals to apply Buddhist teachings in daily life, deepen 
their understanding of Three Bases of Merit, and actively contribute to the preservation of 
Buddhism while promoting peaceful coexistence in modern society. 
Keywords; The principles; The Four Great Kings; Puññakiriyāvatthu; Dāna, Sīla, Bhāvanā 
 

บทนำ 

 พระพุทธศาสนาไดจำแนกภพภูมิที่สิ่งมีชีวิตตาง ๆ ในวัฏสงสารสามารถไปเกิดไดตามผลกรรมของตน

ออกเปน 31 ภูมิใหญ ๆ โดยเรียงลำดับจากภูมิสูงสุดไปหาภูมิต่ำสุด ท้ังนี้ใน พระไตรปฎก ไดกลาวถึง ภูมินานัตตญาณ 

ซ่ึงเปนปญญาในการกำหนดธรรมท่ีจำแนกภูมิไว 4 ประเภท ไดแก 1) กามาวจรภูมิ – ภูมิท่ีทองเท่ียวอยูในกาม 

(โลกของกามคุณ) 2) รูปาวจรภูมิ – ภูมิที ่ทองเที่ยวอยูในรูป (โลกของรูปธรรม) 3) อรูปาวจรภูมิ – ภูมิท่ี

ทองเที่ยวอยูในอรูป (โลกของนามธรรม) 4) อปริยาปนนภูมิ – ภูมิที่ไมนับเนื่องในภูมิ 3 หมายถึง โลกุตตรภูมิ 

(ภูมิแหงพระนิพพาน) (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ปฏิ. (ไทย); 31/72/121-

122),  (พระไตรปฎกและอรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ป.อ. (ไทย); 18/72/398-401) 

 ทาวมหาราชทั้ง 4 เปนเทพอาศัยอยูในจาตุมมหาราชิกาสวรรคชั้นกามาวจรภูมิ เปนเทพผูปกปกษ

รักษาโลกและคุมครองพระพุทธศาสนา โดยประกอบดวย ทาวธตรฐ (ทิศตะวันออก) ทาววิรุฬหก (ทิศใต) ทาววิรูปกษ 

(ทิศตะวันตก) และทาวกุเวร หรือทาวเวสสุวรรณ (ทิศเหนือ) ซึ่งแตละองคมีบทบาทสำคัญในการพิทักษธรรม

และสงเสริมศีลธรรมในหมูมนุษยและสรรพสัตว มีบทบาทเปนผูชวยเหลือสัตวโลกที่มีคุณธรรมสูง ดังเชน 

พระพุทธเจา พุทธบริษัท ทาวสักกะ และยังเปนผูฟงธรรม ปฏิบัติธรรม เปนผูแจงเหตุการณสำคัญที่เกิดขึ้นใน

พระพุทธศาสนา (ณัชพล ศิริสวัสดิ์, 2555) ตามคัมภีรพระพุทธศาสนา ทาวมหาราชท้ัง 4 ลวนเปนผูดำรงม่ันใน

หลักธรรมคำสอนขององคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา และเปนตนแบบในการปฏิบัติตามบุญกิริยาวัตถุ 3 ซ่ึง

เปนหลักธรรมสำคัญที่นำพาสูความเจริญทั้งทางโลกและทางธรรม อยางไรก็ตาม แมหลักธรรมดังกลาวจะถูก

สืบทอดมาอยางตอเนื ่อง แตในยุคปจจุบัน หลักบุญกิริยาวัตถุ 3 อาจถูกละเลยหรือไมไดรับความสำคัญ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 362 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

เทาที ่ควร การให (ทาน) ลดลงจากสังคมที ่เนนวัตถุนิยม การรักษาศีล (ศีล) ถูกมองวาเปนขอปฏิบัติท่ี

ยากลำบาก และการฝกจิต (ภาวนา) ถูกลดความสำคัญจากวิถีชีวิตที่เรงรีบ ดังนั้น การศึกษาบทบาทของทาว

มหาราชในการเปนตนแบบของการดำรงม่ันในหลักธรรม จึงเปนแนวทางท่ีชวยใหสังคมตระหนักถึงความสำคัญ

ของหลักบุญกิริยาวัตถุ 3 อีกครั้ง  

 แนวทางการศึกษาทางพุทธศาสนาและจิตวิทยาพุทธศาสนาไดชี้ใหเห็นวา การปฏิบัติตามหลักบุญ

กิริยาวัตถุ 3 นั้น สามารถสงเสริมคุณภาพชีวิตและความสงบสุขในสังคม นอกจากนี้ การศึกษาพฤติกรรมของ

ทาวมหาราชแตละองคที ่ปฏิบัติตามหลักธรรมเหลานี้ สามารถเปนตนแบบในการแกไขปญหาศีลธรรมใน

ปจจุบัน และชวยชี้แนะแนวทางปฏิบัติใหกับพุทธศาสนิกชนทั่วไป โดยบุญกิริยาวัตถุ 3 เปนหลักธรรมที่ชวย

สรางเสริมความเจริญท้ังทางดานวัตถุและจิตใจ ประกอบดวย 1) ทาน (การให) ไดแก การบริจาคทรัพย การให

ความรู และการชวยเหลือสังคม 2) ศีล (การรักษาวินัย) ไดแก การประพฤติดีทางกาย วาจา ใจ เพ่ือความสงบ

สุขในสังคม 3) ภาวนา (การฝกฝนจิตใจ) ไดแก การเจริญสมาธิและปญญาเพ่ือเขาถึงสัจธรรม 

 การศึกษาเรื่องนี้มีแรงจูงใจจากความตองการที่จะฟนฟูหลักธรรมในบุญกิริยาวัตถุ 3 ใหกลับมาเปน

แนวทางสำคัญในการดำเนินชีวิตในยุคปจจุบัน และเปนการรวบรวมหลักการที่สามารถนำไปประยุกตใชใน

ชีวิตประจำวัน เพื่อเสริมสรางศีลธรรม จริยธรรม และจิตสำนึกที่ดีในสังคมไทย โดยใชหลักคำสอนของ

พระพุทธศาสนาเปนแนวทางนำทางใหเกิดการพัฒนาอยางยั่งยืน นอกจากนี้ การศึกษาแนวทางการปฏิบัติของ

ทาวมหาราชยังสามารถชวยสรางแรงบันดาลใจใหกับพุทธศาสนิกชนในการดำเนินชีวิตตามหลักธรรมอยางมี

ประสิทธิภาพ โดยคาดหวังผลลัพธดังนี้ 1) ชวยใหเขาใจบทบาทของทาวมหาราชในพระพุทธศาสนา และ

แนวทางที่ทานใชในการปฏิบัติธรรม 2) ฟนฟูและเผยแพรหลักบุญกิริยาวัตถุ 3 ใหเปนที่ยอมรับและนำไป

ปฏิบัติในชีวิตประจำวัน 3) สรางแนวทางปฏิบัติท่ีเปนรูปธรรม สำหรับพุทธศาสนิกชนและสังคมโดยรวมในการ

ดำรงมั่นในคุณธรรม 4) เปนแนวทางในการศึกษาเพิ่มเติม เกี่ยวกับบทบาทของเทพในพระพุทธศาสนาและ

ความเชื่อท่ีเก่ียวของกับการปฏิบัติธรรม 

 

ทาวมหาราชทั้ง 4 ที่ปรากฏในพระไตรปฎก 

 เรื่องราวของทาวมหาราชทั้ง 4 มีปรากฏในพระไตรปฎก อยู 1 กถา 7 พระสตูร ดังนี้ 1) ราชายตนกถา วาดวย

เหตุการณขณะประทับประทับนั่งโดยบัลลังกเดียว เสวยวิมุตติสุขอยู ณ ควงตนราชายตนะเปนเวลา 7 วัน 

พอคา 2 คนชื่อตปุสสะและภัลลิกะ ไดถือขาวตูผงและขาวตูกอนปรุงดวยน้ำผึ้งเขาไปเฝาพระผูมีพระภาค 

ขณะนั้น พระผูมีพระภาคไดทรงดำริวา “พระตถาคตทั้งหลายไมทรงรับภัตตาหารดวยพระหัตถเลย เราจะพึง

รับขาวตูผงและขาวตูกอนปรุงดวยน้ำผึ้งอยางไรหนอ” ทันใดนั้น ทาวมหาราชทั้ง 4 ทราบความดำริในพระทัย

ของพระผูมีพระภาคดวยใจของตนๆ จึงนำบาตรศิลา 4 ใบมาจาก 4 ทิศ เขาไปถวายแลวทูลวา “ขอพระองค

โปรดทรงรับขาวตูผงและขาวตูกอนปรุงน้ำผึ้ง ดวยบาตรนี้เถิดพระพุทธเจาขา”พระผูมีพระภาคทรงรับขาวตูผง

และขาวตูกอนปรุงดวยน้ำผึ้งดวยบาตรศิลาใหมเอี่ยมแลวเสวย (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: ว ิ .ม.; 4/6-7/9-10) 2) เกว ัฏฏสูตร ว าดวยเรื ่องภิกษุแสวงหาความดับของมหาภูตรูป              



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 363 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

พระเกวัฏฏะ เกิดความคิดคำนึงวา มหาภูตรูป 4 คือ ปฐวีธาตุ อาโปธาตุ เตโชธาตุ และวาโยธาตุ ยอมดับสนิทท่ี

ไหนหนอ ภิกษุจึงเขาสมาธิถึงข้ันท่ีจิตตั้งม่ันจนเห็นทางไปเทวโลก ทีนั้น เธอจึงเขาไปหาทาวมหาราชท้ัง 4 องค 

แลวถามวา ‘ทานผูมีอายุ มหาภูตรูป 4 คือ ปฐวีธาตุ อาโปธาตุ เตโชธาตุ และวาโยธาตุ ยอมดับสนิทที่ไหน’ 

เมื่อเธอถามอยางนี้ ทาวมหาราชทั้ง 4 องคตอบวา ‘แมพวกเราก็ไมทราบที ่ที ่มหาภูตรูป 4 คือ ปฐวีธาตุ 

อาโปธาตุ เตโชธาตุ และวาโยธาตุ ดับสนิทไปเหมือนกัน แตพวกเทพชั้นดาวดึงสซึ่งยิ่งใหญและสำคัญกวาพวก

เราคงจะทราบ’ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.สี.; 9/488/217) 3) มหาสมย

สูตร วาดวยการประชุมครั้งใหญของเทวดา พระผูมีพระภาคประทับอยูที่ปามหาวัน เขตกรุงกบิลพัสดุ แควน

สักกะ พรอมดวยภิกษุสงฆหมูใหญประมาณ 500 รูป ซ่ึงลวนเปนพระอรหันตมีเหลาเทวดาจำนวนมากจาก 10 

โลกธาตุมาประชุมกันเพื่อเฝาพระผูมีพระภาคและเยี่ยมภิกษุสงฆ พระองคทรงรับสั่งเรียกพระสาวกผูยินดีใน

ศาสนามาตรัสวา ‘ภิกษุทั้งหลาย หมูเทพมุงมากันแลวพวกเธอจงรูจักเทพเหลานั้น’ พระองคไดอธิบายยศ 

ผิวพรรณของเทพทั้งหลายดวยพระองคเอง “ทาวธตรฐอยูทางทิศตะวันออก ทาววิรุฬหกอยูทางทิศใตทาว

วิรูปกษอยูทางทิศตะวันตก ทาวกุเวรอยูทางทิศเหนือ ทาวจาตุมหาราชนั้น มีแสงสวางสองไปโดยรอบทั่วทั้ง 4 

ทิศ สถิตอยูในปา เขตกรุงกบิลพัสดุ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ม. (ไทย); 

10/336-337/264-266) 4) อาฏานาฏิยสูตร วาดวยมนตเครื่องรักษาชื่ออาฏานาฏิยะ “พระผูมีพระภาค

ประทับอยู ณ ภูเขาคิชฌกูฏ เขตกรุงราชคฤห ครั้งนั้น ทาวมหาราชทั้ง 4 องควางยามรักษาการณไวทั้ง 4 ทิศ 

วางกองกำลังไวท้ัง 4 ทิศ วางหนวยปองกันไวท้ัง 4 ทิศ ดวยกองทัพยักษหมูใหญ ดวยกองทัพคนธรรพหมูใหญ 

ดวยกองทัพกุมภัณฑหมูใหญ และดวยกองทัพนาคหมูใหญ ทาวเวสวัณมหาราชเขาเฝา ขอพระผูมีพระภาคทรง

เรียนมนตเครื ่องรักษาชื่ออาฏานาฏิยะ เพื ่อใหยักษเหลานั ้นเลื่อมใส เพื ่อคุ มครองเพื ่อรักษา เพื ่อไมถูก

เบียดเบียน เพื่ออยูสำราญของภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกาทั้งหลายเถิด พระพุทธเจาขา” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ปา. (ไทย); 11/275/219) 5) ปฐมสักกนมัสสนสูตร วาดวย

การนอบนอมของทาวสักกะ สูตรที่ 1 (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ส. (ไทย); 

15/264/384-385) 6) จตุมหาราชสูตร วาดวยทาวมหาราชท้ัง 4 “ภิกษุท้ังหลาย ในวัน 8 ค่ำแหงปกษ เทวดา

ผูเปนบริวาร ผูชวยเหลือของทาวมหาราชท้ัง 4 เท่ียวตรวจดูโลกนี้วา ในหมูมนุษย มนุษยท่ีเก้ือกูลมารดาเก้ือกูล

บิดา เกื้อกูลสมณะ เกื้อกูลพราหมณ ออนนอมตอผูใหญในสกุล อยูจำอุโบสถอยูจำปฏิชาครอุโบสถ ทำบุญกัน

อยู มีอยู มากหรือหนอ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.ติก. (ไทย); 

20/38/195) 7) ปุญญกิริยาวัตถุสูตร วาดวยบุญกิริยาวัตถุ “ภิกษุทั้งหลาย ทาวมหาราชทั้ง 4 ในชั้นนั้นทำบุญ

กิริยาวัตถุที่สำเร็จดวยทานใหยิ่งขึ้นทำบุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จดวยศีลใหยิ ่งขึ ้น ยอมครอบงำเทวดาชั้นจาตุ

มหาราชไดโดยฐานะ 10 ประการ คือ อายุท่ีเปนทิพย วรรณะท่ีเปนทิพย สุขท่ีเปนทิพย ยศท่ีเปนทิพย อธิปไตย

ท่ีเปนทิพย รูปท่ีเปนทิพย เสียงท่ีเปนทิพย กลิ่นท่ีเปนทิพยรสท่ีเปนทิพย โผฏฐัพพะท่ีเปนทิพย” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.อฐก. (ไทย); 23/36/294-295) 8) ปฏฐธีตลิกเปตวัตถุ เรื่อง

เปรตตุกตาแปง “พระผูมีพระภาคไดตรัสวา บุคคลผูไมตระหนี่ ควรทำเหตุอยางใดอยางหนึ่งใหเปนอารมณ คือ 

ปรารภบุรพชนผูลวงลับไปแลว หรือเทวดาผูสิงอยูในเรือนหรือทาวมหาราชทั้ง 4 ผูรักษาโลก มีบริวารยศ คือ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 364 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ทาวกุเวร ทาวธตรฐ ทาววิรูปกษและทาววิรูฬหก แลวพึงถวายทานทานเหลานั้นเปนผูอันบุคคลบูชาแลว และ

ทายกก็ไมไรผล” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.วิมาน. (ไทย); 26/11/169) 

 ทาวจตุโลกบาลทั้ง 4 ที่ปรากฏในพระไตรปฎก มิใชเพียงเทพผูพิทักษโลกตามความเชื่อ หากแตเปน

หลักฐานจากพระพุทธวจนะโดยตรงที่สะทอนถึงคุณธรรมขั้นสูงที่แตละพระองคไดบำเพ็ญจนถึงความเปน 

“มหาราช” อันยิ่งใหญ ทาวมหาราชแตละองคจึงเปรียบเสมือนแบบอยางแหงการปฏิบัติธรรม ท้ังทาน ศีล และ

ภาวนา ซ่ึงเปนหัวใจของบุญกิริยาวัตถุ 3 และการสั่งสมบารมี การตระหนักถึงบทบาทเชิงธรรมของมหาราชท้ัง 

4 จึงมิใชเพียงการศรัทธาในเทพ แตคือการเชื่อมโยงหลักธรรมสูชีวิตจริง การนอมนำคุณธรรมเหลานี้จะชวย

เพ่ิมพูนความเขาใจในกฎแหงกรรม เสริมสรางการอยูรวมกันอยางสันติ และชวยธำรงพระพุทธศาสนาใหม่ันคงในสังคม 

 

บุญกรรมที่ทำใหเกิดเปนทาวมหาราชทั้ง 4 

 ในการเกิดเปนเทวดาไดนั้น ตามหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาไดระบุวาผูท่ีจะเปนเทวดาไดจะตองทำ

กรรมดีหรือกุศลกรรมเอาไวมากเนื่องจากการเกิดของสรรพสัตวในโลกนี้นั้นจะตองเปนไปภายใตอำนาจของ 

“กรรม” ดังพุทธพจนวา “สัตวท้ังปวงจักตาย เพราะชีวิตมีความตายเปนท่ีสุดสัตวท้ังหลายจักไปตามกรรม เขาถึง

ผลบุญและบาป คือผูทำบาปจักไปนรก สวนผูทำบุญจักไปสวรรค” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: สํ.ส. (ไทย); 15/133/166) พระผูมีพระภาคตรัสวา “มาณพ สัตวทั้งหลายมีกรรมเปนของ

ตน มีกรรมเปนทายาท มีกรรมเปนกำเนิด มีกรรมเปนเผาพันธุ มีกรรมเปนที่พึ่งอาศัยกรรมยอมจำแนกสัตว

ท้ังหลายใหเลวและดีตางกัน” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ม.ม.; 14/289/350) 

“สัตวโลกยอมเปนไปตามกรรม” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ม.ม. (ไทย); 

13/460/582) กรรมคือการกระทำของมนุษยและสัตวตาง ๆ เมื่อทำแลว ผูกระทำจะไดรับผลอันนั้น ผลดีเกิด

จากการทำดี ผลชั่วเกิดจากการทำชั่ว ผลดีนั้นเกิดจากการประพฤติสุจริตทางกาย วาจา และใจ เม่ือทำแลวจะ

มีสุคติเปนท่ีไปในเบื้องหนา ดังพุทธพจนวา 

 “เม่ือบุคคลทำกายสุจริต วจีสุจริต และมโนสุจริตท่ีเรากลาววาควรทำโดยสวนเดียว บุคคลนั้นจะไดรับ

อานิสงสดังตอไปนี้ คือ (1) แมตนก็ติเตียนตนเองไมได (2) ผูรูใครครวญแลวยอมสรรเสริญ (3) กิตติศัพทอันงาม

ยอมขจรไป (4) ไมหลงลืมสติตาย (5) หลังจากตายแลวจะไปเกิดในสุคติโลกสวรรคเมื่อบุคคลทำกายสุจริต     

วจีสุจริต และมโนสุจริตที ่เรากลาววาควรทำโดยสวนเดียวบุคคลนั ้นจะไดรับอานิสงสนี้” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.ติก. (ไทย); 20/18/71)   

 สวนผลที่เกิดจากการทำความชั่ว มีกายทุจริต เปนตน ยอมทำใหผู กระทำอยูเปนทุกขในปจจุบัน 

หลังจากตายแลวก็มีทุคติเปนที่ไปในเบื้องหนาดังพุทธพจนวา บุคคลถูกบาปอกุศลธรรมที่เกิดเพราะโลภะ

ครอบงำ มีจิตถูกบาปอกุศลธรรมที่เกิดเพราะ โลภะกลุมรุม … เพราะโทสะครอบงำ … เพราะโทสะกลุมรุม … 

เพราะโมหะครอบงำ … เพราะโมหะกลุมรุม ยอมอยูเปนทุกข ลำบาก คับแคน เดือดรอนในปจจุบัน หลังจาก

ตายแลวพึงหวังไดทุคติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.ติก. (ไทย); 20/70/ 276) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 365 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

 จากพระพุทธพจนที่ยกมานั้นจะพบวาการที่มนุษยเราจะไดไปเกิดเปนเทวดา ซึ่งเปนการไปเกิดแบบ

โอปปาติกะหรือแบบผุดเกิดนั้นมันก็จะขึ้นอยูกับ “กรรม” ที่เรากระทำ ซึ่งกรรมที่จะสงผลไปเกิดเปนเทวดา 

โดยเฉพาะเทวดาผูเปนใหญในสวรรคชั้นจาตุมหาราชิกาไดนั้นจะตองเปนการกระทำ กรรมดีที่มีผลมากกวาการ

กระทำใด ๆ ของคนอ่ืน จากการศึกษามาจะพบวา กรรมดีหรือกุศลกรรมท่ีจะทำใหไปเกิดเปนเทวดาในชั้นจาตุ

มหาราชิกาไดนั้นจะตองทำกรรมเหลานี้คือ 

 

การเกิดเปนทาวมหาราชดวยการทำบุญกิริยาวัตถ ุ3 

 สำหรับคำวา “บุญกิริยาวัตถุ” นั้น มาจาก บุญกิริยา + วัตถุ แยกอธิบายความหมายไดดังนี้ 1) บุญ

กิริยา หมายถึง การตั้งใจบำเพ็ญบุญ 2) วัตถุ หมายถึง ท่ีตั้งหรือเหตุใหเกิดอานิสงสตาง ๆ ดังนั้น บุญกิริยาวัตถุ 

จึงหมายถึง การบำเพ็ญบุญอันเปนเหตุใหเกิดอานิสงส ๆ หรือหมายถึง กุศลท้ังหลายยอมใหเกิดผลในภพท่ีควร

บูชา หรือยอมชำระสันดานของตน เพราะเหตุนั้น จึงชื่อวาบุญ บุญเหลานั้นดวยชื่อวาเปนกิริยา เพราะตองทำ

ตามเหตุและปจจัยดวย เพราะเหตุนั้น จึงชื่อวาบุญกิริยา และบุญกิริยานั้นนั่นเอง ชื่อวาบุญกิริยาวัตถุ เพราะ

ความเปนท่ีตั้งแหงอานิสงสนั้น ๆ โดยบุญกิริยาวัตถุ 3 ประการ ไดแก 1) บุญกิริยาวัตถุท่ีสำเร็จดวยทาน 2) บุญ

กิริยาวัตถุที่สำเร็จดวยศีล 3) บุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จดวยภาวนา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: องฺ.อฐก. (ไทย); 23/36/294) 

 พระพุทธเจาทรงแสดงวา บุญกิริยาวัตถุ 3 ประการ ไดแก 1) การใหทาน 2) การรักษาศีล 3) การ

ภาวนา หากมนุษยผูใดตั้งใจประกอบบุญใน 2 ขอแรกอยางจริงจัง คือ การใหทานและการรักษาศีล ก็สามารถ

ไปเกิดในสวรรคชั้นจาตุมหาราชิกาได การกระทำเชนนี้เปนบุญอันบริสุทธิ์ยิ่ง หากกระทำบุญกิริยาเหลานี้อยาง

ครบถวนบริบูรณ ก็อาจไดไปเกิดเปน “ทาวจาตุมหาราช” แตหากทำบุญเพียงบางสวนหรือยังไมเต็มท่ี ก็ยังมี

โอกาส “ไปเกิดรวม” ในเทวโลกนั้นไดเชนกัน 

 บุคคลบางคนในโลกนี้ทำบุญกิริยาวัตถุท่ีสำเร็จดวยทานมีประมาณยิ่ง ทำบุญกิริยาวัตถุท่ีสำเร็จดวยศีล

มีประมาณยิ่ง แตไมจัดแจงบุญกิริยาวัตถุท่ีสำเร็จดวยภาวนาเลย หลังจากตายแลว เขายอมเกิดรวมกับเทวดาชั้น

จาตุมหาราช ภิกษุท้ังหลาย ทาวมหาราชท้ัง 4 ในชั้นนั้น ทำบุญกิริยาวัตถุท่ีสำเร็จดวยทานใหยิ่งข้ึน ทำบุญกิริยา

วัตถุที่สำเร็จดวยศีลใหยิ่งขึ้น ยอมครอบงำเทวดาชั้นจาตุมหาราชไดโดยฐานะ 10 ประการ คือ อายุที่เปนทพิย 

วรรณะท่ีเปนทิพย สุขท่ีเปนทิพย ยศท่ีเปนทิพย อธิปไตยท่ีเปนทิพย รูปท่ีเปนทิพย เสียงท่ีเปนทิพย กลิ่นท่ีเปน

ทิพย รสที ่เปนทิพย โผฏฐัพพะที ่เปนทิพย (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

องฺ.อฐก. (ไทย); 23/36/295) 

 1. บุญกิริยาวัตถุท่ีสำเร็จดวยทาน จะเห็นไดวาในพระไตรปฎกนั้น พระพุทธองคทรงแสดงเอาไวอยาง

ชัดเจนวา “บุญ” ที่จัดอยูในกรอบของบุญกิริยาวัตถุ 3 นั้นมีอานิสงสมาก มีผลมาก แมผูคนทำไดไมครบทั้ง 3 

ประการเพียงได 2 ประการ ก็คือ การใหทาน ไมวาจะเปนอามิสทานคือการใหวัตถุสิ่งของ การใหปจจัย 4 

ไดแก เครื่องนุงหม อาหาร ที่อยูอาศัย และยารักษาโรคหรือธรรมทาน คือ การใหคำแนะนำสั่งสอนใหรูดีรูชั่ว 

หรือการแสดงธรรมที่พระสัมมาสัมพุทธเจาประกาศแลว อันเปนเหตุสิ้นทุกขและนำสุขมาใหทั้งในโลกนี้และ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 366 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

โลกหนา เพื่อจะใหเปนประโยชนแกคนอื่น ๆ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:      

ขุ.อิติ. (ไทย); 25/98/473) อนึ่ง ทานท่ีจะนำไปสูการเกิดเปนทาวมหาราชท้ัง 4 นั้น ในอรรถกถาทานสูตร เรียก

ทานประเภทนี้วา “ตณฺหุตฺตริยทานํ” คือ ทานท่ีใหดวยความอยาก ผูใดใหทานดวยเจตนาท่ีบริสุทธิ์นอย จะทำ

ใหไปเกิดเปนเทวดาชั้นต่ำ สวนผูท่ีมีเจตนาบริสุทธิ์มากกวาก็จะเกิดเปนเทวดาชั้นสูงกวา เชน กรณีของพระเจา

ปายาสิที่ทรงใหทานดวยความไมเคารพ ใหทานอยางเสียมิไดทั้ง ๆ ที่ทรงบริจาคทานเปนจำนวนมาก สวน

อุตตรมาณพใหทานดวยความเคารพยินดีในการใหทาน เมื่อทั้งสองคนสิ้นชีวิตไปพระเจาปายาสิเกิดเปน

เทพบุตรบนสวรรคชั้นจาตุมมหาราชิกา สวนอุตตรมาณพเกิดเปนเทพบุตรบนสวรรคชั้นดาวดึงสซ่ึงมีศักดาและ

บุญบารมีมากกวา …”ทานพระควัมปติถามวา “ก็อุตตรมาณพผูเปนเจาหนาที่ในการใหทานของทานไปเกิดท่ี

ไหน” ปายาสิเทพบุตรตอบวา “อุตตรมาณพผูเปนเจาหนาที่ในการใหทานของขาพเจาใหทานโดยเคารพ ให

ทานดวยมือของตน ใหทานโดยความนอบนอม ไมใชใหทานอยางโยนทิ้ง หลังจากตายแลว ไปเกิดในสุคติโลก

สวรรคอยูรวมกับพวกเทพชั้นดาวดึงส สวนขาพเจาใหทานโดยไมเคารพ ไมใหทานดวยมือของตน ใหทานโดย

ความไมนอบนอม ใหทานอยางโยนทิ้ง หลังจากตายแลวเขาถึงความเปนผูอยูรวมกับพวกเทพชั้นจาตุมหาราช 

คือ ไดวิมานวางเปลาชื่อเสรีสกวิมาน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ม. (ไทย); 

10/441/371) อันนี้แสดงใหเห็นวาเจตนาของการใหทานนั้นมีผลตอการเกิดในเทวโลก และเมื่อเปรียบเทียบ

จากกรณีของพระเจาปายาสิกับอุตตรมาณพจะพบวาตัวเจตนายอมเปนตัวกำหนดชั้นของเทวโลกหรือสวรรคท่ี

ตนเองจะไปเกิดได 

 2. บุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จดวยศีล ศีลที่จัดเปนสีลมัย หมายถึง เจตนาที่สำเร็จมาจากศีล เปนอีกขอท่ี

จะนำไปสูการเกิดเปนทาวมหาราชทั้ง 4 ในสวรรคชั้นจาตุมหาราชิกา “ทำบุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จดวยศีลให

ยิ่งข้ึน ยอมครอบงำเทวดาชั้นจาตุมหาราชไดโดยฐานะ 10 ประการ คือ อายุท่ีเปนทิพย วรรณะท่ีเปนทิพย สุข

ที่เปนทิพย ยศที่เปนทิพย อธิปไตยที่เปนทิพย รูปที่เปนทิพย เสียงที่เปนทิพย กลิ่นที่เปนทิพยรสที่เปนทิพย 

โผฏฐัพพะที ่เปนทิพย” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.อฐก. (ไทย); 

23/36/294) โดยคำวา “ศีล” นั้นหมายถึงความประพฤติดีทางกายและวาจา การรักษากายวาจาใหเรียบรอย, 

ขอปฏิบัติสำหรับควบคุมกายและวาจาใหตั้งอยูในความดีงาม, การรักษาปกติตามระเบียบวินัย, ปกติมารยาทท่ี

ปราศจากโทษ, ขอปฏิบัติในการฝกหัดกายวาจาใหยิ่งข้ึน, ความสุจริตทางกายวาจาและอาชีพ (พระพรหมคุณา

ภรณ ป.อ. ปยุตฺโต, 2550) ความสำรวม ความระวัง ความไมกาวลวงในสิกขาบทหรือหมายถึง ความสำรวมดวย

ความสำรวมในปาฏิโมกข ถึงพรอมดวยอาจาระและโคจร เห็นภัยในโทษท้ังหลาย แมมีประมาณนอย สมาทาน 

ศึกษาอยูในสิกขาบททั้งหลาย ศีลขันธทั้งหลาย ศีลขันธใหญ ศีลเปนท่ีตั้ง เปนเบื้องตน เปนเครื่องประพฤติ 

ความสำรวม เปนความระวัง เปนปาก เปนประธาน แหงความถึงพรอมแหงกุศลธรรมทั้งหลาย ศีล คือ เจตนา

เปนศีล เจตสิกเปนศีล ความสำรวมเปนศีล ความไมกาวลวงเปนศีล “ภิกษุทั้งหลาย เราเห็นประโยชนจึงกลาว

วา ‘เธอทั้งหลายจงมีศีลสมบูรณมีปาติโมกขสมบูรณอยู จงสำรวมดวยการสังวรในปาติโมกข เพียบพรอมดวย

อาจาระและโคจรอยู จงเปนผู เห็นภัยในโทษแมเพียงเล็กนอย สมาทานศึกษาในสิกขาบททั ้งหลาย” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ม.มู. (ไทย); 12/69/61) ซึ่งคำวา ไมกาวลวง

หรือไมละเมิดอันเกิดมาจากเจตนาก็คือการไมคิดที่จะเบียดเบียนผูอื่นดวยกายหรือวาจา และการไมทำลาย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 367 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

สติสัมปชัญญะที่เปนตัวคุมศีลของตน หรือคนมีศีลจะไมถือเอาสิ่งของ ๆ ผูอื่นแมแตเสนหญา เปนผูไมมีความ

โลภ ถามองใหลึกที่สุด สภาพจิตของผูไมคิดจะละเมิดไมคิดจะเบียดเบียนใครนั่นแหละเปนคือตัวศีล ศีลคือ

คุณสมบัติของคนท่ีปฏิบัติตามวินัย หมายความวา ศีลเกิดข้ึนท่ีตัวคน เม่ือเขาปฏิบัติตามหรือตั้งอยูในวินัย วินัย

คือการจัดตั้งวางระบบและระเบียบแบบแผนกับทั้งตัวบทกฎหมาย ระเบียบ กฎเกณฑกติกา ที่เปนขอกำหนด

ในการจัดตั้ง รวมทั้งการจัดการใหคนประพฤติปฏิบัติ หรือใหกิจการดำเนินไปตามตัวบทกฎหมายเปนตน เม่ือ

คนตั้งอยูในวินัย โดยปฏิบัติตามสิกขาบท ก็เปนผูมีศีล ศีลจึงเปนคุณสมบัติของคน เปนสภาพการฝกฝนพัฒนา

ท่ีอยูในตัวคน (พระพรหมคุณาภรณ ป.อ.ปยุตฺโต, 2550) หรือหมายถึง เจตนาท่ีจะงดเวนจากความชั่ว หรือโดย

ทานไดอธิบายวา เจตนา เจตสิก ความระวัง และการไมลวงละเมิดขอหาม ซึ่งการงดเวนจากกายทุจริต 3 วจี

ทุจริต 4 ชื่อวา เจตนาศีล การงดเวนจากมโนทุจริต 3 ชื่อวา เจตสิกศีล ความระวังหรือสังวรนั้น ทานแบงเปน 5 

คือ 1) ปาฏิโมกขสังวร หมายถึง การสำรวมระวังในสิกขาบทตามภูมิชั้นของตน เชน ศีล 5 เปนศีล ปาฏิโมกข

ของอุบาสกอุบาสิกา เปนตน 2) สติสังวร ระวังกีดกันดวยสติ 3) ขันติสังวร คือ ระวังกีดกันบาปดวยญาณ คือ 

ความรูเทาทัน 4) วิริยะสังวร ระวังกีดกันบาปดวยความเพียรพยาม ดังนั้น ศีล ก็คือเจตนาจะงดเวนจากความ

ชั่วและการงดเวนจากความชั่ว ถือวาเปนการทำความดี (วสิน อินทสระ, 2544) หรือศีล หมายถึง ขอหามที่มี

ผลเปนสภาพบังคับ มีทั้งขอหามและขออนุญาตปรับอาบัติ ไวแกภิกษุผูลวงละเมิดมี 2 สถาน 1) อยางหนักแก

ไมได 2) อยางเบาแกไขได ความสำรวม ความประพฤติดีทางกายและวาจา การรักษากายและวาจาใหเรียบรอย 

เปนขอปฏิบัติสำหรับ ควบคุมกาย และวาจา ใหตั ้งอยู ในความดีงาม การรักษาปกติตามระเบียบวินัยท่ี

พระพุทธเจาทรงบัญญัติไว “ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายจงมีศีลสมบูรณ มีปาติโมกขสมบูรณ สำรวมดวยการ

สังวรในปาติโมกข เพียบพรอมดวยอาจาระและโคจรมีปกติเห็นภัยในโทษแมเล็กนอย สมาทานศึกษาอยูใน

สิกขาบททั้งหลายเถิด เมื่อเธอทั้งหลายมีศีลสมบูรณ มีปาติโมกขสมบูรณ สำรวมดวยการสังวรในปาติโมกข 

เพียบพรอมดวยอาจาระและโคจร มีปกติเห็นภัยในโทษแมเล็กนอย สมาทานศึกษาอยูในสิกขาบททั้งหลาย จะมีกิจอะไรท่ี

ควรทำใหยิ่งข้ึนไปอีกเลา “(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.จตุกฺก. (ไทย); 21/12/22) 

 แตหากจะพิจารณาจากความเห็นของนักวิชาการหรือผูรูในปจจุบันก็จะพบวา คำวา “ศีล” หมายถึง 

ความประพฤติดีทางกายและวาจาหรือการรักษากายและวาจาใหเรียบรอยใหตั้งอยูในความดีงาม รักษา ปกติ

ตามระเบียบวินัยใหปกติ มีการงานที ่สะอาดปราศจากโทษเปนความสุจริตทางกาย วาจา และอาชีพ          

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2551) หรือหรือศีล หมายถึง ขอปฏิบัติที่กำหนดการ ปฏิบัติทางกาย 

วาจาทางพุทธศาสนา เชน ศีล 5 ศีล 8 ความประพฤติท่ีดี (ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) หรือหมายถึง เจตนาเปน

เครื่องเวน “ไดแกเวนจากการคิดลวงละเมิด คำวาละเมิดในแงหนึ่ง คือ ละเมิดระเบียบ ละเมิดกฎเกณฑ 

บทบัญญัติ ละเมิดวินัยที่วางกันไว อีกแงหนึ่งก็คือละเมิดตอผูอื่น มองอีกดานหนึ่ง ศีล อยูที่ความสำรวมระวัง 

กลาวคือ การสำรวมระวังคอยปดก้ันหลีกเวนไมใหความชั่วเกิดข้ึนไดนั่นเอง” (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 

2549) 

 สำหรับศีลหรือขอบัญญัติที่เกี่ยวกับการฝกฝนกายและจิตไมใหลวงละเมิดตนเองและผูอื่นหรือสังคม

นั้นก็มีอยูหลายประเภท แตศีลท่ีถือวาเปนการมีเจตนางดเวนการเบียดเบียนตนเอง ผูอ่ืนและสังคมท่ีจะนำไปสู

การเกิดในสวรรคชั ้นจาตุมหาราชิกา โดยเกิดในตำแหนงของทานทาวมหาราชทั ้ง 4 นั้นก็ตองมีศีล 5          



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 368 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

เปนเบื้องตน โดยพระไตรปฎกทานไดอธิบายวา มูลเหตุของการเกิดศีล 5 นั้นทานกลาววามีมูลเหตุมาจากการท่ี

ทานมุงถึง “ความไมเบียดเบียน” หรือ “การไมละเมิด” สัตวทั้งหลายของผูคนหรือผูที่เปนมนุษยเปนหลัก 

กลาวคือทานมุงถึงการไมใหมนุษยที่เกิดมาบนโลกนี้ไมเบียดเบียนสัตวรวมถึงการเบียดเบียนมนุษยดวยกัน

เนื่องจากวา “การเบียดเบียนหรือการละเมิดสัตวหรือมนุษยหรือสิ่งอ่ืน ๆ นั้น” กอใหเกิดทุกข หรือเปนชนวนท่ี

จะกอใหเกิดทุกข ดังนั้น ทานจึงมุงไมใหมีการเบียดเบียนกันเพราะการไมเบียดเบียนสัตวท้ังหลายนั้นถือวาเปน

สุขในโลก โดยการไมเบียดเบียนนั้นจัดวาเปนการคิดชอบคือการปลอดจากการคิดเบียดเบียน หรือการงานชอบ

คือการปลอดจากการประกอบการงานที่มุงเบียดเบียนสัตว เชน ทำงานฆาสัตว เปนตน อันเปนสวนหนึ่งของ

อริยมรรคมีองค 8 ซ่ึงสมุฏฐานของการไมเบียดเบียนนี้เองท่ีพระพุทธองคทรงตรัสเรื่องของการไมเบียดเบียนไว

ในหลักที่เปนธรรมนูญของชาวพุทธหลักหนึ่งก็คือหลักเรื่องโอวาปาติโมกข ซึ่งทรงตรัสหลักการนี้เอาไวใหเปน

เกณฑในการตัดสินความเปนชาวพุทธวา “ผูทำรายผูอื่น ไมชื่อวาเปนบรรพชิต ผูเบียดเบียนผูอื่น ไมชื่อวาเปน

สมณะ...นี้คือคำสั่งสอนของพระพุทธเจาท้ังหลาย” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

ที.ม. (ไทย); 10/90/50) หลักที่ทรงประกาศนี้ก็คือหลักพื้นฐานที่เปนหลักสากลที่จะเปนมาตรวัดวาผูที่เขามา

สมาทานเปนชาวพุทธวาจะยังเปนชาวพุทธที่ดีอยูไมก็ดวยการพิจารณาวาเขาไดเปนผูที่เบียดเบียนตนเองผูอ่ืน

หรือสังคม 

 ศีล 5 ในพระไตรปฎกนั้นสามารถที่จะแบงไดเปน 5 ขอตามหลักพื้นฐานของการแบงที่ปรากฏใน

พระไตรปฎกก็ไดแก 

 1. ปาณาติปาตา เวรมณี (เจตนางดเวนจากการฆาสัตว) โดยมีองคประกอบของการละเมิดศีลขอท่ี 

(1) นั้นทานวามีอยู 5 ประการก็คือ (1) สัตวมีชีวิต กลาวคือ สัตวตัวนั้นหรือสิ่งมีชีวิตนั้นเปนสัตวที่มีชีวิตไมใช

ตุกตา หรือทอนไม (2) รูอยูวาสัตวมีชีวิต หมายถึง ผูที่คิดจะฆาสัตวนั้นใหตายนั้น รูอยูวาสัตวตัวนั้นหรือ

สิ่งมีชีวิตนั้นยังมีชีวิตอยูไมใชสัตวท่ีตายไปแลว (3) จิตคิดจะฆา หมายถึง เขามีคิดท่ีจะฆาดวยการคิดหารวมกัน

คิดหาวิธีการตาง ๆ ที่จะฆาสัตวนั้น (4) มีความพยายามฆา คือ มีความจงใจหรือมีเจตนาที่จะฆาใหตาย หรือมี

ความตั้งใจที่จะฆาอยางมั่นคง หรือมีความพยายามใหผูนั้นตายตามความจงใจของตนเอง (5) สัตวตายดวย

ความเพียรนั้น ถามนุษยเรามีเจตนางดเวนจากการฆาสัตวดวยเจตนาที่จะฆาดังปรากฏในองคประกอบ 5 

ประการนั้นก็ถือวาเปนผูท่ีสามารถรักษาศีลขอท่ี 1 เอาไวได 

 2. อทินนาทานา เวรมณ ี(เจตนางดเวนจากการถือเอาสิ่งของท่ีเจาของเขามิไดให) โดยมีองคประกอบ

ของการกระทำความผิด 5 ประการคือ (1) ของผูอื่นหวงแหน (2) รูอยูวาเขาหวงแหน (3) จิตคิดจะลัก (4) มี

ความพยายาม (5) ลักของนั้นมาดวยความพยายามนั้น หากวามนุษยคนใดสามารถมีเจตนางดเวนจากการ

ละเมิดในเหตุ 5 ประการนั้นยอมสามารถรักษาศีลขอท่ี 2 เอาไวได 

 3. กาเมสุมิจฉาจารา เวรมณี (เจตนางดเวนจากการประพฤติผิดในกาม) องคประกอบท้ัง 5 ประการ

คือ (1) วัตถุท่ีไมควรเก่ียวของ ไดแก สตรี 10 จำพวก ภรรยา 10 จำพวก (หากเปนผูชายก็มีนัยตรงขามกับสตรี

และภรรยา 10 จำพวกนั้น) ซึ่งสตรีและภรรยา 10 จำพวกนั้นถือวาเปนผูที่ไมควรละเมิด (2) จิตคิดจะเสพใน

วัตถุนั้น คือ มีความคิดที่เปนอกุศล คือ อนภิชฌา เพงอยากไดของ ๆ เขามาเปนของ ๆ ตน (3) ความพยายาม

เสพเมถุน คือ มีเจตนาหรือความจงใจที่จะพยายามหาทางเกี้ยวพาราสีหรือหาวิธีที่จะไดมาครอง เชน เกี้ยว



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 369 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

พาราสีจนเขาใจออนยอมทำตาม ซื้อดวยเงินหรือของกำนัล หรือใชกำลังบีบบังคับขมขืนฉุดกระชากลากถูมา

เปนของตนเองโดยไมไดมีความเคารพในสิทธิแหงการครอบครอง ปกปกรักษาของคนอื่นเลย (4) มีความพอใจ

ในการประกอบมรรค ซึ่งกันและกัน กลาวคือ ในกรณีที่ไมไดมีการใชกำลัง เชน ไดมาเพราะการเกี้ยวพาราสี

หรือพึงพอใจกันท้ังสองฝายนั้นเกิดมีความสมยอมยินยอมพรอมใจท่ีจะรวมกันประกอบกิจท่ีเรียกวา อสัทธรรม

หรือการรวมประเวณีกันโดยสมัครใจของคนท้ังสอง หากวามนุษยเราสามารถยังเจตนาใหเกิดเพ่ือจะงดเวนจาก

การกระทำท้ัง 4 ประการไดก็ถือวาสามารถรักษาศีลขอท่ี 3 เอาไวได  

 4. มุสาวาทา เวรมณี (เจตนางดเวนจากการพูดเท็จ) อรรถกถาจารยนั ้นก็ประกอบดวยองค 4 

ประการ คือ 1) สิ่งของหรือเรื่องราวที่ไมเปนจริง คือ คนที่พูดหรือแสดงเรื่องราวที่จะพูดนั้นรูวา (1) เรื่องที่จะ

พูดไมจริง (2) สิ่งท่ีจะแสดงประกอบการพูดนั้นก็ไมจริง 3) คำพูดท่ีจะพูดนั้นก็ไมจริง หรือมีสวนจริงท่ีนอยมาก 

ไมวาใครก็ตามพูดหรือนำเรื่องนั้นไปพูดก็เปนเรื่องท่ีไมจริงอยางแนนอนเพราะเรื่องนั้นมันไมใชเรื่องจริง 2) จิต

คิดจะมุสา คือ คนที่จะพูดเรื่องนั้นมีจิตหรือมีความตั้งใจหรือมีความตองการที่จะพูดเรื่องที่ไมจริงนั้นอยูแลว 

หรือตองการท่ีท่ีจะนำเรื่องท่ีไมจริงหรือสิ่งท่ีไมจริงนั้นมาพูดเพ่ือหวังผลอะไรสักอยาง หรือกลาวไดอยางชัดเจน

วามีเจตนาที่จะพูดเรื่องนั้นเพื่อหวังใหคนเชื่อมาตั้งแตตน 3) ความเพียรเพื่อมุสา คือ มีความพยายามอยาง

เต็มที่ในการที่จะพูดเรื่องนั้นดวยการ (1) หาวิธีการที่จะพูดใหคนอื่นเชื่อในเรื่องที่ตนเองจะพูด (2) หาตัวอยาง

มาประกอบการพูดเพื่อใหเรื่องที่ไมจริง เรื่องท่ีเปนเท็จนั้นเพื่อใหคนที่ฟงเกิดความเชื่อในเรื่องที่ตนเองพูดนั้น

อยางเต็มที่ 4) คนอื่นเชื ่อตามความที่มุสานั้น (มงฺคลตฺถทีปนี, 2533) คือ เมื่อคนที่พูดเท็จไดแตงเรื ่องเท็จ

ยกตัวอยางเรื่องเท็จหรือมุสานั้นเสร็จแลวมีคน “หลงเชื่อในคำเท็จ” หรือคำมุสานั้นเรียบรอย หากใครก็ตามยัง

เจตนางดเวนจากการกระทำในกรอง 4 ประการนั้นก็ถือไดวาสามารถเปนผูท่ีรักษาศีลขอท่ี 4 เอาไวได 

 5. สุราเมรยมัชชปมาทัฏฐานา เวรมณี (เจตนางดเวนจากการเสพของมึนเมาคือสุราและเมรัยอันเปน

เหตุแหงความประมาท) องคประกอบการทำความผิดนั้นก็มีอยู 4 ประการ คือ (1) สิ่งนั้นเปนของเมา (2) จิต

ใครจะดื่ม (3) มีความพยายามเกิดจากจิตท่ีใครจะดื่มนั้น (4) กลืนใหลวงลำคอลงไป หากใครก็ตามยังเจตนางด

เวนจากการกระทำในกรอบ 4 ประการนั้น ก็ถือไดวาสามารถเปนผูท่ีรักษาศีลขอท่ี 5 เอาไวได 

 สำหรับอานิสงสของการรักษาศีลนั้นก็มีอยูหลายประการไดแก 1) คนมีศีล ถึงพรอมดวยศีล ในธรรมวินัย

นี้ ยอมถึงกองโภคทรัพยมากมายอันมีความไมประมาทเปนเหตุ 2) กิตติศัพทอันงามของคนมีศีล ถึงพรอมดวย

ศีล ยอมฟุงไป 3) จะเขาสูบริษัทใด ๆ คือ ขัตติยบริษัท พราหมณบริษัท คฤหบดีบริษัท สมณบริษัท ยอมองอาจ

ไมเกอเขินเขาไป 4) คนมีศีล ถึงพรอมดวยศีล ยอมเปนผูไมหลง กระทำกาละ 5) คนมีศีล ถึงพรอมดวยศีล เม่ือ

ตายไปยอมเขาถึงสุคติโลกสวรรค (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ม.; 10/149/94) 

 3.บุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จดวยภาวนา บุญเกิดจากการเจริญภาวนา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.อฐก. (ไทย); 23/36/294) สำหรับคำวา ภาวนา หมายถึง การอบรมจิตใจใหตั้ง

มั่นอยูในความดีและใหฉลาดโดยวิธีต่ำ ๆ สำหรับคนทั่วไป ไดแก การศึกษาเลาเรียน หมั่นฟง หมั่นคิด หม่ัน

ทองบนหลักวิชาการตาง ๆ หมั่นสนทนากับทานผูรู เปนตน จนเกิดความฉลาดวาโดยวิธีอยางสูง สำหรับการ

ภาวนาหรือพัฒนาในทางพระพุทธศาสนามุงถึงกรรมฐานหรือการพัฒนาทางจิตมี 2 ประเภท คือ (1) สมถ

ภาวนา หมายถึง การฝกอบรมจิตใหเกิดความสงบจนตั้งมั ่นเปนสมาธิ หรือหมายถึงวิธีทำจิตใหสงบ หรือ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 370 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

หมายถึงธรรมเปนเครื่องสงบระงับจิต ธรรมยังจิตใหสงบระงับจากนิวรณูปกิเลสหรือฝกจิตใหสงบเปนสมาธิ 

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2549) (2) วิปสสนาภาวนา หมายถึง ขอปฏิบัติในการฝกฝนอบรมเจริญ

ปญญาใหเกิดความรูแจงในรูปนาม โดยความเปนไตรลักษณหรือรูแจงตอสภาวะของรูปนามตามความเปนจริง 

(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต), 2565) ซ่ึงพระพุทธศาสนาไดสอนวามนุษยเราจะตองมีความเชื่อใน

บุญและบาปในพุทธศาสนา คือ เชื่อวาบุญบาปมีจริง ผลของบุญบาปมีจริง เชื่อในเรื่องกฎแหงกรรม วาทำดีได

ดี ทำชั่วไดชั่ว มีความเชื่อในเรื่องของนรกสวรรค เชื่อในกรรม คือการกระทำ การจะถือวาเปนกรรมดีหรือชั่ว 

ขึ้นอยูกับเจตนาเปนสำคัญ มีความเชื่อในสวนของบุญ วาบุญคือชื่อของความสุข เปนไปในเชิงบวก คือใหผล

เปนความสุข การทำบุญนั้นสามารถทำได 3 วิธี เรียกวา บุญกิริยาวัตถุ 3 แปลวา ที่ตั้งแหงการทำความดีหรือ

บุญมีทานมัย บุญสำเร็จดวยการบริจาคทาน ศีลมัย บุญสำเร็จดวยการรักษาศีล ภาวนามัย บุญสำเร็จดวยการ

เจริญภาวนา จะเห็นวา การทำบุญทั้งสามประการนั้น เปนสิ่งที่เปนไปตามลำดับ มีความยากงายไปตามลำดับ 

การไดบุญก็ขึ้นอยูกับความยากงายตามลำดับ กลาวคือ การทำบุญจะเริ่มจากสิ่งที่งายกอน คือ การใหทาน สูง

ข้ึนมาอีกจะเปนการรักษาศีล และระดับสูงสุดจะเปนการภาวนา ซ่ึงท้ัง 3 ประการนี้ เปนสิ่งเก้ือหนุนกันและกัน 

สามารถสงผลจนถึงการบรรลุเปน พระอรหันต หรือหมดสิ้นจากกิเลสได 

ตารางท่ี 1 หลักธรรมของทาวมหาราชท้ัง 4 ท่ีสงเสริมการปฏิบัติตาม 

ทาวมหาราช หลักธรรมความหมายและการสงเสริม 

 ทาน (การใหและการเสียสละ) ศีล (การรักษาความดีและ 

ความประพฤติท่ีถูกตอง) 

ภาวนา (การพ ัฒนาจ ิตใจและ

ปญญา) 

 การใหเพื ่อประโยชนแกผู อื ่นและ

สังคม สอดคลองกับหลักธรรมของ

ทาวมหาราชท้ัง 4 

การรักษาความประพฤติที่ดีงาม เปน

รากฐานของการดำเนินชีวิตและสราง

ความสงบสุขใหแกสังคม 

การฝกจิตใหตั้งมั่นและพัฒนาไปสู

ปญญาและความสงบภายใน 

 

ทาวธตรฐ 

(ทิศตะวันออก) 

เปนสัญลักษณของความเมตตาและ

ความสามัคคี สงเสริมการแบงปน

แกผูยากไร และสรางความรักใคร

กลมเกลียว 

เนนความรักและความสามัคคี สอน

ใหไมทำรายกัน ไมพูดใหแตกแยก 

และไมกอเวร 

 

สงเสรมิการเจรญิเมตตาภาวนา 

เพ่ือใหเกิดความรักและความสงบ 

ในจิตใจ 

 

ทาววิรุฬหก 

(ทิศใต) 

ตัวแทนของความซื่อสัตยและความ

รับผิดชอบ เนนการใหดวยความ

บร ิส ุทธ ิ ์ ใจ เช น การช วยเหลือ

ผ ู ด อยโอกาสและการให ความ

ยุติธรรม 

เปนตัวแทนของความซื ่อสัตยและ

ความรับผิดชอบ สงเสริมใหยึดมั่นใน

ความจริง ไมฉ อโกง ไมหลอกลวง 

และรักษาคำพูด 

 

เนนภาวนาเพื่อความเขมแข็งของ

จิตใจและความซื ่อสัตย การฝก

สมาธิ 

ใหมั่นคง ไมหว่ันไหวตอกิเลส 

 

ทาววิรูปกษ 

(ทิศตะวันตก) 

ตัวแทนของปญญาและความจริง 

สนับสนุนการใหในรูปแบบของการ

เผยแผธรรมะ และมอบโอกาสใน

การเรียนรู 

เนนปญญาและการมองการณไกล 

การรักษาศีลของพระองคเกี่ยวของ

กับการควบคุมอารมณ ไมโกรธงาย 

ไมวูวาม และมีสติ 

สนับสนุนการภาวนาดวยปญญา 

เช น การพิจารณาธรรมะ เขา

ใจความ 

ไมเท่ียง และฝกสติใหตื่นรู 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 371 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

 

ทาวเวสสุวรรณ 

(ทิศเหนือ) 
สัญลักษณของความมั่งคั่งและมั่นคง 

สงเสริมการใชทรัพยสมบัติอยางมี

สติ เพ่ือประโยชนของสังคมมากกวา

การสะสมเพ่ือตนเอง 

เปนเทพแหงทรัพย สนับสนุนการไม

โลภ ไมเบียดเบียน และใชทรัพย

อยางถูกตอง 

 

ส  ง เสร ิมการภาวนาเพ ื ่อความ

เจริญรุงเรือง เชน การฝกใหจิต 

เปนอิสระจากความโลภ และใช 

ปญญานำทางชีวิต 

 

 การศึกษาหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจา ท่ีทาวมหาราชท้ัง 4 นั้นไดกระทำมาจนเปนเหตุใหไดเกิด

มาเปน ทาวมหาราชทั้ง 4 ที่เปนผูยิ่งใหญบนสวรรคชั้นจาตุมหาราชิกา นั้นคือ 1) บุญที่มาจากการมีความ

เคารพศรัทธาในพระพุทธเจา ซึ่งในพระไตรปฎกทานย้ำชัดวาในบุญกิริยาวัตถุ 3 ประการนี้ หากใครทำไดแม

เพียง 2 ขอ ก็คือ 1) ทานมัย 2) สีลมัย ก็จะสามารถไปเกิดรวมกับทาวมหาราชท้ัง 4 ได และหากท่ีปรารถนาจะ

เกิดเปนหัวหนาของเทวดาในสวรรคแตละชั้นตองใหทำบุญกิริยาวัตถุดวยการใหทานและรักษาศีลเปนอดิเรก 

(อติเรกํ) มากกวาเทวดาในสวรรคชั้นนั้น ๆ ในกรณีของผูท่ีปรารถนาจะเกิดเปนทาวมหาราชท้ัง 4 ก็ตองบริจาค

ทานและรักษาศีลใหมากกวาเทวดาในสวรรคชั้นจาตุมหาราชิกา จึงจะสงผลใหไดรับความสุขเสวยทิพยสมบัติท่ี

ดีกวา ดังพุทธพจนวา “ดูกอน ภิกษุทั้งหลาย มหาราชทั้ง 4 ในชั้นนั้น ทำบุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จดวยทานเปน

อดิเรก ทำบุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จดวยศีลเปนอดิเรก ยอมกาวลวงเทวดาชั้นจาตุมหาราชโดยฐานะ 10 ประการ 

คือ อายุทิพย วรรณทิพย สุขทิพย ยศทิพย อธิปไตยทิพย รูปทิพย เสียงทิพย กลิ่นทิพย รสทิพย โผฏฐัพพทิพย” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.อฐก. (ไทย); 23/36/295) 

 

การปฏิบัติตามหลักธรรมของทาวมหาราชทั้ง 4 

 บุญกิริยาวัตถุ 3 ประการ เปนหลักธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนาที่แสดงแนวทางการสรางบุญกุศล

เพื่อนำไปสูความเจริญและภพภูมิที่ดี โดยเฉพาะการเกิดเปนทาวมหาราชทั้ง 4 ซึ่งตองอาศัยการประกอบบุญ

อยางเครงครัด ในบทความนี้จะวิเคราะหองคประกอบหลัก 3 ประการ ไดแก 

 ทาน (การให) การใหทานไมเพียงเปนการชวยเหลือผูอ่ืน แตยังเปนการพัฒนาจิตใจใหเปยมดวยเมตตา

และลดละความโลภ สงผลใหเกิดความสุขและความสงบในจิตใจ อีกทั้งยังชวยสรางสังคมที่เอื้อเฟอเกื้อกูลกัน 

และการใหทานนั้นเปนกระบวนการท่ีจะลดความเห็นแกตัว การเสียสละและแบงปนสิ่งของหรือความรูแกผูอ่ืน 

การใหไมจำเปนตองเปนสิ่งของท่ีมีมูลคาสูงเสมอไป แตสามารถเปนความเมตตา คำพูดท่ีดี หรือการใหเวลากับ

ผูอื่น ซึ่งชวยเสริมสรางความสัมพันธที่ดีระหวางบุคคล เปนการฝกฝนจิตใจที่สำคัญในพระพุทธศาสนาและ

หลายศาสนา เพราะเปนการลดละความยึดติดในทรัพยสินและความเห็นแกตัว โดยมีหลักการสำคัญดังนี้       

1) การใหทานชวยฝกใจใหรูจักปลอยวาง เมื่อเราสละทรัพยสินหรือสิ่งของเพื่อประโยชนของผูอื่น จิตใจจะ

คอยๆ คลายความยึดมั่นถือมั่นในวัตถุ เราจะเห็นวาความสุขที่แทจริงไมไดอยูที ่การครอบครองทรัพยสิน         

2) การใหทานสอนใหเรามองเห็นความทุกขของผูอื่น เมื่อเราเห็นผูอื่นขาดแคลนหรือลำบาก แลวไดชวยเหลือ

พวกเขา จิตใจจะพัฒนาความเมตตากรุณา ความเห็นแกตัวจะลดนอยลงเพราะเราคิดถึงประโยชนของผูอ่ืนมาก

ขึ้น      3) การใหทานสรางความสุขที่แทจริง เมื่อเราไดเห็นผูอื่นมีความสุขจากการใหของเรา จิตใจจะเกิดปติ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 372 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ความสุขชนิดนี้บริสุทธิ์และยั่งยืนกวาความสุขจากการเสพวัตถุ ทำใหเราคอยๆ ลดความยึดติดในความสุขท่ีเกิด

จากความเห็นแกตัว 4) การใหทานเปนการฝกสติ เพราะตองพิจารณาวาจะใหอะไร ใหเม่ือไหร ใหอยางไรจึงจะ

เกิดประโยชนสูงสุด การคิดถึงผูอื่นเชนนี้ชวยลดความหมกมุนในตัวเองและความเห็นแกตัว 5) การใหทานท่ี

แทจริงตองทำดวยใจบริสุทธิ์ ไมหวังผลตอบแทน ไมทำเพื ่อโออวด การฝกฝนเชนนี ้จะคอยๆ ชำระลาง

ความเห็นแกตัวออกจากจิตใจ ทำใหเราเปนคนที่มีจิตใจกวางขวาง เอื้อเฟอเผื่อแผ และมีความสุขจากการให

มากกวาการรับ 

 ประโยชนท่ีไดรับจากการปฏิบัติตามหลักธรรมการให “ทาน” เม่ือเรายึดถือและปฏิบัติตามหลักการให

ทานในชีวิตประจำวัน จะไดรับประโยชนมากมาย ดงันี้ 1) ทำใหเกิดความสุขท้ังผูใหและผูรับ การใหทานทำให

จิตใจของผูใหมีความสุข และผูรับก็ไดรับความชวยเหลือ ทำใหเกิดความอบอุนในสังคม 2) เปนเหตุใหไดรับ

โอกาสและความชวยเหลือในอนาคต เมื่อเราชวยเหลือผูอื่น เราก็มักไดรับความชวยเหลือกลับมาในเวลาที่เรา

ตองการ 3) เสริมสรางบารมีและนำไปสูความสำเร็จในชีวิต ผูท่ีมีจิตใจเผื่อแผ ยอมไดรับความเคารพนับถือและ

มีโอกาสดี ๆ เขามาในชีวิต 4) เปนการสะสมบุญเพ่ือความเจริญในภพหนา ตามหลักกรรม การใหทานเปนเหตุ

แหงความเจริญรุงเรือง ท้ังในชาตินี้และชาติหนา 

 ศีล (รากฐานแหงชีวิตที่งดงาม) การรักษาศีลเปนหลักสำคัญในการดำเนินชีวิต เพราะชวยขัดเกลา

พฤติกรรมท้ังทางกายและวาจาใหตั้งม่ันในความดีงาม ศีลไมเพียงสรางความสงบสุขในระดับบุคคล แตยังสงผล

ถึงสังคมโดยรวม เนื่องจากเปนแนวทางที่ชวยใหมนุษยอยูรวมกันอยางเคารพสิทธิ์ซึ่งกันและกัน นำไปสูความ

เปนระเบียบเรียบรอยของสังคม และที่สำคัญ การรักษาศีลเปนแนวทางสำคัญที่ชวยใหบุคคลพัฒนาตนเองท้ัง

ทางดานจิตใจและสังคม โดยมีบทบาทสำคัญในชีวิตประจำวัน ดังนี้ 1) เปนหลักในการควบคุมตนเอง ศีลชวย

ใหเรามีวินัย ไมทำสิ่งที่ผิดศีลธรรม เชน ไมฆาสัตว ไมลักขโมย ไมพูดเท็จ ซึ่งเปนพื้นฐานของการอยูรวมกัน

อยางสงบสุข. 2) ชวยลดกิเลสและความทุกข การรักษาศีลชวยลดความโลภ โกรธ หลง ซึ่งเปนสาเหตุของ

ปญหาและความทุกขท้ังปวง3) สงเสริมความนาเชื่อถือและความไววางใจในสังคม ผูท่ีรักษาศีลมักเปนผูมีความ

ซ่ือสัตย ไมเบียดเบียนผูอ่ืน ทำใหไดรับความเคารพและไววางใจจากคนรอบขาง 

 ประโยชนของหลักธรรมที่ไดจากการรักษาศีล ไดแก (1) ดานจิตใจ ทำใหจิตใจสงบ ไมฟุงซาน ลด

ความเครียด และมีความสุขจากการดำเนินชีวิตที่ถูกตอง (2) ดานความสัมพันธ ผูที่มีศีลยอมเปนที่รักและไดรับ

ความไววางใจจากครอบครัว เพื่อนรวมงาน และสังคม (3) ดานสังคม ศีลชวยลดปญหาอาชญากรรม ความ

ขัดแยง และสรางสังคมท่ีมีระเบียบวินัยและความสงบสุข (4) ดานการพัฒนาทางจิตวิญญาณ ศีลเปนพ้ืนฐานของ

การฝกสมาธิและปญญา นำไปสูความกาวหนาในการปฏิบัติธรรมและการพนทุกข 

 ภาวนา (การฝกฝนจิตใจ) การเจริญภาวนาชวยพัฒนาจิตใจใหสูงขึ้น เกิดปญญา และความสงบสุข

อยางแทจริง นำไปสูการดำเนินชีวิตท่ีมีสติและปญญากำกับ และความสำคัญของภาวนาในชีวิตประจำวัน เปน

การฝกจิตใหมีสมาธิผานการเจริญภาวนา เชน สมถภาวนา (การทำสมาธิใหสงบ) และวิปสสนาภาวนา (การ

พิจารณาใหเก ิดป ญญา) ซ ึ ่งเป นองคประกอบสำคัญของบุญกิร ิยาว ัตถุ หร ือว ิธ ีการสร างบ ุญกุศล                     



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 373 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ในชีวิตประจำวัน การฝกภาวนาสงผลใหจิตใจสงบ มีสติ และมีความเขาใจในธรรมชาติของชีวิตมากข้ึน 

นอกจากนี้ยังชวยใหสามารถรับมือกับปญหาและอุปสรรคตาง ๆ ไดดีข้ึน โดยมีสติปญญาเปนเครื่องนำทาง 

 ประโยชนของบุญกิริยาวัตถุที่สำเร็จดวยภาวนา คือ 1) จะชวยใหจิตใจสงบและลดความเครียด การ

ภาวนาทำใหจิตใจผอนคลาย ลดความฟุงซาน ชวยใหเกิดความสงบทางจิตใจ 2) การพัฒนาสติและสมาธิ การ

เจริญภาวนาชวยใหมีสติรูตัวในปจจุบัน ลดความวอกแวก และสามารถจดจออยูกับสิ่งที่ทำไดดีขึ้น 3) การ

ภาวนาชวยเสริมสรางปญญาและความเขาใจในธรรมชาติของชีวิต การภาวนาทำใหเกิดปญญา เห็นความ

เปนไปของชีวิตตามหลักไตรลักษณ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) 4) เพิ่มพูนบุญกุศลและเสริมสรางศีลธรรม การ

ภาวนาเปนการฝกฝนจิตใหเปนกุศล ทำใหเกิดบุญที่สงผลตอชีวิตทั้งในปจจุบันและอนาคต 5) การเสริมสราง

เมตตาและความกรุณา เม่ือจิตใจสงบและเปนกุศล จะสามารถแผเมตตาและมีความปรารถนาดีตอผูอ่ืนไดมาก

ขึ้น และ 6) เปนแนวทางสูความหลุดพน ภาวนาเปนหนทางที่นำไปสูการพนทุกข และสามารถเปนเครื่องมือ

สำคัญในการปฏิบัติเพ่ือบรรลุมรรคผลนิพพาน 

 

องคความรูจากการศึกษา 

 หลักธรรมของทาวมหาราชทั้ง 4 สอดคลองกับ “บุญกริยาวัตถุ 3” ซึ่งเปนแนวทางในการสรางบุญ

กุศล ไดแก ทาน (การให) ศีล (การรักษาวินัย) และ ภาวนา (การฝกฝนจิตใจ) หลักธรรมนี้สามารถนำมาปรับใช

ในชีวิตประจำวันเพื่อพัฒนาตนเองใหเปนผูมีคุณธรรม และสงเสริมความสงบสุขภายในจิตใจ ซึ่งองคความรูท่ี

สำคัญท่ีสามารถนำไปปฏิบัติไดในชีวิตประจำวัน ไดแก 

 1. องคความรู ที ่สำคัญของหลักธรรมในชีวิตประจำวัน หลักธรรมนี ้สามารถนำมาปรับใชใน

ชีวิตประจำวันเพื่อพัฒนาตนเองใหเปนผูมีคุณธรรม และสงเสริมความสงบสุขภายในจิตใจ ซึ่งองคความรูท่ี

สำคัญที่สามารถนำไปปฏิบัติไดในชีวิตประจำวัน ไดแก 1) ทาน (การให) การเสียสละและแบงปนสิ่งของหรือ

ความรูแกผูอ่ืน การใหไมจำเปนตองเปนสิ่งของท่ีมีมูลคาสูงเสมอไป แตสามารถเปนความเมตตา คำพูดท่ีดี หรือ

การใหเวลากับผูอื่น ซึ่งชวยเสริมสรางความสัมพันธที่ดีระหวางบุคคล 2) ศีล (การรักษาวินัย) การปฏิบัติตาม

ศีลธรรมและกฎเกณฑทางสังคม การมีวินัยในชีวิต เชน ความซ่ือสัตย ความรับผิดชอบ และการเคารพสิทธิของ

ผูอื่น ทำใหเกิดความสงบเรียบรอยทั้งตอตนเองและสังคม 3) ภาวนา (การฝกฝนจติใจ) การเจริญสติและสมาธิ

เปนสิ่งสำคัญในการพัฒนาตนเอง ชวยใหสามารถควบคุมอารมณ ลดความเครียด และเพิ่มพูนปญญา การฝก

สมาธิและการเจริญสติสามารถทำไดผานการสวดมนต นั่งสมาธิ หรือการทำจิตใจใหสงบในขณะที่ทำงาน

ประจำวัน 

 2. องคความรูการพัฒนาครอบครัว ครอบครัวเปนหนวยพ้ืนฐานของสังคม การนำหลักธรรมของทาว

มหาราชท้ัง 4 มาประยุกตใชในครอบครัวจะชวยเสริมสรางความรัก ความเขาใจ และความม่ันคงใหกับสมาชิก

ในครอบครัว โดยมีองคความรูสำคัญดังนี้ 1) การใหและความเอ้ือเฟอเผื่อแผในครอบครัว เปนการแบงปนและ

ชวยเหลือกันในครอบครัวเปนพื้นฐานของความรักและความสามัคคี การสอนใหสมาชิกในครอบครัวมีน้ำใจ

และรูจักใหแกกันจะชวยเสริมสรางความอบอุนและความผูกพัน 2) การรักษาศีลและวินัยในครอบครัว เปนการ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 374 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ดำรงชีวิตตามศีลจะชวยสรางวัฒนธรรมท่ีดีในครอบครัว เชน การซ่ือสัตยตอกัน การเคารพความคิดเห็นของกัน

และกัน และการทำหนาที่ของตนเองอยางเหมาะสม 3) การปลูกฝงการพัฒนาจิตใจใหกับสมาชิกในครอบครัว 

เปนการสอนใหสมาชิกในครอบครัวมีสติและสมาธิผานการปฏิบัติธรรม หรือการใหคำสอนที่ชวยเสริมสราง

จิตใจท่ีดี จะชวยใหครอบครัวเปนแหลงพลังงานบวกในการดำรงชีวิต 

 3. องคความรูการพัฒนาสังคม การปฏิบัติตามหลักธรรมของทาวมหาราชท้ัง 4 สามารถสงเสริมการ

พัฒนาสังคมใหเปนสังคมที่สงบสุขและมีความเจริญรุงเรือง โดยองคความรูที่เกี่ยวของกับการพัฒนาสังคม

ประกอบดวย 1) การสรางจิตสำนึกแหงความเสียสละ เมื่อคนในสังคมมีจิตสาธารณะและรูจักเสียสละเพ่ือ

สวนรวม สังคมจะมีความเขมแข็งและพัฒนาอยางมั่นคง การใหความชวยเหลือผูอื ่นและการทำกิจกรรม

อาสาสมัครเปนวิธีที่ชวยปลูกฝงคุณธรรมนี ้2) การรักษากฎระเบียบและความยุติธรรม ศีลชวยใหบุคคลปฏิบตัิ

ตามกฎระเบียบของสังคมอยางเครงครัด ลดปญหาอาชญากรรมและความขัดแยงในสังคม การมีความยุติธรรม

ในการดำรงชีวิตและการทำงานชวยใหสังคมเกิดความสมดุลและเปนธรรม 3) การสงเสริมการพัฒนาจิตใจของ

ประชาชน เมื ่อประชาชนมีจิตใจที ่เขมแข็งและมีคุณธรรม จะสามารถดำเนินชีวิตอยางมีสติปญญา และ

หลีกเลี่ยงการกระทำท่ีผิดศีลธรรม สงผลใหสังคมมีความสงบสุข 

 

สรุป 

 ทาวจตุโลกบาล (ทาวมหาราชทั้ง 4) ตามพระไตรปฎกไมไดเปนเพียงเทพผูพิทักษโลกตามความเชื่อ 

หากแตเปนสัญลักษณของคุณธรรมอันสูงสงที่เกิดจากการบำเพ็ญทาน ศีล และภาวนาอยางลึกซึ้งจนไดรับ

สมญาวา “มหาราช” อันเปยมดวยบารมี บทบาทของพระองคท้ังสี่จึงสะทอนถึงการดำรงชีวิตดวยธรรมะอยาง

แทจริง เปนแบบอยางที่จับตองไดของบุญกิริยาวัตถุทั้งสาม ซึ่งถือเปนหัวใจสำคัญของพุทธศาสนา การเขาใจ

และนอมนำหลักธรรมเหลานี้มาปฏิบัติ มิใชเพียงเปนการยกระดับตนเอง หากยังมีพลังในการแปรเปลี่ยนสังคม

โดยรวมใหดีงามยิ่งขึ้น การใหทานเปนการสงตอความเอื้อเฟอเกื้อกูล สรางสัมพันธอันดีและความสามัคคีใน

ชุมชน การรักษาศีลเปนพ้ืนฐานของความไววางใจ ความมีระเบียบ และความปลอดภัยในการอยูรวมกัน ขณะท่ี

การภาวนาเปนกระบวนการฝกจิตใหสงบ เกิดปญญา และรูเทาทันตนเอง เม่ือบุคคลฝกฝนและยึดถือหลักธรรม

เหลานี้ ชีวิตจะไดรับความสุขจากภายในซึ่งคอย ๆ ขยายออกสูครอบครัวและสังคมโดยรอบ จนกลายเปนพลัง

บวกท่ีสรางสรรคสังคมแหงความเขาใจ มีระเบียบ และความสงบสุขอยางยั่งยืน หลักธรรมของทาวมหาราชท้ังสี่

จึงมีความเชื่อมโยงแนบแนนกับแนวทางการพัฒนาชีวิตและจิตใจในทุกมิติ เปนรากฐานของการดำเนินชีวิตท่ี

ม่ันคงและเปยมดวยความหมาย ท้ังในระดับบุคคล ครอบครัว และชุมชน การนำหลักบุญกิริยาวัตถุมาใชจริงจัง

จะนำไปสูการเปลี่ยนแปลงในเชิงบวกท่ีแทจริง โดยเริ่มจากภายในตนเองแลวขยายสูวงกวางอยางตอเนื่อง การ

ปฏิบัติตามหลักธรรมของทาวจตุโลกบาลจึงมิใชเพียงการนับถืออยางศรัทธา แตคือการนอมนำคุณธรรมอัน

ลึกซ้ึงมาสรางความสุข ความสงบ และการเจริญงอกงามใหแกโลกท้ังใบอยางม่ันคงและยั่งยืน 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 375 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

บรรณานุกรม 

ณัชพล สิริวัฒน. (2555). โลกบาลในวรรณคดีพระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธอักษรศาสตรมหาบัณฑิต  บัณฑิต

วิทยาลัย: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2549). พุทธธรรม ฉบับขยายความ. กรุงเทพฯ: บริษัทสหธรรมิก. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปฏกํ 2500. กรุงเทพฯ: มหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2533).  อรรถกถาภาษาบาลี ฉบบัมหาจุฬาอกถา. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปฎกพรอมอรรถกถาแปลชุด 91 เลม. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

มหามงกุฏราชวิทยาลัย. (2533). มงฺคลตฺถทีปนี แปล เลม 2. พิมพครั้งท่ี 5. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

วสิน อินทสระ. (2544). สาระสำคัญแหงวิสุทธิมรรค. พิมพครั้งท่ี 4. กรุงเทพฯ: บรรณาคาร. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2565). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งท่ี 

45. กรุงเทพฯ: สหธรรมิก. 


