
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 376 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

อนุคามิกนิธิ: ทรัพยภายในท่ีชาวพุทธควรรู 

Anukamika Nidhi: Internal Wealth Buddhists Should Know 

 
1อภัสนันท จิรสินธัญญรัฐ, 2อธิเทพ ผาทา และ 3นิวัตต นอยมณี  

1Apussanan Jeerasinthunyarat, 2Atithep Phattha and 3Niwatt Noimani 
1,2คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

1,2Facuoty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
3คณะศึกษาศาสตรมหาบัณฑติ มหาวิทยาลัยกรุงเทพสุวรรณภูม ิ

3Faculty of Education (Master's Program), Bangkok Suvarnabhumi University. 
1Corresponding Author’s Email: noknoin009@gmail.com 

Received: February 13, 2025; Revised: June 5, 2025; Accepted: June 19, 2025 

  

บทคัดยอ  

 บทความนี้มุงศึกษาแนวคิด "อนุคามิกนิธิ" หรือทรัพยภายในตามหลักพระพุทธศาสนาที่ปรากฏใน

พระไตรปฎก ซึ่งระบุวาอนุคามิกนิธิ คือ ขุมทรัพยภายในที่แทจริง อันเกิดจากบุญกุศลของการใหทาน การ

รักษาศีล การสำรวมอินทรีย และการขมใจ การปฏิบัติตามหลักธรรมเหลานี้จะสรางบุญกุศลที่เปนอริยทรัพย

ติดตามบุคคลไปในทุกภพชาติ คุณธรรมเหลานี้สามารถปฏิบัติไดดวยกาย วาจา ใจ อยางเหมาะสมตามเหตุ

ปจจัย และสามารถสะสมบุญไดในสิ่งอันควร เชน ปฏิบัติตอปูชนียสถาน สงฆ บุคคลที่เหมาะสม แขก มารดา

บิดาญาติพี่นอง ผลจากการปฏิบัติธรรมเหลานี้จะนำมาซึ่งความสุขที่นาปรารถนา ทั้งมนุษยสมบัติ สวรรค

สมบัติ และนิพพานสมบัติ การทำทานมี 2 ประเภท คือ อามิสทาน การใหวัตถุสิ่งของ และธรรมทาน การให

ความรูทางโลกและทางธรรม รวมถึงอภัยทาน อานิสงสจากการทำทานนำไปสูการเกิดเปนเทวดาหรือไดรับ

สวรรคสมบัติ การรักษาศีลของคฤหัสถและบรรพชิตมีหลายระดับ ซึ่งสงผลใหมีโภคทรัพย ชื่อเสียงเกียรติยศ 

(มนุษยสมบัติ) และสุคติภูมิ การสำรวมอินทรียเปนสิ่งสำคัญในการปดกั้นอกุศล โดยใชสติปองกันการรับ

อารมณ และใชปญญารูจักขมใจยับยั้งกิเลส ซ่ึงเปนจุดเริ่มตนของการขจัดกิเลส นำไปสูความสงบสุขในปจจุบัน

และเปนแนวทางสูพระนิพพาน 

คำสำคัญ: อนุคามิกนิธิ; นิธิ; ทรัพยภายใน  

 

Abstract  
 This paper aims to study the concept of "Anugamika Nidhi," or inner wealth, in 
Buddhist teachings as found in the Tipitaka. It identifies Anugamika Nidhi as true inner 
treasure, arising from the merits of giving (dana), moral conduct (sila), sense restraint 
(sanyama), and self-control (dama). Practicing these principles generates wholesome karma, a 
noble wealth (ariya-dhana) that follows individuals through all lifetimes. These virtues can be 
cultivated through appropriate actions of body, speech, and mind, based on circumstances. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 377 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

Merit can be accumulated through worthy recipients such as sacred sites, the Sangha, suitable 
individuals, guests, and family. The results of these practices lead to desirable happiness, 
encompassing human prosperity, heavenly bliss, and the bliss of Nibbana.  Giving is of two 
types: material giving (amisadana) and Dhamma giving (dharmadana), which includes 
imparting worldly and spiritual knowledge, as well as forgiveness. The benefits of giving lead 
to rebirth as a deva or the attainment of heavenly realms. Observing moral conduct by both 
laypersons and the ordained at various levels results in wealth, fame, honor (human 
prosperity), and a good rebirth. Restraining the senses is crucial for blocking unwholesome 
influences by using mindfulness to guard against sensory input and wisdom to control desires, 
which is the beginning of eliminating defilements, leading to present peace and a path towards 
Nibbana.Nibbana. 
Keywords: Anukamika Nidhi; Nidhi; Internal wealth 
 

บทนำ 

 เมื่อกลาวถึง "ทรัพย" ในความเขาใจของมนุษยโดยทั่วไป มักหมายถึงวัตถุสิ่งของที่มีมูลคา สามารถ

นำมาซ่ึงความสุข ความสะดวกสบาย และอำนาจในการดำรงชีวิต ยิ่งบุคคลมีทรัพยสินมากเทาใด ก็ยิ่งไดรับการ

ยอมรับและมีสถานะทางสังคมที่สูงขึ้นเทานั้น ความปรารถนาในทรัพยจึงเปนแรงขับเคลื่อนสำคัญในการ

ดำเนินชีวิตของคนสวนใหญ อยางไรก็ตาม ในบริบทของพระพุทธศาสนา พระสัมมาสัมพุทธเจามิไดทรงปฏิเสธ

คุณคาของทรัพยภายนอกโดยสิ้นเชิง ทรงเห็นวาทรัพยสินเงินทองเปนปจจัยสำคัญประการหนึ่งสำหรับการ

ดำรงอยูของปุถุชน โดยเฉพาะอยางยิ่งสำหรับคฤหัสถผูครองเรือน ที่มีความจำเปนตองมีทรัพยเพื่อตอบสนอง

ความตองการพื้นฐานอันไดแก ปจจัยสี่ คือ อาหาร เครื่องนุงหม ที่อยูอาศัย และยารักษาโรค รวมถึงการสราง

ความสะดวกสบายในการดำเนินชีวิต และ ความรับผิดชอบตางๆ ที่มีตอครอบครัวและสังคม ถึงกระนั้นก็ตาม 

พระพุทธองคทรงชี้ใหเห็นถึงดานมืดของทรัพยภายนอกดวยเชนกัน ทรัพยสินเงินทอง หากมิไดมาดวยความ

สุจริต หรือหากนำไปใชในทางที่ผิด ก็อาจเปนบอเกิดแหงความขัดแยง การแกงแยงชิงดีชิงเดน การเอารัดเอา

เปรียบผูอื่น หรือนำไปสูความลุมหลงมัวเมาในกามสุขและความประมาท จนสงผลใหชีวิตของผูครอบครอง

เสื่อมถอยทางคุณธรรม จิตใจมืดมน ขาดสันติสุข และอาจกอใหเกิดผลเสียตอผูอื่นในวงกวาง ยิ่งไปกวานั้น 

ความยึดมั่นในทรัพยสินยังอาจเปนมูลเหตุสำคัญของการเบียดเบียนผูอื ่น ทั้งโดยตรงและโดยออม ซึ่งเปน

รากเหงาของความทุกขนานัปการท่ีเกิดข้ึนในโลก (วราพร กนกปรเมษฐ และคณะ, 2561)  

 พระพุทธศาสนาจึงมิไดมุงเนนเพียงการแสวงหาทรัพยภายนอก แตใหความสำคัญกับการมีปญญาใน

การจัดการทรัพย และการแสวงหา "ทรัพยภายใน" อันเปนคุณธรรมที่จะนำมาซึ่งความสุขที่แทจริงและยั่งยืน

กวา ในทางพระพุทธศาสนา นอกเหนือจากทรัพยสินที่เปนวัตถุภายนอกแลว ยังมีทรัพยอีกประเภทหนึ่งที่ควร

คาแกการแสวงหาและครอบครอง นั่นคือ "ทรัพยภายใน" ซ่ึงหมายถึงคุณธรรมและความดีงามท้ังหลาย อันเปน

ทรัพยที ่ประเสริฐยิ่งกวาทรัพยสมบัติภายนอก ดังปรากฏในพระไตรปฎกเมื่อครั้งพระราหุลกุมารเขาเฝา

พระพุทธเจาเพื่อทูลขอทรัพยสมบัติ พระพุทธองคทรงดำริวา "ราหุลกุมารปรารถนาทรัพยสมบัติอันเปนของ

พระบิดา ถาตถาคตจะใหขุมทองแกเธอแลวก็จะเปนสิ่งชักนำใหเวียนวายตายเกิดอยูในวัฏสงสาร เปนสิ่งหา

สาระแมสักนิดหนึ่งก็หามีไม อยากระนั้นเลย เราจะมอบอริยทรัพยอันประเสริฐสุดในพระพุทธศาสนานี้แกเธอ" 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.ม.อ. (ไทย); 4/41/165) ซ่ึงแสดงให



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 378 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

เห็นวา แมแตมหาสมบัติของพระราชาจักรพรรดิก็มิใชสิ ่งประเสริฐสุด แตยังเปนสิ่งที่กอใหเกิดความทุกข

วนเวียนอยูในภพชาติอยางไมสิ้นสุด 

 ในนิธิกัณฑสูตร พระพุทธเจาไดตรัสถึงทรัพย 4 ประเภท ไดแก 1) ถาวรนิธิ คือ ทรัพยที่ไมเคลื่อนท่ี 

เชน ที่ดิน ไร นา สวน 2) ชังคมนิธิ ทรัพยที่เคลื่อนที่ได เชน ขาทาส บริวาร ชาง มา วัว ควาย 3) ชังคสมนิธิ 

ทรัพยที่เปนศิลปะวิชาความรู ซึ่งทรัพยทั้ง 3 ประการนี้จัดเปนทรัพยภายนอกที่ไมจีรังยั่งยืน อาจถูกโจรกรรม

หรือสูญหายได และเราสามารถใชประโยชนจากทรัพยเหลานี้ไดเพียงสิ้นลมหายใจเทานั้น ในพระสูตรนี้ 

พระพุทธเจาตรัสถึง "อนุคามิกนิธิ" ทรัพยภายใน ไดแก ทรัพยท่ีเปนคุณธรรมความดีงามท่ีเปนบุญกุศลท้ังหลาย 

กลาวคือ ทาน ศีล สัญญมะ (การสำรวมอินทรีย) และทมะ (การขมใจ) ซึ่งเปนทรัพยภายในท่ีสรางขึ้นจาก

พฤติกรรมทางกาย วาจา ใจ ในทางท่ีเปนกุศล จัดเปนทรัพยท่ีมีความม่ันคงถาวร ไมมีผูใดสามารถแยงชิงไปได 

สามารถติดตามตนไปไดในทุกภพชาติ และยังมีอานิสงสใหไดมาซึ่งมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ และนิพพาน

สมบัติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ขุ.อ. (ไทย); 1/1/313) 

 บทความนี้มุงนำเสนอแนวคิดเกี่ยวกับขุมทรัพยภายใน ในประเด็น "อนุคามิกนิธิ: ทรัพยภายในที่ชาว

พุทธควรรู" ซึ่งเปนเรื่องของการประกอบกรรมดีการทำบุญกุศลที่เปนวิถีชีวิตของชาวพุทธ เชน การทำทาน 

ทำบุญใสบาตร การรักษาศีล สิ่งเหลานี้ชาวพุทธคุนเคยกันดี และรูวาทำบุญแลวไดบุญกุศล ความจริงมิใชแต

เพียงเทานี้ “อนุคามิกนิธิ” ซึ่งเปนทรัพยภายในที่พระพุทธเจาตรัสไวใน“นิธิกัณฑสูตร” นั้น มีความลึกซึ้ง มี

ประเด็นท่ีนาศึกษามากมาย ท้ังแนวทางการสรางบุญกุศลใหไดทรัพยภายในท่ีจะติดตามตนไปทุกภพชาติ และ

การไดรับอานิสงสผลบุญอยางไรบาง ตลอดจนบุญกุศลเหลานี้ยังเปนจุดเริ่มตนสำคัญที่จะนำไปสูการปฏิบัติ

ธรรมในระดับที่สูงขึ้น ผูวิจัยเห็นวาหากชาวพุทธไดศึกษาและทำความเขาใจเกี่ยวกับ “อนุคามิกนิธิ” ทรัพย

ภายในท่ีพระพุทธองคตรัสไว เรื่องทาน ศีล สัญญมะ และ ทมะ ใหเขาใจและลึกซึ้งยิ่งขึ้น ก็จะเปนประโยชน

อยางยิ่งสำหรับตนเอง ครอบครัว สังคม ประเทศชาติ และตอพระพุทธศาสนา ตลอดจนยังเปนหนทางนำไปสู

การไดมาซ่ึงมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ และนิพพานสมบัติ อันเปนเปาหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนา  

 

อนุคามิกนิธิ: ทรัพยภายใน (บุญที่เกิดจาก ทาน ศีล สัญญมะ ทมะ) 

 พระพุทธเจาตรัสถึงเรื่องทรัพยภายในไวในพระไตรปฎกหลายพระสูตร เชน มหัทธนสูตร วาดวย

อริยทรัพย 7 ประการ ไดแก 1) ศรัทธา ความเชื่อที่ประกอบดวยเหตุผล เปนความเชื่อมั่นในพระรัตนตรัย 

(พระพุทธเจา พระธรรม และพระสงฆ) 2) ศีล การรักษากาย วาจา ใหสงบเรียบรอย ไมเบียดเบียนตนเองและ

ผูอื่น เปนการปฏิบัติตามขอบัญญัติในพระพุทธศาสนา เชน ศีล 5 3) หิริ ความละอายตอการทำความชั่ว เปน

ความรูสึกผิดชอบชั่วดีท่ีจะชวยยับยั้งไมใหกระทำสิ่งท่ีไมดีงาม 4) โอตตัปปะ ความเกรงกลัวตอผลของกรรมชั่ว 

เปนความตระหนักวาการกระทำใด ๆ จะมีผลตามมาเสมอ 5) สุตะ การศึกษาเลาเรียน เปนการแสวงหาความรู

ที่ถูกตองเพื่อนำมาพัฒนาตนเองใหดีขึ้น 6) จาคะ การเสียสละ การแบงปน เปนการเอื้อเฟอเผื่อแผแกผูอ่ืน 

และ 7) ปญญา ความรูความเขาใจอยางถองแท เปนความสามารถในการพิจารณาไตรตรองเหตุผลและเขา

ใจความเปนจริงของชีวิต (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.สตฺตก. 

(ไทย); 23/6/9-12) สำหรับใน “นิธิกัณฑสูตร” ตรัสเรื่องการฝงขุมทรัพย โดยแบงขุมทรัพยออกเปน 2 พวกใหญ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 379 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ๆ คือทรัพยภายนอกและทรัพยภายใน ทรงตรัสใหสาวกเห็นความสำคัญของทรัพยภายในเพราะเปนทรัพยท่ี

มั่นคงถาวรสามารถติดตามตนไปไดขามภพขามชาติและยังอำนวยผลใหไดมาในมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ 

และนิพพานสมบัติ ในท่ีนี้จะขอนำเสนอเนื้อหาเฉพาะเรื่องอนุคามิกนิธิในนิธิกัณฑสูตร  

 

ความหมายของอนุคามิกนิธิ 

 อรรถกถาไดอธิบายความหมายของอนุคามิกนิธิวา หมายถึง ขุมทรัพยท่ีเปนทรัพยภายใน คำวา “นิธิ” 

หมายถึง ขุมทรัพย ดังนั้น อนุคามิกนิธิ จึงหมายถึง ทรัพยภายในท่ีเปนบุญซ่ึงเกิดจากการทำทาน การรักษาศีล 

การสำรวมอินทรีย กาย วาจา ใจ และการรูจักขมใจ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: ขุ.ขุ.อ. (ไทย); 1/1/313) พระพุทธเจาทรงสอนใหเรารูจักสรางทรัพยภายในที่เปนคณุธรรม

ใหเกิดขึ้นในตน เพราะคุณธรรมเหลานี้เมื่อสรางขึ้นแลวจะติดตามตนไปตลอด สามารถขามภพขามชาติได 

คุณธรรมนี้สามารถกระทำไดดวยกาย วาจา ใจ อยางเหมาะสม (พระมหานรินทร นรากรนิธิกุล, 2545) และ

ขุมทรัพยเหลานี้ตรัสสอนใหฝงไว หรือใหปฏิบัติตอสิ่งที่สมควรดังนี้ 1) ปูชนียวัตถุและปูชนียสถานตาง ๆ    

(พระเจดีย พระบรมสารีริกธาตุ ตนพระศรีมหาโพธิ์ พระพุทธรูป) 2) พระสงฆ 3) บุคคลท่ีเหมาะสม ท้ังคฤหัสถ

และบรรพชิต 4) แขกผูมาเยือน 5) มารดา บิดา ญาติพี่นอง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ขุ.อ. (ไทย); 1/7/320-301) จะเห็นไดวาเรามีแหลงที่จะสรางเพื่อสะสมบุญที่เปน

ทรัพยภายในอยูมากมาย สามารถเลือกกระทำไดตามความเหมาะสมในแตละโอกาส 

 

อนุคามิกนิธิ: ทรัพยภายในที่เปนบุญ 4 ประเภท  

 1.ทาน: การใหที่นำไปสูความสุขและคุณธรรม ทานในพระพุทธศาสนาคือการให การแบงปน และ

การเสียสละ ซ่ึงเปนการแสดงออกถึงความเมตตา กรุณา และความปรารถนาดีตอผูอ่ืน ทานมิไดจำกัดอยูเพียง

การใหวัตถุสิ่งของ แตยังรวมถึงการใหธรรมะ การใหความรู การใหอภัย และการใหความปลอดภัย การใหทาน

เปนการกระทำที่ชวยชำระลางจิตใจใหบริสุทธิ์ ลดความตระหนี่ถี่เหนียว และเปนรากฐานสำคัญของการสราง

คุณธรรมอื่น ๆ ใหงอกงามตอไป (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

องฺ.สตฺตก.; 23/31/287) ทานมี 2 ประเภทหลัก ๆ ตามที่ปรากฏใน "ทานสูตร" ไดแก อามิสทานและการให

สิ ่งของ และธรรมทานคือการใหธรรมะ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: ขุ.อิติ. (ไทย); 25/98/473)  

 อามิสทาน คือการใหวัตถุสิ่งของตาง ๆ เชน ปจจัย 4 ไดแก เครื่องนุงหม อาหาร ที่อยูอาศัย และยา

รักษาโรค เปนตน อามิสทานแบงตามคุณภาพของท่ีใหเปน 3 ประเภท ไดแก ทานทาสะ (การใหของดอยกวาท่ี

ตนใช) ทานสหาย (การใหของท่ีเสมอกับท่ีตนใช) และทานสามี (การใหของท่ีดีกวาท่ีตนใช ซ่ึงเปนสิ่งท่ีชาวพุทธ

สวนใหญนิยม เชน การเลือกของท่ีดีท่ีสุดถวายพระ) (พระมหาอานนท ชวนาภิภู (แสนเป), 2548) อามิสทานยัง

แบงตามเจตนาของผูใหได ๒ ประเภท ไดแก ปาฏิปุคคลิกทาน (การใหเฉพาะเจาะจงบุคคล) และสังฆทาน (การ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 380 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ใหแกหมูคณะโดยไมเจาะจง ซึ่งเปนทานท่ีมีอานิสงสมากกวา) (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ม.อุ. (ไทย); 14/379-380/427-430)  

 ธรรมทาน คือการใหคำแนะนำในสิ่งที่ดี การบอกศิลปวิทยา รวมถึงการอธิบายใหรูและเขาใจในเรื่อง

บาปบุญ ใหละสิ่งท่ีเปนอกุศล และดำรงตนอยูในทางกุศล ธรรมทานแบงออกเปน 2 ประเภท ไดแก วิทยาทาน 

(การใหความรูทางโลกและทางธรรม ซึ่งธรรมทานทางธรรมถือเปนสิ่งที่ประเสริฐ เพราะเมื่อผูรับฟงธรรมและ

นำไปปฏิบัติ ยอมเกิดความเจริญงอกงามในชีวิตและเขาถึงความสุขที่แทจริงได ดังพระพุทธดำรัสที่วา "การให

ธรรมะ ยอมชนะการใหท้ังปวง" (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ธ. 

(ไทย); 25/354/144) และ อภัยทาน การใหความปลอดภัยและความไมมีภัยแกตนเองและผูอ่ืน ซ่ึงเปนการให

ที่งายแตทำไดยาก เพราะตองอาศัยการฟงธรรมและการปฏิบัติธรรมจนเกิดความเขาใจแจมแจง (พระมหา

อานนท ชวนาภิภู (แสนเป), 2548) 

 องคประกอบของการใหทาน ที่สำคัญคือ ทายก (ผูให) ปฏิคาหก (ผูรับ) และวัตถุทาน (สิ่งของที่ให) 

ทานจะมีผลมากหรือนอยขึ้นอยูกับองคประกอบเหลานี้ โดยเฉพาะอยางยิ่งเจตนาของผูใหและความบริสุทธิ์

ของผู ร ับ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.ปฺจก. (ไทย); 

22/37/486] วัตถุประสงคของการใหทานมี 2 ประการหลัก คือ ใหเพื่ออนุเคราะห ชวยเหลือผูอื่นดวยความ

เมตตา และใหเพื่อบูชาคุณ บูชาคุณของพระพุทธเจา พระสงฆ มารดา บิดา ครูอาจารย (วีระพงษ แสงทอง, 

2556) อานิสงสของการใหทานนั้น พระพุทธเจาไดตรัสไวกับพระสารีบุตรวา การใหทานโดยไมมีใจเยื่อใยใน

ทาน ไมมุงหวังสั่งสมบุญ แตใหทานเปนเครื่องประดับจิต ยอมนำไปสูสุคติภูมิ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ม.อ. (ไทย); 2/127/109-110, องฺ.สตฺตก. (ไทย); 23/52/91-92 ) ใน

กินททสูตรพระพุทธเจาตรัสแกเทวดาวา บุคคลใหขาว ชื่อวาใหกำลัง ใหผา ชื่อวาใหวรรณะ ใหยานพาหนะ ชื่อ

วาใหความสุข ใหประทีป ชื่อวาใหจักษุ ผูใหท่ีพักอาศัย ชื่อวาใหทุกสิ่งทุกอยาง สวนผูท่ีใหธรรม ชื่อวาใหอมตะ 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ส. (ไทย); 15/42/58) ผลจากการ

ทำบุญกุศลดวยทานยอมไดรับอานิสงสท้ังในโลกปจจุบันและโลกหนา เปนท่ีรักของคนหมูมาก ไดรับการคบหา

จากสัตบุรุษ มีชื่อเสียงที่ดีงาม ดังที่ปรากฏในจูฬกัมมวิภังคสูตรวาผูใหทานยอมเขาถึงสุคติโลกสวรรคและมี

โภคะมากเมื่อเกิดเปนมนุษย (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ม.อุ. 

(ไทย); 14/294/353)  

 โดยสรุปแลว การใหทานเปรียบเสมือนรากฐานสำคัญในการสรางบุญกุศล อันจะนำเราไปสูการปฏิบัติ

ธรรมที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น การทำทานจึงเปนเสมือนการนำทางใหบุคคลมีจิตใจที่ออนโยน มีเมตตา กรุณา มีศีล มีธรรม

มากข้ึน ทำใหจิตใจสงบเย็นไมเรารอนและนำไปสูการเจริญสติภาวนาและปญญาญาณท่ีละเอียดประณีตยิ่งข้ึน บุญ

กุศลที่บุคคลสั่งสมไวดวยการใหทาน ยอมสงผลอันนาปรารถนา ทั้งในมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ และกระท่ัง

นิพพานสมบัติ ดังนั้น การใหทานจึงมีความสำคัญอยางยิ่ง และเกี่ยวเนื่องอยางใกลชิดกับภพภูมิหนา บางทาน

อาจมองขามและคิดวาการใหทานเปนเพียงเรื่องเล็กนอย จึงละเลยการทำบุญทำทาน อันเปนความเขาใจท่ี

คลาดเคลื่อนในพระพุทธศาสนา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 381 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

 2. ศีล: รากฐานแหงความดีงามและหนทางสูความสงบ ศีล เปนหลักธรรมสำคัญในพระพุทธศาสนา

ท่ีพระพุทธเจาทรงใหความสำคัญเปนอยางยิ่ง ดังปรากฏในพระสูตรตาง ๆ ท่ีกลาวถึงศีลในฐานะท่ีเปนรากฐาน

สำคัญของธรรมท้ังปวง เปรียบเสมือนแผนดินท่ีเปนท่ีรองรับสรรพสิ่ง ศีลไมเพียงแตเปนขอปฏิบัติในหมวดธรรม

ใดหมวดหนึ่ง แตเปนพื้นฐานที่รองรับและสงเสริมการเจริญธรรมในทุก ๆ ดาน เพื่อขจัดกิเลส ตัณหา และ

บรรลุถึงความสงบอยางแทจริง ศีลคือขอปฏิบัติเพื่อสำรวมกาย วาจา ใหแสดงพฤติกรรมออกมาเรียบรอย ไม

เปนโทษแกตนเองหรือผูอื่น ตอสังคมสวนรวม ตลอดจนสรรพสัตวทั้งหลาย (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2549) 

สามารถปฏิบัติไดทั้งที่เปนเพศคฤหัสถและบรรพชิต โดยมีขอปฏิบัติตามสถานะที่ตางกันออกไป ศีลเปนขอ

ปฏิบัติท่ีสำคัญในพระพุทธศาสนา เปนรากฐานแหงความดีงามท้ังปวง การรักษาศีลอยางเครงครัด จะนำมาซ่ึง

ความสุข ความเจริญ และความสงบท้ังทางโลกและทางธรรม 

 ศีลมีหลายประเภท แบงตามผูปฏิบัติและจำนวนขอท่ีรักษา ไดแก ศีล 5 สำหรับคฤหัสถ เปนขอปฏิบัติ

พื้นฐานในการดำเนินชีวิต ศีล 8 สำหรับคฤหัสถที่ตองการฝกตนใหสูงขึ้นไป โดยรักษาในบางโอกาสหรือมี

ศรัทธาจะรักษาประจำ ศีล 10 สำหรับสามเณร เปนขอปฏิบัติสำหรับผูที่บวชเปนสามเณร ศีล 227 สำหรับ

พระภิกษุ และศีล 311 สำหรับพระภิกษุณี เปนขอปฏิบัติที่เครงครัด เพื่อความเปนพระภิกษุและพระภิกษุณีท่ี

สมบูรณ สาระสำคัญของศีลแตละประเภทมีความแตกตางกันไป อาทิ ศีล 5 เนนการเวนจากการฆาสัตว ลัก

ทรัพย ประพฤติผิดในกาม พูดเท็จ และดื่มสุราเมรัย สวนศีล 8 จะเพิ่มขอปฏิบัติในเรื่องการบริโภคอาหารใน

เวลาวิกาล การฟอนรำ ขับรอง บรรเลงดนตรี การทัดทรงดอกไมของหอม และการนอนบนที่นอนอันสูงใหญ 

สำหรับศีล 10 จะมีรายละเอียดเพิ่มเติมในเรื่องการรับทองและเงิน ในขณะที่ศีล 227 และ 311 เปนขอปฏบิตัิ

ท่ีละเอียดและเครงครัดสำหรับพระภิกษุและพระภิกษุณีตามลำดับ 

 การรักษาศีลนำมาซึ่งอานิสงสทั้งในปจจุบันและอนาคต โดยสงผลใหผูปฏิบัติประสบความเจริญทาง

โลก มีทรัพยสิน เกียรติยศ เปนที่รักใคร และดำเนินชีวิตดวยความไมประมาท พรอมทั้งมีความสงบในจิตใจ 

เมื่อสิ้นชีพแลวยอมไปสูสุคติภูมิ นอกจากนี้ ศีลยังเปนรากฐานสำคัญของการปฏิบัติธรรม เพราะชวยชำระจิตใจ

ใหสะอาดและสงบ เอื้อตอการเจริญสมาธิและปญญา ดังที่พระพุทธโฆษาจารย (2551) กลาววาศีลที่รักษาดีแลว

ยอมดับความรอนรุมในใจไดดีกวาสิ่งอื่นใด และขจัดภัยจากการตำหนิตนเอง นำมาซึ่งเกียรติและความยินดี 

พระพุทธองคทรงชี้วาผู ปรารถนาความรักใครและการสรรเสริญควรทำศีลใหบริบูรณ ศีลเปนที่พึ ่งของผู

ประพฤติพรหมจรรย เปนดุจน้ำชำระลางความชั่วราย นำไปสูความสงบเย็น กลิ่นศีลหอมยิ่งกวากลิ่นใด บันไดสู

สวรรคนิพพานใดก็ไมเสมอดวยศีล ผูมีศีลงามสงายิ่งกวาผูประดับดวยเครื่องประดับอันมีคา ก็ยังไมงามเทาผูมี

ศีลประดับกาย วาจา ใจ และยอมเกิดปติในการพิจารณาตนเอง ศีลจึงเปนรากฐานแหงคุณความดีและเครื่อง

กำจัดความชั่วรายท้ังปวง (ประณีต กองสมุทร, 2568) 

 โดยสรุป ศีล คือขอปฏิบัติเพื่อสำรวมกาย วาจา ใหแสดงออกซึ่งพฤติกรรมที่เรียบรอย ไมกอโทษแก

ตนเอง ผูอื่น สังคมโดยรวม ตลอดจนสรรพสัตวทั้งหลาย สามารถปฏิบัติไดทั้งในเพศคฤหัสถและบรรพชิต 

ประกอบดวย ศีล 5, ศีล 8, ศีล 10, ศีล 227 และศีล 311 ซึ่งลวนเปนขอปฏิบัติหรือขอหาม เพื่อสงเสริมการ

สรางบุญบารมี ศีลจึงเปนเบื้องตน เปนที่ตั้ง เปนบอเกิดแหงคุณธรรมและความดีทั้งหลาย เปนประธานแหง

ธรรมท้ังปวง บุคคลใดท่ีชำระศีลใหบริสุทธิ์ ยอมเปนผูมีจิตใจสวาง สงบ ทำใหกาย วาจา ใจสงบ ไมเบียดเบียน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 382 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ตนเอง และเอื้อตอการปฏิบัติสมาธิใหจิตใจสงบไดงาย ในระดับบรรพชิต ศีลมีจำนวนขอมาก เพื่อกำกับให

พระภิกษุสงฆและสามเณรสามารถดำรงตนในสมณภาวะไดอยางสมบูรณ และเอ้ือตอการประพฤติพรหมจรรย

ในข้ันสูงตอไปได (รมิตา ฟาภิยโย, 2563)  

 3. การสำรวมอินทรีย: ปราการปองกันจิตจากกิเลส การสำรวมอินทรีย หรือท่ีเรียกวา "อินทรียสังวร" นับเปน

หลักปฏิบัติสำคัญยิ่งในพระพุทธศาสนา เปรียบประดุจปราการอันมั่นคงที่ชวยปดกั้นมิใหกิเลสและความทุกข

รุกล้ำเขาสูจิตใจ รางกายของเรามีทวารท้ัง 6 ไดแก ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ซ่ึงเปนชองทางเปดรับเรื่องราว

ตางๆ จากโลกภายนอกอยูเสมอ หากปราศจากการใสใจระมัดระวัง ปลอยใหทวารเหลานี้เปดรับทุกสิ่งโดยมิได

กลั่นกรอง กิเลสก็จะสามารถแทรกซึมเขาสูจิตใจ กอใหเกิดความทุกขรอนข้ึน ดวยเหตุนี้ การสำรวมอินทรียจึง

เปนการฝกฝนตนใหมีความสำรวม ระมัดระวัง และควบคุมตนเอง เพ่ือมิใหจิตใจไหลไปตามอารมณตางๆ ท่ีเขา

มากระทบผานทางอินทรียท้ัง 6 (ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ) พระอรรถกถาจารยไดอธิบายขยายความของคำ

วา "สัญญมะ" วาคือการหามใจตนมิใหยินดียินรายในอารมณทั้งหลาย ซึ่งถือไดวาเปน "สมาธิ" ขั้นสูง ผูใด

ปฏิบัติไดเชนนี้ ยอมไดรับการยกยองวาเปนผูมีการสำรวมอยางสูงสุด (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ขุ.อ. (ไทย); 1/6/319) สมเด็จพระญาณสังวร ฯ ไดทรงอธิบายความหมายของ 

“สัญญมะ” หรือ "การสำรวมอินทรีย" วาเปนการฝกอบรมจิตดวยการมีสติรักษาประตูทั้งภายใน (ใจ) และ

ภายนอก (ตา หู จมูก ลิ้น กาย) (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2568) 

 ดังนั้น การสำรวมอินทรียจึงเปนการปองกันจิตมิใหสัมผัสกับอกุศล และเปนการรักษาจิตใหอยูใน

สภาวะแหงความสงบอินทรียท้ัง 6 เสมือนชองทางท่ีกิเลสจะไหลแทรกซึมเขาสูจิตใจ หากมิไดมีการสำรวมระวัง 

จิตก็จะถูกอารมณตางๆชักนำใหเกิดความยินดียินราย และอาจนำไปสูการกระทำกรรมที่สนองตอกิเลส การสำรวม

อินทรียจึงเปนปจจัยสำคัญท่ีนำมาซ่ึงความสงบของจิต และเปนรากฐานอันสำคัญในการเจริญสมาธิและปญญา 

 การปฏิบัติเพื่อใหเกิดการสำรวมอินทรีย คือการฝกอบรมจิต หรือจิตตภาวนา ดวยวิธีปฏิบัติที่มีสัญญ

มะ อันเปนการสำรวมระวังจิต โดยมีสติเปนเครื ่องรักษาประตูทั ้งภายในและภายนอกของจิต เนื่องจาก

อายตนะทั้ง 6 นี้เปดรับอารมณเขาสูจิตอยูตลอดเวลา จิตที่มิไดรับการฝกฝนอบรม ยอมโนมเอียงที่จะยึดม่ัน

ผูกพันอยูกับอารมณเหลานั้น อันเปนชองทางใหกิเลสมาร ไดแก ราคะ โทสะ โมหะ เขามาสูจิต ทำใหบุคคล

เดือดรอนวุนวาย ไมมีความสงบ และตกอยูภายใตอิทธิพลของอารมณและกิเลสตางๆ อยูทุกขณะ การเจริญ

จิตตภาวนา จึงเปนการอบรมจิต (สมาธิ) โดยการตั้งสติใหระลึกรู กำกับจิตอยูเสมอ เพื่อมิใหจิตผูกพันกับ

อารมณ และตองมีสติระวังใจ สำรวมใจไว มิใหยึดถืออารมณที่จรเขามา สติที่ทำหนาที่สำรวมใจนี ้คือ “สัญญ

มะ” (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2568) สภาวะที่จิตตั้งอยูในสัญญมะ 

คือสภาวะแหงความสำรวมระวัง โดยมีสติเปนผูนำ ซึ่งสภาวะเชนนี้คือ “สมาธิ” ที่เปนสัมมาสมาธิอันแทจริง 

สมาธินี้จัดเปนสมาธิในแนวสมถะ ซ่ึงนำไปสูความสงบใจจากอารมณและกิเลสท้ังหลาย จิตจึงสงบและตั้งม่ันอยู

ภายใน โดยไมไหลไปยึดเกาะกับอารมณภายนอก ซ่ึงเกิดข้ึนไดโดยอาศัยสติเปนเครื่องระมัดระวังจิต 

 อานิสงสของการสำรวมอินทรียนั้น คือการทำใหจิตใจสงบ ชวยลดละกิเลสตางๆ ท่ีอาจเกิดข้ึนในจิตใจ 

ทำใหการกระทำความดีเปนไปไดอยางงายดาย และเปนพื้นฐานสำคัญในการปฏิบัติธรรม เมื่อมีการปฏิบัติ

อยางถูกตองและตอเนื่อง ยอมเปนปจจัยสำคัญที่นำไปสูการบรรลุธรรมไดอยางรวดเร็วขึ้น ธรรมนี้จัดเปนบุญ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 383 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

กุศลเปนทรัพยภายในที่ติดตามตนไปทุกภพ ในอปริหานิยสูตร พระพุทธองคตรัสกับภิกษุทั้งหลายวา ภิกษุ

ประกอบดวยธรรม 4 ประการนี้ ชื ่อวาอยู ใกลนิพพานแนแท ธรรม 4 ประการ คือ 1) สมบูรณดวยศีล           

2) คุมครองทวารในอินทรียทั้งหลาย 3) รูจักประมาณในการบริโภค 4) ประกอบความเพียรเครื่องตื่นอยูเนือง ๆ  

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.จตุกก. (ไทย); 21/37/60)  

 สรุปแลว การสำรวมอินทรียคือการปดกั้น หาม ปองกัน และระมัดระวังมิใหจิตถูก ชักนำไปสนใจใน

อารมณภายนอก ซ่ึงเปนบอเกิดแหงอกุศล และยังหมายถึงการปกปองรักษาจิตใหอยูกับหลักธรรมอันม่ันคง ทำ

ใหจิตสามารถรอดพนจากการถูกครอบงำดวยกิเลสตาง ๆ เมื่อมีการรับรูอารมณภายนอก หรือที่เรียกวาการ

คุมครองทวาร อินทรียสังวรจึงเปนการสำรวมระวังในกายตน หรืออีกนัยหนึ่งคือการสำรวมระวังอายตนะ 6 

ภายในรางกาย การสำรวมอินทรียจะชวยใหจิตใจสงบ ลดกิเลส และเปนพื้นฐานสำคัญในการปฏิบัติธรรม 

เพ่ือใหบรรลุถึงความสุขสงบเปนหนทางเขาสูกระแสพระนิพพาน 

 4. ทมะ: การขมใจเพื ่อบรรลุธรรม พระพุทธศาสนามุ งเนนการใช สติปญญา ในการพิจารณา

ไตรตรองเพื่อเขาใจความทุกขและหนทางดับทุกข โดยเริ่มตนจากการพิจารณา มูลเหตุแหงทุกข แลวแกไขท่ี

ตนเหตุนั้น (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2541) กระบวนการเหลานี้จำตองเริ่มตนจากการใชสติและปญญาในการ 

ยับยั้งชั่งใจตนเอง เพ่ือใหสามารถรูเทาทันกิเลสภายในจิตใจ คือ การรูจักขมใจ การมีสติและปญญาท่ีม่ันคง จะ

ชวย ยับยั้งชั่งใจตนเอง ไมใหตกอยูภายใตอิทธิพลของอารมณและกิเลสที่เกิดขึ้นภายในจิตใจ เมื่อบุคคลมี

สติสัมปชัญญะ ก็จะสามารถ รูเทาทันกิเลสภายในจิตใจ วาขณะนั้นเกิดความโลภ ความโกรธ ความหลง หรือ

อารมณอกุศลอ่ืน ๆ การตระหนักรูเชนนี้เองคือจุดเริ่มตนของการ รูจักขมใจ หรือการควบคุมตนเอง ไมใหกิเลส

เหลานั้นแสดงออกมาเปนการกระทำทางกาย วาจา หรือความคิด ที่จะนำมาซึ่งความทุกขทั้งแกตนเองและ

ผูอื่น การรูจักขมใจจึงเปนเสมือนปราการ ดานแรกในการปองกันมิใหกิเลสครอบงำจิตใจ และเปนพื้นฐาน

สำคัญในการเจริญวิปสสนาปญญาเพ่ือดับทุกขไดอยางสิ้นเชิง 

 อรรถกถาจารยยังไดอธิบายวา ทมะ หมายถึง การฝกฝน การระงับกิเลส ซึ่งเปนอีกชื่อหนึ่งของ 

"ปญญา" (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ขุ.อ. (ไทย); 1/6/319) 

ชื่อวาปญญา เพราะสามารถระงับหรือขมกิเลสที่อยูในจิตใจตนเองไดนั้น จำเปนตองรูจักขมจิต ขมใจ บังคับ

ควบคุมตนเอง มิใหกระทำตามอำเภอใจของกิเลส กอนลงมือกระทำการใด ๆ ตองพิจารณาใครครวญถึงเหตุผล

และความดีงามวาสมควรหรือเปนประโยชน ซึ ่งถือเปนการใชปญญา (สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จ

พระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก, 2568) โดยสรุป ทมะคือ ความขมใจ หรือ การฝกใจ อันมีเปาหมายเพ่ือ

ละกิเลสท้ังปวง 

 การปฏิบัติในการขมใจ ขมกิเลสท่ีเกิดข้ึนในจิตใจนั้น แมผูปฏิบัติจะเจริญ สัญญมะ คือความสำรวมระวัง

แลวก็ตาม แตก็อาจมีขณะที่เผลอสติ อารมณก็จะเขามา จิตก็จะยึดอารมณเปนสังโยชน กอใหเกิดราคะ โลภะ 

โทสะ โมหะขึ ้นในอารมณนั ้น และโดยทั ่วไปบุคคลยังมีกิเลสที ่เปนอาสวะอนุสัย ฝงลึกอยู ในจิตสันดาน 

เปรียบเสมือนตะกอนที่นอนกนตุม กิเลสเหลานี้ก็จะฟุงขึ้นมาเปนนิวรณในจิตใจ ปรากฏเปนกามฉันท พยาบาท 

ความงวงเคลิบเคลิ้ม ความฟุงซานรำคาญใจ หรือความเคลือบแคลงสงสัย เมื่อเกิดขึ้นแลวก็เปนตัวบีบคั้นจิตใจ 

และเปนตัวท่ีจะบังคับจิตใหทำตามอำนาจของกิเลส เม่ือกำหนดดูจิตท่ีกำลังมีกิเลสครอบงำอยู หากมีความสำนึกดี 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 384 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ก็จะรูสึกตัวในขณะนั้นวากิเลสกลังทำงาน คนสวนใหญที่ไมไดฝกขมจิต ปลอยใหกิเลสขมเหงและขมขู จิต 

เปรียบเสมือนเปนการฝกฝนกิเลส ธรรมชาติของจิตนั้น เม่ือคุนเคยกับสิ่งใด ยอมโนมเอียงไปในสิ่งนั้นมาก ดวยเหตุ

นี้ พระพุทธเจาจึงตรัสสอนใหหันกลับมาเปนฝายฝกจิต ขมจิต เครื่องมือสำคัญที่สุดในการขมกิเลสคือ “ปญญา” 

คือความรูท่ัวถึงความจริง ปญญานี้คือ ทมะ ซ่ึงเปนเครื่องขมกิเลสอยางดี 

 สรุปไดวา การขมใจ เปนหลักปฏิบัติท่ีสำคัญในพระพุทธศาสนา การรูจักฝกฝน ปฏิบัติ และหม่ันยับยั้ง

จิตใจตนใหหางจากกิเลสทั้งหลาย จะทำใหความดีนั้นดำรงอยูและเจริญยิ่งขึ้น การฝกฝนตนนั้นพึงใชปญญา 

คือการใชความรูเปนพ้ืนฐานในการคิดพิจารณาตอสิ่งใดสิ่งหนึ่งอยางสม่ำเสมอ ท้ังจากประสบการณในอดีต ท้ัง

การพิจารณาผลเสียท่ีจะตามมาในปจจุบัน และสิ่งท่ีอาจเกิดข้ึนในอนาคต โดยการหลีกเลี่ยงสิ่งท่ีไมสมควร ท้ังนี้ 

วิธีการฝกฝนตนนั้นเปนการใชสมาธิ ฝกขมใจจะชวยใหเรามีความสุขและประสบความสำเร็จทั้งทางโลกและ

ทางธรรม 

 สรุปหลักธรรม ทาน ศีล สัญญมะ และทมะ ธรรมเหลานี้จัดวาเปนขุมทรัพยภายในที่จะติดตามตนไป 

เปนบุญที่ผูใดไดกระทำหรือประพฤติปฏิบัติดีแลว ยอมอำนวยผลอันนาปรารถนา ทั้งในเรื่องมนุษยสมบัติ 

สวรรคสมบัติ และสมบัติพระนิพพาน เริ่มตนจากการใหทาน ไมวาจะเปนอามิสทานหรือธรรมทาน เรื่องของศีล

สำหรับคฤหัสถ คือศีล 5 ที่บุคคลควรถือปฏิบัติใหมั่นคงและรักษาตามเจตนาของผูรักษา นอกจากนั้น การ

สำรวมอินทรีย หรือสัญญมะ เปนเรื่องสำคัญที่จะปดกั้นอกุศลมิใหกอเวรกอภัยแกบุคคลผานทางอายตนะท้ัง

ภายนอกและภายใน ตลอดจนตองมีสติรูจักขมใจ ยับยั้งจิตใจตนเองมิใหกระทำตามใจกิเลส อันเปนจุดเริ่มตน

ของการขจัดกิเลสใหสิ้นไปจากใจ 

 

แนวทางการสรางทรัพยภายใน (การฝงขุมทรัพย) 

 เมื่อไดทราบถึงความหมายและความสำคัญของ อนุคามิกนิธิ หรือทรัพยภายในที่เปนบุญกุศลแลว 

ลำดับตอไปจะไดพิจารณาถึงแนวทางการสรางทรัพยภายใน อันเนื่องมาจากการเจริญ ทาน ศีล การสำรวม

อินทรีย และการขมใจ ใหเกิดเปนบุญกุศล พระพุทธองคทรงประทานแนวทางอันชัดเจนไวใน นิธิกัณฑสูตร 

ดังนี้ “.....ขุมทรัพย ท่ีผูใดจะเปนสตรีก็ตาม เปนบุรุษก็ตาม ฝงไวดีแลว ดวยทาน ศีล สัญญมะ และทมะ ในพระ

เจดีย พระสงฆ บุคคล แขกที่มาหา ในมารดา บิดา หรือพี่ชาย ขุมทรัพยนี้ชื่อวาฝงไวดีแลว คนอื่นขนเอาไป

ไมได จะติดตามคนฝงตลอดไป...” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

ขุ.ขุ; 25/6-8/18) คำวา “ฝงไว” ในอรรถกถาอธิบายวา หมายถึง การเก็บไว รักษาไว คุมครองไว (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ขุ.อ. (ไทย); 1/1/313) คำวาพระเจดีย หมายถึงสิ่งท่ี

ควรสักการะบูชา ไดแก 1) บริโภคเจดีย หมายถึง ตนพระศรีมหาโพธิ์ 2) อุทิสสกเจดีย หมายถึง พระพุทธ

ปฏิมา    3) พระสธาตุกเจดีย คือ พระสถูปที่มีหองบรรจุพระธาตุ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ขุ.อ. (ไทย); 1/7/321)  

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 385 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

แนวทางการสรางทรัพยภายใน: พระเจดีย 

 การฝงขุมทรัพยภายในไวในพระเจดีย ดวย ทาน หรือศีล เปนการกระทำความดีงามดวยเจตนาอัน

บริสุทธิ์ เพื่อเปนการบูชาพระรัตนตรัย พระเจดีย ซึ่งเปนสัญลักษณแหงองคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา และ

เปนที่ประดิษฐานพระบรมสารีริกธาตุ ทาน ในบริบทนี้ มิไดจำกัดอยูเพียงการใหวัตถุสิ่งของภายนอกเทานั้น 

แตยังรวมถึงการ ถวายดอกไม ธูป เทียนและเครื่องหอมบูชาพระเจดีย หรือพระพุทธรูป ซึ่งเปนการแสดงออก

ถึงความเคารพเลื่อมใส ศรัทธา และความนอบนอมตอพระพุทธคุณ การกระทำเหลานี้เปนการ "ฝง" ความ

ศรัทธาไวในจิตใจของผูกระทำ ทำใหจิตใจออนโยน ละเอียดประณีต และนอมนำไปสูกุศลธรรม ศีล ก็เปนอีก

หนึ่ง "ขุมทรัพย" ภายในที่สำคัญ การรักษาศีล 8 ใหบริสุทธิ์เพื่อถวายเปนพุทธบูชา เปนการฝกฝนตนเองใหงด

เวนจากอกุศลกรรมทั้งหลาย เปนการ "ฝง" คุณธรรมแหงความมีระเบียบวินัย ความสำรวมกาย วาจา ใจและ

ความเมตตา กรุณา ไวในจิตใจ การรักษาศีลอยางเครงครัดเปนการชำระจิตใหบริสุทธิ์จากกิเลสอยางหยาบ 

เปนรากฐานสำคัญในการเจริญสมาธิและปญญาในลำดับตอไป การทำทานและรักษาศีลเพื่อบูชาพระเจดียนั้น 

จึงมิไดมุงหวังเพียงผลบุญท่ีจะเกิดข้ึนในภพหนาเทานั้น แตยังเปนการ "ฝง" คุณงามความดีไวในจิตใจตนเองใน

ปจจุบัน ทำใหเปนผู มีจิตใจสูงขึ ้น ละจากความเห็นแกตัว การบูชาดวยทานและศีลนี ้จึงเปนการสราง 

"ขุมทรัพย" อันถาวร ท่ีจะติดตามบุคคลไปในทุกภพชาติ และเปนปจจัยสำคัญในการบรรลุธรรมในท่ีสุด  

 

แนวทางการสรางทรัพยภายใน: พระสงฆ 

 การฝงทรัพยภายในไวในพระสงฆ การบำเพ็ญบุญดวยการถวายทานแดพระสงฆเปนกิจที่ชาวพุทธ

คุนเคย เชน การใสบาตรพระสงฆ การไปวัดทำบุญใสบาตรในโอกาสตาง ๆ เพื่อใหไดอานิสงสที่ยิ่งไปกวานั้น 

พึงไปรักษาศีลอุโบสถ (ศีล 8) ในวันธรรมสวนะ ณ วัดตาง ๆ และเมื่ออยูในวัดวาอาราม พึงระมัดระวังสำรวม

อินทรียท้ัง 6 (ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ) ใหสงบ ไมคิดปรุงแตงในเรื่องท่ีเปนอกุศล ตลอดจนรูจักขมใจระงับ

กิเลสเมื่อประสบกับสิ่งที่ไมพึงปรารถนา เชน อาจมีผูคนแออัด พูดจาใหระคายหูบาง แสดงความเห็นแกตัว

ออกมาบาง เหตุการณทำนองนี้ หากเราขาดสติพลั้งเผลอรับอารมณที่ไมชอบใจเขามาแลว พึงมีสติใชปญญา

ระงับความไมพอใจนั้นโดยฉับพลัน มิใหกอตัวเปนเชื้อแหงความโกรธ ความโลภ ความหลงในใจ ก็ถือไดวาเปน

การฝงขุมทรัพยภายในไวเปนอยางดี การสำรวมระวังอินทรียและการขมใจนั้น มิไดจำกัดอยูเพียงแคในวัดวา

อารามเทานั้น แต สามารถปฏิบัติไดในทุกสถานการณ ไมวาจะอยูในสถานที่ใดก็ตาม การฝกฝนตนเองใหมีสติ

อยูเสมอ รูเทาทันความคิดและความรูสึกของตนเอง และสามารถควบคุมตนเองไดในทุกสถานการณ คือการ 

"ฝงขุมทรัพยภายใน" อันประเสริฐ ที่จะนำมาซึ่งความสงบสุขและความเจริญกาวหนาในทางธรรมอยางแทจริง 

การบำเพ็ญบุญดวยการถวายทานแดพระสงฆ ควบคูไปกับการรักษาศีล การสำรวมอินทรีย และการขมใจ จึง

เปนการ "ฝง" คุณงามความดีไวในจิตใจตนเองอยางรอบดาน และเปนการสนับสนุนพระสงฆผูเปนทายาทแหง

พระพุทธศาสนาใหดำรงอยูสืบไปอีกดวย 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 386 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

แนววทางการสรางทรัพยภายใน: บุคคล/แขกที่มาหา 

 การ "ฝงไวในบุคคล/แขกท่ีมาหา" เปนการขยายขอบเขตของการสรางบุญกุศลใหกวางขวางยิ่งข้ึน โดย

ครอบคลุมถึงปฏิสัมพันธท่ีเรามีตอเพ่ือนมนุษย ท้ังผูท่ีอยูในสถานะเดียวกัน (บุคคล) และผูท่ีมาเยือนเราถึงท่ีพัก

อาศัย (แขกที่มาหา) ดังที่อรรถกถาแหงขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ ไดอธิบายไววา คำวา "บุคคล" ในบริบทนี้

หมายถึงไดทั ้งผู ครองเรือน (คฤหัสถ) และผู สละเรือนบวช (บรรพชิต) (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ขุ.อ. (ไทย); 1/7/321) พระพุทธศาสนามิไดจำกัดการสรางบุญ

กุศลไวเพียงการกระทำตอพระสงฆหรือศาสนสถานเทานั้น แตยังทรงสั่งสอนใหเราสรางความดีงามกับบุคคล

เหลานี้ ดวยการเจริญทาน ซึ่งเปนการใหดวยจิตใจที่เอื้อเฟอเผื่อแผ แบงปนสิ่งของจำเปน หรือการชวยเหลือ

ผูอ่ืนตามกำลังและความสามารถ ยิ่งไปกวานั้น เรายังสามารถสรางบุญกุศลตามหลักธรรม สังคหวัตถุ 4 (สังคห

สูตร) ซ่ึงเปนหลักธรรมท่ีวาดวยการสงเคราะห อนุเคราะห หรือการผูกใจผูอ่ืน อันประกอบดวยคุณธรรมสำคัญ

สี่ประการ (1) ทาน การใหปนสิ่งของที่ควรให ดวยจิตใจที่เมตตาและหวังดี เปนการลดความตระหนี่ในจิตใจ

ตนเอง (2) ปยวาจา การกลาวถอยคำที่ไพเราะ สุภาพ จริงใจ และเปนประโยชน (3) อัตถจริยา การประพฤติ

ในสิ่งท่ี)เปนประโยชนแกผูอื่น การชวยเหลือดวยแรงกาย แรงใจ หรือสติปญญา การชวยเหลือขวนขวายใน

กิจการงานท่ีเสริมสรางความสามัคคี กอใหเกิดประโยชนสุขแกสวนรวม เปนการ "ฝง" ความเสียสละ และความ

รับผิดชอบตอสังคม (4) สมานัตตตา การวางตนเสมอตนเสมอปลาย ไมถือตัว มีความเปนมิตร สราง

ความสัมพันธที่ดี การ "ฝง" ความเคารพซึ่งกันและกัน และความเทาเทียมในความเปนมนุษย (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.จตฺกก. (ไทย); 21/32/50) 

 

การสรางทรัพยภายใน: มารดา/ บิดา/ พ่ีชาย 

 การฝงไวในมารดา/บิดา/พี่ชาย ในคัมภีรพระพุทธศาสนา บิดามารดาเปนผูมีอุปการคุณตอบุตรธิดา

อยางหาท่ีสุดมิได ฐานะของบิดามารดาจึงไดรับการยกยองวาเปนฐานะอันสูงสง เปนปูชนียบุคคลของบุตร พระ

พุทธองคไดตรัสถึงฐานะของบิดามารดาไว 4 ประการ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: ขุ.อิติ. (ไทย); 25/106/485) คือ (1) เปนพระพรหมของบุตร ทานมีคุณธรรมตอบุตรดุจดัง

พระพรหม ประกอบดวยพรหมวิหาร 4 มีความเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา (2) เปนเทวดาของบุตร หรือ

เรียกวา วิสุทธิเทพ เปนพระอรหันตของบุตร เพราะทานปฏิบัติตอบุตรธิดาดวยใจที่บริสุทธิ์และคำนึงถึง

ประโยชนแกบุตรโดยสวนเดียว (3) เปนครูของบุตร เปนครูคนแรกที่ทำหนาที่สั่งสอนบุตรกอนใคร ๆ (4) เปน

อาหุไนยบุคคล เปนผูควรไดรับการตอบแทนความดีจากบุตร เพราะทานเปนผูมีอุปการะคุณตอบุตรในทุกดาน 

สมควรที่บุตรจะตองสักการะบูชาดวยวัตถุสิ่งของและการเลี้ยงดูตอบแทนเชนเดียวกับพระอรหันต การสราง

บุญหรือฝงทรัพยภายในไวในบิดามารดา ที่เกี่ยวกับเรื่องทาน บุตรพึงเอาใจใสบำรุงทานดวยปจจัย 4 อยาง

สม่ำเสมอ ปฏิบัติตนอยูในศีลธรรม ไมลักทรัพยของบิดามารดา ไมกลาวคำเท็จตอบิดามารดา รูจักสำรวมกาย 

วาจา ใจ และขมใจในสิ่งท่ีบิดามารดาอาจวากลาวตักเตือนดวยความปรารถนาดี นอกจากนั้น พึงปฏิบัติตอทาน

ตาม “สิงคาลกสูตร” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ป. (ไทย); 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 387 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

11/266/212) คือ เลี้ยงดูทานตอบแทน ชวยเหลือกิจธุระของทาน ดำรงวงศตระกูล ประพฤติตนใหเหมาะสม

กับการเปนทายาท และเม่ือทานลวงลับไปแลว พึงทำบุญอุทิศใหทาน สวนพ่ีชายซ่ึงเปรียบเสมือนญาติผูใหญใน

บาน ก็ควรปฏิบัติตอเขาดวยความเคารพเชนกัน 

 โดยสรุป การสรางทรัพยภายใน หรือการฝงขุมทรัพยภายใน สามารถกระทำไดโดยการเจริญทาน 

รักษาศีล สำรวมอินทรีย และขมใจ โดยปฏิบัติตอศาสนสถานที่เปนสัญลักษณแหงพระสัมมาสัมพุทธเจาดวย

ความเคารพนอบนอมศรัทธาเลื่อมใสดวยความบริสุทธิ์ใจ ตลอดจนการปฏิบัติตอบุคคลตาง ๆ ท้ังพระสงฆ บิดา 

มารดา หรือบุคคลทั่วไปที่เกี ่ยวของดังกลาว ซึ่งลวนเปนการสรางบุญกุศลที่เปนทรัพยภายในและยังเปน

รากฐานสำคัญในการดำเนินชีวิตใหมีความสุขใจในขณะชาตินี้ และเปนเสบียงบุญที่จะติดตามบุคคลไปในทุก

ภพชาต ิ

 

อานิสงสของการฝงขุมทรัพยภายใน: มนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ และนิพพานสมบัติ 

 พระพุทธองคไดตรัสไวใน นิธิกัณฑสูตร วา การฝงขุมทรัพยภายในอันเปนบุญกุศลดวย ทาน ศีล สัญญ

มะ และทมะ ในพระเจดีย พระสงฆ ในบุคคล ในแขกท่ีมาหา และในบิดามารดาหรือพ่ีชายนั้น จะเปนขุมทรัพย

ท่ีติดตามตนไปในทุกภพชาติ และอานิสงสผลบุญท่ีไดกระทำหรือฝงไวเปนอยางดี ยอมนำมาซ่ึงความปรารถนา

ใน มนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ และนิพพานสมบัติ 

  มนุษยสมบัติ หมายถึง ความสมบูรณแหงความเปนมนุษย ซึ่งมีคุณสมบัติ 8 อยาง คือ 1) มีรูปราง

หนาตาท่ีสวยงาม 2) มีทรัพยสมบัติมาก 3) มียศถาบรรดาศักดิ์สูง 4) มีเกียรติยศ ชื่อเสียง 5) มีบริวารมาก 6) มี

สติ ปญญาดี 7) มีสุขภาพรางกายที่แข็งแรงสมบูรณ และ 8) มีอายุยืนยาว บุคคลที่จะไดมนุษยสมบัติอันนา

ปรารถนาเหลานี้ ก็ดวยบุญที่ตนไดสั่งสมไวกับบุคคลตาง ๆ ดวยการเจริญทานก็ดี ดวยการรักษาศีลก็ดี ดังเชน 

บุคคลผูใหทานขาว น้ำแกสมณะ เมื่อละจากโลกนี้ไปแลวจะเขาถึงสุคติโลกสวรรค หากยังไมบรรลุถึงสุคติโลก

สวรรค หากกลับมาเกิดเปนมนุษยในภายหลังจะเปนผูมีโภคะมากร่ำรวย (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ขุ. (ไทย); 25/10-11/18-19) สวนผูที่รักษาศีล 5 คือ เวนจาก

การฆาสัตว ลักทรัพย ประพฤติผิดในกาม พูดเท็จ และดื่มสุราเมรัย ยอมกอใหเกิดความสงบสุขในหมูชน ศีล 5 

เปนคุณธรรมพื้นฐานเบื้องตนที่นำบุคคลไปสูการบรรลุถึงมนุษยสมบัติไดอยางแนนอน ตามนัยแหง จูฬกัมมวิ

ภังคสูตร กลาววา บุคคลผูเวนจากการฆาสัตว เมื่อตายไปจะเขาถึงสุคติโลกสวรรค หากยังไมบรรลุถึงสุคติโลก

สวรรค หากกลับมาเกิดเปนมนุษยจะมีอายุยืนยาว (สุภามาศ โพธิ์ทอง และบรรจบ บรรณรุจิ, 2560)  

 สวรรคสมบัติ หมายถึง ภูมิหรือดินแดนอันอุดมดวยทิพยสุข เปนท่ีสถิตของเหลาทวยเทพ เหตุท่ีทำให

จุติไปอุบัติเปนเทพยดาไดนั้น ดวยอำนาจแหงบุญกุศลที่ไดสั่งสมไวเมื่อครั้งยังเปนมนุษย เมื่ออุบัติขึ้นก็จะดำรง

อยูในวัยหนุมสาว งดงามอยูเสมอจนกวาจะถึงเวลาสิ้นอายุขัย ปราศจากความแกชราเฉกเชนในโลกมนุษย 

วิมานอันเปนที่อยูอาศัยของเทพยดาทั้งหลายลวนวิจิตรตระการตา มีขนาดแตกตางกันไป เพียบพรอมดวย

ความสะดวกสบาย มีอาหารทิพยบังเกิดข้ึน มีบริวารคอยรับใชใกลชิด เสื้อผาอันเปนทิพย งดงามวิจิตรก็ปรากฏ

ใหสวมใส กิจกรรมในแตละวันก็คือการเท่ียวชมอุทยาน การสังสรรคระหวางทวยเทพท้ังหลาย สวนจะอุบัติข้ึน 

ณ สวรรคชั้นใด เปนเทพยดาประเภทใด และอยูในฐานะใดนั้น ยอมข้ึนอยูกับบุญท่ีตนไดสั่งสมไวเม่ือครั้งยังเปน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 388 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

มนุษย (วิโรจน คุมครอง, 2563) ผูใดตองการมีสวรรคสมบัติ ในชาติหนา ตองสรางทานใหมากในชาตินี้ มีอามิส

ทาน วิทยาทาน อภัยทาน ธรรมทาน นำศีลมารักษากาย วาจา ใหสะอาดปราศจากความชั่ว มีศีล 5 ศีล 8 ศีล 

10 ศีล 227 ตามสมควรแกตน ศึกษาพระธรรมคำสอนขององคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา เจริญสมาธิเพ่ือฝก

สติใหควบคุมจิตใหสงบ แลวนำคำสอนมาพิจารณาไตรตรอง ใหรู แจงเห็นจริงในสัจธรรม คือความจริงท่ี

สามารถพิสูจนไดท่ีเรียกวา ปญญา ผลบุญท่ีทานสรางจะสงใหทานไปเกิดในสวรรคอยางแนนอน 

 นิพพานสมบัติ หมายถึง สภาวะที่ดับกิเลสและกองทุกขทั้งปวงแลว เปนภาวะแหงสุขสูงสุด เพราะ

ปราศจากทุกข และเปนอิสรภาพอันสมบูรณ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต), 2565) นิพพานคือ

ความสิ้นไปแหงราคะ โทสะ โมหะ เนื่องดวยราคะ โทสะ โมหะ เปนอกุศลมูลอันเปนรากเหงาแหงการกระทำ

กรรมท้ังฝายบุญและบาป เม่ือมีการกระทำกรรมลงไป ยอมเกิดวิบาก คือผลของกรรมไมวาจะเปนดานดีหรือชั่ว

ก็จะยอนกลับมาปรากฏกลายเปนภพชาติในสังสารวัฏ แตนิพพานอยูเหนืออำนาจของกิเลส กรรม วิบาก อัน

เปนวงจรแหงการเกิดในสังสารวัฏ จึงไมมีการหวนกลับมาสูภพชาติอีก อำนาจของกิเลส กรรม วิบาก ที่เปน

วงจรใหเกิดในสังสารวัฏ ไมมีการยอนกลับมาสูภพชาติอีกแลว (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ส.สฬา. (ไทย); 18/314/335) 

 องคประกอบที่จะนำไปสูการเขาถึงนิพพานสมบัติ ไดแก ทาน ศีล สมาธิ ปญญา (สุภามาศ โพธิ์ทอง 

และบรรจบ บรรณรุจิ, 2560) จะเห็นไดวาศีลนั้นเปนธรรมะพื้นฐานที่นำไปสูการเขาถึงธรรมะในระดับที่สูงข้ึน

เปนลำดับจนกระท่ังบรรลุพระนิพพาน ดังนั้น การท่ีบุคคลไดฝงขุมทรัพยไวดีแลวในพระเจดีย ในพระสงฆ เปน

ตน ดวยการเจริญทาน การรักษาศีล การรูจักสำรวมกาย วาจา ใจ (สัญญมะ) และการขมกิเลส (ทมะ) มิให

เกิดข้ึนในจิตใจ ซ่ึงเทากับวาไดเจริญสติ สมาธิ ปญญา ระงับความโลภ ความโกรธ ความหลงได ทำใหกิเลสเบา

บางลง และไดบำเพ็ญเพียรในการเจริญสมถกรรมฐานและวิปสสนากรรมฐานจนรูแจงดับทุกขดับกิเลสไดท้ัง

ปวง เขาสูมรรคผลนิพพานตามลำดับขั้น นี้คือผลานิสงสแหงบุญนิธิที่ไดฝงขุมทรัพยดวยทาน ศีล สัญญมะ 

และทมะ ในพระสงฆ บุคคล แขกที่มาหา ในมารดา บิดา หรือพี่ชาย จึงบังเกิดผลบุญอันนาปรารถนานี้ ดังท่ี

พระพุทธเจาตรัสในนิธิกัณฑสูตรวา “....สมบัติของมนุษยก็ดี ความยินดีในเทวโลกก็ดี  สมบัติคือนิพพานก็ดี 

ทั้งหมดนี้ยอมไดดวยขุมทรัพยนี้....” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

ขุ.ขุ. (ไทย); 25/13/19) 

 โดยสรุป อนุคามิกนิธิ หรือขุมทรัพยภายใน คือบุญกุศลอันเกิดจาก ทาน ศีล สัญญมะ และ ทมะ บุญ

กุศลนี้เปนทรัพยภายในที่มีความมั่นคงถาวร สามารถติดตามตนไปไดในทุกภพชาติ แนวทางการสรางบุญหรือ

ฝงขุมทรัพยเหลานี้ ดวยการปฏิบัติตอ (1) ปูชนียสถานตาง ๆ ไดแก พระเจดีย พระบรมสารีริกธาตุ ตนพระศรี

มหาโพธิ์ พระพุทธรูป (2) ฝงไวในพระสงฆ (3) ฝงไวในบุคคลที่เหมาะสม ซึ่งอาจเปนทั้งคฤหัสถหรือบรรพชิต 

(4) แขกที่มาหา (5) มารดา บิดา ญาติพี่นอง และผลแหงการปฏิบัติหรืออานิสงสยอมนำมาซึ่งผลอันนา

ปรารถนาในเรื่อง มนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ และนิพพานสมบัติ หากเราทุกคนหันมาใหความสำคัญกับการ

สรางอนุคามิกนิธิ ชีวิตของเราก็จะมีความสุขและสงบมากยิ่งขึ้น และสามารถอำนวยผลอันนาปรารถนาใน

มนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ และนิพพานสมบัติอันเปนเปาหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 389 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

บรรณานุกรม 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตโต). (2549). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพครั้งที่ 11. กรุงเทพฯ: 

บริษัท สหธรรมมิก จำกัด. 

พระพุทธโฆสะ. (2551). คัมภีรวิสุทธิมรรค. (สมเด็จพระพุฒาจารย (อาจ อาสภมหาเถร), ผูแปลและเรียบเรียง). 

พิมพครั้งท่ี 7. กรุงเทพฯ: ธนาเพรส. 

พระมหานรินทร นรากรนธิิกุล. (2545). การศึกษาวิเคราะหเรื่องอริยทรัพยในพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ

ศิลปะศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร. 

พระมหาอานนท ชวนาภิภู (แสนเป). (2548). การศึกษาเรื่องทานในพระไตรปฎกที่มีอิทธิพลตอสังคมไทย. 

วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

รมิตา ฟาภิยโย. (2563). ศีลในพรหมชาลสูต: ศีลเพ่ือชีวิตท่ีงดงาม. วารสาร มจร พุทธศาสตร ปริทรรศน. 4(1), 29-38. 

วราพร กนกปรเมษฐ, และคณะ. (2561). ศึกษาการจัดสรรทรัพยตามหลักโภควิภาค 4 ในพระพุทธศาสนาของ

สมาชิกสถาบันการเงินชุมชนปากเกร็ดรวมใจ 2 จังหวัดนนทบุรี. วารสารวิจัยและพัฒนาวไลยอลงกรณ 

ในพระบรมราชูปถัมภ. 13(1), 138-145.  

วิโรจน คุมครอง. (2563). ความปรารถนาของมนุษยระดับสวรรคสมบัติ, สารนิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต 

บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณราชวิทยาลัยวิทยาเขตบาีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม. 

วีระพงษ แสงทอง. (2556). ศึกษาการบริจาคทานของพุทธศาสนิกชน กรณีศึกษา: ตำบลไรนอย อำเภอเมือง 

จังหวัดอุบลราชธานี. วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย.  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2565) พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งท่ี 45.  

กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จำกัด.  

สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2541). คุณลักษณะพิเศษแหงพระพุทธศาสนา. พิมพครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: มหามกุฎราช

วิทยาลัย. 

สุภามาศ โพธิ ์ทอง และบรรจบ บรรณรุจิ. (2560). ความสมปรารถนาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท. 

วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน. 13(2), 269. 

ประณีต กองสมุทร. (2568). ศีลเปนอาภรณอันพระเสริฐ. สืบคน 16 มกราคม 2568 จาก https://84000.org/ 

 


