
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 390 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

พุทธปรัชญาเชิงสังคมกับการขจัดความยากจน :  

แนวทางแหงการพัฒนาท่ีมีธรรมเปนฐาน 

Social Buddhist Philosophy and Poverty Alleviation:  

Toward a Dhamma-Based Development Paradigm 

 
1พระมหาราชัน จิตฺตปาโล (มูลลา), 2ฐนยศ โลหพัฒนานนท  

และ 3ชาดา เตรียมวิทยา 

1Phramaha Rachan Cittapalo (Moolla), 2Thanayod Lopattananont  

and 3Chada Triamvithaya 
1คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

2สถาบันเอเชียศึกษา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลยั 
2The Institute of Asian Studies, Chulalongkorn University. 

3คณะศลิปศาสตร สถาบันเทคโนโลยีพระจอมเกลาเจาคุณทหารลาดกระบัง 
3School of Liberal Arts, King Mongkut's Institute of Technology Ladkrabang. 

1Corresponding Author’s E-mail: Rachan.mool@mcu.ac.th 

Received: April 25, 2025; Revised: July 29, 2025; Accepted: August 14, 2025 

 

บทคัดยอ  

 บทความนี้มุงวิเคราะหความยากจนในฐานะปญหาทางจริยธรรมและโครงสราง ผานกรอบคิดของ 

พุทธปรัชญาเชิงสังคม ที่ผสานองคความรูจากปรัชญาตะวันตก รัฐศาสตรเชิงนโยบาย และหลักธรรมใน

พระพุทธศาสนา เพ่ือเสนอแนวทางการพัฒนาท่ีมีธรรมเปนฐาน (Dhamma-Based Development) แทนการ

พัฒนาที่เนนเพียงตัวชี้วัดทางเศรษฐกิจ บทความชี้ใหเห็นวาการขจัดความยากจนตองตั้งอยูบนการเคารพ

ศักดิ์ศรีของความเปนมนุษย การสรางเสรีภาพเชิงโครงสราง และการเปดโอกาสใหประชาชนพัฒนาศักยภาพ

ของตนอยางแทจริง โดยนำหลักธรรมะ เรื่อง อัตตหิ อัตโนนาโถ (ตนเปนท่ีพ่ึงแหงตน) มาตีความรวมกับแนวคิด

ปรัชญาเสรีภาพเชิงบวก (Positive Freedom) และทฤษฎี Capability Approach ของ Amartya Sen ทั้งนี้

เพื่อเสนอกรอบการพัฒนาเชิงบูรณาการที่รัฐไมเพียงทำหนาที่จัดการเศรษฐกิจ แตตองเอื้อใหเกิด “การตื่นรู

ทางสังคม” (social awakening) ผานการยกระดับจิตสำนึก ความเปนธรรม และพลังพลเมือง 

คำสำคัญ: พุทธปรัชญาเชิงสังคม; การขจัดความยากจน; การพัฒนาท่ีมีธรรมเปนฐาน; ศักดิ์ศรีความเปนมนุษย 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 391 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

Abstract  
 This article presents an interdisciplinary analysis of poverty as both a structural and 

ethical issue through the lens of Social Buddhist Philosophy. Drawing upon core Buddhist 

teachings, Western moral philosophy, and policy-oriented political science, it proposes a 

Dhamma-Based Development framework as an alternative to conventional approaches that 

prioritize economic indicators alone.  The article argues that poverty alleviation must be 

rooted in the respect for human dignity, the promotion of structural freedom, and the 

genuine expansion of individuals’ capabilities. It reinterprets the Buddhist principle Attā hi 

attano nātho (One is one’s own refuge) in conversation with Isaiah Berlin’s concept of 

positive freedom and Amartya Sen’s Capability Approach, highlighting the importance of 

inner autonomy and opportunity equality. Rather than viewing the state merely as an 

economic manager, the article envisions a development model in which the state serves as 

an enabler of structural justice, civic empowerment, and social awakening. This awakening is 

driven by the elevation of ethical awareness, spiritual consciousness, and the collective 

power of citizens paving the way for a more holistic and humane path to sustainable 

development. 

Keywords: Socially Engaged Buddhist Philosophy; Poverty Alleviation; Development Based  

       on Dhamma Principles; Human Dignity 

 

บทนำ 

 การนำหลักพุทธธรรมสูการออกแบบนโยบายท่ีลดความยากจนอยางยั่งยืนนั้นสามารถใชพุทธธรรมกับ

การออกแบบนโยบายเพื่อศักดิ์ศรีมนุษย ใหตระหนักรูวาความยากจนไมควรถูกมองเปนความลมเหลว ในเชิง

ศีลธรรมของปจเจกแตคือผลของโครงสรางท่ีไมเปนธรรมซ่ึงจำเปนตองไดรับการแกไขเชิงระบบ ดังนั้น นโยบาย

สาธารณะท่ีมีเปาหมายเพ่ือความยุติธรรมจึงตองไมหยุดอยูท่ีการใหความชวยเหลือในเชิงสวัสดิการ แตตองมุงสู

การ คืนศักดิ์ศรีและโอกาสในการพัฒนาอยางยั่งยืนใหแกทุกคน ในพระพุทธศาสนา หลัก ทาน ศีล ภาวนา    

ถือเปน ไตรเครื่องมือแหงการพัฒนา (ไตรสิกขา) ที่สามารถประยุกตใชในการออกแบบนโยบายไดอยางมี

ความหมาย ทาน (การให) พัฒนาสวัสดิการท่ีเทาเทียม เชน ระบบการศึกษาข้ันพ้ืนฐานและบริการสาธารณสุข

ที่เขาถึงไดอยางทั่วถึง, ศีล (ความเปนธรรมทางสังคม) สะทอนผานนโยบายกระจายทรัพยากร ควบคุมทุน

ผูกขาด และรักษาสมดุลทางอำนาจ, ภาวนา (การพัฒนา) สนับสนุนระบบการเรียนรูท่ีเสริมสราง “ปญญาเพ่ือรู

ตน” มิใชเพียงทักษะสำหรับแรงงานราคาถูก 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 392 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

 ดังท่ี พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2543) ไดอธิบายไววา “การพัฒนาใดก็ตามที่ไมแตะตอง

จิตใจคน จะไมสามารถยั่งยืนไดในระยะยาว” กรอบนโยบายเชิงพุทธจึงมิไดเนนให “ทุกคนไดเทากัน” แตคือ

การใหทุกคนมี “เครื่องมือภายใน” เพื่อหลุดพนจากทุกขของตนเอง (Attā hi attano nātho – ตนเปนที่พ่ึง

แหงตน: มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2554) ในโลกสมัยใหม แนวคิดเรื่อง “เสรีภาพ” มักถูกตีความในเชิง “เสรีภาพ

จากการถูกแทรกแซง” (Negative Freedom) ซ่ึงหมายถึงการไมถูกรัฐหรืออำนาจอ่ืนจำกัดเสรีภาพสวนบุคคล 

(Berlin, 1958) อยางไรก็ตาม พุทธปรัชญานำเสนอความเขาใจท่ีลึกซ้ึงกวานั้น โดยเสนอวา “เสรีภาพท่ีแทจริง” 

คือ การหลุดพนจากอวิชชา ความยึดม่ันถือม่ัน และความไมรูในตนเอง 

 เมื่อบุคคลสามารถรูเทาทันตนเอง พิจารณาเหตุแหงทุกขอยางมีปญญา และดำรงชีวิตอยางมีสติ      

เขายอมเขาถึงสิ่งที่เรียกวา “เสรีภาพเชิงบวก” (Positive Freedom) ซึ่งไมใชเพียงการไมมีพันธนาการจาก

ภายนอก แตคือการมีความสามารถภายในที่จะกำหนดชีวิตของตนไดอยางมีความหมาย (Berlin, 1958; Sen, 

1999) แนวคิดดังกลาวสอดคลองกับ Capability Approach ของ Amartya Sen (1999) ซ่ึงชี้วา เสรีภาพคือ

ความสามารถท่ีแทจริง (Real Capabilities) ของแตละบุคคลในการเลือกใชชีวิตท่ีมีคุณภาพ ไมใชเพียงแคการ

มีสิทธิเลือก แตตองรวมถึงเง่ือนไขทางโครงสราง สังคม และจิตใจท่ีเอ้ือใหสามารถเลือกไดจริง 

 ดวยเหตุนี้ พุทธปรัชญาจึงเสนอวา การเสริมสรางเสรีภาพมิใชเพียงการปลดเปลื้องจากขอจำกัดทาง

กายภาพหรือการเมืองเทานั้น แตหมายถึงการพัฒนาภายในอยางตอเนื่อง เพ่ือสรางอิสรภาพทางปญญาและจิต

วิญญาณ ซ่ึงจะนำไปสูการกำหนดทิศทางชีวิตดวยความรูแจงและความรับผิดชอบตอตนเองและสังคม  

 รัฐในพุทธบริบทจึงควรสงเสริมโครงสรางทางปญญาและจิตวิญญาณของประชาชน ไดแก การสราง

โครงสรางพื้นฐานทางปญญา: หองสมุดชุมชน, ศูนยการเรียนรู, เวทีปญญาสาธารณะ, การจัดการศึกษาแบบ

บูรณาการธรรม: หลักสูตร “ปญญา–เมตตา–สิทธิพลเมือง” เพ่ือพลเมืองรูแจง, การสรางพ้ืนท่ีปลอดภัยทางจิต

วิญญาณ: วงสนทนาธรรม–นโยบายที่สงเสริมการรูตนและการฟงอยางลึกซึ้ง เสรีภาพที่เกิดจาก “การรู” คือ

หัวใจของพุทธธรรม และเปนรากฐานของการปฏิรูปเชิงจิตสำนึกในนโยบายสาธารณะท่ี “เห็นคนท้ังคน” ไมใช

เพียง “หนวยเศรษฐกิจ” ระบบนโยบายสมัยใหมมักใชตัวชี้วัดเชิงปริมาณ เชน GDP หรือรายไดเฉลี่ย เปน

ตัวกำหนดทิศทางของการพัฒนา ทั้งที่แทจริงแลวมนุษยคือ ผูมีชีวิต จิตใจ ความสัมพันธ และศักยภาพภายใน 

ท่ีซับซอนกวานั้นมาก พุทธแนวนโยบายจึงเสนอใหเปลี่ยนตัวชี้วัดจาก การเติบโตทางเศรษฐกิจ สูความสามารถ

ในการมีชีวิตท่ีดี (well-being capabilities) ซ่ึงอาจประกอบดวยท้ังความสงบทางจิต ความสัมพันธทางสังคม 

และความหมายในชีวิต 

 แนวนโยบายที่สอดคลองกับกรอบคิดพุทธปรัชญาเชิงสังคมในการขจัดความยากจน มิไดมุงเนนเพียง

การกระจายทรัพยากรหรือเพิ ่มรายไดเทานั ้น หากแตเนนการยกระดับคุณภาพชีวิตอยางเปนองครวม         

โดยเชื่อมโยงมิติภายนอกและภายในของมนุษยเขาดวยกัน หนึ่งในแนวนโยบายสำคัญคือ การพัฒนา “ดัชนีสุข

ภาวะเชิงพุทธ” (Buddhist Well-being Index) ซ่ึงเปนเครื่องมือวัดความอยูดีมีสุขท้ังในระดับกายภาพ สังคม 

และจิตใจ โดยพิจารณาปจจัยภายใน เชน สติ สมาธิ ความเมตตา รวมกับตัวชี้วัดภายนอก เชน สุขภาพ 

การศึกษา หรือความม่ันคงทางเศรษฐกิจ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 393 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

 นอกจากนี้ ยังมีนโยบายสงเสริม เศรษฐกิจเมตตา–พอเพียง (Compassionate and Sufficiency 

Economy) เชน การสนับสนุนวิสาหกิจเพื่อสังคม เครือขายเกื้อหนุนในชุมชน และกิจกรรมทางเศรษฐกิจท่ี

เชื่อมโยงกับคุณธรรมและความสัมพันธของมนุษย ทิศทางสำคัญอีกประการคือ การยกระดับนโยบายจาก 

“การแจกเงิน” และ “การใหของฟรี” ไปสู “การปลุกใหตื่นรูและพ่ึงตนเอง” โดยเปลี่ยนนโยบายสวัสดิการจาก

ระบบที่สรางการพึ่งพิง ไปสูระบบที่สงเสริมการตื่นรู (Awakening), การสรางสติ (Mindfulness) และภาวะ

ผูนำในตนของประชาชน 

 ดังที่ E.F. Schumacher (1973) ไดกลาวไววา “เศรษฐศาสตรที่ดี ตองสรางมนุษยที ่ดี” (Good 

Economics Must Cultivate Good People) กรอบคิดของพุทธปรัชญาเชิงสังคมจึงเสนอวาการขจัดความ

ยากจนไมใชเพียงการจัดการทรัพยากรอยางมีประสิทธิภาพ แตคือการ “ดูแลมนุษยทั้งระบบชีวิต” ทั้งในดาน

กายภาพ จิตใจ ปญญา และสังคม เพ่ือใหเกิดความม่ันคงจากภายในอยางแทจริง 

 

1. ปรัชญาฐานคิดเพ่ือศักดิ์ศรีมนุษย 

 1.1 ปรัชญามนุษยนิยม (Humanism) 

 การยืนยันคุณคาของมนุษยในบริบทความยากจน ดานปรัชญามนุษยนิยม (Humanism) เปนแนวคิด

ที่เนนการยืนยันคุณคา ศักดิ์ศรี และศักยภาพของมนุษยในฐานะปจเจกที่มีเหตุผลและมีความสามารถในการ

พัฒนาตนเอง แนวคิดนี้ปฏิเสธการลดทอนคุณคาของมนุษยใหเปนเพียงกลไกหนึ่งในระบบเศรษฐกิจหรือผูรับ

ผลของโครงสรางสังคมแบบกำหนดตายตัว หากแตเสนอวาทุกคนมีสิทธิในการดำรงชีวิตอยางมีคุณภาพและมี

ความหมาย โดยไมจำเปนตองวัดจากสถานะทางเศรษฐกิจเพียงอยางเดียว  ในบริบทของความยากจน การมอง

วาผูยากไรคือ “ผูลมเหลว” หรือ “ภาระของสังคม” ถือเปนการลดทอนศักดิ์ศรีความเปนมนุษย และสะทอน

ทัศนคติที่ละเลยตอปจจัยเชิงโครงสรางที่เปนรากฐานของปญหา เชน ความไมเปนธรรมทางเศรษฐกิจ การ

เขาถึงการศึกษาที่ไมเทาเทียม หรือระบบสวัสดิการที่ไมครอบคลุมและไมเอื้อตอการพึ่งตนเอง การแกปญหา

ความยากจนจึงไมควรถูกจำกัดอยู ในกรอบของ “การชวยเหลือดวยความเมตตา” (Charity-based 

Assistance) เทานั้น หากแตตองมุงสูการฟนฟูศักดิ์ศรีและเสรีภาพของผูคนในการดำรงชีวิตอยางมีทางเลือก 

(agency) และมีอำนาจในการกำหนดชีวิตของตนเอง (Self-Determination) การฟนคืนอำนาจดังกลาว 

หมายถึงการสรางระบบท่ีเอ้ือตอการพัฒนาโอกาส พัฒนาศักยภาพ และสงเสริมใหผูยากไรสามารถมีบทบาทใน

ฐานะ “พลเมือง” ไมใชเพียง “ผูรับความชวยเหลือ” ซึ่งถือเปนเงื่อนไขพื้นฐานของการพัฒนาที่ยั่งยืนและเปน

ธรรมในระยะยาว  

 ในมุมของพุทธธรรม หลักธรรมะไดเนนย้ำถึง “เหตุปจจัย” (Paccaya) ในการกอใหเกิดผลของการ

กระทำ (กรรม) โดยไมตัดสินคุณคาของมนุษยจาก “ผลลัพธ” ภายนอก เชน ความมั่งคั่งหรือความยากจน 

หากแตชี้ใหเห็นวา ทุกสิ่งลวนเกิดจากกระบวนการแหงเหตุปจจัยที่สัมพันธกันอยางซับซอน ซึ่งหลายกรณีอาจ

อยูนอกเหนืออำนาจควบคุมของปจเจกบุคคลดวยซ้ำ ดังที่ปรากฏในพุทธพจนวา “ปาปกา ธัมมา อากิริยา” 

แปลวา “ธรรมอันชั่วทั้งหลายยอมมีเหตุกอเกิด มิไดเกิดจากการลิขิตของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ หรือกรรมเกาเพียงอยาง

เดียว”(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย: องฺ.ปฺจก. (ไทย); 22/52/69) แนวคิดนี้สอดคลอง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 394 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

กับ ปรัชญามนุษยนิยม (Humanism) ซ่ึงยืนยันวามนุษยทุกคนมีศักดิ์ศรีและคุณคาในตนเอง ไมใชเพราะฐานะ

ทางเศรษฐกิจ หรือความสามารถในการแขงขันในระบบตลาด แตเพราะความเปนมนุษยที่มีศักยภาพภายใน

โดยธรรมชาติ แนวคิดของ Nussbaum (2011) ไดเสนอวา ความยากจนมิใชผลของความลมเหลวเชิงปจเจก 

แตคือผลพวงของโครงสรางทางสังคม เศรษฐกิจ และนโยบายท่ีไมเทาเทียม ซ่ึงจำกัดเสรีภาพและศักยภาพของ

บุคคลในการมีชีวิตท่ีมีความหมาย  นักปรัชญามนุษยนิยม Erich Fromm ไดชี้วาการหลุดพนจากความยากจน

และการกดขี่มิใชเพียงการมีรายได แตคือ “การไดเปนมนุษยอยางเต็มศักยภาพ” (Fromm, 1955) ขณะท่ี 

Martha Nussbaum เสนอวา การพัฒนาศักยภาพมนุษย (capability) เปนเกณฑพื้นฐานในการวัดความ

ยุติธรรมทางสังคม มิใชเพียงแครายได (Nussbaum, 2011) 

 ในดานพุทธธรรม แนวคิดเรื่อง ปฏิจจสมุปบาท หรือ "กระบวนการเกิดข้ึนโดยอาศัยเหตุปจจัยรวมกัน" 

ชี้ใหเห็นวา ความยากจนและความมั่งคั่งมิใชสิ่งที่เกิดขึ้นโดยบังเอิญ หากแตมีเงื่อนไขและเหตุปจจัยมากมายท่ี

สัมพันธกันอยางเปนระบบ พระพุทธเจาทรงแสดงไววา “ปาปกา ธัมมา อากิริยา” หมายถึง “ธรรมอันชั่วยอมมี

เหตุกอเกิด มิไดเกิดจากการลิขิตของเทพหรือโชคชะตา”(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย: 

องฺ.ปฺจก.(ไทย); 22/52/69) คำสอนนี้สะทอนหลักกรรมในเชิงโครงสราง ซึ่งมิใชเพียงการรับผลของการ

กระทำในระดับปจเจก แตรวมถึง “ความรับผิดชอบรวมกัน” (shared responsibility) ของระบบสังคม ท่ีอาจ

มีสวนสรางเงื่อนไขใหความยากจนดำรงอยู เมื่อนำแนวคิดนี้มาเชื่อมโยงกับปรัชญามนุษยนิยมและแนวคิด 

Capability Approach ของ Sen (1999) รวมถึงกรอบคิดทางจริยธรรมจากพุทธธรรมที่ Payutto (1995)    

ไดเสนอไว จะพบวาการขจัดความยากจนไมควรหยุดอยูที่การ “ชวยเหลือ” ในลักษณะ ทานนิยม (Charity-

Based Approach) เทานั้น แตควรมุงสูการ “ปลดปลอย” (Liberation) ผูยากจนจากโครงสรางทางสังคมและ

นโยบายท่ีจำกัดศักยภาพและสิทธิของพวกเขา 

 แนวคิดนี้จึงเรียกรองใหรัฐและสังคมทำหนาท่ีในเชิงจริยธรรมท่ีลึกซ้ึงข้ึน ไมใชเพียงมอบสวัสดิการเพ่ือ

ความอยูรอด แตตองเอื้อใหเกิดระบบที่เปดโอกาสใหทุกคนสามารถมีชีวิตที่สมศักดิ์ศรี และสามารถกำหนดวิถี

ชีวิตของตนเองไดอยางมีอิสรภาพทั้งในเชิงวัตถุ จิตใจ และปญญา การเชื่อมโยงระหวางปรัชญามนุษยนิยมกับ

พุทธธรรมจึงกอใหเกิดกรอบคิดรวมท่ีเนน “การไมตัดสิน” (non-judgmental ethics) และ “การเยียวยาเชิง

โครงสราง” (Structural Healing) มากกวาการกลาวโทษหรือจำกัดโอกาสของผูที่ประสบความยากลำบาก 

โดยถือวาการขจัดความยากจนคือภารกิจทางจริยธรรมท่ีตองเริ่มจากการเคารพศักดิ์ศรีของทุกชีวิต 

 1.2 ปรัชญาสังคม (Social Philosophy) 
 ความเปนธรรมในฐานะคุณคารวมของสังคมในดานของปรัชญาสังคม (Social Philosophy) คือกรอบ

ความคิดท่ีมุงวิเคราะหหลักเกณฑทางจริยธรรมและคุณคาท่ีควรยึดถือในการอยูรวมกันในสังคม แนวคิดสำคัญ

ของปรัชญาสังคมรวมสมัยชี้วา สังคมที่เปนธรรมไมใชเพียงสังคมที่เปดโอกาสใหทุกคนแขงขันอยางเสรีเทานั้น 

แตตองมีการจัดสรรทรัพยากรอยางเหมาะสม เพื่อใหสมาชิกทุกคนสามารถเขาถึงสิ่งจำเปนพื้นฐานในการ

ดำรงชีวิตไดอยางเสมอภาค John Rawls (1971) เสนอวา “หลักความยุติธรรมในสังคมที่ดี” (Principles of 

justice in a well-ordered society) ควรตั้งอยูบนหลักการที่เรียกวา difference principle ซึ่งระบุวา 

“ความไมเสมอภาคทางเศรษฐกิจสามารถยอมรับได” ก็ตอเมื่อความไมเสมอภาคนั้นกอใหเกิดประโยชนสูงสดุ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 395 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

แกผูท่ีเสียเปรียบท่ีสุดในสังคม หลักการนี้สะทอนถึงความจำเปนของ ความยุติธรรมเชิงแจกจาย (Distributive 

justice) ซึ ่งใหความสำคัญกับการกระจายทรัพยากรและโอกาสอยางเปนธรรมแกทุกคน โดยเฉพาะ

ผูดอยโอกาส แนวคิดดังกลาวสอดคลองกับหลักพุทธธรรมวาดวย ทาน, ศีล, และ เมตตา ซึ่งมิไดเนนความดี

เฉพาะปจเจก หากแตใหความสำคัญกับความสัมพันธเชิงคุณธรรมระหวางบุคคลกับสังคม หลักทานมิใชเพียง

การใหดวยความสงสาร แตเปนการกระทำดวยเจตนาเมตตาที่แฝงไวดวยความเคารพในศักดิ์ศรีของผูอ่ืน       

ศีลชวยคุมครองสังคมใหดำรงอยูดวยความม่ันคง และเมตตาคือการยอมรับการมีอยูของผูอ่ืนอยางปรารถนาดี 

 พระพุทธศาสนาใหความสำคัญอยางยิ่งกับการอยูรวมกันอยางสงบสุขในสังคม โดยวางรากฐานผาน

หลักธรรมเชิงสังคมท่ีมุงใหมนุษยสัมพันธกันดวยคุณธรรม ความรับผิดชอบ และเมตตา โดยเฉพาะในบริบทของ

การครองตนในสังคมหรือการปกครอง พระพุทธเจาทรงแสดงไววา “ทานํ ธมฺมํ นยํ สจฺจํ” แปลวา “ทาน 

ธรรมะ ความยุติธรรม และสัจจะ เปนหลักของผูปกครอง”(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย: 

องฺ.จตุกฺก.(ไทย); 21/61/75) 

 นอกจากนี้ ใน พระราชฐานสูตร ยังกลาวถึง “ราชธรรม 10 ประการ” อันประกอบดวยธรรมะสำหรับ

ผูครองเรือนหรือผูบริหารบานเมือง เชน ทาน (การให), อาชชวะ (ความซื่อตรง), และ อวิหิงสา (การไม

เบียดเบียน) ซึ่งลวนเปนหลักธรรมที่สะทอนแนวคิดเรื่อง “ธรรมาธิปไตย” ที่มีเมตตาและคุณธรรมเปนฐาน

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย: องฺ.สตตก.(ไทย); 23/67/111) ในมิติทางเศรษฐศาสตร 

พุทธปรัชญามิไดมองการ “ให” วาเปนเพียงการทำบุญเพื่อกุศล หากแตเปนกระบวนการลดละความยึดมั่นใน

ตัวตน และเปนกลไกสราง “ความยุติธรรมทางจิตสำนึก” (Ethical redistribution) ท่ีชวยถวงดุลความเหลื่อม

ล้ำผานความเมตตาและการเอื้อเฟออยางมีสติ E. F. Schumacher (1973) ไดเสนอใน Small Is Beautiful 

วา เศรษฐกิจที่ดีไมควรตั้งอยูบนการสะสมทรัพยสินอยางไรขอบเขต หากควรตั้งอยูบนความเมตตา ความ

พอเพียง และการดำรงชีวิตอยางมีความหมาย ซ่ึงแนวคิดนี้พัฒนาตอมาเปนกรอบแนวคิด “พุทธเศรษฐศาสตร” 

(Buddhist Economics)  พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2538) ไดอธิบายวา ความยุติธรรมทาง

เศรษฐกิจในพุทธธรรมมิใชเพียงเรื่องของการจัดการทรัพยากร แตเปนผลลัพธจากการฝกตน พัฒนาจิต และ

ดำรงอยูดวยเมตตาธรรมในการจัดสรรเพ่ือประโยชนรวมกันของสังคม 

 ดวยเหตุนี้ การขจัดความยากจนเชิงโครงสรางจึงไมใชภารกิจของรัฐหรือกลไกตลาดเทานั้น หากแต

เปนพันธะทางจริยธรรมของสังคมโดยรวม ซึ่งตองอาศัยทั้งการกระจายโอกาส (Opportunity Distribution) 

และการยกระดับจิตสำนึกของผูมีทรัพยากรใหตระหนักถึงคุณคาของการเกื้อหนุนเพื่อนมนุษยอยางแทจริง

ดังนั้น การขจัดความยากจนในเชิงโครงสรางจึงมิใชเพียงบทบาทของนโยบายรัฐหรือระบบตลาด แตเปนภารกิจ

ทางจริยธรรมของสังคมทั้งหมด ซึ่งตองการทั้งการกระจายโอกาส (Opportunity distribution) และการ

ยกระดับจิตสำนึกของผูมีทรัพยากรใหเห็นคุณคาของการเก้ือหนุนเพ่ือนมนุษย 

 1.3 พุทธปรัชญากับการปลดปลอยจากอวิชชา: มุมมองเสรีภาพเชิงบวก (Positive Freedom)  
 แนวคิด “เสรีภาพเชิงบวก” (Positive Freedom) ที่เสนอโดย Isaiah Berlin (1958) ชี้ใหเห็นวา 

เสรีภาพมิใชเพียงการปลอดจากการบีบบังคับจากภายนอก (Negative Freedom) แตหมายถึง “ความสามารถ

ภายใน” ที่ทำใหบุคคลสามารถเลือกและกำหนดชีวิตของตนเองไดอยางมีเปาหมายและคุณคา Berlin (1958) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 396 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

เนนวา เสรีภาพที่แทจริงคือการ “เปนเจานายเหนือตนเอง” (Self-Mastery) ซึ่งมิไดเกิดขึ้นโดยอัตโนมัติ        

แตตองอาศัยการพัฒนาปญญา การรูเทาทันความคิด ความตองการ และแรงผลักดันภายในตน ตลอดจนการ

จัดการเง่ือนไขภายนอกท่ีเอ้ือตอการเลือกอยางมีอิสระ 

 พุทธปรัชญาเสนอแนวคิดที่สอดคลองกับเสรีภาพเชิงบวก โดยชี้วา ความไมรู (อวิชชา) คือรากเหงา

ของการยึดติดและทุกข การปลดปลอยที่แทจริงจึงเกิดจากการพัฒนาปญญา (ปญญาศิกขา) เพื่อรูเทาทัน

ตนเองอยางลึกซึ้ง และสามารถดำรงอยูในโลกอยางมีสติและไมตกอยูภายใตอำนาจของกิเลส ในมุมมองของ

พุทธธรรม เสรีภาพมิใชเพียงสิทธิทางกายภาพหรือสิทธิพลเมือง หากคือกระบวนการ “ปลดปลอยภายใน”      

ท่ีนำไปสูการดำเนินชีวิตอยางมีเปาหมาย ศักดิ์ศรี และความหมายอยางแทจริง แนวคิดนี้สัมพันธอยางลึกซ้ึงกับ

หลัก ปฏิจจสมุปบาท ซึ่งชี้วา อวิชชา (ความไมรูแจง) คือรากเหงาของทุกข ความยึดมั่นในตัวตน (อัตตสัญญา) 

และความไมเขาใจธรรมชาติของชีวิต ลวนเปนเหตุแหงความหลงผิดและการปรุงแตงกรรม  พระพุทธเจาตรัสไว

วา“โย โจนาติ ธมฺมํ น วิชฺชติ ตสฺส จิตฺตํ อสํตเกน วิธาวติ” หมายถึง ผูไมรูธรรม ยอมถูกจิตที่ฟุงซานครอบงำ

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย: ขุ.ธ.(ไทย); 25/30/56) การหลุดพนจากอวิชชา จึงมิใช

การไดรับขอมูลเชิงผิวเผิน แตคือกระบวนการของ วิปสสนา หรือการรูแจงภายใน ท่ีชวยใหมนุษย “เขาถึงความ

จริง” และมีอิสระจากความหลงผิด 

 เสรีภาพในพุทธปรัชญาจึงหมายถึง ปญญาในการรูวาอะไรควรเลือก มากกวาการมีสิทธิเลือกโดย

ปราศจากทิศทาง พรอมทั้งเนนศักยภาพภายในในการดำเนินชีวิตอยางมีสติและเมตตา สวนในมิติรัฐศาสตร

และการพัฒนา แนวคิดนี้สอดคลองกับ Sen (1999) ที่เสนอวา การขจัดความยากจนมิใชเพียงการเพิ่มรายได 

แตคือการเสริม ขีดความสามารถ (Capabilities) ใหบุคคลสามารถเลือกชีวิตที่พึงปรารถนาไดจริง ซึ่งสะทอน

จุดรวมกับพุทธธรรมท่ีเนนการปลูกฝง วิถีแหงการรูแจง มากกวาการใหขอมูลแบบตื้นเขินดังนั้นบทบาทของรัฐ

ตามแนวพุทธจึงไมใชเพียงการจัดการศึกษาเพื ่อแขงขันในตลาดแรงงาน แตต องเปนการศึกษาเพ่ือ 

“ปลดปลอย” ประชาชนจากกับดักของอวิชชา และเปดทางใหพวกเขาเขาถึงการรูเทาทันตนเอง มีสติ และ

ดำรงอยูดวยปญญาและเมตตาธรรมอยางแทจริง 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

รูปท่ี 1: กรอบแนวความคิดการขจัดความยากจนโดยใชแนวทางแหงการพัฒนาท่ีมีธรรมเปนฐาน 

ความยากจน 

ผลของโครงสรางท่ีตดัตอนศักดิ์ศร ี+ จำกัดเสรีภาพ + ทำลายความเปนธรรม 

การขจัดความยากจนอยางย่ังยืน 

[1] ฟนฟูศักดิ์ศรีมนุษย → มองคนท้ังคน ไมใชแครายได   

[2] กระจายความยุติธรรม → ปฏิรูประบบสวัสดิการ และการเขาถึงโอกาส   

[3] ปลุกเสรีภาพภายใน → การศึกษาเพ่ือรูเทาทันตนเองและโครงสราง   

"จากนโยบายชวยเหลือ → สูนโยบายปลดปลอย" 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 397 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

2. รัฐศาสตรกลไกเพ่ือการปลดปลอย (Political Science: Mechanisms for Liberation) 

  ในระบบคิดแบบพุทธ รัฐหรือสังคมไมใชเพียงผูปกครองหรือผูใหบริการ แตตองทำหนาที่ เอื้อเงื่อนไข

แหงการตื่นรูและการหลุดพนแกประชาชนอยางแทจริง นี่คือจุดเชื่อมระหวาง รัฐศาสตรเชิงโครงสราง กับ พุทธ

ธรรมเชิงปฏิบัติการ ที่สามารถวางนโยบายบนฐานแหงเมตตา ปญญา และความเพียร เพื่อปลดปลอยมนุษย

จากความทุกขเชิงระบบ โดยเฉพาะความยากจน 

 2.1 ทฤษฎีรัฐสวัสดิการ (Welfare State Theory) 

  รัฐในฐานะผูเอื้อเงื่อนไขแหงศักดิ์ศร ีการมีรัฐสวัสดิการมองวารัฐมีหนาที่เชิงรุกในการลดความเหลื่อม

ล้ำ และปกปองพลเมืองจากความไมมั่นคงทางเศรษฐกิจ สังคม และสุขภาพ ผานการจัดสรรสวัสดิการพื้นฐาน 

เชน การศึกษา ประกันสุขภาพ และการคุมครองแรงงาน T.H. Marshall (1950) ชี้วา “ความเปนพลเมือง” 

(Citizenship) ไมควรจำกัดอยูเพียงสิทธิทางกฎหมายหรือการเมือง แตตองรวมถึง “สิทธิทางสังคม” (Social 

rights) ท่ีใหประชาชนมีฐานชีวิตท่ีม่ันคงและมีศักดิ์ศรี แนวคิดเรื่อง “สัมมาวายามะ” หรือความเพียรท่ีถูกตอง 

(องคที่ 6 แหงอริยมรรคมีองค 8) ในพุทธธรรม มิใชความพยายามอยางไรทิศทาง หากคือการเพียรที่ตั้งอยูบน

ฐานของสติและปญญา แตการจะบรรลุสัมมาวายามะไดนั้น จำเปนตองมีเงื่อนไขแวดลอมที่เอื้ออำนวย เชน 

ความม่ันคงทางปจจัย 4 การเขาถึงการศึกษา และสุขภาวะพ้ืนฐาน 

  พระพุทธเจาตรัสวา:“ผูมีศีล ยอมเจริญเพียรไดงาย” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหามกุฏราช

วิทยาลัย: องฺ.ปฺจก. (ไทย); 22/47/65) ขอความนี้สะทอนวาความเพียรท่ีถูกตองตองการ “ฐานแหงศีล” และ

เงื่อนไขภายนอกที่เกื้อหนุน จึงจะสามารถพัฒนาไปสูการปฏิบัติธรรมอยางยั่งยืน พุทธธรรมจึงมิไดเนนเพียง

ความเพียรสวนบุคคล แตยังใหความสำคัญกับ “โครงสรางสนับสนุน” ที่ชวยใหบุคคลสามารถดำรงอยูในวิถี

แหงธรรมไดอยางมั่นคงดังนั้น รัฐที่ดีไมใชเพียงผูดูแล (caretaker) แตคือผูเอื ้อเงื ่อนไข (facilitator) ให

ประชาชน “เพียรไดจริง” ในชีวิต เพ่ือหลุดพนจากกับดักความจนและความไมม่ันคงระยะยาว 

 2.2 ทฤษฎีรัฐพัฒนา (Developmental State) 

 รัฐพัฒนากับพุทธธรรม: การเติบโตที ่มีเมตตาและปญญา “รัฐพัฒนา” คือรัฐที ่ใชกลไกอยาง

แข็งแกรง พรอมวางยุทธศาสตรในการยกระดับเศรษฐกิจ พัฒนาอุตสาหกรรม และลงทุนในทุนมนุษย เพ่ือ

สรางการเติบโตระยะยาวอยางยั่งยืน Johnson (1982) วิเคราะหกรณีญี่ปุนหลังสงครามโลกวา การพัฒนา

เศรษฐกิจไมไดเกิดขึ้นเองจากกลไกตลาด แตตองอาศัย “รัฐที่มีเปาหมาย” และมีบทบาทชัดเจนในการกำกับ

ทิศทาง อยางไรก็ตาม โมเดลนี้ถูกวิจารณวามุงเนนตัวเลขมากกวาความเปนธรรมและการมีสวนรวมของ

ประชาชน เมื ่อพิจารณาผานพุทธธรรม แนวทางของรัฐพัฒนาจะสมบูรณยิ ่งขึ ้น หากบูรณาการหลัก           

“พหุปญญา–กรุณา–วิริยะ” เขากับการบริหาร ไดแก พหุปญญา (Integrative wisdom): ยุทธศาสตรที่เห็น

ความเชื่อมโยงระหวางเศรษฐกิจ สังคม และจิตวิญญาณ, กรุณา (Compassion): การออกแบบนโยบายท่ี

คำนึงถึงกลุมเปราะบาง ไมใชแคเปาหมาย GDP, วิริยะ (effort): ความเพียรของรัฐในการลดความยากจนเชิง

โครงสราง ไมใชแคขยายตัวทางเศรษฐกิจ ดังนั้น รัฐพัฒนาจึงไมควรเพียงทำให “เศรษฐกิจโต” แตตองม่ันใจวา 

“ประชาชนโตตาม” ท้ังในดานศักยภาพและคุณภาพชีวิต 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 398 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

 2.3 แนวคิดแนวการพัฒนาโดยใหความสำคัญกับสมรรถภาพของมนุษย (Capability 

Approach)  

 ดวยขอเท็จจริงที่วามนุษยแตละคนมีสมรรถภาพไมเทากัน การมีชีวิตที่ดี (Well-being) ของแตละ

บุคคลในสังคมยอมมีระดับที ่แตกตางกัน เปาหมายของการพัฒนาที ่แทจริงจึงควรมุ งที ่การเสริมสราง

สมรรถภาพ (Capabilities) ใหแตละคนสามารถบรรลุชีวิตที่ตนใหคุณคา Sen (1999) ชี้วา “ความยากจนท่ี

แทจริง” ไมใชเพียงการขาดรายได แตคือการขาดขีดความสามารถพ้ืนฐานในการดำเนินชีวิตอยางมีความหมาย 

(A Deprivation of basic capabilities) เขาเสนอวาการพัฒนาคือ “การขยายเสรีภาพของประชาชนในการ

เลือกชีวิตท่ีพวกเขามีเหตุผลใหคุณคา” Nussbaum (2011) ไดพัฒนาตอโดยเสนอรายการ “คุณสมบัติเบื้องตน

ของชีวิตมนุษยท่ีดี” อาทิ สุขภาพ การศึกษา ความสัมพันธทางสังคม และศักดิ์ศรี ซ่ึงควรไดรับการสงเสริมโดย

รัฐในฐานะหนาท่ีเชิงจริยธรรม 

 ในทางพุทธศาสนา ความยากจนไมใชเพียงปญหาทางวัตถุ แตคือ อวิชชา หรือความไมรู แจงตอ

ธรรมชาติของชีวิต การชวยเหลือที่แทจริงจึงไมใชแค “ใหสิ่งของ” แตตอง “ใหปญญาและโอกาส” ดังปรากฏ

ในหลัก ทานบารมี, ปญญาบารมี และ วิริยบารมี ท่ีรวมพลังของการให การรู และความเพียรในการพัฒนาชีวิต

อยางครบถวน   หากนโยบายของรัฐต้ังอยูบนฐาน Capability อยางแทจริง จึงควรเปดพ้ืนท่ีใหประชาชน “ได

รู ไดเลือก และไดลงมือทำ” ในสิ่งท่ีตนเห็นวามีคุณคา เพ่ือไมใชแค “อยูรอด” แตคือ “อยูไดอยางมีศักดิ์ศรี” 

 

3. เศรษฐศาสตรการเมืองกลไลเพ่ือการจัดสรรทรัพยากรในสังคมกับพันธกิจแหงความยุติธรรม 

 3.1 ความยากจนไมใชเพียงปญหาเศรษฐกิจแตคือผลผลิตของโครงสรางอำนาจ 

 เศรษฐศาสตรการเมือง (Political Economy) ศึกษาความสัมพันธระหวาง อำนาจทางการเมือง      

กับ การจัดสรรทรัพยากรทางเศรษฐกิจ โดยเนนวา ความยากจนและความเหลื่อมล้ำไมไดเกิดจากตลาด

ลมเหลวอยางเดียว แตเกิดจากการจัดระเบียบโครงสรางอำนาจที่ไมเปนธรรม (Chang, 2002) ในระบบทุน

นิยมเสรี ผูมีทุนจะมีอำนาจตอรองสูง ท้ังในเชิงนโยบายและการเขาถึงทรัพยากร ขณะท่ีประชาชนผูดอยโอกาส

ถูกลดทอนใหเปนเพียงแรงงานหรือ “หนวยบริโภค” โดยขาดพลังในการตอรองกับรัฐหรือทุน การแกปญหา

ความยากจนจึงไมใชแค “แจกจาย” แตตอง “จัดโครงสรางใหม” ใหเกิดความเปนธรรม ทั้งในระดับรัฐ ตลาด 

และภาคประชาชน 

 3.2 กลไกรัฐในฐานะเครื่องมือจัดสรรเชิงอำนาจ 

 รัฐในมุมเศรษฐศาสตรการเมืองไมใชแคผูวางกฎ แตคือ “ตัวแสดงที่มีอำนาจในการควบคุมทรัพยากร 

การเก็บภาษี และการออกแบบนโยบาย” ซึ่งมักถูกครอบงำโดยกลุมผลประโยชน (Interest groups) ทำให

นโยบายจำนวนมากไมตอบสนองความเปนธรรมเชิงโครงสราง แนวคิดนี้ไดรับการอธิบายโดย Antonio 

Gramsci (1971) ผานแนวคิด Hegemony วา ชนชั้นนำทางเศรษฐกิจใชท้ัง “พลังอำนาจแข็ง Hard Power” 

(นโยบาย/กฎหมาย) และ “พลังอำนาจออน Soft power” (วาทกรรม/วัฒนธรรม) ในการรักษาสถานะเดิม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 399 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ของตนเม่ือความไมเทาเทียมถูกทำให “ดูปกติ” ประชาชนจำนวนมากจึงไมตระหนักวาตนเองอยูในโครงสรางท่ี

กดทับ 

 3.3 พุทธธรรมกับการวิพากษโครงสรางอำนาจ 

 ในทางพุทธปรัชญา “อวิชชา” มิไดหมายถึงความไมร ู ในระดับปจเจกเทานั ้น แตรวมถึงการ              

ไมตระหนักรูในระบบที่หลอหลอมทุกข ใหดำรงอยูดวย เชน ความยึดมั่นในวัตถุ การบริโภคเกินจำเปน หรือ

การยอมรับอำนาจโดยไมตั ้งคำถาม พระพุทธเจาทรงวิพากษชนชั้นในยุคพุทธกาลหลายครั้ง โดยเสนอวา         

"ความประเสริฐของมนุษยมิไดอยูที่ชาติกำเนิด แตอยูที่การกระทำอันสุจริต" (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหามกุฏราชวิทยาลัย: สํ.ส.(ไทย); 15/103) แนวคิดนี้สะทอนวาพุทธธรรมมิใชเพียงเครื่องมือในการบรรลุความ

สงบสวนบุคคล แตคือกลไกแหง “ปญญาสาธารณะ” (Collective awakening) ที่ปลุกใหผู คนตื่นรู ตอ

โครงสรางสังคมที่กดทับศักยภาพมนุษย และกระตุนใหเกิดการเปลี่ยนแปลงเชิงระบบบนพื้นฐานของความ

เมตตาและความยุติธรรม 

 

4. การหลุดพนจากกบัดักรายไดปานกลาง: เช่ือมโยงสูการปฏิบัต ิ(Escaping the Middle- 

   Income Trap: From Insight to Action) 

 ประเด็นประเทศกับดักรายไดปานกลาง (Middle-Income Trap) ไมไดเปนเพียงปญหาเชิงเศรษฐกิจ

เทานั้น หากยังสะทอนถึงขอจำกัดเชิงโครงสราง สถาบัน และวัฒนธรรมทางสังคมที่ฉุดรั้งศักยภาพของมนุษย

และสังคมโดยรวม การหลุดพนจากกับดักนี้จึงตองอาศัยการปฏิรูปทั้งระบบ โดยเฉพาะการปลดล็อก “ทุน

มนุษย” และ “ทุนจิตวิญญาณ” ตามแนวทางของพุทธปรัชญา 

 4.1 เปล่ียนโครงสรางเศรษฐกิจ: การแผวถางทางปญญาเพ่ือพัฒนาอยางแทจริง 

 โครงสรางเศรษฐกิจแบบพึ่งพาแรงงานราคาถูก–การผลิตแบบ OEM–และระบบการศึกษาที่ผลิต

แรงงาน ไมใชพลเมืองผูสรางนวัตกรรม คือปจจัยสำคัญที่กักขังประเทศใหอยูในกับดักรายไดปานกลาง ในแง

เศรษฐศาสตร ตองเปลี่ยนผานจากเศรษฐกิจปริมาณ (Input-driven) ไปสูเศรษฐกิจคุณภาพ (Innovation-

driven) ผานการลงทุนดานนวัตกรรม วิจัย และการศึกษาที่เนนทักษะคิดวิเคราะห สรางสรรค และจริยธรรม 

(Rodrik, 2006)ดานพุทธธรรม แนว ไตรสิกขา (ศีล–สมาธิ–ปญญา) สามารถตีความในบริบทเศรษฐกิจไดวา ศีล 

คือจริยธรรมทางธุรกิจ ความโปรงใส ความรับผิดชอบตอสังคม, สมาธิ คือการมีระบบคิดอยางมีสติ ไมหวั่นไหว

กับกระแสทุนเก็งกำไร และปญญา คือการเรียนรูเพื่อสรางสรรคนวัตกรรมเพื่อประโยชนสวนรวม การพัฒนา

เศรษฐกิจจึงไมใชแคการเพิ่มรายได แตคือการ “แผวถางทางปญญา” เพื่อใหเศรษฐกิจดำรงอยูบนฐานแหง

คุณคา ไมใชแคมูลคา 

 4.2 เสริมอำนาจประชาชน (Empowerment): พัฒนาคนใหรูตนและรูสิทธิ 

 ความสามารถในการเลือกชีวิตที่มีคุณคาคือเสรีภาพที่แทจริง (Sen, 1999) และการรูจักตนเองคือ

รากฐานของความเปนมนุษยในพุทธธรรม รัฐศาสตรเชิงนโยบายเนนการกระจายอำนาจ (Decentralization) 

และเสริมสรางศักยภาพภาคประชาชนในการมีสวนรวม (Participatory Governance) ดานสังคมวิทยา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 400 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

แนวคิด “Agency” ชี้ใหเห็นวา ความยากจนไมใชแคการขาดทรัพยากร แตคือการขาดพลังในการกำหนดชีวิต

ตนเอง พุทธศาสนาเนนวา “อตฺตานํ อุปมํ กเร” (จงเอาตนเองเปนเครื่องเปรียบในการวางนโยบาย – ธรรมบท 

ขอ 129) คือ หลักสำคัญของการพัฒนาแบบเขาใจตนเองและเคารพผูอ่ืนสูการเสริมพลังประชาชนจึงไมใชแค 

“ใหเสียง” แต “ใหตื่นรู” 

 4.3 สรางความยุติธรรมเชิงโครงสราง: จัดระบบใหทุกคนมีโอกาสลุกข้ึนยืน 

 ความเหลื่อมล้ำในสังคมคือผลสะสมจาก “อำนาจเชิงโครงสราง” ที่กระจายไมเทาเทียม ทั้งดานภาษี 

ทุน ทรัพยากร และการศึกษา เศรษฐศาสตรการเมืองชี้วาโครงสรางภาษีแบบถดถอย (Regressive) และการ

ผูกขาดทรัพยากรสงผลให “ชนชั้นขามรุน” ดำรงอยูตอไป (Piketty, 2014) การปฏิรูประบบภาษี การคุมครอง

แรงงาน และการเปดพื้นที่การศึกษาอยางเทาเทียมจึงเปนเครื่องมือสำคัญในการสลายโครงสรางที่กดทับ ใน

พุทธธรรม แนวคิด ทานบารมี ไมไดหมายถึงการใหดวยเมตตาอยางเดียว แตคือ “การใหดวยปญญา” ที่เขาใจ

บริบทของการใหใหเกิดประโยชนสูงสุด เชน การใหโอกาสทางการศึกษา เทคโนโลยี และความสามารถใน    

การผลิต 

  4.4 พัฒนาผูนำการเปล่ียนแปลง: จากพลเมืองเงียบสูพลเมืองตื่นรู 

 ความเปลี่ยนแปลงจะไมเกิดขึ้นถาไมมีผู นำทางจริยธรรมที ่มุ งหวังสาธารณะประโยชน มากกวา

ผลประโยชนสวนตน รัฐศาสตรแนวประชาธิปไตยแบบมีสวนรวม (Deliberative Democracy) เนนการสราง 

“พลเมืองท่ีมีภาวะผูนำ” (Civic Leaders) ซ่ึงไมไดหมายถึงผูนำในตำแหนง แตคือผูมีความสามารถในการชี้นำ

ทางสังคมอยางมีจริยธรรม ในทางพุทธศาสตร “พระโพธิสัตว” คือตัวอยางของผูนำที่ไมเพียงแสวงหาความ

หลุดพนเพื่อตนเอง แตยืนหยัดตอสูเพื ่อความทุกขของผูอื่น พระโพธิสัตวจึงเปนสัญลักษณของ “ผูนำแหง

เมตตา–ปญญา–วิริยะ” ท่ีระบบการศึกษาหรือการเมืองควรสรางข้ึน การลงทุนเพ่ือสรางผูนำชุมชนในแนวพุทธ 

คือการปลูกพลังเปลี่ยนแปลงจากราก ไมใชเพียงเปลี่ยนคนขางบน 

 

5. บทสรุปเชิงปรัชญาพุทธธรรม 

 การปลดปลอยจากความยากจน ภารกิจทางจิตสำนึก ไมใชเพียงโจทยทางเศรษฐกิจ การแกปญหา

ความยากจนไมควรถูกลดทอนใหเปนเพียงกลไกการ “แจกจายรายได” หรือการดำเนินนโยบายสวัสดิการใน

เชิงเทคนิคเทานั้น หากแตตองเขาใจวา ความยากจนคือสัญญะของโครงสรางที่ไมยุติธรรม และความไมเสมอ

ภาคเชิงศักดิ์ศรี ซ่ึงฝงลึกในระบบสังคม เศรษฐกิจ และวัฒนธรรม จึงตองไดรับการเยียวยาท้ังในระดับนโยบาย

และระดับจิตสำนึก 

 ในเชิงปรัชญา แนวคิดของ Amartya Sen และ Martha Nussbaum ชี้ใหเห็นวา การพัฒนาไมใช

เพียงเรื ่องของรายไดหรือ GDP แตคือการเปดโอกาสใหมนุษยมี “ขีดความสามารถในการเลือกชีวิตที่พึง

ปรารถนา” (Capabilities to live the life they value) ซึ่งตองอาศัยเงื่อนไขภายนอกและภายในในการ

เติบโตอยางมีความหมาย (Sen, 1999) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 401 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

 ในเชิงรัฐศาสตร รัฐไมควรเปนเพียง “ผูจัดสรรทรัพยากร” หรือ “ผูควบคุมตลาด” แตควรทำหนาท่ี

เปน “ผูปลุกตื่นศักยภาพของประชาชน” โดยออกแบบนโยบายที่ไมเพียงแกไขปญหาเชิงเศรษฐกิจ แต เสริม

พลังพลเมือง ใหมีปญญา มีสิทธิ มีอิสระ และสามารถกำหนดชีวิตของตนเองได  ในพุทธธรรม การหลุดพนจาก

ทุกขที่แทจริงเกิดขึ้นไดผานกระบวนการภายในที่เรียกวา “การตื่นรู” (Bodhi) ซึ่งไมใชเพียงการมีชีวิตอยู      

แตคือการเขาใจธรรมชาติของทุกข เหตุแหงทุกข และหนทางแหงการดับทุกข การปฏิบัติธรรมเชนนี้สอดคลอง

กับการออกแบบนโยบายท่ีเนนการ สรางปญญาสาธารณะ และ การพัฒนาชีวิตอยางมีสติ 

 รัฐที่ดีจึงไมใชเพียงผูดูแลผูยากไร แตคือ “ผูออกแบบสังคมแหงการรูแจงและมีเมตตา” ที่เขาใจวา 

ศักดิ์ศรีของความเปนมนุษยไมไดวัดจากรายได แตจากความสามารถในการมีชีวิตท่ีดีอยางมีความหมาย 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                รูปท่ี 2: กรอบแนวความคิดการนำพุทธปรัชญาท่ีมีธรรมเปนฐานมาแกไขปญหาเศรษฐกิจ 

 

องคความรูใหมจากปรัชญาพุทธธรรมวาดวยการปลดปลอยจากความยากจน 

 1. ความยากจนไมใชเพียงปญหาเชิงเศรษฐกิจ แตคือ “ปญหาทางจิตสำนึก” และ “ความยุติธรรม

ทางศักดิ์ศรี” ปญหาความยากจนไมควรถูกตีกรอบใหเปนเรื่องของรายได หรือกลไกการแจกจายงบประมาณ

เทานั้น เพราะความยากจนคือ “สัญญะ” ที่ชี ้ถึงโครงสรางที ่ไมเปนธรรมในระบบสังคม เศรษฐกิจ และ

วัฒนธรรม ท่ีฝงลึกจนกลายเปนความไมเสมอภาคเชิงศักดิ์ศรี (Dignity-Based Inequality) 

 2. การพัฒนาในมิติ “ขีดความสามารถ” (Capabilities Approach)ตามแนวคิดของ Amartya Sen 

และ Martha Nussbaum การพัฒนาแทจริงตองเปดโอกาสใหประชาชนมี เสรีภาพในการเลือกชีวิตที่มี

พุทธปรัชญาเชิงสังคมท่ีมีธรรมเปนฐาน 

ท่ีมีธรรมเปนฐาน 

 

ตื่นรูจากอวิชชา 

ฉลาดเทาทัน รูทัน 

รัฐท่ีด ี

ออกแบบสังคมแหงการรูแจงและมีเมตตา 

เขาใจวา ศักดิ์ศรีของความเปนมนุษยไมได

วัดจากรายได แตจากความสามารถในการ

มีชีวิตท่ีดีอยางมีความหมาย 

ปลดปลอยความยากจน 

ภารกิจการสรางจิตสำนึก 

ไมใชตอบโจทย เศรษฐกิจ 

เนนการสรางปญญาสาธารณะ     

และ การพัฒนาชีวิตอยางมสีต ิ

 

ตนเปนท่ีพ่ึงแหงตน 

มีปญญา มีวิริยะ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 402 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ความหมาย ไมใชแคเพ่ิม GDP แตคือการเสริมสรางเง่ือนไขท้ังภายนอก (นโยบาย สภาพแวดลอม) และภายใน 

(การศึกษา การตื่นรู) ใหประชาชน “เจริญงอกงาม” อยางแทจริง 

 3. รัฐคือผูปลุกศักยภาพ ไมใชแคผูจัดสรร รัฐที่ดีไมใชแคผูแจกสวัสดิการหรือควบคุมกลไกตลาด แต

คือ ผูรวมออกแบบชีวิต ผานการสราง “ปญญาสาธารณะ” สรางสิ่งแวดลอมที่เกื้อหนุนใหประชาชนมี อิสระ 

ปญญา ศักดิ์ศรี และความสามารถในการกำหนดตนเอง 

 4. การตื่นรูในพุทธธรรมวาความหลุดพน คือ การเขาใจความทุกขอยางลึกซึ้ง การพัฒนาในเชิงพทุธ

คือการเขาใจ “อริยสัจ 4” คือ เขาใจทุกข เหตุแหงทุกข ดับทุกข และหนทางแหงการดับทุกข ดวยกระบวนการ

ภายในของ “การตื่นรู” (Bodhi) ซึ่งสอดคลองกับการออกแบบนโยบายที่เนนการ ปลุกปญญาและเมตตาใน

สังคม 

ตารางสาระเชิงบูรณาการขององคความรู 
มิติ แนวคิด คำอธิบาบ 

ปรัชญา Capabilities Approach ความเจริญและรายไดของชาติไมใชแค GDP แตคือศักยภาพใน

การมีชีวิตท่ีคนเห็นวามีความหมาย 

พุทธศาสนา Bodhi – การตื่นรู การแกปญหาแบบยั่งยืน ตองเกิดจากการเปลี่ยนแปลงจากภายใน 

รัฐศาสตร Empowering State รัฐท่ีดีตอง “เสรมิพลังบวก” ใหแกประชาชน ไมใชแคแจกของฟรี

เพ่ือควบคุมใจ 

เศรษฐศาสตร Buddhist Economics เศรษฐกิจท่ีดไีมใชแคเพ่ิมรายได แตตองพัฒนามนุษยลดความทุกข 

เสรมิปญญา 

 

สรุปขอเสนอเชิงนโยบาย 

 การบูรณาการพุทธปรัชญาเชิงมิติสังคมวิทยากับการขจัดความยากจน ศึกษาจากการเติบโตเชิงตัวเลข 

สูการเติบโตเชิงความหมายของชีวิตและชุมชน ดังนี้ 

 1. เปลี่ยนเกณฑวัดความสำเร็จจากตัวเลข GDP เปน Well-being พบวาในแนวสังคมวิทยาของ

ไทยศึกษา โดยเฉพาะในงานของ อาจารยชัยวัฒน สถาอานันท, นิธิ เอียวศรีวงศ และ สุลักษณ ศิวรักษ มีการ

วิพากษอยางชัดเจนวา GDP ไมสามารถสะทอนคุณภาพชีวิตท่ีแทจริงของคนไทยได การพัฒนาท่ีดีควรพิจารณา

จาก ความสงบในจิตใจ ความสัมพันธในชุมชน และศักยภาพในการมีชีวิตที่มีความหมาย ซึ ่งแนวทางนี้

สอดคลองกับ พุทธแนวคิดวาดวยสุขภาวะองครวม และ ความพอเพียง, นโยบายท่ีเสนอ: 

 1.1 การสราง “ดัชนีสุขภาวะเชิงพุทธ” (Buddhist Well-being Index) คือการวัดคุณภาพชีวิตที่ไม

ยึดเพียงตัวเลขรายไดหรือ GDP แตประเมินจากมิติภายในของมนุษย เชน ความสงบในจิตใจ ความสัมพันธใน

ครอบครัว ความรูเทาทันตนเอง และความหมายของชีวิต โดยอิงจากหลัก ศีล–สมาธิ–ปญญา (ไตรสิกขา) และ 

อริยสัจสี่ เพ่ือวัด “ความทุกข–เหตุแหงทุกข–การดับทุกข–หนทางสูสุขภาวะ” 

 1.2 เปลี่ยนหนวยนโยบายพัฒนาสังคมใหยึด “ความสามารถในการดำรงชีวิตที่ดี” (Capabilities) 

แทนรายไดแนวคิดนี้เสนอวา การพัฒนาควรเนนการขยายโอกาสและเสรีภาพของประชาชนในการเลือกใชชีวิต



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 403 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

อยางมีความหมาย ไมใชแคเพิ่มรายได เชน เขาถึงการศึกษา สุขภาพดี มีงานที่มีคุณคา มีจิตใจเปนสุข สูความ

สอดคลองกับแนวคิด Capability Approach ของ Amartya Sen และหลัก พุทธธรรมวาดวยการรูเทาทัน

ทุกข–รูจักตน–พ่ึงตนเองได 

 2. ออกแบบหลักสูตร “ผูนำชุมชนเชิงพุทธ” เพ่ือปลุกพลเมืองตื่นรู ไทยศึกษาเชิงสังคมวิทยาเนนวา 

ผูนำทองถ่ินในวัฒนธรรมไทยมีบทบาทสูงในการกำหนดทิศทางชุมชนท้ังในเชิงวัฒนธรรมศีลธรรมและเศรษฐกิจ 

พุทธปรัชญาเสนอ “โพธิสัตวทางสังคม” คือผูนำท่ีไมเพียงชวยเหลือตนเอง แตยืนหยัดเพ่ือสาธารณะ โดยใช

เมตตาและปญญาเปนฐาน,นโยบายท่ีเสนอ: 

 2.1 พัฒนาหลักสูตร “พลเมืองตื่นรูเชิงพุทธ” ท่ีครอบคลุมเรื่องสิทธิ หนาท่ี ความยุติธรรม และการมี

สวนรวม คือการออกแบบหลักสูตรพัฒนาศักยภาพของประชาชนใหเปน “พลเมืองผูรูเทาทัน” ท้ังในมิติของ 

สิทธิ หนาท่ี ความยุติธรรม และการมีสวนรวมทางสังคมและการเมือง โดยใชหลักธรรม เชน อริยสัจสี่, ไตรสิกขา, 

และ โพธิสัตวธรรม เปนกรอบหลักหลักสูตรนี้จะเนนวา “พลเมืองท่ีดี” ไมใชเพียงผูปฏิบัติตามกฎหมาย แตคือผู

มี เมตตา รูคิด รูตน และกลารวมเปลี่ยนแปลงเพ่ือสาธารณะเชื่อมโยงกับแนวคิดการมีสวนรวมในท่ีประชุม

สาธารณะ (civic engagement) และศีลธรรมสาธารณะ (public morals) ท่ีมีรากฐานในวัฒนธรรมไทยและ

พุทธศาสนา 

 2.2 สงเสริมโรงเรียนพระปริยัติ–ชุมชน–องคกรภาคประชาชน เปนฐานฝกผูนำรุนใหม เปลี่ยน “พื้นท่ี

ทางศาสนาและชุมชน” ใหกลายเปน สถาบันฝกพลเมืองผูมีจิตสาธารณะและภาวะผูนำเชิงธรรม เชน ศูนยการ

เรียนรูเชิงพุทธ, เวทีธรรมสาธารณะ, ชุมนุมผูนำเยาวชนชุมชน โดยเฉพาะ โรงเรียนพระปริยัติธรรม โรงเรียน

พระพุทธศาสนาวันอาทิตยและวัดในชุมชน มีศักยภาพเปน ศูนยเรียนรูแบบบูรณาการ ท่ีผสานพุทธธรรมเขากับ

ประเด็นสังคมรวมสมัย เชน ความยุติธรรมเชิงโครงสราง, ความเหลื่อมล้ำ, และการพัฒนาอยางยั่งยืน 

ผูนำรุนใหมไมใชผูมีอำนาจ แตคือ “ผูตื่นรูและพรอมรับใชสังคม” ตามแบบอยางของพระโพธิสัตวสงเสริม

โรงเรียนพระปริยัติ–ชุมชน–องคกรภาคประชาชนเปนฐานฝกผูนำรุนใหม 

 3. ลงทุนในเศรษฐกิจสรางสรรคท่ีตอบโจทยชุมชน งานศึกษาในสาขาไทยศึกษาอยางเชนในงานของ 

จุมพล พูลภัทรชีวิน, สฤณี อาชวานันทกุล ชี้ใหเห็นวา เศรษฐกิจชุมชนตองมีรากในอัตลักษณทองถิ่น และควร

ขับเคลื่อนดวยทุนวัฒนธรรม (Cultural capital) ไมใชแคทุนการเงิน แตพุทธธรรม คือการเนนสัมมาชีพ (right 

livelihood) สูเศรษฐกิจตองไมเบียดเบียน ไมเอาเปรียบ แตเก้ือกูลและยั่งยืน, นโยบายท่ีเสนอ 

 3.1 สนับสนุนแนวคิดเศรษฐกิจสรางสรรค (Creative Economy) แบบชุมชนออกแบบเอง

(Community-Driven Innovation) เปลี่ยนแนวคิดเศรษฐกิจสรางสรรคจากบนลงลาง (Top-Down Creative 

Economy) มาสู เศรษฐกิจที่ชุมชนเปนผูออกแบบเอง โดยใชทุนทางวัฒนธรรม ภูมิปญญาทองถิ่น และ        

อัตลักษณพ้ืนถ่ินเปนเครื่องมือพัฒนา แนวทางนี้เนนใหชุมชนได “สรางสรรคในแบบของตน” บนฐานของความ

ภาคภูมิใจในทองถิ่น ไมใชการผลิตซ้ำเพื่อการคาเทานั้น แตเพื่อฟนฟูคุณคาทางสังคม เชน งานหัตถกรรมแบบ

พุทธ–นิทานชุมชน–สื่อธรรมะรวมสมัย  

 สอดคลองกับแนวคิดของพุทธเรื่อง “สัมมาชีพ” และแนวทางพัฒนาแบบมีจิตวิญญาณ (Evelopment 

with mindfulness) สงเสริมกิจการวิสาหกิจเพ่ือสังคม (SE) ท่ีรวมพลังทองถ่ิน ศิลปะ วัฒนธรรม และธรรมะ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 404 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

 4. สรางพ้ืนท่ีแหงการมีสวนรวม เพ่ือ “ปญญาสาธารณะ” (Collective Wisdom) งานวิจัยทางดาน

สาขาไทยศึกษาสะทอนวา “ความรูทองถิ่น” (Local wisdom) และ “การสนทนาในชุมชน” คือกลไกที่สำคัญใน

การเยียวยา พัฒนา และปฏิรูปสังคม แนวคิดนี้คือ พุทธประชาธิปไตย (Dhammic Democracy) เสนอใหรัฐเปด

พ้ืนท่ีใหชุมชนคิดรวม ตัดสินรวม และรับผิดชอบรวม (Participatory governance) นโยบายท่ีเสนอ  

 4.1 สรางกลไกทางสังคมที่วัดสามารถทำไดจริง และมีฐานจาก พุทธปรัชญาเชิงปฏิบัติ ซึ่งสามารถ

แปลงเปน “นโยบายชุมชนที่มีธรรมเปนฐาน” ไดอยางเปนรูปธรรม วัดสามารถเปนเจาภาพในการ เชื่อมโยง

ชุมชน ภาครัฐ ภาคประชาชน และผูนำทองถิ่น เพื่อมา “ฟง–คิด–แลกเปลี่ยน–ออกแบบ” แนวทางพัฒนา

ชุมชนรวมกัน หลักปรัชญานี้อิงจากแนวคิด พุทธประชาธิปไตย (Dhammic Democracy) ที่เชื ่อวาการ

ตัดสินใจใด ๆ ควรตั้งอยูบนฐานของ ปญญา เมตตา และการไมเบียดเบียน ซึ่งสามารถยอนโยงกับหลัก สังคห

วัตถุ 4 ไดแก ทาน ปยวาจา อัตถจริยา และสมานัตตตา ที่ใชเปนหลักสรางความกลมเกลียวในหมูชน สิ่งที่วัด

สามารถทำไดทันที คือ การเปด “ศาลาปญญา” หรือ “ธรรมสถานประจำเดือน”เชิญชวนเยาวชน ผูสูงอายุ 

กลุมอาชีพ ผูนำทองถิ่น รวมวงแลกเปลี่ยน พระภิกษุเปน “ผูฟงอยางรูแจง” และผูเอื้อใหเกิดปญญารวม 

(CSollective wisdom) มาสรุปขอเสนอไปยังองคกรปกครองสวนทองถิ ่นเพื ่อใชอางอิงนโยบาย นี ่คือ 

“การเมืองแบบเมตตา” ท่ีเริ่มไดโดยไมตองรอฝายนโยบายจากสวนกลาง 

 4.2 การสงเสริมระบบการจัดการตนเองของชุมชนโดยอิงธรรม แนวคิดนี้คือการคืนพลังใหชุมชน

จัดการชีวิต เศรษฐกิจ และวัฒนธรรมของตนเองโดยมีธรรมะเปน “ระบบคุณคาหลัก” ตัวอยางท่ีดำเนินการได

จริง ไดแก สหกรณธรรมะ: ธุรกิจรวมของชาวบานที่มีหลัก “ไมเอาเปรียบกัน ไมหวังผลเกินควร” อิงแนว

สัและมมาชีพ โดยเปดกลุมสหกรณธรรมะเริ่มตนจากผูมารวมกิจกรรมทางศาสนา, ตลาดสีเขียวหรือตลาด

ธรรมะ: ตลาดที่สงเสริมสินคาไรสารพิษ เมตตาตอผูผลิตและผูซื้อ, โรงเรียนพุทธทองถิ่น: ศูนยเรียนรูที่สอนท้ัง

วิชาชีพและธรรมะ เชน การนั่งสมาธิ การรูเทาทันสื่อ ความพอเพียง รวมมือกับโรงเรียนบานและโรงเรียนพระ

ปริยัติฯ จัดกิจกรรมการเรียนรูพุทธทองถ่ินในวันหยุด หลักปรัชญานี้อิงจากแนวคิด “เศรษฐศาสตรพุทธ” ของ 

E. F. Schumacher และ “พุทธธรรมเพื่อการพัฒนา” ของ พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต) ที่เนนวา 

เศรษฐกิจที่ดีตองชวยพัฒนาคน ไมใชแคผลิตสินคานอกจากนี้ยังสามารถอางถึง พระไตรปฎก หมวดราชธรรม 

10, สังคหวัตถุ 4 และไตรสิกขา 

 ดังนั้นการสรางชุมชนเขมแข็งในแบบ “พุทธนิยมเชิงสังคม” (Social Buddhist Practice) มิใชเพียง

แนวคิดอุดมคติ หากสามารถดำเนินการไดจริงโดยอาศัย “วัด” เปนฐานของ การฟนฟูปญญาสาธารณะและ

การจัดการตนเองของชุมชน นี่ไมใชเพียงการสอนธรรมะ แตคือการ “เปลี่ยนธรรมะใหกลายเปนระบบที่มีชีวิต

ในชุมชน” ซ่ึงชวยใหชาวบานไมเพียงอยูรอด แต “อยูดี” อยางมีศักดิ์ศรี 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 405 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

บรรณานุกรม  

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2537). เศรษฐศาสตรกับหลักพุทธธรรม. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538). พุทธธรรม (ฉบับปรับปรุงและขยายความ). กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538). เศรษฐศาสตรแหงความพอเพียงกับพุทธธรรม. กรุงเทพฯ: 

สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาการเศรษฐกิจและสังคมแหงชาติ. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2541). เศรษฐศาสตรกับหลักพุทธธรรม. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2542). เศรษฐศาสตรเชิงพุทธ: แนวคิดเพ่ือการพัฒนาอยางยั่งยืน. 

กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). พุทธธรรมกับการพัฒนา. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2554). พระไตรปฎกและอรรถกถา ฉบบัมหามกุฏราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ. 

พิมพครั้งท่ี 8. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

มูลนิธิมหามกุฏราชวิทยาลัย. (2525). พระไตรปฎกภาษาไทย (ฉบับสยามรัฐ). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

วศิน อินทสระ. (2519). หลักคำสอนสำคัญในพระพุทธศาสนา (พุทธปรัชญาเถรวาท). กรุงเทพฯ: สำนักพิมพบรรณาคาร. 

Berlin, I. (1958). Two concepts of liberty. Oxford University Press. 

Chang, H.-J. (2002). Kicking away the ladder: Development strategy in historical perspective. 

Anthem Press. 

Fromm, E. (1955). The sane society. Rinehart & Company. 

Gramsci, A. (1971). Selections from the prison notebooks. International Publishers. 

Johnson, C. (1982). MITI and the Japanese miracle: The growth of industrial policy, 1925–

1975. Stanford University Press. 

Marshall, T. H. (1950). Citizenship and social class, and other essays. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Nussbaum, M. C. (2011). Creating capabilities: The human development approach. Harvard 

University Press. 

Piketty, T. (2014). Capital in the twenty-first century. Harvard University Press. 

Rawls, J. (1971). A theory of justice. Harvard University Press. 

Rodrik, D. (2006). Industrial policy for the twenty-first century. Harvard Kennedy School 

Working Paper. 

Schumacher, E. F. (1973). Small is beautiful: Economics as if people mattered. Blond & Briggs. 

Sen, A. (1999). Development as freedom. Oxford University Press. 


