
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 418 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

หลักธรรมในพระไตรปฎกเพ่ือสงเสริมสิทธมินุษยชน 

Dharma Principles in Tripitaka for Promotiong Human Rights 

 
1ธรรมวลี ศรีแชม, 2พระครสิูริรัตนบัณฑิต (สุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน)                                               

และ3พระมหาลำพัน ปุฺญามโน 

1Thammawalee Srichaem, 2Phrakhrusirirattanabundit                                       

(Sooksan Sukhawatthano) and 3Phramaha Lampan Puññāmano  
1,2คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

1,2Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajaviddayalaya University.  

3วัดภจูวง จังหวัดอุทัยธานี 
3PhuJuang Temple, Uthai Thani Province. 

1Corresponding Author’s Email: Noodee53@live.com  

Received: May 29, 2025; Revised: July 23, 2025; Accepted: August 14, 2025 

 

บทคัดยอ  

 หลักธรรมในพระไตรปฎกเพื่อสงเสริมสิทธิมนุษยชน ผลจากการศึกษาพบวา สิทธิมนุษยชน เปนสิทธิ

ตาง ๆ ที่มนุษยควรไดมาเริ่มตั้งแตเกิดจนกระทั่งตาย และทุกคนควรปฏิบัติสิทธิมนุษยชนไดโดยชอบธรรม      

มีลักษณะดังนี้ 1) เปนสิทธิที่ติดตัวมากับมนุษย 2) เปนสิทธิที่เปนสากล 3) เปนสิทธิที่ไมอาจถายโอนใหแกกัน

ได และ 4) เปนสิทธิที ่ไมถูกแยกออกจากกัน สิทธิดังกลาวนี ้มีความเปนสากลและเปนนิรันดร ฉะนั้น 

จุดมุงหมายของสิทธิมนุษยชน เกิดขึ้นเพื่อประโยชนสุข ความเสมอภาคของมวลมนุษยชาติในโลก สิทธิ

มนุษยชนสามารถแบงเปน 5 ประเภท ไดแก 1) สิทธิที่จะมีชีวิตอยู 2) สิทธิที่ไดรับการศึกษา 3) สิทธิที่จะ

ทำงาน 4) สิทธิแหงเสรีภาพ 5) สิทธิแหงทรัพยสิน สิทธิมนุษยชนมีขอบเขตเพียง 2 ขอคือ 1) สิทธิมนุษยชน

โดยทั่วไป เปนการปฏิบัติตอกันดวยความเปนพี่เปนนองระหวางมนุษยกับมนุษย 2) สิทธิมนุษยชนโดยธรรม 

หมายถึง การปฏิบัติตอกันระหวางมนุษยกับสรรพสิ่งท่ีอยูในโลก เสมือนวาสรรพสิ่งนั้นลวนเปนพ่ีนองกันและได

พ่ึงพาอาศัยในการดำรงชีวิตอยู หลักธรรมท่ีสงเสริมสิทธิมนุษยชนในพระไตรปฎก เปนแนวปฏิบัติท่ีเปนไปเพ่ือ

ประโยชนสุขของมนุษยโดยไมมีประมาณ ไมแบงเชื้อชาติหรือฐานะ เชน ความเชื่อ หลักกรรม จัดเปนหลัก

ปฏิบัติที่มีจุดมุงหมายเพื่อประโยชนสุขแกผูปฏิบัติ ซึ่งมีอยูหลายระดับแหงการเขาถึง ตามความรูสามารถดาน

สติปญญาของแตละบุคคล มีความสอดคลอง สนับสนุนกันจากระดับตนไปสูระดับกลางไปสูระดับสูงตามลำดับ 

ดวยปฏิบัติฝกฝนพัฒนาตนใหเกิดประโยชน 3 อยางคือ 1) ประโยชนสวนตน 2) ประโยชนของผูอื ่น และ       

3) ประโยชนรวมกันท้ังสองฝาย การนำหลักธรรมในพระไตรปฎกท่ีสงเสริมสิทธิมนุษยชนมาใชในสังคมปจจุบัน 

สรุปลงใน 1) ทาน การเสียสละแบงปน ซึ่งเปนไปเพื่อลดละความตระหนี่ เปนไปเพื่อควบคุมมิใหเกิดการ

ประทุษรายเบียดเบียนกัน 2) สมาธิเปนไปเพื่อความสงบตั้งมั่นของจิตใจ พรอมจะทำงาน และ 3) ปญญา 

mailto:Noodee53@live.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 419 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

เปนไปเพ่ือความรูเห็นจริงซ่ึงสภาวธรรมท้ังหลาย ดังนั้นท้ังสิทธิมนุษยชนในพระไตรปฎกชวยสงเสริมใหปฏิเสธ

ความชั่ว สนับสนุนใหกระทำความดีตอกันในฐานะท่ีเปนมนุษย และพัฒนาชีวิตมวลมนุษยใหเขาถึงสันติสุข 

คำสำคัญ: พระไตรปฎก; สงเสริม; สิทธิมนุษยชน 

 

Abstract 

 Dhamma principles in the Tipitaka for promoting Human Rights. As a result of the study, 

it was found that the rights of human refer to various rights that humans should deserve from 

birth to death, and everyone should respect the rights rightfully. The rights have common 

characteristics are as follows 1) rights that attached to humans; 2) rights that are universal;      

3) rights that cannot be transferred to each other. And 4) it is a right that is not deprived. Such 

rights are universal and eternal. Therefore, the purpose of human rights are to be created for 

the sake of happiness, the equality of all humanity in the globe. It is divided into six categories: 

1) the right to live, 2) the right to receive education, 3) the right to work, 4) the right to freedom, 

5) the right to holding wealth. Moreover, human rights have only two boundaries: 1) Human 

Rights in general is a fraternal interaction between each other 2) Legitimate Rights refer to the 

act of treating each other between humans and all things in the world as if they were brothers 

and have mutual relationship for living. Dhamma principles for promoting Human Rights in the 

Tipitaka are a practice that is for the benefit of human well-being unlimitedly and regardless 

of race or status, such as beliefs or karmic law. The Rights are as series of practices intended 

for benefit of the practitioners, who have many levels of access, according to their knowledge 

and intellectual abilities. There are accordance and support from beginning to middle to high 

by practicing self-development contributing three benefits that are 1) self-benefits, 2) others’ 

benefits and 3) mutual benefits. The way to apply the Dhamma principles in the Tipitaka for 

promoting Human Rights in current society are summarized as follows 1) Giving, sacrificing and 

sharing is to reduce stinginess and to control bullying. 2) Meditation is to be for peace of mind 

and ready to work; and 3) Wisdom is for the realization of all moral conditions. Therefore, 

Human Rights in the Tipitaka can help encouraging the denial of evil and urging people to do 

good to each other as a human-being and to develop human life into peace. 

Keywords: Tipitaka; Promoting; Human rights 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 420 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

บทนำ  

 มนุษยที่เกิดในโลกนี้ลวนมีศักดิ์ศรีในการดำเนินชีวิตทุกดานหรือจะใชชีวิตแบบไหนก็ตามและควรมี

สิทธิมนุษยชนขั้นพื้นฐาน เชนการปกครองในระบบประชาธิปไตย เปนระบบสากลท่ีถือวา ใหสิทธิกับมนุษยใน

สังคมมากที่สุดภายใตกฎหมายรฐัธรรมนูญตามแตรัฐนั้นๆ แตเมื่อพวกเขาเหลานั้นออกมาเรียกรองสิทธิ์อันจะ

พึงมีพึงไดตามสิทธิที่ควรได ตามกลไกที่รัฐมอบใหภายใตรัฐธรรมนูญวา “มนุษยทุกคนควรมีสิทธิประจำตัวไม

อาจถูกทำลายโดยอำนาจใดๆ ไมวาอำนาจนั้นจะไดมาโดยชอบธรรมหรือไมก็ตาม” การเรียกรองความชอบ

ธรรมตาม สิทธิที่พึงมีพึงได ควรตั้งอยูบนพื้นฐานของมนุษยธรรมดวยทั้งไมควรทำผิดกฎหมายของรัฐหรือ

กฎระเบียบประเพณีตามแตสังคม เพราะการเรียกรองตามสิทธิของเรา อาจลวงล้ำสิทธิของคนอ่ืน ดังนั้น ควรมี

มาตรการในการควบคุมสิทธิทั้งสองดานใหมีมาตรฐานเดียวกัน คานทอธิบายวา “หลักการอันเปนปฐมหรือ   

บอเกิดที่แทจริงในการกระทำความดี หรือการประพฤติดีของมนุษยนั้นคือ เหตุผล และไดอธิบายเพิ่มเติมวา

เปนเพราะมนุษยมีเหตุผลเกิดข้ึนมาพรอม ๆ กับหลักการในการกระทำของมนุษย มนุษยจึงสามารถแยกแยะได

วาอะไรคือสิ่งท่ีดี อะไรคือสิ่งท่ีเลว อะไรถูก อะไรผิด (Kant, Immanuel and Paton, 1964) 

 ทั้งนี้คำสอนในพระไตรปฎกชวยใหมนุษยไดปฏิบัติตามหลักธรรมอยางมีคุณคา และมีความสำคัญ

สูงสุดไดโดยประกอบกับความพยายามและความรับผิดชอบที่ไปมีความสอดคลองกับการพัฒนามนุษย (สิทธิ์ 

บุตรอินทร, 2554) เพราะเนนถึงความเปนตัวตนของตัวเอง สนับสนุนและสงเสริมความสำคัญของมนุษยใน

สังคมที่อยูรวมกันอยางสันติสุขที่มีความเกี่ยวของกับมนุษยทั้งโดยตรงและโดยออมแตอยางไรก็ตาม หลักคำ

สอนพื้นฐาน คือ ศีล 5 ธรรม 5 เพราะศีล 5 คือองคประกอบพื้นฐานในการดำเนินชีวิตใหตั้งอยูบนความชอบ

ธรรมในสังคมมนุษย การศึกษาเปรียบเทียบหลักสิทธิมนุษยชนในระดับสากล กับหลักมนุษยธรรมทาง

พระไตรปฎก เปนการศึกษาถึงความเหมือนและความตางในแตละดาน เพื่อนำมาเปนรูปแบบอยางและเปน

หลัก ในการสรางความเขมแข็งใหกับสังคม เพราะคุณคาของความเปนมนุษย หรือศักดิ์ศรีความเปนคนเปนสิ่ง

ที่ทุกคนมีติดตัวมาแตกำเนิด โดยไมแบงแยกเชื้อชาติ เพศ สีผิว ภาษา ศาสนา ความคิดเห็นทางการเมืองหรือ

แนวคิดอื่น ๆ เผาพันธุ หรือสังคม ทรัพยสิน ถิ่นกำเนิด ดังนั้นสิทธิมนุษยชนจึงมีความหมายอยางยิ่งสำหรับ

สังคมทุกสังคม หากสังคมใดไรสิทธิมนุษยชน สังคมนั้นยอมเต็มไปดวยความอยุติธรรม การเอารัดเอาเปรียบ 

การละเมิดสิทธิเสรีภาพขั้นพื้นฐานตลอดจนการทารุณกรรมโหดราย (คณะกรรมการประสานงานองคกรสิทธิ

มนุษยชนในประเทศไทย, 2527) 

 แนวคิดหลักที่วา “มนุษยทั้งหลายเกิดมาเทาเทียมกัน มนุษยมีสิทธิบางประการที่ติดตัวมนุษยมาแต

กำเนิดจนกระท่ังถึงแกความตาย สิทธิดังกลาวไดแกสิทธิในชีวิต เสรีภาพในรางกาย และความเสมอภาคซ่ึงเปน

สิทธิที่ไมอาจโอนใหแกกันไดและใครจะลวงละเมิดมิได หากมีการลวงละเมิดก็อาจจะกอใหเกิดอันตราย หรือ

กระทบกระเทือนเสื่อมเสียตอสภาพของความเปนมนุษย (สมชาย กษิติประดิษฐ, 2544) 

 หลักธรรมในพระไตรปฎก เปนคำสอนของพระพุทธเจาท่ีคอยอบรม ขัดเกลาความเปนมนุษยในแงท่ีวา 

หลักจริยธรรมไมไดมีเปาหมายเพื่อใหมนุษยมีสิทธิเพื่อมีชีวิตอยูตามกฎเกณฑของธรรมชาติเทานั้น หากแต

ความเปนมนุษยควรมีเปาหมายท่ีสูงสงกวา คือการมีศีลธรรมใชการดำเนินชีวิตใหเปนสุขและการใชศีลธรรมใน

การดำรงตนอยูรวมกันในสังคม ใหมีการพัฒนาตน สังคมใหสามัคคี กลมเกลียวโดยยึดหลักการพัฒนาตนใหเกิด



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 421 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ความหลุดพนจากโลกที่เรียกวา “วัฏจักร” (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2536) และคำสอนในพระไตรปฎก

ไดแบงหลักมนุษยท้ังหลายควรมีหลักธรรมเพ่ือนำไปใชการปกครองเปนระบบท่ีชัดเจน ธรรมสำหรับผูปกครอง

ในระบอบประชาธิปไตย คือ อปริหานิยธรรม ธรรมอันไมเปนท่ีตั้งแหงความเสื่อมนี้ มีไวเพ่ือความเจริญงอกงาม

ฝายเดียว สำหรับหมูชนหรือผูบริหารบานเมือง ไดแก หมั่นประชุมกันเนืองนิตย พรอมเพรียงกันประชุม ไม

บัญญัติ สิ่งที่มิไดบัญญัติไว อันขัดตอหลักการเดิม ไมลมลางสิ่งที่บัญญัติไว (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ม. (ไทย); 10/136/82-83) 

 

ความหมายและขอบเขตของสิทธิมนุษยชน 

 คำวา “สิทธิมนุษยชน” หมายถึง สิทธิขั้นพื้นฐานที่มนุษยพึงมี เชนสิทธิเพื่อดำรงชีวิตอยางมีศักดิ์ศรี 

สิทธิในชีวิตเปนสากลท่ีไดรับโดยเทาเทียม รวมถึงสถานะทางสังคมหรือเง่ือนไขเชนใด นี้เปนสิทธิท่ีติดตัวมนุษย

มาแตกำเนิดโดยถือวามนุษยทุกคนมีศักดิ ์ศรี มีคุณคาและเสมอกันโดยธรรมชาติ (พจนานุกรมฉบับ

ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) สวนวศิน อินทสระใหความหมายสิทธิมนุษยชนแบงเปน 6 ประเภทคือ 1) สิทธิท่ีจะ

มีชีวิตอยู 2) สิทธิท่ีจะไดรับการเรียนรู 3) สิทธิท่ีจะทำงาน 4) สิทธิเสรีภาพ 5) สิทธิในทรัพยสินและ 6) สิทธิใน

สัญญาประชาคม (วศิน อินทสระ, 2529) แตชะวัชชัย ภาติณธุใหความหมายสิทธิมนุษยชนวามนุษยเกิดมา

พรอมกับความเทาเทียมกันในแงศักดิ์และสิทธิ เพื่อดำรงชีวิตอยางมีศักดิ์ศรีโดยไมคำนึงถึงความแตกตางใน

เรื่องภาษา เชื้อชาติ (ชะวัชชัย ภาติณธุ, 2548) เมื่ออธิบายความหมายดานภาษาบาลีคำวา “สิทธิมนุษยชน” 

ไดแยกออกเปน 3 คำ คือ สิทธิ แปลวา สำเร็จหรือเสร็จ (ป.หลงสมบุญ, 2540) สวนคำวา “มนุษย แปลวา ผูมี

ใจสูง (ป.หลงสมบุญ, 2540) และคำวา “ชน” แปลวา ชนหรือคน (ป.หลงสมบุญ, 2540) รวมความหมายคือ 

มนุษยผูมีใจสูงหรือศักด์ิศรขีองความเปนมนุษย ตอมาเม่ืออธิบายขอบเขตของสิทธิมนุษยชนตามหลักสากลโดย

มีขอบเขตครอบคลุมทั้งดานพลเมือง เศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรม เชนสิทธิพลเมืองมีเสรีภาพการชุมนุม 

สิทธิทางเศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรมเชนทำงานท่ียุติธรรม ในการศึกษา การเขาถึงบริการสุขภาพและสภาพ

ความเปนอยูที่เหมาะสม โดยอธิบายตามหลักของกฎหมาย ควรทราบถึงผูปฏิบัติงานดานความมั่นคง สิทธิ

มนุษยชนหมายถึงศักดิ์ศรีความเปนมนุษย สิทธิเสรีภาพและความเสมอภาคของบุคคลที่ไดรับการรับรองหรือ

คุมครองตามรัฐธรรมนูญแหงราชอาณาจักรไทย หรือกฎหมายไทย หรือสนธิสัญญาท่ีประเทศไทยมีพันธกรณีท่ี

ตองปฏิบัติตาม มนุษยทั้งหลายที่เปนชายหรือหญิงท่ีเกิดมา ลวนมีอิสระและเสมอภาคกันในศักดิ์ศรีและสิทธิ 

สวนขอบเขตหมายถึงสิทธิมนุษยชนที่ไดรับการรับรองทั่วโลก วามาตรฐานขั้นต่ำของการปฏิบัติตอมนุษยนั้น 

สามารถจำแนกไดครอบคลุมสิทธิ 5 ประเภท ไดแก สิทธิพลเมือง สิทธิทางการเมือง สิทธิทางเศรษฐกิจ สิทธิ

ทางสังคม และสิทธิทางวัฒนธรรม (คณะกรรมการประสานงานองคกรสิทธิมนุษยชน,2544) เพราะฉะนั้น 

ดังนั้นสรุปวามนุษยควรมีศักดิ์ศรีตอการดำเนินชีวิตข้ันพ้ืนฐาน หรือการปฏิบัติตอกันดวยความเปนเพ่ือนมนุษย

รวมชาติ รวมไปถึงสิทธิในการมีชีวิตและมีความมั่นคงตอการใชชีวิตอยูบนโลกอยางมีเกียรติมีศักดิ์ศรีของการ

เปนมนุษยเทากัน 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 422 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

หลักธรรมในพระไตรปฎกที่สงเสริมหลกัสิทธมินุษยชน 

 สิทธิมนุษยชน (Human Rights) ตามที่บัญญัติไวในพระราชบัญญัติคณะกรรมการสิทธิมนุษยชน

แหงชาติ พุทธศักราช 2542 ไดบัญญัติความหมายของสิทธิมนุษยชน หมายถึง ศักดิ์ศรีความเปนมนุษย สิทธิ 

เสรีภาพ และความเสมอภาคของบุคคลท่ีไดรับการรับรอง หรือคุมครองตามรัฐธรรมนูญแหงราชอาณาจักรไทย 

หรือตามกฎหมายไทย หรือตามสนธิสัญญาท่ีประเทศไทยมีพันธกรณีท่ี ตองปฏิบัติตามศักดิ์ศรีความเปนมนุษย 

หรือศักดิ์ศรีความเปนคนเปนสิ่งที่ทุกคนมีติดตัวมาแตกำเนิดโดยไมแบงแยกเชื้อชาติ สีผิว เพศ ภาษา ศาสนา 

ความคิดเห็นทางการเมืองหรือแนวคิดอื่นๆ เผาพันธุ หรือสังคม ทรัพยสิน ถิ่นกำเนิด หรือสถานะอื่น ๆ เชน 

การครอบครองทรัพยสินความเปนจริงเหลานี้หากไมเปนไปตามสิทธิข้ันพ้ืนฐาน ยอมทำใหเกิดการเรียกรองข้ึน

ในดานศีลธรรมวาเปนสิทธิที่มีมาแตกำเนิดไมสามารถถายโอนใหกันได ดังนั้น ผูวิจัยจะยกหลักธรรมที่ปรากฏ

ในพระไตรปฎก ไดแก พรหมวิหาร 4 คือ 1) เมตตา ท่ีเปนหลักธรรมแหงความรัก ความเอื้ออาทร, 2) กรุณา 

ความเขาใจผู อื ่น สงเสริมใหเคารพผู อื ่นในฐานะมนุษยที ่มีคุณคาเทาเทียมกัน, 3) มุทิตา หลักยินดีกับ

ความสำเร็จผูอื่น, 4) อุเบกขาสงเสริมความเปนกลางอยางมีสติ ไมลำเอียงหรือเลือกปฏิบัติ (พระพรหมคุณา

ภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) ทั้งนี้เมื่ออาศัยซึ่งพรหมวิหารแลว ควรอาศัยซึ่งสังคหวัตถุ 4 ประการคือ 1) ทาน 

คือการแบงปน เนนการอยูรวมกันอยางสงบสุขและเกื้อกูลกัน, 2) ปยวาจา คือการพูดดวยถอยคำที่ดี, 3) อัตถ

จริยา คือการชวยเหลืออยางจริงใจ, 4) สมานัตตตา คือการวางตนเสมอกัน ไมถือตัวเหนือผูอื่น สอดคลองกับ

หลักความเสมอภาคในสิทธิมนุษยชน (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) และอวิหิงสา ความไม

เบียดเบียนกัน เปนสาระสำคัญยิ่งตอการอยูรวมกันเปนสุข เบียดเบียนสัตวอื่น” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ปา. (ไทย); 11/304/255) 

 

พ้ืนฐานของหลักสิทธิมนษุยชนกับหลักธรรมในพระไตรปฎก 

 หลักสิทธิมนุษยชนท่ีนานาประเทศตางไดปฏิบัติยึดถือนั้น จัดเปนสิทธิข้ันพ้ืนฐาน ของชีวิตมนุษย กลาวคือ 

เปนสิทธิที่เนนถึงการกระทำระหวางมนุษยกับมนุษยเทานั้น สวนพื้นฐานของหลักธรรมในพระไตรปฎก มีพื้นฐานมา

จากการเขาถึงความจริงของชีวิตมนุษยและสรรพสัตว เชน เรื่องกรรม เรื่อง ศรัทธา หลักธรรมในพระไตรปฎกจึง

มุงเนนไปที่การลงมือประพฤติปฏิบัติดวยตนเอง เพื่อความผาสุกในชีวิตดานสวนตัวและสังคมสวนรวม อันหมายถึง 

ชีวิตของคนอื่น สัตวอื ่นและสิ่งแวดลอมทั้งหลาย ซึ่งถือเปนขั ้นพื ้นฐานเชนเดียวกัน แตโดยรวมหลักธรรมใน

พระไตรปฎกขั้นพื้นฐานไดแบงออกเปน 2 ลักษณะสำคัญ คือ มีลักษณะที่เปนคำสอนใหบุคคลเวนจากการทำความ

ชั่วที่เรียกวา วินัยหรือศีล โดยมีลักษณะที่เปนการสอนใหบุคคลทำความดีที่เรียกวาธรรม เรื่องของศีลหรือสิกขาบท

และหลักธรรมตางๆ จึงถือเปนมาตรการพื้นฐานทางศีลธรรมที่มีความสำคัญและมีผลเสมอตอการดำเนินชีวิตของ

บุคคลในสังคม เพราะฉะนั้นหลักธรรมในพระไตรปฎกจึงเกี ่ยวของกับสังคมมนุษยโดยตรง และกลาวไดวาเปน

แนวความคิดที่ไดรับการพัฒนาอยางสมบูรณ เพราะจะพบวาในคัมภีรของพระพุทธศาสนาเถรวาทมีกลาวไวอยาง

พรอมมูลถึงธรรมชาติของสังคม บอเกิดสังคมและสาเหตุของความเปลี่ยนแปลงของสังคม นอกจากนี้ยังกลาวถึง

หนาที่ของรัฐบาล รูปแบบของการจัดระเบียบสังคมในอุดมคติ ตลอดจนวิธีที่จะนำหรือเสริมสรางสังคมวาควรทำ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 423 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

อยางไรดวย (สุเชาวน พลอยชุม, 2537) พื้นฐานทางหลักธรรมคำสั่งสอนของพระไตรปฎกจึงตั้งอยูบนฐานแหงการ

ยอมรับในเรื่องขอเท็จจริง ดังนี้ 

 1. เจตนจำนงเสรหีรือเสรีภาพของบุคคล 

 2. สันตติของบุคคลภาวะ 

 3. การทำความดี ความชั่วมีผลทำใหธรรมชาติของมนุษยดีข้ึนและเลวลงไดจริง 

 4. ภาวะของจิตที่บริสุทธิ์จากกิเลส อาสวะทั้งปวงเปนภาวะแหงความสุขสมบูรณ รูแจงในอันติมะและเปน

เสรีภาพอันยอดเยี่ยม 

 หลักสิทธิมนุษยชนและหลักธรรมในพระไตรปฎกตางมีความเห็นคลายคลึงกันวามนุษยแตละคนตางมีสิทธิ

ในการกระทำตางๆ ซ่ึงอยูในขอบขายแหงความดี ซ่ึงสรุปลงในดานพ้ืนฐานได 3 ประการ ไดแก 

 1. ทั้งหลักสิทธิมนุษยชนและพระไตรปฎกตางถือเอาหลักแหงการกระทำ (หลักกรรม) เปนหลักแหงการ

ประพฤติปฏิบัติท่ีดีงาม เพ่ือละความชั่ว เพ่ือกระทำความดี และเพ่ือประโยชนสุขท้ังสวนตนและสวนรวมเปนท่ีตั้ง 

 2. หลักสิทธิมนุษยชนและหลักธรรมในพระไตรปฎกลวนมีลักษณะพื้นฐานคลายคลึงกันในแงตางๆ เชน 

มนุษยตองรักเมตตาตอกัน ไมควรเบียดเบียนคนอื่น ไมทำราย ไมลักขโมย ไมประพฤติลวงทางกาม โดยเนนปฏิบัติ

เรื่องศีล 5 หรือเรื่องการสงเสริมการศึกษา เปนตน เพื่อใหมนุษยไดเขาใจถึงการอยูรวมกันเปนครอบครัวที่มีพื้นฐาน

ของความรักท่ีดีตอกัน สมดังพุทธพจนท่ีวา “บุคคลคนหาดวยจิตตลอดทิศท้ังหมด ไมไดพบใครซ่ึงเปนท่ีรักยิ่งกวาตน

ในท่ีไหนๆ เลย สัตวทั้งหลายเหลาอื่นก็รักตนมากเชนนั้นเหมือนกัน ฉะนั้น ผูรักตนจึงไมควรเบียดเบียนสัตวอื่น” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย: สํ.ส. (ไทย); 15/348/95) 

 3. ถือวามนุษยเปนผูเลือก ผูกระทำและผูรับผล ทั้งนี้ขึ้นอยูกับตัวของมนุษยเปนประมาณ โดยมีกาย วาจา 

และสติปญญาเปนเครื่องมือปฏิบัติเพ่ือความสุขของตนและสวนรวม  

 

ขอบเขตของหลักสิทธมินษุยชนกับหลักธรรมในพระไตรปฎก 

 ขอบเขตของหลักสิทธิมนุษยชน ก็คือ จุดมุงหมายของความเปนมนุษยท่ีสมบูรณไดรับสิ่งตางๆ เทาเทียมกัน

ในฐานะที่เปนมนุษย สิทธิมนุษยชนจึงเปนแนวคิดและหลักการปฏิบัติที่เกี่ยวกับมนุษยที่วามนุษยนั้นมีสิทธิหรือ

สถานะสากล เปนสิทธิที่ติดตัวมนุษยมาตั้งแตกำเนิด ซึ่งไมสามารถจำหนาย จาย โอน หรือแจกใหกับผูหนึ่งผูใดได 

สิทธิดังกลาวนี้มีความเปนสากลและเปนนิรันดร ฉะนั้น สิทธิมนุษยชน เกิดขึ้นเพื่อประโยชนสุข ความเสมอภาคของ

มวลมนุษยชาติในโลกเทานั้น กลาวไดวา สิทธิมนุษยชนก็คือสิทธิทางศีลธรรม คือสิทธิที่อยูในตัวของมนุษยเอง คือ

ความดีหรือมโนธรรมนั่นเอง ซ่ึงในหลักมนุษยธรรมเปนหลักธรรมท่ีสอนใหมนุษยมีจิตใจเมตตาและการไมเบียดเบียน

กันเปนหลักท่ีนำสันติภาพมาสูโลกอยางแทจริง 

 สวนขอบเขตของหลักธรรมในพระไตรปฎก ชี้ไปที่ความประพฤติของสรรพสัตววาตางก็มีผลของการกระทำ

(กรรม)เทาเทียมกัน และผลดังกลาวก็มาจากกรรมตางๆ ที่มนุษยและสัตวนั้นไดกระทำเพราะความที่มนุษยและสตัว

นั้นมีจิตหรือวิญญาณ ดังนั้นขึ้นชื่อวาสัตวผูมีชีวิต พฤติกรรมที่แสดงออกจึงมีคาเทากันไมวาสัตวเดรัจฉาน,มนุษยก็

สามารถที ่จะประกอบความดีความชั ่วได โดยที ่พระไตรปฎกมีขอบเขตของหลักธรรมคำสอนที่ชัดเจน โดยมี



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 424 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

จุดมุงหมายและสั่งสอนเฉพาะสิ่งที่จะนำมาใชปฏิบัติใหเปนประโยชนในชีวิตจริงได สวนที่จริงแตไมมีประโยชนนั้น 

ไมไดนำมาสั่งสอน ขอบเขตท่ีชัดเจนทางหลักธรรมในพระไตรปฎก เชน 

 1. มุงใหเกิดประโยชนครบทั้ง 3 ดานของชีวิต ซึ่งก็เปนการเนนย้ำถึงความสัมพันธเชื่อมโยงของหลัก    

จริยศาสตรของพระไตรปฎก กลาวคือ  ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน ประโยชนในปจจุบัน  สัมปรายิกัตถประโยชน 

ประโยชนในอนาคต  ปรมัตถประโยชน ประโยชนอยางยิ่ง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั: 

ขุ.จู. (ไทย); 30/673/261-262) 

 2. มุงใหเกิดความรู ความเขาใจและสามารถนำไปปฏิบัติไดผลจริง 

 3. เนนทางสายกลาง ไมเอนเอียงไปในทางมัวเมา (กามสุขัลลิกานุโยค) และทางลำบากเหนื่อยเปลาไร

ประโยชน (อัตตกิลมถานุโยค) (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.ม.(ไทย); 4/13/16) 

กอใหเกิดประโยชน 3 ดานครอบคลุมสังคมมนุษย ไดแก อัตตัตถประโยชน ประโยชนสวนตน ปรัตถประโยชน 

ประโยชนของผูอื่น  อุภยัตถประโยชน ประโยชนรวมกันทั้งสองฝาย (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: ขุ.จู. (ไทย); 30/673/261-262) 

 ดังนั้น ขอบเขตของหลักธรรมในพระไตรปฎกมีขอบเขตที่ชัดเจนทั้งในดานการกระทำ ผลของการกระทำ     

มีความเสมอภาคตอเวไนยสัตวทั ้งหลาย ใครทำอยางไรก็ยอมไดรับผลอยางนั้น คำสอนในพระไตรปฎกมีทัศนะ

แตกตางจากหลักสิทธิมนุษยชนตรงที่วา พระไตรปฎกใหความสำคัญตอการประพฤติปฏิบัติที่กลาวถึงสิ่งไหนถูก,สิ่ง

ไหนผิด,สิ่งไหนควรทำ,สิ่งไหนไมควรทำและกลาวตอไปอีกวาท่ีควรทำนั้นควรทำสิ่งไหนกอนสิ่งไหนหลัง มีจุดมุงหมาย

ที่การตัดสินวาถูกหรือไมถูก,ควรหรือไมควร หลักตาง ๆ  เหลานี้จึงมีความสอดคลองกับจุดมุงหมายสูงสุดเสมอ นั่นก็

คือการปฏิบัติละเวนความชั่วการกระทำความดี และการทำจิตใจใหหลุดพนจากกิเลสตัณหาของมนุษยทุกคนอยาง

เทาเทียมกัน 

 เพราะหลักสิทธิมนุษยชนเมื่อนำแนวคิดในเชิงปญหาไดพบวามี 4 ประการ เพื่อเปนแนวทางแกไขปญหาซ่ึง

สิทธิมนุษยชนควรยก 3 บริบทนี ้มาอธิบาย ไดแก 1) คุณคาศักดิ ์ศรีความเปนมนุษย หมายถึงคุณคาอันมี

ลักษณะเฉพาะและเปนคุณคาที่มีความผูกพันอยูกับความเปนมนุษยตามฐานะที่มนุษยทุกคนควรไดรับคุณคา

ดังกลาวโดยไมคำนึงถึงเพศเชื้อชาติวรรณะหรือศาสนาเปนตน โดยท่ีศักดิ์ศรีความเปนมนุษยนั้นเปนสวนหนึ่งของสทิธิ

มนุษยชน (วิชัย ศรีรัตน, 2548) เมื่อสรุปศักดิ์ศรีความเปนมนุษยลวนเกิดจากคุณคาอันมีลักษณะเฉพาะที่ผูกพันอยู

กับความเปนผูมีจิตใจสูงโดยไมขึ้นอยูกับเงื่อนไขอื่นใดทั้งสิ้น, 2) สิทธิเสรีภาพ หมายถึง มนุษยที่เกิดมาพรอมกับ

เสรีภาพทางความคิด มนุษยทุกคนปรารถนาความเปนอิสระในการคิด การคนหา การเรียนรูการเลือก การตัดสินใจ 

การแสดงออกมนุษยไมสามารถอยูไดโดยไมทําตัวเปนอิสระเปนเสรีชน เราจะบังคับคนใหเปนหุนยนตก็ไมไดการ

บังคับ ควบคุม หรือกดขี่ขมเหง เสรีภาพของมนุษยจึงเทากับการลดคุณคาความเปนมนุษยลงมนุษยนั้นยอมมีอิสระ

ในตัวของมนุษยเองอยางสมบูรณการมีอิสระทางความคิดจะกอใหเกิดการแลกเปลี่ยนความคิดเห็นระหวางคนใน

สังคมอยางกวางขวาง (เกรียงไกร เจริญธนาวัฒน, 2547) และ 3) ความเสมอภาค เพราะในสังคมประชาธิปไตย ควรมี

ความเสมอภาพ คือภาวะเทาเทียมกันในสิ่งที่มนุษยควรจะมีในฐานะการเปนประชากรของรัฐ มีสิทธิ เสรีภาพ ไมมี

การแบงชนชั้น หรือการเลือกปฏิบัติ แมแตรัฐธรรมนูญแหงราชอาณาจักรไทยที่ไดบัญญัติหลักการเรื่องความเสมอ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 425 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ภาคไว 3 ประการคือ 1) มนุษยทุกคนมีความเสมอภาคดวยกฏหมาย 2) ชายและหญิงมีความเทาเทียมกันตาม

กฏหมาย 3) บุคคลยอมไมถูกเลือกปฏิบัติหรือมีอภิสิทธิ์เพราะเหตุในเรื่องเพศ ชาติกำหนดเชื้อชาติภาษาชาติถ่ิน

กำเนิด สรุปหลักการความเสมอภาคจึงหมายถึงความเสมอภาคตามกฏหมาย หนาที่การงานและในหนาที่หรือภาระ

การงาน (หลวงประดิษฐมนูธรรม, 2526) และ 4) ภราดรภาพ หมายถึง ความเปนพี่นองกัน รวมถึงคนในสังคมพึง

ปฏิบัติตอกันดุจพี่นอง ชวยเหลือเอื้ออาทรตอกัน ไมปฏิบัติเปนประดุจศัตรู เพราะความแตกตางกันจะชวยใหสังคม

เกิดความสงบสุข การปกครองท่ีแยกมิตรแยกศัตรูเพ่ือใหคนตอสูกันเปนกลุม ๆ นั้นสังคมจะไมสงบสุขแตสังคมจะอยู

รวมกันไดอยางสงบสุขตองมีภราดรภาพโดยมองกันอยางเปนพี่นอง ฉะนั้นเมื่อสรุปสังคมของมนุษยเชิงอารยะที่อยู

ดวยกันอยางเปนพ่ีนองมีโอกาสชวยเหลือกัน ท่ีสำคัญความสัมพันธแบบเปนพ่ีเปนนองไมจำกัดขอบเขตแคเพ่ือนบาน

ของเรา แตขยายความเปนภราดรภาพไปยังประเทศเพื่อนบาน ภูมิภาคตลอดจนถึงมนุษยทุกคนในโลกนี้ ถาโลกนี้มี

ความสัมพันธกันดวยความรูสึกแบบพ่ีนอง แบบญาติมิตร โลกนี้ก็จะมีแตสันติภาพทุกภาคสวน (วรพจน วิศรุตพิชญ, 

2543)  

 สวนหลักสิทธิมนุษยชนมุงสรางสันติสุขใหเกิดในสังคมมนุษย โดยเนนท่ีการสนับสนุนสงเสริม การมีความรัก

ความเมตตา การปฏิบัติดีงามตอกัน โดยย้ำความสำคัญของความรับผิดชอบที่มีแฝงอยูในความสัมพันธของมนุษย 

ความสัมพันธระหวางประชาชนกับรัฐ และแมกระทั่งความสัมพันธของสมาชิกในครอบครัวเดียวกัน อาจกลาวไดวา 

ขอบเขตของหลักสิทธิมนุษยชน ก็คือ หลักแหงความเมตตากรุณาเปนที่ตั้ง อันเปนความรักใครโดยไมจำกัดขอบเขต 

ไมมีการแบงแยก ซึ่งสอดคลองตรงกับหลักธรรมคำสอนในพระไตรปฎก ดังศาสนสุภาษิตที่วา “เมตตาเปนเครื่องค้ำ

จุนโลก” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2546) เมตตาจึงเปนความรักใครปรารถนาดีตอผูอื่น คุณธรรมขอนี้เปนการลด

ความสำคัญของตัวเอง ไมเห็นแกตัว มุงที่ความสุขของผูอื่นเปนสำคัญ ทำใหบุคคลชวยเหลือเกื้อกูลกัน สรางสรรค

ประโยชนใหแกผูอ่ืน เพราะการท่ีสังคมดำรงอยูไดอยางสันติสุขทุกผูทุกนามก็เพราะความเมตตาท่ีมีตอกัน เชน บุตร

ธิดาเติบโตเจริญงอกงามก็เพราะเมตตาของบิดามารดา เปนตน หลักเมตตาในพระไตรปฎกนั้นก็มีปรากฏอยูแหง เชน 

ในพรหมวิหาร 4 ไดแก “เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

ที.ปา. (ไทย); 11/ 228/174) และในสาราณียธรรม 6 ประการ (ธรรมที่ทำใหมนุษยระลึกคิดถึงกันในแงแหงความดี

งาม) ไดแก 

 1. เมตตากายกรรม ไดแก กระทำตอกันดวยเมตตา คือ แสดงไมตรีและความหวังดี โดยเต็มใจ แสดงอาการ

กิริยาสุภาพ เคารพนับถือกัน ท้ังตอหนาและลับหลัง 

 2. เมตตาวจีกรรม ไดแก พูดตอกันดวยเมตตา คือ กลาวแตสิ่งท่ีเปนประโยชน สั่งสอนหรือแนะนำตักเตือน

กันดวยความหวังดีและแสดงความเคารพนับถือกันท้ังตอหนาและลับหลัง 

 3. เมตตามโนกรรม ไดแก คิดถึงตอกันดวยเมตตา คือ การตั้งจิตปรารถนาดี คิดทำสิ่งท่ีเปนประโยชนแกกัน 

มองกันในแงดี มีหนาตายิ้มแยมแจมใสตอกัน 

 4. สาธารณโภคี ไดแก การแบงกันกินแบงกันใช คือ แบงปนลาภผลที่ไดมาโดยชอบธรรม แมเปนของ

เล็กนอยก็แจกจายใหไดมีสวนรวมใชสอยบริโภคท่ัวกัน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 426 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

 5. สีลสามัญญตา ไดแก การพยายามประพฤติใหดีเหมือนเขา คือ มีความประพฤติสุจริต ดีงาม รักษา

ระเบียบวินัยของสวนรวม ไมทำตนใหเปนท่ีนารังเกียจ หรือเสื่อมเสียแกหมูคณะ 

 6. ทิฏฐิสามัญญตา ไดแก ปรับความคิดเห็นเขากันได คือ เคารพ รับฟงความคิดเห็นกัน มีความเห็นชอบ

รวมกัน ตกลงกันไดเพื่อจุดหมายสูงสุดอันเดียวกัน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

องฺ.ฉกฺก. (ไทย); 22/282/22)  

 หลักธรรมทั้ง 6 ประการนี้ ถือเปนหลักธรรมเครื่องประกันความประพฤติของปจเจกบุคคลทุกคนในสังคม

ประเทศไดเปนอยางดี ดังนั้น แนวคิดเกี่ยวกับขอบเขตของหลักสิทธิมนุษยชนทางสังคม การเปนอยูและการเมือง      

ก็เนนเพียงใหทุกคนปฏิบัติหนาที่ของตนเองใหถูกตอง โดยเนนที่มนุษยทุกคนเปนจุดยืนหรือศูนยกลางของกิจกรรม

ทุกอยาง แตถือวาสรรพสิ่งขึ้นอยูกับการกระทำของมนุษยทั้งหมดดวยความเมตตาธรรม ดังพุทธพจนที่วา หากวา

ภิกษุเจริญเมตตาจิต ชั่วเวลาแมเพียงลัดนิ้วมือเดียว ภกิษุนี้เรากลาววายอมไมหางฌาน ทำตามคำสอนของพระศาสดา 

ปฏิบัติตามโอวาท ไมฉันอาหารของชาวเมืองเสียเปลา ก็จะปวยกลาวไปใยถึงคนทั้งหลายที่เจริญเมตตาจิตใหมากไป

กวานี้เลา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.เอกก. (ไทย); 20/55/9) พึงแผไมตรีจิตใน

สัตวทั้งหลายวาขอสัตวทั้งปวงจงเปนผูมีสุข มีความเกษม มีตนถึงความสุขเถิด สัตวมีชีวิตเหลาใดเหลาหนึ่งมีอยู    

เปนผูสะดุงหรือเปนผูม่ันคง ผอมหรือพี และสัตวเหลาใดมีกายยาวหรือใหญ ปานกลางหรือสั้น ท่ีเราเห็นแลวหรือมิได

เห็นอยู ในที ่ไกลหรือที ่ใกล ที ่เกิดแลวหรือแสวงหาที ่เกิด ขอสัตวทั ้งหมดนั ้นจงเปนผู มีตนถึงความสุขเถิดฯ 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ขุ. (ไทย); 25/10/9-10) จากพุทธพจนขางตนแสดงถึง

ผลของเมตตาธรรมวามีอยู 11 ขอไดแก 1) ยอมนอนหลับเปนสุข 2) ตื่นก็เปนสุข 3) นอนไมฝนราย 4) เปนที่รักของ

มนุษยทั้งหลาย 5) เปนที่รักของอมนุษยทั้งหลาย 6) เทวดายอมรักษา 7) ไฟ ยาพิษ หรือศาสตราไมกล้ำกราย 8) จิต

ยอมตั้งมั่นเปนสมาธิไดเร็ว 9) ผูเจริญมุทิตายอมมีผิวหนาที่ผองใส 10) ไม หลงตาย 11) เมื่อยังไมสามารถแทงตลอด

ธรรมท่ีสูงยิ่งได ก็ยอมเปนผูเขาถึงพรหมโลก (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.เอกาทส. 

(ไทย); 24/222/316) ดังนั้น ความแตกตางกันดานขอบเขตของหลักสิทธิมนุษยชนและหลักธรรมในพระไตรปฎกพอ

สรุปได ดังนี้  1) พระไตรปฎกมีขอบเขตที่ชัดเจนและแนนอนกวาหลักสิทธิมนุษยชน 2) ขอบเขตของหลักธรรมใน

พระไตรปฎกกวางขวางครอบคลุมทั้งมนุษยและสัตว สวนหลักสิทธิมนุษยชนหมายเอาเฉพาะมนุษยเพื่อมนุษยโดย

มนุษยเทานั้น 3) ขอบเขตของหลักการทั้งสองถือวาการทำความดีนั้นก็เพื่อความดี มิใชทำความดีบนความทุกขของ

คนอ่ืน เม่ือตนเปนสุข คนอ่ืนก็ยอมสุขดวย เปนตน  

  เมื่อสรุปขอบเขตของหลักสิทธิมนุษยชน ก็คือ จุดมุงหมายของความเปนมนุษยที่สมบูรณไดรับสิ่งตางๆ ท่ี

เทาเทียมกันในฐานะที่เปนมนุษย รวมถึงสิทธิที่ครอบคลุมการดำรงชีวิตเปนอยูของมนุษยเพื่อชีวิตที่ดีงามในสังคม

โดยมีหลักการสำคัญ 3 ขอ คือเรื่องสิทธิในชีวิต สิทธิในการยอมรับนับถือ และสิทธิในการดำเนินชีวิต พรอมกับการ

พัฒนาตนเองตามแนวทางอันชอบธรรม ฉะนั้น สิทธิมนุษยชน เกิดขึ้นเพื่อประโยชนสุข ความเสมอภาคในความเปน

คนท่ีเปนของทุกคน ไมวาจะมีเชื้อชาติแหลงกำเนิด มีเพศ อายุ สีผิว ความคิดเห็นท่ีแตกตางกัน จะร่ำรวยหรือยากจน

ซึ่งเปนสิทธิตามธรรมชาติของมนุษยทุกคนที่ติดตัวมาตั้งแตกำเนิด สิทธิมนุษยชน จึงเปนสิ่งที่ไมสามารถถายโอนไป



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 427 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ใหแกกันได เพราะเปนสิ่งไรพรมแดน ฉะนั้น จึงไมมีบุคคล องคกร หรือแมแตอำนาจรัฐที่จะมาลวงละเมิดสิทธิ

มนุษยชน หรืออิสรภาพของความเปนมนุษยนี้ได 

 

ระดับของหลักสิทธิมนุษยชนกับหลักธรรมในพระไตรปฎก 

 ระดับของหลักสิทธิมนุษยชน เปนการแสดงอางถึงสิทธิเสรีภาพและศักดิ์ความเปนมนุษยถึงความเชื่อมั่นใน

สิทธิมนุษยชนในระดับพื้นฐานในศักดิ์ศรีและคุณคาตัวบุคคลในความเสมอกันแหงสิทธิทั้งบุรุษและสตรี เชน การ

ปฏิบัติตนตามหนาที่ดวยความรัก ความเมตตา ปญญาของตน อยางไรก็ตาม สรุประดับของหลักสิทธิมนุษยชนมี       

2 ระดับ ไดแก  

 1. ระดับปจเจกชน หมายถึง หลักความประพฤติของมนุษยแตละคน เพราะสังคมจะมีความสุขสันติสุข 

ความเจริญกาวหนาไดจะตองเริ่มท่ีตัวของมนุษยทุก ๆ คนเสียกอน 

 2. ระดับสังคม หมายถึง มนุษยเปนสัตวสังคมที่จะตองมีการปฏิสัมพันธกันและกันความเปนมนุษยจะมี

คุณคาท่ีแทจริงก็ตอเม่ือทุกคนทำหนาท่ีของตนใหสมบูรณ ซ่ึงกอใหเกิดสัมพันธภาพท่ีดีตอกันท้ัง 2 ระดับนี้ยังสรุปลง

เปนระดับหลักสิทธิเสรีภาพทางกายและทางใจ ดังนั้น จากการวิจัยหลักสิทธิมนุษยชนสรุปดังนี้ 

 1. หากยึดระดับพ้ืนฐานและระดับกลางแหงหลักธรรมในพระไตรปฎกแลวหลักสิทธิมนุษยชนก็จัดอยูในนี้  

 2. ระดับนี้ ไมถึงระดับสูงสุด และแมจะจัดเขาไดก็ยังมีเนื้อหาไมครอบคลุมเทาหลักธรรมพระไตรปฎกเลย

ดวยซ้ำไป 

 3. หากยึดเอาเรื่องมนุษยเปนท่ีตั้งแลว ท้ังพระไตรปฎกและหลักสิทธิมนุษยชนลวนอยูในระดับเดียวกันนั่นก็

คือ มนุษยลวนปฏิบัติทำงานเพ่ือความสุขความเจรญิของมวลมนุษยนั่นเอง 

 คำสอนในพระไตรปฎกแมไมไดมีคำสอนสิทธิมนุษยชนโดยตรง แตสาระสำคัญมีนัยคำสอนใหมีความเคารพ

สิทธิมนุษยชนในดานตางๆ โดยแบงระดับของหลักคำสอนออกเปน 3 ระดับดวยกัน ไดแก ระดับพ้ืนฐาน ระดับกลาง

และระดับสูงสุดตามความเหมาะสมของผูฟงคำสอนแลวนำไปปฏิบัติ แตเมื ่ออธิบายโดยสาระสำคัญของเนื้อหา

พระไตรปฎกแลว ควรแบงระดับหลักธรรมออก 2 ประเภท ไดแก ระดับที่เปนพื้นฐานแกบุคคลทั่วไป (ฆราวาส) และ

ระดับสำหรับเพศบรรพชิตในพระพุทธศาสนา ซึ่งสรุปลงในพุทธบริษัท 4 ไดแก ภิกษุภิกษุณีและอุบาสกอุบาสิกา 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.จตุกฺก. (ไทย); 21/ 129/132-133) เพราะ

ระดับพื้นฐานเปนปจจัยของหลักสิทธิมนุษยชนก็คือจุดมุงหมายของความเปนมนุษยที่สมบูรณดวยคุณมีศีลเปนตน 

ไดสิทธิเทาเทียมกันในฐานะที่เปนมนุษย สวนระดับกลางเปนปจจัยสิทธิมนุษยชน เปนการสงเสริมใหมนุษยสามารถ

ดำรงชีวิตไดอยางมีศักดิ์ศรี ไมใชแคการมีชีวิตรอด แตรวมถึงมีการเรียนรูคำสอนเชิงสัมมาทิฏฐิ มีคุณธรรม และ

สามารถพัฒนาไปสูความดีงามตอไป รวมท้ังเปนแนวคิดและหลักการปฏิบัติท่ีเก่ียวกับมนุษยท่ีวามนุษยนั้นมีสิทธิหรอื

สถานะสากลเปนสิทธิท่ีติดตัวมนุษยมาตั้งแตกำเนิดซ่ึงไมสามารถ จำหนายจายโอนหรือแจกใหกับผูหนึ่งผูใดได สิทธิ

ดังกลาวนี้มีความเปนสากลและเปนนิรันดร ฉะนั้น สิทธิมนุษยชนเกิดขึ้นเพื่อประโยชนสุข ความเสมอภาคของมวล

มนุษยชาติในโลกเทานั้น กลาวไดวาสิทธิมนุษยชน ก็คือ สิทธิทางศีลธรรม คือ สิทธิที่อยูในตัวของมนุษยเอง คือมโน

ธรรมอันเปนความดีนั่นเอง ซึ่งในหลักมนุษยธรรมเปนหลักธรรมที่สอนใหมนุษยมีจิตใจเมตตาและการไมเบียดเบียน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 428 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

กันเปนหลักที่สันติภาพมาสูโลกอยางแทจริง (เสนห จามริก, 2545) ดังนั้นแมหลักธรรมในอาธิปเตยยสูตร คือ          

1)อัตตาธิปไตย ถือตนเปนใหญ คือถือเอาตนเอง ฐานะ ศักดิ์ศรี เกียรติภูมิของตนเปนใหญ กระทำดวยการปรารภตน

และสิ่งที่เนื่องดวยตนเปนประมาณ 2) โลกาธิปไตย ถือโลกเปนใหญ คือ ถือความนิยมของชาวโลกเปนใหญ อันมี

ลักษณะคลายคลึงกับประชาธิปไตย ที่ยึดถือเอาความเห็นของประชาชนเปนสำคัญ 3) ธรรมาธิปไตย ถือธรรมเปน

ใหญ คือถือหลักการความจริง ความดีงาม ความถูกตอง เหตุผลเปนใหญ กระทำดวยปรารภสิ่งที่ไดศึกษา ตรวจสอบ

ตามขอเท็จจริง และความเห็นท่ีรับฟงอยางกวางขวาง แจมชัด และพิจารณาอยางดีเต็มขีดดวยสติปญญา มองเห็นได

ดวยความบริสุทธิ์ใจ เปนไปโดยชอบธรรม ทั้งมีความเคารพกฏระเบียบ กติกาทางสังคมและหลักการ (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.ติก. (ไทย); 20/40/201)ฉะนั้นพระสูตรนี้ยังอาศัยซึ่งธรรมาธิปไตย

คือนำธรรมเปนหลักการความจริงท่ีชวยใหมนุษยจรรโลงประโยชนสุขไว  

 สรุปวา หลักธรรมพระสูตรนี้มีความสำคัญในการยกระดับสิทธิมนุษยชนใหมีความสามัคคีตอกันโดยการ

ปฏิบัติตนตามหนาที่ดวยความรัก การปฏิบัติที่ถูกตองดีงามตอเพื่อนมนุษยดวยกันเพื่อใหมนุษยทั่วโลกมีความสุข

ความเจริญของมวลมนุษยนั่นเอง  

 

วิเคราะหหลักธรรมในพระไตรปฎกที่สงเสริมหลักสทิธิมนุษยชน 

 คำสอนในพระไตรปฎกมีการอธิบายวามนุษยทุกคนเกิดมาเทาเทียมกัน แนนอนวาตางไดรับสิทธิถึงการใช

ชีวิต เสรีภาพ การแสวงหาความสุข ความเสมอภาค ภารดรภาพและเกียรติศักดิ์ศรีแหงความเปนมนุษยดังท่ีปรากฏใน

พรหมชาลสูตร(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.สี. (ไทย); 9/7-27/3-10) วาปุถุชนเม่ือ

ยกยองพระพุทธเจาพึงกลาววาพระสมณโคดมทรงละเวนขาดจากการฆาสัตว วางทัณฑาวุธและศัสตราวุธ มีความ

ละอาย มีความเอ็นดู มุงหวังประโยชนเกื้อกูลตอสรรพสัตวทั่วไป เวนขาดจากการถือเอาสิ่งของที่เจาของเขาไมไดให 

รับเอาแตของที่เขาให ละพฤติกรรมอันเปนขาศึกตอพรหมจรรย ประพฤติพรหมจรรย เวนขาดจากการพูดเท็จ คือ

ตรัสแตคำสัตยเปนตนนี้ คำตรัสของพระพุทธเจาที่แสดงใหเห็นถึงการประพฤติปฏิบัติตามจูฬศีลดังกลาว แสดงให

เห็นถึงการหยุดการกระทำอันเปนการละเมิดในทรัพยสินของผูอื่น คือการไมปลนจี้ชิงทรัพย ซึ่งจะทำใหเกิดความไม

ปลอดภัยในทรัพยสินของตัวเอง แจะอาจนำมาซ่ึงการทำรายรางกายเจาของทรัพยสินท้ังหลายได นอกจากนั้นยังเปน

การแสดงใหเห็นวาพระพุทธองคไดหยุดการกระทำโดยการไมฆาสัตว วางอาวุธ ไมฆาฟน จองจำผูอื่น และมีเมตตา

กรุณาตอสรรพสัตว การไมจองจำแสดงใหเห็นถึงการไมกักขัง หนวงเหนี่ยวอันเปนการละเมิดสิทธิในรางกาย การวาง

อาวุธ การไมฆาฟน การไมฆาสัตว ก็แสดงใหเห็นถึงการวางอาวุธทั้งหลายที่ใชในการนำไปทำรายผูอื่น เพื่อที่ผูคนจะ

ไดอยูอยางปลอดภัย ไมตองกลัววาจะมีผูใดหยิบอาวุธขึ้นมาทำรายกัน การไมฆาฟนและการไมฆาสัตว ถือเปนการ

แสดงถึงการคำนึงและเคารพในสิทธิแหงการมีชีวิตอยู สิทธิในชีวิตรางกายโดยไมตองถูกกระทำตอกันอยางปาเถื่อน 

อันอาจนำมาซึ่งการสิ้นสุดสิทธิแหงความเปนมนุษยนั ้นคือเสียชีวิตในที่สุด ตามคำสอนในพระไตรปฎกคือการ

ประพฤติปฏิบัติตนเปนแบบอยางซึ่งผูอื่นสามารถนำขอสรรเสริญยกยองได ตามจูฬศีลขอที่ 1 และจูฬศีลขอที่ 2       

ที่ปรากฏในพรหมชาลสูตร ทั้งนี ้จึงแสดงใหเห็นถึงความสอดคลองกับแนวคิดสิทธิมนุษยชน ตามคำปรารภที่ 2           

ในปฏิญญาสากลฯ ในการไปนำพาและเหยียดหยามตอมนุษยชน ยังผลใหมีการกระทำอยางปาเถื่อน ซึ่งเปนการ

ละเมิดมโนธรรมของมนุษยชาติอยางรายแรง พรอมกับอิสรภาพพนจากความหวาดกลัว และความตองการ และ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 429 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

สอดคลองตามขอที่ 5 ของปฏิญญาสากลฯ ในการประพฤติตนไมใหผูคนตองถูกปฏิบัติ ถูกทรมานหรือถูกลงโทษ      

ที่โหดรายผิดมนุษยธรรมหรือต่ำชา เพราะเหตุนั้นจากยังเปนความเคารพกันเปนกติกาสังคมขั้นพื้นฐาน ชาวพุทธทุก

คนจะทราบดี เพราะมีกฎของศีล 5 และหลักพรหมวิหารธรรม เปนสิ่งยืนยัน โดยเชื่อวาประเภทของหลักธรรมคำสอน

ในพระไตรปฎกท่ีจำแนกออกไป 3 ประเภท ไดแก 1) ประเภทของหลักธรรมระดับตน ไดแก เบญจศีลและเบญจธรรม  

2) ประเภทของหลักธรรมระดับกลาง ไดแก กุศลกรรมบถ 10 ประการ 3) ประเภทของหลักธรรมระดับสูงสุด ไดแก 

อริยสัจ 4 เพราะหลักธรรมประเภทระดับตนสามารถแบงออก 2 ข้ันไดดังนี้ 1) ข้ันหยาบ เปนลักษณะท่ีตองละเวนการ

ประพฤติชั่วทางกาย วาจาเรียกวาเบญจศีล, 2) ขั้นละเอียด เปนคุณลักษณะที่ดีงามทางจิตใจ 5 อยางเรียกวา เบญจ

ธรรม ถือเปนหลักธรรมปฏิบัติของพระไตรปฎกท่ีเก้ือกูลและสงเสริมในการรักษาเบญจศีลของมนุษยใหสมบูรณยิ่งข้ึน

เพื่อความผาสุกในชีวิตสวนตัวและสังคมสวนรวม สวนหลักสิทธิมนุษยชน เมื่อจำแนกออกเปน 6 ประการ ไดแก       

1) สิทธิที่จะมีชีวิตอยู 2) สิทธิที่จะไดรับการศึกษา 3) สิทธิที่จะทำงาน 4) สิทธิแหงเสรีภาพ 5) สิทธิในทรัพยสิน       

6) สิทธิในสัญญาประชาคม ทั้ง 6 ประการ เมื่อพิจารณาแลว สรุปไดวาเปนหลักปฏิบัติเทานั้น เปนการแสดงจำแนก

ประเภทระหวางหลักสิทธิมนุษยชนกับหลกัธรรมในพระไตรปฎก 
 สรุปวา ตามพรหมชาลสูตรแสดงถึงมนุษยควรเทาเทียมกัน การใชชีวิต การแสวงหาความสขุ ความเสมอภาค

แหงความเปนมนุษยโดยมีหลักสิทธิมนุษยชนที่สอดคลองกับหลักเบญจศีลและเบญจธรรมในพระไตรปฎกจัดเปน

หลักปฏิบัติขั้นพื้นฐานที่ถูกตองซึ่งเปนกฎระเบียบที่สามารถควบคุมผลักดันและประคับประคองการใชสิทธิเสรีภาพ

ใหหลีกเวนสิ่งท่ีไมดีใหกระทำในสิ่งท่ีดีหรือมีความรูสึกในศีลธรรมอยางท่ีเรียกวาความรับผิดชอบทางศีลธรรมนั่นเอง 

เมื่อเปนเชนนี้กฎแหงสิทธิมนุษยชนกับหลักเบญจศีลและเบญจธรรมในพระไตรปฎกสามารถนำมาประสมประสาน

ความสัมพันธกันไดในรูปแบบที่เรียกวา “เปนธรรม” และเปนมาตรฐานรองรับความพอเหมาะในการกระทำตาง ๆ 

ของมวลมนุษยชาติในสังคมได กลาวคือดานหนึ่งคือ เบญจศีลมิใหลวงละเมิด ดานหนึ่งคือเบญจธรรมใหปฏิบัติตาม 

เมื่อสามารถปฏิบัติไดตามนี้แลวสิทธิมนุษยชนก็ถือวาบรรลุผลสำเร็จตามที่มุงหมาย กลาวคือประโยชนสุขของมวล

มนุษยชาติในโลก 

 หลักธรรมที่สงเสริมหลักสิทธิมนุษยชนขั้นกลาง ประเภทของหลักธรรมในพระไตรปฎกที่สงเสริมหลัก

สิทธิมนุษยชนคือหลักธรรมระดับกลางไดแก กุศลกรรมบถ 10 ประการ สรุปลงใน 3 ทาง ไดแก ทางกาย ทาง

วาจาและทางใจสามารถสรุปไดวา สิทธิมนุษยชน 6 ประการ สามารถสรุปรวมลงในกุศลกรรมบถ 2 ทาง ไดแก 

ทางกายและทางวาจาเทานั้น เพราะประเภทของสังคหวัตถุ 4 แมจะสรุปลงไดก็จริง แตใจความจริงแลว สิทธิ

มนุษยชนยังมีเนื้อหาแคบกวาทางพระไตรปฎกดวยซ้ำ ท้ังนี้พระพรหมคุณาภรณไดอธิบายสังคหวัตถุ 4 วาเปน

ธรรมยึดเหนี่ยวใจบุคคลและประสานหมูชนไวในสามัคคีดวยหลักการสงเคราะห 4 คือ 1) ทาน การใหคือ

เอื้อเฟอเสียสละแบงปนชวยเหลือกันดวยสิ่งของตลอดถึงใหความรูแนะนำสั่งสอน 2) ปยวาจา วาจาเปนที่รัก 

วาจาดูดดื่มน้ำใจหรือวาจาซาบซึ้งอันมีความสุภาพออนหวานสมานสามัคคีใหเกิดไมตรีและความรักใครนับถือ

ตลอดถึงคาแสดงประโยชนประกอบดวยเหตุผลเปนหลักฐานจูงใจใหนิยมยอมตาม 3) อัตถจริยา การประพฤติ

ประโยชนคือขวนขวายชวยเหลือกิจการบำเพ็ญสาธารณประโยชนตลอดถึงชวยแกไข ปรับปรุง สงเสริมในดาน

จริยธรรม 4) สมานัตตตา ความมีตนเสมอคือทำตนเสมอตนเสมอปลาย ปฏิบัติสม่ำเสมอกันในชนทั้งหลาย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 430 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

พรอมกับรวมสุขทุกขโดยรวมรับรูรวมแกไขตลอดถึงวางตนเหมาะสมแกฐานะภาวะบุคคล เหตุการณและ

สิ่งแวดลอมตามธรรมตามแตละกรณี (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต, 2554) 

 หลักธรรมที่สงเสริมหลักสิทธิมนุษยชนขั้นสูงสุด หลักธรรมในพระไตรปฎกท่ีสงเสริมหลักสิทธิมนุษยชน      

ที่ชวยสงเสริมใหมนุษยเขาใจกัน หรือมีความเคารพตอกันในเรื่องที่ไมขัดกับความรูสึกแกตนเอง ไมขัดตอความรูสึก

ของผูอื ่น คือหลักธรรมระดับสูงสุดเปนความกลมกลืนกันแบบครบวงจร โดยใชสิทธิเสรีภาพที่ตรงจุด เพราะวา

หลักธรรมที่สงเสริมการประพฤติปฏิบัติในขอนี้ จัดเปนระบบจริยศาสตร จริยธรรม หรือทฤษฎีปฏิบัติที่ประสาน

สัมพันธกันระหวางหนาท่ี วิถีทาง และจุดหมายปลายทาง เม่ือเปนเชนนี้ หลักธรรมข้ันสูง เทากับวาเปนหลักแหงการ

กระทำเพ่ือตนและบุคคลอ่ืนรอบทิศทาง เรียกวา “การใชเสรีภาพแบบมัชฌิมาปฏิปทา”(พระครูปทุมกันทรากร (บุญ

แทน มะลิออง), 2555) ไดแก อริยสัจ 4 ประการอันไดแก ทุกข สมุทัย นิโรธ และมรรคที่จะระบบของหลักสิทธิ

มนุษยชนใหสอดคลองกับการดำรงอยูในโลกมีสิทธิเทาเทียมกัน เมื่อผูวิจัยจะสามารถสรุปไดวา สิทธิมนุษยชนกลับ

หลักการใชเสรีภาพขั้นสูงตามนัยแหงหลักไตรสิกขา 3 ประการ คือ 1) การสงเสริมสิทธิมนุษยชนตามแนวศีลสิกขา 

หมายถึงการกระทำที่สามารถควบคุมตนเองไดอยางถูกตองดวยกายและวาจา โดยเล็งเห็นประโยชนของความเปน

ระบบระเบียบเรียบรอยที่ปราศจากโทษทั้งแกตนและหมูคณะ เมื่อไดดำเนินตนที่สมบูรณตามขอนี้ เทากับวาบุคคล

เปนผูทำตนใหสมบูรณในอริยมรรค 3 ประการ ไดแก 1) สัมมาวาจา เจตนาไมพูดเท็จ สัมมากัมมันนตะ เจตนาไม

ประพฤติผิด สัมมาอาชีวะ เจตนาใชชีวิตที่พอเหมาะ, 2) การสงเสริมสิทธิมนุษยชนตามแนวจิตสิกขา คือการกระทำ

การกระทำท่ีสามารถควบคุมตัวเองไดอยางถูกตองดานจิตใจเพราะเล็งเห็นความสำคัญภายในจิตใจวาเปนสิ่งสำคัญตอ

ตนเองในทุกระดับของการดำเนินชีวิต ซึ่งการดำเนินตนที่สมบูรณในขอนี้ เทากับวา บุคคลเปนผูทำตนใหสมบูรณใน

อริยมรรค    3 ประการ ไดแก สัมมาวายามะ เพียรระวังความชั่ว สัมมาสติ พิจารณากาย สัมมาสมาธิ การตั้งม่ันจิตให

ไดชั่วขณะ, 3) การสงเสริมสิทธิมนุษยชนตามแนวปญญาสิกขา คือ การสงเสริมตนเองใหมีความสมบูรณดานปญญา

เพื่อความรูแจงในความจริงตามสภาพแวดลอม ซึ่งการดำเนินตนที่สมบูรณ ในขอนี้เทากับวาบุคคลเปนผูทำตนให

สมบูรณในอริยมรรค 2 ประการ ไดแก สัมมาทิฏฐิ คือมีความเห็นถูกตองตามแนวอริยสัจ สัมมาสังกัปปะ คือคิดท่ีจะ

ปลีกตัวออกจากกาม (พระครูปทุมกันทรากร (บุญแทน มะลิออง), 2555) สวนตอมาผูวิจัยเมื่อสามารถสรุปลงใน

อริยสัจ 4 ลงไดกับสิทธิมนุษยชน ดังนี้ 1) สิทธิที่จะมีชีวิตอยู จัดอยูในสัมมากัมมันตะและสัมมาอาชีวะ 2) สิทธิที่จะ

ไดรับการศึกษา จัดอยู ในสัมมาทิฏฐิ สัมมาอาชีวะ สัมมากัมมันตะ 3) สิทธิที ่จะทำงาน จัดอยู ในสัมมาทิฏฐิ 

สัมมาอาชีวะ สัมมากัมมันตะ 4) สิทธิแหงเสรีภาพ จัดอยูในสัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ 

สัมมาอาชีวะ สัมมาวายามะ 5) สิทธิในทรัพยสิน จัดอยูในสัมมาทิฏฐิ สัมมาอาชีวะ สัมมากัมมันตะ และ 6) สิทธิใน

สัญญาประชาคม จัดเขาไดทุกอริยมรรคในระดับโลกียะหรือข้ันพ้ืนฐาน 

 สรุปวาหลักธรรมคำสอนในพระไตรปฎกจะไมไดกลาวถึงแนวคิดเรื่องสิทธิมนุษยชนและหนาที่ไวอยาง

ชัดเจน แตสามารถแสดงใหเห็นไดวา หลักธรรมพระไตรปฎกอธิบายถึงสิ่งที่ตรงกับความหมายของสิทธิมนุษยชนใน

แนวคิดของชาวตะวันตกและสามารถพูดไดวาพระไตรปฎกอธิบายถึงเรื่องสิทธิ ทั้งนี้เพราะมีหลักหลักธรรมตาง ๆ  

มากมายที่เปนขอปฏิบัติที่มนุษยพึงปฏิบัติตอกัน ในลักษณะความสัมพันธระหวางบุคคลกับบุคคลอื่น ๆ ในสังคม    

อันเปนไปดวยความเขาใจ เห็นอกเห็นใจและเขาใจธรรมชาติของเพื่อนมนุษยดวยกัน ซึ่งพระพุทธองคทรงเนนความ

สำนึกทางดานจติใจตามธรรมชาติของมนุษยโดยตัวมนุษยเอง ดังนั้น สิทธิของมนุษยตามแนวคิดของพระไตรปฎกจึง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 431 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

ตั้งอยูบนพื้นฐานที่วา ในเบื้องตนมนุษยควรมีสัมพันธภาพตอกันดวยความเห็นอกเห็นใจกันและกัน และรวมถึงการ

เขาใจธรรมชาติของสิทธิของมนุษยดวย หมายถึงการพิจารณาถึงความรูสึกของบุคคลอื่นจากมุมมองของตน นั่นคือ

การเอาความรูสึกไปพิจารณาถึงบุคคลอ่ืนวา บุคคลอ่ืนก็มีความรูสึกท่ีเปนไปในลักษณะเดียวกันกับตน  

 จะเห็นไดวา พระไตรปฎกเนนใหมนุษยปฏิบัติตอกันดวยความรูสึกเอาใจเขามาใสใจเรา ซึ่งจะทำใหมนุษย

ปฏิบัติตอกันอยางมีถูกตองเหมาะสม ไมละเมิดกันและกันทั้งดานรางกายและทรัพยสิน เปนหลักการที่กอใหเกิด 

“สิทธิ” ในตัวมันเองโดยพฤตินัย อนึ่ง เบญจศีล เบญจธรรมและหลักธรรมท้ังมวล ก็มุงสนับสนุนใหมนุษยมีสิทธิท่ีไม

ควรจะถูกละเมิดจากบุคคลอื่น และในขณะเดียวกันก็มีหนาที่ที่จะปฏิบัติตอบุคคลอื่นอยางถูกตองเหมาะสมดวย 

กลาวคือ 

 1. พระไตรปฎกอธิบายถือเอาการลด ละ ดับกิเลสตัณหาไดตามลำดับชั้นวาเปนจุดหมายสูงสุด กลาวคือ 

หากละกิเลสไดหมด ก็ถือวาไดบรรลุจุดหมายสูงสุด (ปรมัตถประโยชน) 

 2. ในระหวางที่ไมสามารถละกิเลสตัณหาไดหมดนั้น ชีวิตก็มีความสุขตามอัตภาพและผลที่ตนได

ประพฤติปฏิบัติตามความเหมาะสมแกความเพียรพยายามของตน เชน ไดเสพเสวยความสุขตางๆ ทางโลก (ทิฏฐธัม

มิกัตถประโยชน) และการไดไปบังเกิดในสวรรคหลังสิ้นชีวิตไปแลว (สัมปรายิกัตถประโยชน) 

 สวนหลักสิทธิมนุษยชนนั้นมีความไมแนนอนในเรื่องจุดหมายสูงสุด แตอาจสรุปไดจากความมุงหมายเพ่ือ

ความเทาเทียมกันอันจะนำไปสูสงบสุขของปจเจกชนและสังคม กลาวคือ 

 1. หลักสิทธิมนุษยชน เนนการพัฒนาศักยภาพของมวลมนุษยซึ่งกำหนดตามบทบาท หนาที่ในสังคม 

ตามท่ีไดถูกกำหนดไวในสิทธิมนุษยชนข้ันพ้ืนฐาน 6 ประการ  

 2. หลักสิทธิมนุษยชน เปนหลักปฏิบัติท่ีมุงแตมนุษยโดยเฉพาะมากเกินไป จนละเลยบริบทของสรรพสัตว

และสิ่งแวดลอมของมวลมนุษย 

 สรุปวา หลักการในพระไตรปฎกที่มีพระสูตรกลาวถึงการใชชีวิตอยางมีความสุข มีเสรีภาพโดยเห็นไดวามี

การนำหลักศีล 5 เปนปจจัยเบื้องตนของการละ การเบียดเบียนผูอื่น ซึ่งมีความเชื่อมโยงกับหลักสิทธิมนุษยชนท่ีได

มองในแงเดียวกันที่วามนุษยทุกคนควรปฏิบัติตอกันอยางถูกตองเหมาะสม ควรทำดีตอกันและกัน ตนไมชอบสิ่งใด

คนอ่ืนก็คงเหมือนกับตน มนุษยทุกคนไมควรท่ีจะละเมิดผูอ่ืนท้ังในทางรางกายและทรัพยสิน เม่ือเปนเชนนี้แลว สิทธิ

ก็จะเกิดข้ึนมาเอง นั่นก็คือวา สิทธิท่ีจะไดรับการปฏิบัติตอบอยางถูกตองเหมาะสมเหมือนกัน 

 

องคความรูใหม  

 การนำเสนอใชหลักสิทธิมนุษยชนกับหลักธรรมในพระไตรปฎกจึงมีอยู 2 ลักษณะดวยกัน โดยนำไป

ประยุกตการดำเนินชีวิตใหสอดคลองกับสภาพแวดลอมดานสังคม แตละประเทศควรไดองคความรูดังนี้ 

 1. การใชสิทธิเสรีภาพข้ันตน (ทางกายและวาจา) พระไตรปฎกมุงสงเสริมความเปนสวนตัว และมุง

เปดเผยใหปจเจกชนรับทราบวาธรรมชาติของสรรพสิ่งเปนหลักประกันของการใชสิทธิมนุษยชนกับหลักธรรม

ในพระไตรปฎก ดังนั้น การประยุกตใชหลักสิทธิมนุษยชนกับหลักธรรมในพระไตรปฎกสามารถสังเกต พิสูจน

และตรวจสอบไดจากพฤติกรรมตาง ๆ ดานการคิด การทำและการพูด ที่เรียกวา “กรรม” และทั้งสาม 3 กาย 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 432 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

วาจาและใจ ในเบื้องตนนี่เองที่ผลักดันออกไปสูกระแสสิ่งแวดลอม กลาวคือ เปนการใชหลักสิทธิมนุษยชนท่ี

ขึ้นอยูกับสิ่งชักจูง และสิ่งชักจูงเหลานั้น และถือไดวา เปนปจจัยที่สำคัญที่กอใหเกิดการใชสิทธิมนุษยชน       

ซ่ึงตรงกับหลักเบญจศีลและเบญจธรรมในพระไตรปฎกนั่นเอง 

 2. การใชสิทธิเสรีภาพขั้นสูง (ปญญา) หลักสิทธิมนุษยชนกับหลักธรรมในพระไตรปฎก เปนสิทธิท่ี

มุงเนนถึงการปฏิบัติเพ่ือบรรลุผล ดวยเหตุนี้ หลักการท้ัง 2 จึงมีจุดนัดพบท่ีการใชสิทธิเสรีภาพออกไปและเปน

การใชสิทธิที ่ถูกตอง เปนสิทธิที ่มีลักษณะชักชวนใหกระทำ หรือใหพิสูจนตนเองดวยตนเองเปนสำคัญ 

นอกจากนี้ เพื่อเปนหลักประกันของการพิสูจนตนเองไดอยางถูกตอง คือ ไมกาวกาย ไมเบียดเบียนทั้งตนและ

ผูอื่น หลักคำสอนในพระไตรปฎก ดังที่กลาวมาแลววาเปนสิทธิที่สงเสริมสิทธิมนุษยชนการอยูรวมกัน และย้ำ

ถึงสื่อพฤติกรรม การกระทำ และการทำดีเปนพ้ืนฐาน ประคับประครองตนเองไมใหตื่นตาตื่นใจกับความเจริญ

ทางดานวัตถุเกินขอบเขต เมื่อเปนเชนนี้ ในการเปรียบเทียบมาตรฐานการใชสิทธิขั้นสูงนี้ ถึงการใชสิทธิหรือ

การประพฤติปฏิบัติเพื่อการพัฒนาปจเจกภาพของบุคคลตามหลักโอวาทปาฎิโมกข อันไดแก 1) การไมกระทำ

ความชั่ว การไมกระทำความชั่วในพระไตรปฎกทั้งทางกาย วาจาและจิตใจ ย้ำถึงการใชสิทธิเสรีภาพอันพึง

ประสงค เปนหลักธรรมคำสอนที่สงเสริมการดำเนินชีวิตของบุคคลใหรูจักละเวนความชั่วทั้งหลาย เชน ยับยั้ง

ชั่งใจจากการทำท่ีไมดี ท้ังนี้เพราะการไมกระทำความไมดีหรือความชั่วถือไดวา เปนการใชสิทธิเสรีภาพท่ีดีงาม

และควรกระทำเปนอยางยิ่ง เปนหลักธรรมท่ีมุงเนนใหบุคคลในสังคมกระทำรวมกันเพ่ือความอยูรวมกัน ไมเปน

ปฏิปกษตอกัน นอกจากนี้ยังรับรองไดวา การมีศีลธรรม (เบญจศีลและเบญจธรรม) คือ จุดเริ่มตนในการแกปญหา

รวมกันหรือแมแตการดับทุกข เปนตน, 2) การกระทำความดี หลักธรรมในพระไตรปฎกนอกจากจะสงเสริมหลัก

สิทธิมนุษยชนแลวและยังปฏิเสธสิ่งที่ไมดีทั้งหลายออกไป เพื่อการพัฒนาของบุคคลในสังคมใหเจริญกาวหนา 

สิทธิตามคำสอนในพระไตรปฎกจึงมุงสงเสริมแตการกระทำแตความดีท้ังหลาย จากการศึกษาไดสะทอนใหเห็น

วามนุษยไดตระหนักถึงการทำความดีทั้งหลาย เพราะความดีหรือความชั่วเปนสิ่งที่มีอยูจริง เปนคุณภาพของ

การกระทำท่ีเกิดจากมนุษยโดยตรงหรือโดยออมก็ตาม และผูท่ีสามารถกระทำถูกเทานั้นจึงเรียกวาคนดี สวนผู

ที ่กระทำผิดนั ้น คือ คนเลว, 3) การพัฒนาจิตใจใหสะอาดบริสุทธิ ์ หลักสิทธิมนุษยชนกับหลักธรรมใน

พระไตรปฎกในการพัฒนาจิตใจนี้เมื่อละเวนความชั่วและการกระทำความดีดังกลาวแลว ก็แสดงใหเห็นถึง

ความสำคัญภายในจิตใจวาเปนสิ่งจำเปนและสำคัญอยางมากในฐานะที่สงเสริมสิทธิมนุษยชนเพราะเปนการ

สงเสริมปจเจกบุคคลภายในจิตใจใหคิดเปนเขาใจถูกตองดำริเปนประโยชน บนฐานสิทธิเสรีภาพของมนุษยท่ีอยู

รวมกันในสังคม คือสามารถสงเสริมใหบุคคลพัฒนาตนเอง เพื่อความดีเพื่อความเจริญกาวหนาในทุกดานของชีวิต    

ดังความสัมพันธระหวางหลักสิทธิมนุษยชนกับหลักธรรมในพระไตรปฎกในการประยุกตใชรวมกันสังคมไทย 

ควรนำหลักการท้ัง 2 มาปรับใชใน 2 ดาน ไดแก 

 1. ดานหลักภราดรภาพเกี่ยวกับการใชสิทธิเสรีภาพในการอยูรวมกัน เล็งเห็นความสำคัญของกัน

และกัน อยางไรก็ดี เพื่อความพอเหมาะแกการมีสิทธิเสรีภาพรวมกัน จำตองตั้งอยูบนหลักภราดรภาพ หรือ

ความเปนพี่นองกันซึ่งความสำคัญในขอนี้ เมื่อศึกษาตามหลักธรรมคำสอนในพระไตรปฎกแลว จะเห็นไดวา    

ในสังคมใด ถาขาดหลักภราดรภาพเสียอยางเดียว ในสังคมนั้น ๆ จะเกิดความวุนวายอยูเนือง ๆ ดังจะเห็นได



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 433 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

จากความวุนวายตาง ๆ ในปจจุบัน เหตุที่เปนเชนนี้ เพราะปจเจกชนมองขามความเปนพี่นองกัน หรือไมก็เปน

ผลจากการท่ีประชาธิปไตยมักย้ำอยูเสมอกับสิทธิเสรีภาพและความเสมอภาคและในบางครั้งความเสมอภาคยัง

ถูกลืมเลือนไป ในขณะเดียวกัน สิทธิเสรีภาพกับถูกใชแบบเกินขอบเขต อยางไรก็ดี ปญหาตาง ๆ จะไมมีวันยุติ

ลงได ถาหากคนในสังคมไมมีหลักภราดรภาพ เพราะตามความจริงในสังคมประชาธิปไตยกลาวถึงสิทธิเสรีภาพ 

ความเสมอภาค แตในการใชออกไปจะตองตั้งอยูบนหลักการภราดรภาพ รักใคร ชวยเหลือ เจือจุนกัน 

 2. ดานหลักความเสมอภาค สิทธิเสรีภาพตามแนวของหลักสิทธิมนุษยชนและหลักธรรมใน

พระไตรปฎก ตองเปนสิทธิเสรีภาพที่ประกอบดวยหลักภราดรภาพและความเสมอภาคไปพรอมกันดวย 

นอกจากนี้ยังสะทอนใหเห็นถึงความพอเหมาะแกระบบการเมืองการปกครองที่ย้ำถึงปญหาสิทธิเสรีภาพและ

ความเสมอภาควาเปนสิ่งที่จำเปน ดังจะเห็นในทัศนะที่มองมนุษยในฐานที่เปนปจเจกชนในสังคม มีความเทา

เทียมกัน และควรที่จะไดรับการปกครองสิทธิและสิทธิเสรีภาพอยางแทจริงและควรที่จะไดรับการปกปองสิทธิ

อยางเทาเทียมกันไดรับการปฏิบัติอยางเทาเทียมกันจากรัฐในฐานะท่ีเปนพลเมืองความเสมอภาคในโอกาส 

และในความเสมอภาคระหวางบุคคล เปนตน  

 

สรุป  

 คำสอนในพระไตรปฎกซึ่งกอปรดวยพระวินัย พระสูตรและพระอภิธรรมโดยเห็นไดจากการเผยแผ

หลักคำสอนใหประชาชนในสังคมสมัยนั้นไดสนใจถึงสิทธิ เสรีภาพ ความเสมอภาค และศักดิ์ศรีแหงความเปน

มนุษย ท่ีผูวิจัยนำพรหมชาลสูตรวาดวยจูฬศีล มัชฌศีลและมหาศีล รวมถึงศีล 5 ท่ีมีแนวคิดเวนขาดจากการฆา

สัตว ละพฤติกรรม ซึ่งคำสอนในพระสูตรนี้สอดคลองกับหลักสิทธิมนุษยชนท่ีมีเปาหมายเพื่อใหมนุษยในสังคม

อยูรวมกันอยางสันติสุข เพราะคำสอนในพระไตรปฎกไดวางรากฐานดานสิทธิมนุษยชนไว โดยสอดแทรกไว

ตามพระสูตรตาง ๆ มีพรหมชาลสูตรเปนตน จนกระทั ่งมีการเปรียบเปรยวาสิทธิมนุษยชนตามคำสอน

พระไตรปฎกนั้นเทียบไดกับศีล 5 และเบญจธรรม 5 และทิศ 6 รวมถึงยกระดับเปนเรื่องพ้ืนฐานตอการกาวไปสู

อริยสัจ 4 ท่ีชวยเรียนรูสมาธิและปญญาในท่ีสุด เพียงเทานี้ก็เพียงพอท่ีจะทำใหสังคมอยูรวมกันไดอยางสงบสุข  

 หลักสิทธิมนุษยชนกับหลักธรรมในพระไตรปฎก ลวนไดแสดงใหเห็นถึงคุณคาของความเปนมนุษยท่ี

เทาเทียมกัน มนุษยควรมีเมตตากรุณาตอกันใหอภัยซึ่งกันและกันผานการกระทำที่สอดคลองกันระหวางกาย 

วาจา และใจ ซ่ึงอยูในกรอบของหลักศีลธรรม ฉะนั้น หลักสิทธิมนุษยชนและหลักธรรมในพระไตรปฎก จึงมีนัย

เดียวกัน กลาวคือ เปนหลักการที่สอดคลองกับการพัฒนาชีวิต จิตใจ สติปญญา อารมณและสังคมของมวล

มนุษยทั้งโดยตรงและโดยออม หลักสิทธิมนุษยชนเปนเรื่องทางโลก สวนหลักธรรมเปนเรื่องทางธรรม ซึ่งท้ัง

สองจะเดินทางรวมกันตลอดในฐานะสนับสนุน สงเสริม และพัฒนาชีวิตมวลมนุษยใหเขาถึงสันติสุขทั้งดาน

สวนตัวและสวนรวมตลอดไป บนฐานแหงหลักมัชฌิมาปฏิปทา คือ สายกลาง โดยแบงเปน 2 ภาค ไดแก        

1)ภาคโลกิยธรรม ไดแก คำสอนท่ีจะอำนวยสันติสุขอยางโลกิยวิสัยมีการเมืองท่ีโปรงใส สังคมท่ีดีงาม ธรรมะวา

ดวยการปกครองธรรมะวาดวยการเศรษฐกิจ ธรรมะในการครองชีพ ปกครองครอบครัวเปนตน 2) ภาค

โลกุตรธรรม ไดแก คำสอนท่ีจะอำนวยสันติสุขถาวรชนิดท่ีพนจากโลกิยวิสัย มีหลักอริยสัจ 4 เปนตน ท่ีเปนคำ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 434 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

สอนสามารถทำใหผูปฏิบัติตามหลุดพนจากกิเลสตัณหาทุกชนิด เพราะเหตุท่ีคำสอนในพระไตรปฎกมีคำอธิบาย

ท่ีสมบูรณทุกดานอยางนี้ รวมถึงครอบคลุมทุกศาสตรท้ังปวงท่ีเก่ียวของกับชีวิตมนุษย สังคมมนุษย  

 ในแงของการปฏิบัติหลักสิทธิมนุษยชนมีเปาหมาย คือ ใหนานาชาติยึดหลักสิทธิมนุษยชน คือ ใหมี

กฎหมายรองรับและคุมครองมนุษยอยางเทาเทียมกันไมมีการแบงชนชั้น วรรณะ เพศ ศาสนา เชื้อชาติเพ่ือ

ปองกันการเอารัดเอาเปรียบกัน การเขนฆากันเบียดเบียนกัน และมีจุดมุงหมายเพื่อตองการใหมวลหมูมนุษย

พบกับความสันติสุข สวนหลักธรรมในพระไตรปฎกเปนหลักธรรมที่มุงสงเสริมคุณธรรมใหมีอยูในจิตใจของ

มนุษยเปนหลักธรรมที่คุมครองโลกใหมวลหมูมนุษยพบกับความสุขในการดำเนินชีวิตอยางมีอิสรเสรี เพราะ

เปนหลักธรรมที่ประกอบดวยหลักธรรมข้ันพื้นฐาน ขั้นกลางและขั้นสูงสุด เปนหลักธรรมที่สงเสริมสันติภาพใน

มวลหมู มนุษยและมีจุดมุ งหมายที ่สูงขึ ้นไปอีก คือ มุ งไปสู โลกุตรธรรม คือ พระนิพพาน หลักธรรมใน

พระไตรปฎกมีพื้นฐานจากความตองการพนทุกข มีขอบเขต ระดับและการปฏิบัติที่ชัดเจน รวมทั้งมีผลหรือ

จุดหมายปลายทางท่ีครอบคลุมชีวิตมนุษยและสรรพสัตว สิ่งแวดลอม สวนหลักสิทธิมนุษยชนแมวาจะเนนเพ่ือ

ความเสมอภาค ความเทาเทียม ความปรองดองสามัคคีของผูคนในสังคม เปนตน ก็มีจุดมุงหมายอยูท่ีประโยชน

สุขของมวลมนุษยชาติเชนกัน ซ่ึงถามนุษยสามารถปฏิบัติตามก็จะบรรลุผลท่ีพึงประสงคในระดับปจจุบันได  

  

บรรณานุกรม  

เกรียงไกร เจริญธนาวัฒน. (2547). หลักกฏหมายวาดวยสิทธิเสรีภาพ. กรุงเทพฯ: วิญูชน.  

คณะกรรมการประสานงานองคกรสิทธิมนุษยชนในประเทศไทย. (2527). สิทธิราษฎรไทย. กรุงเทพฯ: เคล็ดไทย. 

ชะวัชชัย ภาติณธุ. (2548). กระบวนการเรียนรูและปฏิบัติการสิทธิมนุษยชน. กรุงเทพฯ: โอ.เอส.พริ้นติ้งเฮาส. 

ป.หลงสมบุญ. (2540). พจนานุกรม มคธ-ไทย. กรุงเทพฯ: อาทรการพิมพ. 

พระครูปทุมกันทรากร (บุญแทน มะลิออง). (2555). หลักธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับการสงเสริมสิทธิ

มนุษยชน. วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2536). พุทธวิธีแกปญหาเพ่ือศตวรรษท่ี 21. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2554). พจนานุกรมพุทธศาสตรฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งที่ 20. 

กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2546). พุทธศาสนสุภาษิต. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2554). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554. พิมพครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: บริษัท

นานมีบุคสพับลิเคชั่น จำกัด. 

วรพจน วิศรุตพิชญ. (2543). สิทธิและเสรีภาพตามรัฐธรรมนูญ. กรุงเทพฯ: วิญูชน. 

วศิน อินทสระ. (2529). จริยศาสตร. พิมพครั้งท่ี 2. กรุงเทพฯ: บรรณาคาร. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิชาการ - 435 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Academic Article 

วิชัย ศรีรัตน. (2548). แนวคิดและพัฒนาการของกฏหมายสิทธิมนุษยชน. เอกสารการสอนชุดกฏหมายสิทธิ

มนุษยชนหนวยที่ 1-4 สาขาวิชานิติศาสตร. มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. นนทบุรี: มหาวิทยาลัย 

สุโขทัยธรรมาธิราช. 

สมชาย กษิติประดิษฐ. (2544). สิทธิมนุษยชน. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  

สิทธิ์ บุตรอินทร. (2554). ปรัชญาเปรียบเทียบ มนุษยนิยมตะวันออกกับตะวันตก. กรุงเทพฯ: สรางสรรคบุคส. 

สุเชาวน พลอยชุม. (2537). จริยศาสตรแนวพุทธ. พิมพครั้งท่ี 3. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

เสนห จามริก. (2531). พุทธศาสนากับสิทธิมนุษยชน. กรุงเทพฯ: ธรรมศาสตร. 

หลวงประดิษฐมนูธรรม. (2526). คำอธิบายกฏหมายปกครอง, ในประชุมกฏหมายมหาชนและเอกชนของปรดีี

พนมยงค. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร.  

Knat. Immanuel. Paton. H.J. (1964). Groudwork of the Metaphysic of Morals. New York: 

Happer&Row. 

 


