
วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 103 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ศึกษาเปรียบเทียบชีวิตตามหลักอริยสัจในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

และหลักปุรุษารถะในศาสนาฮนิดู 

A Comparative Study of Life in the Four Noble Truths of 

Theravāda Buddhism and the Purusārtha of Hinduism 

 
1สุรพล ศิวิไลกุล, 2ณัทธีร์ ศรีดี และ 3พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี 

1Surapol Sivilaikul, 2Natthee Sridee and                                                       
3Phramaha Khwanchai Kittimetee 

1,2,3คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajaviddayalaya University 

1Corresponding Author’s Email: ssurapol@outlook.com 

Received: June 6, 2025; Revised: August 15, 2025; Accepted: August 23, 2025 

 

บทคดัย่อ 

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาชีวิตตามหลักอริยสัจในพระพุทธศาสนาเถรวาท 2) เพื่อ
ศึกษาชีวิตตามหลักปุรุษารถะในศาสนาฮินดู 3) เพื่อเปรียบเทียบชีวิตตามหลักอริยสัจในพระพุทธศาสนาเถร
วาทและหลักปุรุษารถะในศาสนาฮินดู การวิจัยนี้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยอาศัยการวิเคราะห์เนื้อหา
และการตีความเชิงพรรณนา จากข้อมูลคัมภีร์ชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 
คัมภีร์อุปนิษัท และภควัทคีตา ร่วมกับเอกสารวิชาการชั้นทุติยภูมิที่เกี่ยวข้อง ผลการวิจัยพบว่า 1) ชีวิตตาม
หลักอริยสัจในพระพุทธศาสนาเถรวาทมุ่งเน้นการท าความเข้าใจ "ทุกข์" อันเป็นสัจธรรมของชีวิต การค้นหา
เหตุแห่งทุกข์ การดับทุกข์ด้วยการละตัณหาและอวิชชา ผ่านการด าเนินชีวิตตามหลัก อริยมรรคมีองค์ 8 เพื่อ
น าไปสูพ่ระนิพพาน ซึ่งเป็นความพ้นทุกขใ์นระดับชั่วคราว (ความสงบจากกิเลสชั่วขณะ) และระดับถาวร (ความ
หลุดพ้นจากทุกข์โดยสิ้นเชิงจากสังสารวัฏ) โดยตั้งอยู่บนหลักไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) และการ
พัฒนาปัญญาเห็นแจ้งตามความเป็นจริงของชีวิต 2) ชีวิตในศาสนาฮินดูอธิบายผ่านหลักปุรุษารถะได้แก่ ธรรมะ 
อรรถะ กามะ และโมกษะ ซึ่งเป็นกรอบในการด าเนินชีวิตให้สมดุลทั้งทางโลกและทางธรรม โดยมี "อาตมัน" 
เป็นแก่นแท้ของชีวิต และมีเป้าหมายสูงสุดคือ "โมกษะ" อันเป็นความพ้นทุกข์จากสังสารวัฏ ซึ่งมีทั้งมิติชั่วคราว 
(การคลายทุกข์ทางโลกด้วยการปฏิบัติธรรม) และมิติถาวร (การรวมเป็นหนึ่งเดียวกับ "พรหมัน") 3) ทั้งสอง
ศาสนามีจุดร่วมในการชี้ให้เห็นถึงความทุกข์ และหนทางสู่ความพ้นทุกข ์เน้นการฝึกฝนตน จริยธรรม และการ
พัฒนาทางจิตวิญญาณ แต่แตกต่างกันในหลักปรัชญาพื้นฐาน พระพุทธศาสนาเถรวาทยืนยันแนวคิด "อนัตตา" 
ปฏิเสธความมีตัวตนถาวร ขณะที่ศาสนาฮินดูยืนยันแนวคิด "อาตมัน" ที่ ไม่แปรเปลี่ยนและเป็นนิรันดร์ องค์



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 104 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ความรู้ใหม่จากงานวิจัยนี้แสดงให้เห็นว่า หลักอริยสัจและหลักปุรุษารถะสามารถประยุกต์ใช้ได้ในทุกช่วงวัย 
ตั้งแต่วัยเด็กจนถึงวัยสูงอายุ โดยปรับให้เหมาะสมกับบริบททางสังคมในยุคปัจจุบัน อันจะส่งเสริมการด าเนิน
ชีวิตอย่างมีคุณธรรม สติ สมดุล และเป่ียมด้วยคุณค่าทางจิตวิญญาณทั้งในระดับปัจเจกและสังคมโดยรวม 
ค าส าคัญ: อริยสัจ; ปุรุษารถะ; ชีวิต; ความพ้นทุกข์; ความหลุดพ้น 

 

Abstract 
 This research article pursues three objectives: 1) to examine life as understood through the 

Four Noble Truths in Theravāda Buddhism; 2) to investigate life in accordance with the Purusārthas 

in Hinduism; and 3) to conduct a comparative analysis between these two frameworks. Employing  
a qualitative documentary research design, the study applies content analysis and descriptive 

interpretation, drawing on primary sources—the Tipiṭaka (Mahachulalongkornrajavidyalaya 

Edition), the Upaniṣads, and the Bhagavad Gītā—alongside relevant secondary academic literature. 

The findings reveal that: 1) the Four Noble Truths provide a diagnostic and practical framework for 

understanding and overcoming suffering (dukkha) through the Noble Eightfold Path, ultimately 

culminating in Nibbāna as both provisional liberation (momentary release from defilements) and 

ultimate emancipation (complete freedom from saṃsāra). 2) In Hinduism, the Purusārthas—Dharma, 

Artha, Kāma, and Mokṣa—offer an integrative framework for balancing material and spiritual 

pursuits, with Ātman as the essential self and Mokṣa as the ultimate realization of union with 

Brahman. 3) Both traditions converge in their recognition of suffering and the cultivation of ethical 

and spiritual discipline as the path to liberation, yet diverge in their metaphysical doctrines: Theravāda 

Buddhism emphasizes anattā (non-self), while Hinduism affirms the eternal and unchanging Ātman. 

The study contributes new insights by demonstrating that both frameworks can be applied 

meaningfully across the human life span—from childhood to old age—when adapted to 

contemporary contexts. Such integration fosters a life grounded in morality, mindfulness, balance, 

and profound spiritual values, thereby benefitting both individuals and society at large. 

Keywords: Four Noble Truths; Purusārthas; Life; Liberation 

 

บทน า 

 มนุษย์ในทุกยุคสมัยล้วนเผชิญกับปัญหาพื้นฐานของการด ารงอยู่ อันประกอบด้วยความไม่แน่นอน
ความทุกข์ทางกายและใจ ความเปลี่ยนแปลงที่ควบคุมไม่ได้ ตลอดจนความปรารถนาในการค้นหาความหมาย
อันแท้จริงของชีวิต และความสุขที่มั่นคงถาวร ปรากฏการณ์ดังกล่าวมิได้เป็นเพียงข้อเท็จจริงทางประสบการณ์
ของปัจเจกบุคคล หากแต่ยังสะท้อนถึงสภาวะทั่วไปของมนุษยชาติที่แสวงหาค าตอบเกี่ยวกับชีวิต และจุดหมาย
สูงสุดแห่งการเป็นมนุษย์ในเชิงอภิปรัชญา และจริยศาสตร์อย่างต่อเนื่องตลอดมา (สมภาร พรมทา, 2561) ใน
บริบทของโลกยุคปัจจุบันซึ่งเต็มไปด้วยความซับซ้อน และการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ทั้งด้านเทคโนโลยี
เศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม ความท้าทายพื้นฐานของชีวิตเหล่านี้ยิ่งทวีความเข้มข้น ส่งผลให้มนุษย์หัน
กลับไปสู่แหล่งปัญญาทางจิตวิญญาณที่สืบทอดมาแต่โบราณกาล โดยเฉพาะ “ศาสนา” ในฐานะระบบความ
เชื่อ ค าสอน และแนวปฏิบัติที่เสนอกรอบคิด และแนวทางในการด าเนินชีวิตอย่างมีเป้าหมาย มีคุณค่า และ
น าไปสู่ความหลุดพ้นจากทุกข์ทั้งปวง (อภิสิทธิ์ ศรีสุวรรณ, 2563) 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 105 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

 พระพุทธศาสนาและศาสนาฮินดู เป็นสองศาสนาส าคัญที่มีรากเหง้าในอารยธรรมโบราณของชมพูทวีป
ทั้งสองศาสนาได้พัฒนาแนวคิดทางอภิปรัชญา จริยศาสตร์ และจิตวิญญาณอย่างลึกซึ้งเพื่อตอบสนองต่อปัญหา
ของชีวิต โดยมีจุดร่วมอยู่ที่ความตระหนักต่อความทุกข์ และการแสวงหาหนทางพ้นทุกข์เป็นเป้าหมายหลัก  
แม้จะมีรากฐานร่วมในระบบความเชื่อ และวัฒนธรรมของอินเดียโบราณ แต่ทั้งสองศาสนาก็มีลักษณะเฉพาะใน
การอธิบาย “ธรรมชาติของชีวิต” และ “จุดมุ่งหมายสูงสุดของความเป็นมนุษย์” ซึ ่งแตกต่างกันอย่างมี
นัยส าคัญ (สัมพันธ์ กิจบุญชู, 2557) 
 ในพระพุทธศาสนาเถรวาท ความจริงพื้นฐานของชีวิตได้รับการวิเคราะห์อย่างลึกซึ้งผ่านหลัก “ไตร
ลักษณ์” ได้แก่ อนิจจตา (ความไม่เที่ยง) ทุกขตา (ความเป็นทุกข์) และอนัตตา (ความไม่ใช่ตัวตน) ซึ่งสะท้อนถึง
สภาพความเป็นจริงของสรรพสิ่งทั้งปวงว่าไม่อาจคงอยู่ถาวร ไม่อาจให้ความพึงพอใจได้อย่างสมบูรณ์ และไม่มี
แก่นแท้ของตัวตนอันเที่ยงแท้ หลัก “อริยสัจ 4” ได้แก่ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรค ซึ่งปรากฏในพระธัมมจัก
กัปปวัตตนสูตร พระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย: ส .ม. (ไทย); 15/125/105) จึงถูกน าเสนอเป็นกรอบโครงสร้างของปัญญาในการวินิจฉัยปัญหา
แห่งทุกข์ วิเคราะห์สาเหตุ ก าหนดเป้าหมายของการดับทุกข์ และเสนอแนวทางปฏิบัติอย่างเป็นระบบเพื่อให้ถึง
ความพ้นทุกข์หรือพระนิพพาน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2564) แนวทางนี้มิได้เป็นเพียง
แนวคิดเชิงทฤษฎี แต่ยังสามารถประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวันผ่านการฝึกสติ การเจริญสมาธิ การรักษาศีล และ
การพัฒนาปัญญา อันน าไปสู่ความเข้าใจในธรรมชาติของความทุกข์อย่างถูกต้อง  และการด ารงชีวิตอย่างสงบ
เย็น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2561) 
 ขณะเดียวกัน ศาสนาฮินดูซึ่งมีลักษณะหลากหลายทางแนวคิดและนิกาย ได้พัฒนาแนวทางเฉพาะใน
การอธิบายความทุกข์ผ่านแนวคิดเรื่อง “สังสารวัฏ” (Samsara) หรือวัฏจักรแห่งการเวียนว่ายตายเกิดที่เกิด
จาก “กรรม” (Karma) และความหลงผิดที่ท าให้อาตมัน (อัตตาที่แท้จริง) ผูกพันอยู่กับโลกวัตถุ ความยึดติด
และอัตลักษณ์ทางสังคม (Flood, 1996) เป้าหมายสูงสุดของชีวิตในศาสนาฮินดูคือการบรรลุ “โมกษะ”
(Moksa) หรือการหลุดพ้นจากสังสารวัฏ และการรวมเป็นหนึ่งเดียวกับพรหมัน ตามที่ระบุในคัมภีร์ภควัทคีตา 
(โยคานันทะ , 2561) ซ ึ ่งถ ือเป็นภาวะจิตวิญญาณสูงส ุดของความเป็นอิสระจากพันธนาการทั ้งปวง 
(Radhakrishnan, 1995) แนวทางแห่งความหลุดพ้นนี้เชื่อมโยงกับหลัก “ปุรุษารถะ” (Purusārthas) ได้แก่ 
ธรรมะ (Dharma) หน้าที่และความถูกต้อง, อรรถะ (Artha) ความมั่งคั่งและความมั่นคง, กามะ (Kama) ความ
พึงพอใจทางโลก, และโมกษะ (Moksa) ความหลุดพ้นจากสังสารวัฏ ซึ่งถือเป็นเป้าหมายแห่งชีวิตที่ควรบรรลุ
อย่างสมดุลในแต่ละช่วงวัย และสถานะของบุคคล (Dasgupta, 1927) โดยมีหลัก “อาศรม 4” (Asramas) 
ได้แก่ พรหมจรรย์ คฤหัสถ์ วานปรัสถ์ และสันยาสะ เป็นกรอบของการด าเนินชีวิตที่สอดคล้องกับพัฒนาการ
ของมนุษย์ตั้งแต่วัยเรียนรู้จนถึงการมุ่งสู่หลุดพ้นทางจิตวิญญาณ (Sivananda, 2000) 
 การศึกษาชีวิตตามหลักอริยสัจในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับหลักปุรุษารถะในศาสนาฮินดู จึงเป็น
เรื่องส าคัญและทรงคุณค่าในเชิงวิชาการและจิตวิญญาณ เน่ืองจากช่วยเปิดมุมมองเชิงเปรียบเทียบระหว่างสอง
ระบบความคิดที่มีรากเหง้าร่วมกัน แต่พัฒนาไปในทิศทางที่แตกต่าง ซึ่งจะน าไปสู่ความเข้าใจอันลึกซึ้งยิ่งขึ้นใน



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 106 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

เรื่อง “ชีวิต” และ “เป้าหมายสูงสุดของชีวิตมนุษย์” อีกทั้งยังเอื้อต่อการสร้างองค์ความรู้ใหม่ที ่สามารถ
ประยุกต์ใช้กับชีวิตร่วมสมัยได้อย่างเป็นระบบ (สมภาร พรมทา, 2561) และยังก่อให้เกิดความเคารพในความ
แตกต่างทางศาสนา อันเป็นพื้นฐานส าคัญในการสร้างสันติภาพ  และความร่วมมือในโลกที่เต็มไปด้วยความ
หลากหลายทางวัฒนธรรม (Sen, 2005) 
 การวิจัยนี้จึงมิใช่เพียงการศึกษาทางวิชาการเพื่อเปรียบเทียบแนวคิดของสองศาสนาเท่านั้น หากแต่ยัง
เป็นความพยายามในการเชื่อมโยงภูมิปัญญาแห่งอารยธรรมโบราณเข้ากับความท้าทายในการแก้ปัญหาชีวิต
ของคนในยุคโลกาภิวัตน์ เพื่อสืบสานปณิธานแห่งการด าเนินชีวิตที่มีความหมาย มุ่งสู่ความสุขที่ยั่งยืน และ
เกื้อกูลกันระหว่างมนุษย์ทั้งในระดับปัจเจกและสังคมโลก 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 

 1. เพื่อศึกษาชีวิตตามหลักอริยสัจในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 2. เพื่อศึกษาชีวิตตามหลักปุรุษารถะในศาสนาฮินดู 
 3. เพื่อศึกษาเปรียบเทียบชีวิตตามหลักอริยสัจในพระพุทธศาสนาเถรวาทและหลักปุรุษารถะในศาสนา
ฮินดู 
 

วธิีด าเนินการวิจัย 

 การว ิจ ัยน ี ้ เป ็นการว ิจ ัยเช ิงค ุณภาพ (Qualitative Research) ประเภทการว ิจ ัยเช ิงเอกสาร
(Documentary Research) โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยดังนี้: 
 1. การวิเคราะห์เน้ือหา (Content Analysis): วิเคราะห์และรวบรวมข้อมูลจากแหล่งข้อมูลชั้นปฐม

ภูมิและทุติยภูมิที่เกี่ยวข้อง 
 2. แหล่งข้อมูลชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources): พระไตรปิฎกฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย

,คัมภีร์อุปนิษัท, และ ภควัทคีตา 
 3. แหล่งข้อมูลชั้นทุติยภูมิ (Secondary): หนังสือ, บทความวิจัย, วิทยานิพนธ์, และเอกสารทาง

วิชาการที่เกี่ยวข้องกับหลักอริยสัจและหลักปุรุษารถะ 
 4. การตีความเชิงพรรณนา (Descriptive Interpretation): น าข้อมูลที่ได้มาวิเคราะห์ ตีความ 

และสังเคราะห์เพื่ออธิบายแนวคิดชีวิตตามหลักธรรมทั้งสองศาสนาอย่างเป็นระบบ 
 5. การวิเคราะห์เปรียบเทียบ (Comparative Analysis): น าผลการศึกษาจากข้อ 1 และ 2 มา

เปรียบเทียบความเหมือนและความแตกต่างในประเด็นส าคัญ เพื่อตอบวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 

 
 
 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 107 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ผลการวิจัย 

 วัตถุประสงค์ที่ 1 ผลการวิจัยพบว่า พระพุทธศาสนาเถรวาทเสนอความเข้าใจเรื่อง “ชีวิต” ผ่าน

กระบวนการของขันธ์ 5 อันได้แก่ รูป (ร่างกาย หรือสิ่งที่เป็นวัตถุทางกายภาพ) เวทนา (ความรู้สึกที่เกิดขึ้นทาง
ใจหรือทางกาย) สัญญา (ความจ าได้หมายรู้ การจดจ าลักษณะหรือประสบการณ์ต่าง ๆ) สังขาร (การปรุงแต่ง
ทางจิต เช่น ความคิด ความอยาก ความตั้งใจ) และวิญญาณ (ความรู้สึกตัวหรือการรับรู้ เช่น การเห็น การได้
ยิน การลิ้มรส) ซึ่งเป็นเพียงปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นตั้งอยู่ และดับไปตามหลักไตรลักษณ์ (อนิจจัง  - ไม่เที่ยง 
เปลี่ยนแปลงตลอดเวลา, ทุกขัง - เป็นทุกข์เพราะการยึดติดในสิ่งที่เปลี่ยนแปลง, อนัตตา - ไม่ใช่ตัวตน ไม่มีสิ่ง
ใดในขันธ์ 5 ที่เป็น เรา หรือ ของเรา อย่างแท้จริง) มิใช่สิ่งที่มีแก่นสารถาวร การด ารงอยู่ของชีวิตจึงสัมพันธ์
อย่างใกล้ชิดกับกฎปฏิจจสมุปบาท (ปรากฏการณ์ที่อาศัยเหตุปัจจัยปรุงแต่งกันขึ้น) ซึ่งก่อให้เกิดสังสารวัฏ 
เป้าหมายสูงสุดคือการดับทุกข์ และบรรลุพระนิพพาน ทั้งนี้ เพื่อให้มนุษย์เข้าใจสภาวะจริงของชีวิต อริยสัจ 4 
หรือ ความจริงอันประเสริฐ 4 ประการ ได้แก่ 1) ทุกข์: ความจริงที่ว่าชีวิตและสรรพสิ่งล้วนเป็นที่ตั้งแห่งความ
ไม่เที่ยง ความไม่สมบูรณ์ และความทนอยู่สภาพเดิมไม่ได้ ไม่ได้จ ากัดเพียงความเจ็บปวด แต่รวมถึงความไม่น่า
พึงพอใจที่แฝงอยู่ในสังขารธรรม 2) สมุทัย: ความจริงว่าเหตุแห่งทุกข์คือ ตัณหา 3 (กามตัณหา ภวตัณหา และ
วิภวตัณหา) ซึ่งหยั่งรากในอวิชชา (ความไม่รู้แจ้งในอริยสัจ 4 และไตรลักษณ์) อันเป็นแรงขับเคลื่อนให้เกิดการ
เวียนว่ายตายเกิด 3) นิโรธ: ความจริงว่าความทุกข์สามารถดับไปได้จริง ด้วยการดับตัณหาและอวิชชาอย่าง
สิ้นเชิง น าไปสู่การเข้าถึง พระนิพพาน อันเป็นสภาวะแห่งอิสรภาพจากพันธนาการทั้งปวง 4) มรรค: ความจริง
ว่าหนทางแห่งการดับทุกข์คือ อริยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) ประกอบด้วย ปัญญา 
(สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ) , ศีล (สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ สัมมาอาชีวะ) , และสมาธิ (สัมมาวายามะ 
สัมมาสติ สัมมาสมาธิ) 
 การด าเนินชีวิตตามหลักอริยสัจ 4 คือการประยุกต์ใช้อริยมรรคมีองค์ 8 เป็นแนวทางในการปฏิบัติที่
เป็นระบบครอบคลุมทั้งด้านปัญญา ศีล และสมาธิ (ไตรสิกขา) โดยมุ่งหมายต่อการปลดเปลื้องจากทุกข์ทั้งปวง 
และน าไปสู่การบรรลุนิพพาน อันเป็นเป้าหมายสูงสุดของชีวิตตามคติพระพุทธศาสนา  นอกจากนี้ ยังเป็น
แนวทางในการพัฒนาตนเอง ลดละกิเลส และสร้างสังคมที่สงบสุข โดยยังส่งเสริมเป้าหมายทางสังคมผา่นหลัก 
สังคหวัตถุ 4 (หลักธรรมแห่งการยึดเหน่ียวน ้าใจกัน), ทศพิธราชธรรม (หลักธรรมของนักปกครอง), และ พรหม
วิหาร 4 (หลักธรรมแห่งการอยู่ร่วมกันด้วยใจเมตตา) ซึ่งเป็นรากฐานของการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข 
 วัตถุประสงค์ที่ 2 ผลการวิจัยพบว่า ในศาสนาฮินดูอธิบาย "ชีวิต" ว่าเป็นการด ารงอยู่ของ "อาตมัน" 

ซึ่งเป็นแก่นแท้ของมนุษย์ มีความบริสุทธิ์ เป็นนิรันดร์ และเป็นหน่ึงเดียวกับ “พรหมัน” หรือสัจธรรมสูงสุดของ
จักรวาล การมีชีวิตในโลกนี้เป็นการเดินทางของอาตมันในวงจร สังสาระ (การเวียนว่ายตายเกิด) ซึ ่งถูก
ขับเคลื่อนด้วยกฎแห่ง กรรมะ (การกระท า) ความทุกข์เกิดจากการที่อาตมันถูกห่อหุ้มด้วย มายา (ภาพลวงตา) 
และติดอยู่ในวัฏจักรแห่งการเกิดตาย เป้าหมายของชีวิตคือการหลุดพ้นจากพันธนาการแห่งสังสารวัฏ และ
บรรลุสู่สภาวะของโมกษะ (Moksa) ซึ่งเป็นการหลอมรวมของอาตมันและพรหมัน ในการด าเนินชีวิต ศาสนา
ฮินดูเสนอหลัก “ปุรุษารถะ” ซึ่งเป็นเป้าหมายพื้นฐาน 4 ประการของมนุษย์ ได้แก่ 1) ธรรมะ: หลักแห่งหนา้ที่ 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 108 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ความถูกต้อง คุณธรรม จริยธรรม และการด าเนินชีวิตที่ชอบธรรม เป็นรากฐานในการแสวงหาเป้าหมายอื่น ๆ
2) อรรถะ: การแสวงหาความมั่งคั่ง ความมั่นคงทางเศรษฐกิจ และอ านาจอย่างชอบธรรม เพื่อการด ารงชีวิต
และสนับสนุนครอบครัวและสังคม 3) กามะ: ความปรารถนา ความพึงพอใจทางประสาทสัมผัส ความรัก และ
ความสุขทางโลก ซึ่งต้องด าเนินไปภายใต้กรอบของธรรมะและอรรถะ 4) โมกษะ: เป้าหมายสูงสุดของชีวิต คือ
การหลุดพ้นจากวงจรสังสาระและการรวมเป็นหนึ่งเดียวกับพรหมัน 
 ศาสนาฮินดูยังมีหลัก “อาศรม 4” ที่ก าหนดบทบาทและหน้าที่ในแต่ละช่วงวัย ได้แก่ 1) พรหมจรรย์ 
ช่วงวัยเรียนรู้และศึกษาธรรมะ มุ่งเน้นการฝึกฝนตนเอง การแสวงหาความรู้ และการพัฒนาคุณธรรม เพื่อ
เตรียมพร้อมส าหรับการเป็นผู้ใหญ่ที่ดี 2) คฤหัสถ์ ช่วงวัยสร้างครอบครัวและการท างาน มุ่งเน้นการประกอบ
อาชีพ การสร้างฐานะ การดูแลครอบครัว และการท าหน้าที่ทางสังคมอย่างรับผิดชอบ พร้อมทั้งปฏิบัติตาม
หลักธรรมะ 3) วานปรัสถ์ ช่วงวัยที่เริ่มปลีกตัวออกจากภาระทางโลก มุ่งเน้นการปฏิบัติธรรม การเจริญสมาธิ 
และการแสวงหาความสงบทางจิตใจ โดยยังคงอยู่ในสังคมแต่ลดความผูกพัน 4) สันยาสะ ช่วงวัยสุดท้ายที่สละ
ชีวิตทางโลกอย่างสิ้นเชิง มุ ่งเน้นการบ าเพ็ญเพียรเพื่อบรรลุโมกษะ การบูรณาการหลักปุรุษารถะเข้ากับ
พัฒนาการทางวัยของชีวิตมนุษย์ให้การด าเนินชีวิตเป็นไปอย่างสมบูรณ์ทั้งในระดับปัจเจกและสังคม โดยมี 
โยคะ ๔ ได้แก่ กรรมโยคะ (การปฏิบัติตนโดยไม่ยึดติดกับผลลัพธ์) ภักติโยคะ (การเชื่อมโยงกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือ
พลังที่สูงกว่าผ่านความรักที่บริสุทธิ์ ) ชญาณโยคะ (การแสวงหาความจริงสูงสุดผ่านการศึกษา การไตร่ตรอง 
และการใช้ปัญญา) และราชโยคะ (การควบคุมจิตและบรรลุสมาธิอันลึกซึ้ง) เป็นแนวปฏิบัติธรรมที่สอดคล้อง
กับความหลากหลายของจริตและธรรมชาติของแต่ละบุคคล เพื่อช่วยให้บุคคลสามารถแสวงหาความสุขทาง
โลกได้อย่างสมดุลควบคู่กับการแสวงหาความหลุดพ้นทางจิตวิญญาณ 
 วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัยพบว่า การเปรียบเทียบชีวิตตามหลักอริยสัจในพระพุทธศาสนาเถรวาท

และหลักปุรุษารถะในศาสนาฮินดู ทั้งสองศาสนามีความสอดคล้องกันในแง่ของการวิเคราะห์ปัญหาของชีวิต 
ความเข้าใจเรื่องวัฏจักรแห่งทุกข์ และการแสวงหาความหลุดพ้น แต่มีความแตกต่างในระดับแนวคิดและวิธีการ
อธิบายสัจธรรมข้ันสูง กล่าวคือ 
   นิพพาน กับ โมกษะ 

 1. พระพุทธศาสนาเถรวาท ปฏิเสธแนวคิดเรื่องอัตตาถาวร (อาตมัน) และ เสนอว่าชีวิตคือกระบวน 
การปรุงแต่งที่ไม่มีตัวตนแท้จริง เป้าหมายคือการดับทุกข์และเข้าสู่นิพพานซึ่งเป็นสภาวะที่สิ้นกิเลสและการเกิดใหม่ 
  
 2. ศาสนาฮินดู ยืนยันในอัตตานิรันดร์ (อาตมัน) ที่แสวงหาการรวมเป็นหนึ่งเดียวกับพรหมัน  
เป้าหมายคือการบรรลุโมกษะอันเป็นการตระหนักรู้ในอัตตาอันแท้จริง 
 กรรม, ความหลุดพ้น, การเกิด 

 ในด้านการด าเนินชีวิต ทั้งสองศาสนาเสนอแนวทางปฏิบัติที ่เป็นระบบ โดยพระพุทธศาสนาเน้น 
"อริยมรรคมีองค์ 8" ขณะที่ศาสนาฮินดูเน้น "ปุรุษารถะ" ควบคู่กับ "โยคะ" และ "อาศรม 4" ซึ่งมุ่งสู่การพัฒนา
ตนและการปลดเปลื้องพันธนาการทางโลกอย่างสมดุล 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 109 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

 ความคล้ายคลึงกัน 

 เป้าหมายสูงสุด: ทั้งสองศาสนามีเป้าหมายสูงสุดคือ "ความหลุดพ้น" จากความทุกข์หรือวัฏสงสาร 
 ความส าคัญของจริยธรรมและการกระท า: ทั้งอริยสัจ (ศีลในอริยมรรคมีองค์ 8) และปุรุษารถะ 
(ธรรมะและอรรถะ) เน้นย ้าการด าเนินชีวิตอย่างมีคุณธรรม จริยธรรม และความรับผิดชอบ 
 การตระหนักถึงปัญหาของชีวิต: ทั้งสองศาสนาเริ่มต้นด้วยการยอมรับว่าชีวิตมีความไม่สมบูรณ์และ
เป็นแหล่งก าเนิดของความทุกข์ 
 แนวทางการฝึกฝนตนเอง: ให้ความส าคัญกับการฝึกฝนทางจิตวิญญาณ การควบคุมจิตใจ และการ
พัฒนาปัญญา 
 การประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวัน: ทั้งสองหลักธรรมสามารถน ามาปรับใช้ได้ในชีวิตประจ าวันส าหรับ
คฤหัสถ์ได้ ไม่จ ากัดเฉพาะนักบวช 
 ความแตกต่างกัน 

 นิยาม “ชีวิต” (อนัตตา กับ อัตตา): พระพุทธศาสนาปฏิเสธแนวคิดเรื่องอัตตาหรือตัวตนที่เที่ยงแท้
ถาวร โดยมองชีวิตเป็นกระบวนการของขันธ์ 5 ที่เป็น อนัตตา ขณะที่ศาสนาฮินดูเชื่อใน อาตมัน ซึ่งเป็นจิต
วิญญาณส่วนบุคคลที่เป็นอมตะและเที่ยงแท้ เป็นแก่นแท้ของชีวิต และเป็นหน่ึงเดียวกับพรหมัน 
 เป้าหมายสูงสุด (“การดับสูญ” กับ “การรวมเป็นหนึ่งเดียว”): นิพพาน ในพระพุทธศาสนาคือสภาวะ
ที่กิเลสและกองทุกข์ดับสิ้นไปโดยไม่เหลือ เป็นการสิ้นสุดของภพชาติและการเวียนว่ายตายเกิด ส่วน โมกษะ ใน
ศาสนาฮินดูคือการหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดโดยการรวมเป็นหนึ่งเดียวกับพรหมัน 
 สาเหตุแห่งทุกข์และแนวทางแก้ไข: พุทธศาสนาเชื่อว่าสาเหตุหลักคือ ตัณหา ที่เกิดจาก อวิชชา (ความ
ไม่รู้แจ้งในไตรลักษณ์และอริยสัจ) แก้ไขด้วยการพัฒนาปัญญาให้เห็นแจ้งในความเป็นอนัตตา  และปฏิบัติ
อริยมรรคมีองค์ 8 ฮินดูเชื่อว่าสาเหตุหลักคือ มายา (ภาพลวงตา) และ อวิทยา (ความไม่รู้) ที่ท าให้อาตมันไม่
ตระหนักถึงความเป็นหนึ่งเดียวกับพรหมัน แก้ไขด้วยการตระหนักรู้ในอาตมันและพรหมันผ่านโยคะต่าง ๆ 
และเน้นการท าหน้าที่โดยไม่ยึดติดผลกรรม (นิษกามกรรม) 
 มุมมองต่อโลกและวัตถุ: พุทธศาสนามุ่งเน้นการหลุดพ้นจากโลกียวิสัยโดยการละกิเลสและการปล่อย
วางความยึดมั่นในโลกและวัตถุ ส่วนฮินดูยอมรับการแสวงหาความมั่งคั่ง (อรรถะ) และความสุขทางโลก (กา
มะ) ภายใต้กรอบของธรรมะ โดยมองว่าเป็นส่วนหน่ึงของการเดินทางของชีวิตก่อนจะมุ่งสู่โมกษะ 
  ชีวิตตามหลักอริยสัจในพระพุทธศาสนาเถรวาทและชีวิตตามหลักปุรุษารถะในศาสนาฮินดู แม้จะมี
รากฐานปรัชญาที่ต่างกัน แต่ต่างก็น าเสนอแนวทางเพื่อความเข้าใจชีวิตอย่างลึกซึ้ง และเสนอหนทางที่
เหมาะสมในการด ารงชีวิตอย่างมีความหมาย ซึ่งสามารถน ามาประยุกต์ใช้กับชีวิตร่วมสมัยเพื่ อบรรลุทั้ง
ความสุขทางโลกและทางธรรมได้อย่างมีดุลยภาพ 
 
 
 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 110 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

อภิปรายผลการวิจัย  

 1. พบว่า หลักอริยสัจ เป็นหัวใจส าคัญในการอธิบาย “ชีวิต” ในพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยเสนอ

ว่าชีวิตตามหลักอริยสัจเป็นทั้งกรอบวินิจฉัยปัญหาแห่งชีวิต และแนวทางในการพัฒนาปัญญาเพื่อเข้าถึง
นิพพานอันเป็นเป้าหมายสูงสุด การด าเนินชีวิตในทางพุทธศาสนาจึงเป็นการฝึกฝนทางจิต เพื่อให้เกิดปัญญา
อันเห็นแจ้งในสัจธรรม และเป็นการด ารงอยู่ที่สอดคล้องกับความจริงของธรรมชาติ โดยมุ่ งสู่การดับทุกข์อย่าง
สิ้นเชิง สอดคล้องกับแนวคิดเรื่อง “อนัตตา” ในพระพุทธศาสนาเถรวาทยังได้รับการขยายความในเชิงประยุกต์
โดย พุทธทาสภิกขุ ซึ่งเสนอว่า การไม่มีตัวตนที่แท้จริงมิใช่การปฏิเสธคุณค่าของมนุษย์ แต่กลับเป็น หนทางสู่
ความเป็นอิสระจากการยึดติด และเป็นพื้นฐานของการอยู่ร่วมกับผู้อื่นโดยไม่เบียดเบียน พุทธทาสกล่าวว่า 
“อนัตตาเป็นความกรุณาที่ยิ่งใหญ่” เพราะท าให้เราละทิ้งการเห็นแก่ตัวและเปิดทางสู่ความเข้าใจธรรมชาติของ
สิ่งทั้งปวงอย่างแท้จริง (พุทธทาสภิกขุ, 2544) แนวคิดนี้จึงท าให้หลักอริยสัจ 4 โดยเฉพาะ “มรรค” มีมิติของ
การอยู่ร่วมในสังคมอย่างสมดุล ไม่ใช่เพียงการพัฒนาตนแบบแยกตัว ทั้งยังสามารถน ามาประยุกต์ใช้ในการ
แก้ไขปัญหาชีวิตประจ าวัน เช่น เมื่อเผชิญกับความเครียดจากการท างาน (ทุกข์) การเข้าใจว่าความเครียดเกิด
จากการยึดติดในผลลัพธ์หรือความคาดหวัง (สมุทัย) จะช่วยให้เราปรับเปลี่ยนทัศนคติ และวางแผนการท างาน
อย่างมีสติ (มรรค) เพื่อลดความทุกข์ลงได้ (นิโรธ) 
 เมื่อเปรียบเทียบกับวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา เช่น พุทธธรรม (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์     
(ป.อ.ปยุตฺโต, 2564) จะพบว่าการยืนยันความส าคัญของไตรลักษณ์และอริยสัจ 4 เป็นจุดร่วมของแนวคิดทาง
อภิปรัชญาและจริยศาสตร์ในพระพุทธศาสนาเถรวาทที่สืบทอดต่อเน่ืองมาโดยตลอด 
 2. พบว่า ศาสนาฮินดูเสนอแนวคิดเรื่องชีวิตผ่านมิติของ “อาตมัน” ที่บริสุทธิ์และเป็นนิรันดร์โดยมี

เป้าหมายสูงสุดคือ “โมกษะ” หรือการหลุดพ้นจากพันธนาการของสังสารวัฏ การด าเนินชีวิตที่ดีในศาสนาฮินดู
จึงมิใช่เพียงการแสวงหาความสุขทางโลก แต่ยังรวมถึงการพัฒนาอัตตส านึกและจิตวิญญาณเพื่อการบรรลุสู่พร
หมัน สอดคล้องกับแนวคิดของสวามี วิเวกานันทะ (Vivekananda, 2009) เรื่อง “อาตมัน” และการแสวงหา 
“โมกษะ” เน้นว่า “ชีวิตคือการตระหนักรู้ในความศักดิ์สิทธิ์ภายในตน” โดยถือว่ามนุษย์ทุกคนมีพรหมันอยู่
ภายใน ซึ่งสามารถแสดงออกผ่านธรรมะ และจริยธรรมในการด ารงชีวิตประจ าวัน ตัวอย่างเช่น การท างาน
อย่างซื่อสัตย์สุจริต (ธรรมะ) และการสะสมความมั่งคั่งอย่างถูกหลัก (อรรถะ) ไม่ได้เป็นเพียงการตอบสนอง
ความต้องการทางโลก แต่ยังเป็นการแสดงออกถึงพรหมันภายใน และการเตรียมพร้อมสู่โมกษะ นอกจากนี้ยัง
สอดคล้องกับแนวคิดของรามกฤษณะ (Radhakrishnan, 1995) ที่เสนอว่าการบรรลุโมกษะมิใช่การหลีกหนี
โลก แต่เป็นการเห็นพระเจ้าในชีวิตประจ าวัน ผ่านหน้าที่การงาน ความรัก และความเสียสละ แนวคิดของ
นักปราชญ์ทั้งสองจึงช่วยเสริมให้หลักปุรุษารถะ 4 มีความร่วมสมัยและเข้าถึงง่ายในสังคมปัจจุบัน เช่น การที่
บุคคลสามารถประสบความส าเร็จในอาชีพการงาน (อรรถะ) และมีความสุขกับครอบครัว (กามะ) โดยยังคง
รักษาหลักธรรมะ และมุ่งสู่การตระหนักรู้ในอาตมัน เพื่อให้ชีวิตมีความสมดุล และมีความหมายอย่างแท้จริง 
 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 111 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

 หลักปุรุษารถะ 4 คือ ธรรมะ อรรถะ กามะ และโมกษะ เป็นเครื่องมือก าหนดเป้าหมายของชีวิตที่มี
ความสมดุลระหว่างทางโลกและทางธรรม ระบบน้ีไม่ได้ละเลยชีวิตทางวัตถุ หากแต่ให้ธรรมะเป็นกรอบควบคุม
การแสวงหาอรรถะ และกามะ เพื่อให้สามารถน าไปสู่โมกษะในบั้นปลาย หลักอาศรม 4 ก็มีบทบาทในการปรับ
แนวปฏิบัติตามช่วงวัยให้สอดคล้องกับเป้าหมายสูงสุดนั ้น  ข้อค้นพบเหล่านี ้สอดคล้องกับแนวคิดของ 
Radhakrishnan และ Flood ที่เห็นว่าเป้าหมายสูงสุดในศาสนาฮินดูมิได้อยู่ที่การหลีกเร้นโลกแต่เป็นการ
บรรลุสภาวะที่รู้แจ้งในอาตมันและพรหมัน โดยอาศัยการด าเนินชีวิตอย่างมีศีลธรรมและสมดุลวิญญาณ 
 3. สะท้อนให้เห็นถึงจุดร่วมและจุดต่างในหลายมิติ กล่าวคือ ทั้งสองศาสนาต่างยอมรับว่าความทุกข์

เป็นสภาวะ พื้นฐานของชีวิต และมีเป้าหมายสูงสุดคือ “ความหลุดพ้น” จากความทุกข์นั้น อย่างไรก็ตามแนว
ทางการอธิบายธรรมชาติของชีวิต และวิธีการบรรลุเป้าหมายนั้นแตกต่างกันอย่างมีนัยส าคัญ 
 พระพุทธศาสนาเน้น “การปล่อยวาง” และการดับตัณหาโดยตรง ส่วนศาสนาฮินดูเสนอการ “บูรณา
การชีวิต” ผ่านการด าเนินชีวิตที่สมดุล และการรับผิดชอบทางศีลธรรมเพื่อให้จิตส านึกกลับคืนสู่ความจริงสูงสดุ 
ความเหมือนกันอยู่ที่การพัฒนาจิต การฝึกฝนตน และการไม่ยึดมั่นในวัตถุ แต่จุดต่างอยู่ที่การยืนยันหรือปฏิเสธ
ใน “อัตตา” และวิธีการนิยาม “ตัวตน” ผลการเปรียบเทียบนี้สอดคล้องกับข้อสังเกตของผู้วิจัย เช่น สมภาร 
พรมทา ที่เสนอว่าความแตกต่างเชิงแนวคิดระหว่าง “อนัตตา” และ “อาตมัน” ส่งผลต่อโครงสร้างทาง
จริยธรรมและเป้าหมายทางจิตวิญญาณของแต่ละศาสนาดังขอสรุปในตารางข้างล่าง 
 

ประเด็นหลัก พระพุทธศาสนาเถรวาท ศาสนาฮินด ู
ธรรมชาติของชีวิต กระบวนการของขันธ์ 5 ซึ่งไม่มีตัวตนถาวร (อนัตตา) อาตมันเป็นอมตะ และเป็นส่วนหนึ่งของ 

พรหมัน 
ความจริงสูงสุด การตระหนักอนัตตาอย่างสมบูรณ์คือไม่มีตัวตนถาวร

ทั้งกายและใจ 
อาตมันและพรหมันคือสัจธรรมสูงสุด 

ต้นเหตุแห่งทุกข์ อวิชชา ตัณหา มายาและอวิทยา 
เป้าหมายสูงสุด นิพพาน: ดับตัณหาและวัฏสงสารอย่างส้ินเชิง โมกษะ: หลุดพ้นจากวัฏสงสารและรวม

เป็นหนึ่งกับพรหมัน 

แนวทางปฏิบัติ อริยมรรคมีองค์ 8 ปุรุษารถะ 4 + โยคะ 
ความสัมพันธ์กับโลก ละวางความยึดมั่นในวัตถ ุ ยอมรับความสุขทางโลกภายใต้กรอบ

ธรรมะ 
จริยธรรมในชีวิต ศีล ความไม่เบียดเบียน หน้าท่ีตามธรรมะ ไม่ยึดติดผล 
บทบาทต่อสังคม มีความเห็นอกเห็นใจ ลดความยึดมั่น มีจริยธรรม และ

สร้างสังคมสงบสุขร่วมกัน 
ความรับผิดชอบและการกระท าเพื่อ
ส่วนรวม 

แนวคิดเรื่องอัตตา อนัตตา: ปฏิเสธแนวคิดเรื่องตัวตนที่เท่ียงแท้ถาวร อัตตา/อาตมัน: เชื่อในจิตวิญญาณส่วน
บุคคลท่ีเป็นอมตะและเที่ยงแท้ 

การประยุกต์ใช้ ปฏิบัติธรรมเพื่อละทุกข ์ ผสานธรรมะกับชีวิตทางโลกผ่านอาศรม 4 

    ตารางที่ 1: เปรยีบเทียบ ชีวิตตามหลักอริยสัจในพระพุทธศาสนาเถรวาท  

และ หลักปุรุษารถะในศาสนาฮินดู 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 112 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

องค์ความรู้ใหม ่

 ผลจากศึกษานี้น าไปสู่การค้นพบองค์ความรู้ใหม่ที่ส าคัญในสามมิติที่สอดคล้องกันทั้งในเชิงทฤษฎีและ
การปฏิบัติ ได้แก่ มิติทางอภิปรัชญา จริยศาสตร์ และการประยุกต์ใช้ในชีวิตร่วมสมัย ดังนี้ 
 ประการแรก มิติเชิงอภิปรัชญา ความแตกต่างที่มุ่งสู่เป้าหมายร่วม 

 งานวิจัยน าเสนอการเปรียบเทียบแนวคิดเรื่อง “ชีวิต” ระหว่างพระพุทธศาสนาเถรวาทและศาสนา
ฮินดูในเชิงลึก โดยชี้ให้เห็นถึงความแตกต่างด้านรากฐานปรัชญา กล่าวคือ พระพุทธศาสนาเน้นการวางใจใน
หลัก อนัตตา อันหมายถึงการไม่ยึดติดในตัวตน และมุ่งสู่การหลุดพ้นผ่านการปล่อยวาง ส่วนศาสนาฮินดูเน้น
หลัก อาตมัน และการตระหนักรู้ถึงความเป็นหนึ่งเดียวกับพรหมัน แม้จะมีจุดเริ่มต้นที่แตกต่างกัน แต่ทั้งสอง
ต่างมุ่งสู่เป้าหมายเดียวกันคือ โมกษะ หรือ นิพพาน อันเป็นความหลุดพ้นจากวัฏสงสาร นับเป็นองค์ความรู้ใหม่
ที่สะท้อนถึง “เอกภาพในความหลากหลาย” ของแนวคิดทางศาสนา 
 ประการที่สอง มิติเชิงจริยศาสตร์ ระบบคุณธรรมเพื่อการพัฒนามนุษย์อย่างสมบูรณ ์

 งานวิจัยชี้ให้เห็นว่า ทั้งอริยสัจ 4 และปุรุษารถะ 4 ต่างมีลักษณะเป็นระบบจริยศาสตร์เชิงบูรณาการที่
สามารถก ากับพฤติกรรมและเป้าหมายชีวิตของมนุษย์ในทุกมิติ โดยเน้นการด าเนินชีวิตอย่างมีศีลธรรม การ
รู้จักหน้าที่ ความรับผิดชอบต่อสังคม และการพัฒนาจิตใจ ซึ่งล้วนเป็นปัจจัยเกื้อหนุนต่อ “สุขภาวะที่ยั่งยืน” 
ทั้งในระดับปัจเจกบุคคลและสังคม การค้นพบนี้แสดงถึงความเป็นไปได้ในการประสานกรอบจริยธรรมจาก
ศาสนาต่าง ๆ ให้เกิดพลังร่วมต่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติในสังคมพหุวัฒนธรรม 
 ประการที่สาม มิติการประยุกต์ใช้ แนวทางเสริมพลังชีวิตร่วมสมัยในแต่ละช่วงวัย 

 งานวิจัยพบว่าทั้งสองหลักธรรมสามารถน ามาปรับใช้ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตในแต่ละช่วงวัย และ
สนับสนุนการด ารงชีวิตร่วมสมัยอย่างสมดุลทั้งด้านโลกียะ (ชีวิตทางโลก)  และโลกุตตระ (ชีวิตทางธรรม) 
ตัวอย่างเช่น วัยรุ่นในสังคมร่วมสมัย ที่ต้องเผชิญกับแรงกดดันจากการเรียน การแข่งขัน และความคาดหวังจาก
ครอบครัว อาจใช้หลัก อริยสัจ 4 เป็นเครื่องมือในการวิเคราะห์ทุกข์ (เช่น ความเครียดจากการสอบ) เข้าใจ
สาเหตุ (สมุทัยจากความอยากหรือความกลัว) ตั้งเป้าหมายในการพัฒนาตน (นิโรธ) และวางแผนชีวิตด้วย
แนวทางที่สมดุล (มรรค) ขณะเดียวกัน การตั้งเป้าหมายชีวิตตามหลัก ปุรุษารถะ 4 อาจช่วยให้นักเรียนหรือ
เยาวชนรู้จักจัดล าดับความส าคัญของชีวิต ได้แก่ การเรียนรู้หน้าที่ (ธรรมะ) วางเป้าหมายอาชีพ (อรรถะ) ดูแล
สุขภาวะ และความสุขที่สมดุล (กามะ) พร้อมกับไม่ละทิ้งเป้าหมายสูงสุดของชีวิต (โมกษะ) ซึ่งทั้งหมดสามารถ
ช่วยเสริมสร้างสุขภาวะทั้งในมิติส่วนบุคคลและสังคม 
 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 113 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

 
 

สรุป 

 งานวิจัยฉบับน้ีได้เสนอการเปรียบเทียบเชิงลึกระหว่างชีวิตตามหลักอริยสัจในพระพุทธศาสนาเถรวาท
และหลักปุรุษารถะในศาสนาฮินดู ซึ่งเป็นสองระบบความคิดที่ต่างมีรากฐานทางอารยธรรมและภูมิปัญญาอัน
ลุ่มลึก การศึกษานี้มิได้หยุดอยู่เพียงการวิเคราะห์ความเหมือนหรือความต่างของแนวคิดทางปรัชญา แต่ยังได้
เปิดเผยถึงศักยภาพของหลักธรรมทั้งสองในการประยุกต์ใช้กับชีวิตจริงของมนุษย์ร่วมสมัย  ทั้งอริยสัจ 4 และ  
ปุรุษารถะ 4 ต่างมีโครงสร้างทางจริยธรรมที่มุ่งสู่การหลุดพ้นจากความทุกข์ และการด ารงอยู่ที่เปี่ยมด้วย
ความสุข ความสงบ และความสมดุล โดยสามารถน ามาบูรณาการเพื่อเสริมสร้างความเข้าใจในตนเอง ความ
รับผิดชอบต่อสังคม และการพัฒนาจิตวิญญาณอย่างยั่งยืนในบริบทโลกปัจจุบัน ด้วยเหตุนี้ งานวิจัยฉบับนี้จึงมี
คุณค่าเชิงวิชาการต่อแวดวงพุทธศาสนศึกษา ศาสนาเปรียบเทียบ และปรัชญาศาสนา อีกทั้งยังมีคุณูปการ
ในทางสังคม วัฒนธรรม และการพัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างรอบด้าน ซึ่งควรได้รับการส่งเสริมให้เกิดการเรียนรู้
ต่อยอดอย่างกว้างขวางต่อไป 
 
 
 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 114 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ข้อเสนอแนะ 

 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะท่ัวไป 

 ด้านการศึกษาและเยาวชนส่งเสริมการบูรณาการ อริยสัจ 4 และปุรุษารถะ 4 เข้าสู่การเรียนการสอน
ทุกระดับ โดยเฉพาะในวิชาคุณธรรม จริยธรรม เพื่อเสริมสร้างทักษะชีวิต การเข้าใจตนเอง และการด าเนินชีวิต
ที่สมดุล เน้นกิจกรรมที่ส่งเสริมการรู้เท่าทันอารมณ์ การตั้งเป้าหมายชีวิต และการเจริญสติ   หน่วยงาน: 
กระทรวงศึกษาธิการ, สพฐ., สกอ., ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ด้านการพัฒนาตนเอง สนับสนุนให้
บุคคลทั่วไปใช้อริยสัจ 4 เป็นกรอบแก้ปัญหาชีวิต และปุรุษารถะ 4 เป็นแนวทางสร้างสมดุลระหว่างความส าเรจ็
ทางโลกและความเจริญทางธรรม เพื่อสุขภาวะที่ยั่งยืน หน่วยงาน: กรมสุขภาพจิต, สสส., องค์กรศาสนา ด้าน
การสร้างสังคม ส่งเสริมการประยุกต์ใช้หลักธรรมที่เน้นความรับผิดชอบต่อสังคม เช่น สังคหวัตถุ 4 และพรหม
วิหาร 4 ในการบริหารจัดการองค์กร ชุมชน และภาครัฐ เพื่อสร้างความสัมพันธ์ที่ดีและความสมานฉันท์ใน
สังคมพหุวัฒนธรรม พร้อมเผยแพร่องค์ความรู้ผ่านช่องทางสาธารณะ และจัดเวทีเสวนาแลกเปลี่ยนเรียนรู้
ระหว่างศาสนา หน่วยงาน: พม., กรมประชาสัมพันธ์, ศูนย์คุณธรรม, องค์กรศาสนา, องค์กรปกครองส่วน
ท้องถิ่น 
 2. ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 

 2.1 ควรศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพหรือเชิงปริมาณเพิ่มเติม เพื่อตรวจสอบผลของการประยุกต์ใช้หลัก
อริยสัจ และปุรุษารถะในชีวิตจริงของบุคคล ในสังคมร่วมสมัย ในมิติต่าง ๆ เช่น ผลการน าหลักอริยสัจ 4 ไปใช้
ในการจัดการความเครียดจากการเรียน, ความพึงพอใจในชีวิตของกลุ่มผู้ประกอบอาชีพอิสระที่ด าเนินชีวิตตาม
หลักปุรุษารถะ กับกลุ่มที่ไม่ได้ใช้, ผลกระทบของการน าหลักธรรมไปใช้ในกลุ่มผู้สูงอายุต่อการจัดการความ
เหงา และความรู้สึกมีคุณค่าในชีวิต 
 2.2 ควรศึกษาการประยุกต์ใช้หลักธรรมทั้งสองในบริบทเฉพาะ เช่น ธุรกิจที่มีจริยธรรม การดูแล
สุขภาพจิตแบบองค์รวม หรือการพัฒนาแนวทางการไกล่เกลี่ยความขัดแย้ง เพื่อให้เกิดองค์ความรู้เชิงปฏิบัตทิี่
เป็นประโยชน์ต่อวิชาชีพและนโยบายสาธารณะ 
 2.3 ควรมีการศึกษาถึงอุปสรรคและความท้าทายที่เกิดขึ้นจริง ในการน าหลักธรรมเหล่านี้ไปใช้ใน
ชีวิตประจ าวัน ตลอดจนหาแนวทางส่งเสริม สนับสนุน หรือขจัดปัจจัยที่เป็นอุปสรรค เพื่อให้การด าเนินชีวิต
ตามหลักอริยสัจและปุรุษารถะเป็นไปอย่างยั่งยืน 
 2.4 ควรขยายขอบเขตการศึกษาสู่การเปรียบเทียบกับศาสนาอื่น เช่น ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม 
หรือปรัชญาตะวันตก เพื่อสร้างกรอบความเข้าใจที่กว้างขึ้นเกี่ยวกับแนวคิดเรื่องเป้าหมายของชีวิตในมิติสากล 
และเสริมสร้างสันติภาพทางศาสนาอย่างแท้จริง 
 
 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 115 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

บรรณานุกรม 

พระพรหมคุณาภรณ์. (ป.อ. ยุตฺโต). (2561). การประยุกต์ธรรมในชวีิตประจ าวัน. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพทุธธรรม 
พุทธทาสภิกขุ. (2544). อนัตตา: ความกรณุาที่ยิ่งใหญ่. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎก ฉบับภาษาไทย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
โยคานันทะ ปรมหังสา. (2561). ภควัทคตีา: ราชศาสตร์แห่งการหยั่งรูพ้ระเจ้า (ภาค 1–2). กรุงเทพฯ: 

อมรินทรพ์ริ้นติ้ง. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2564). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 55. จีน: ธรรมทาน

เพื่อการศกึษาธรรม. 
สมภาร พรมทา. (2561). ปรัชญาเพื่อชวีิต: การคดิเชิงพุทธ. พิมพ์ครั้งที ่2. กรุงเทพฯ: ศยาม. 
สมภาร พรมทา. (2562). การเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องชีวิตในพุทธศาสนาและฮินดู. วารสารศาสนา

เปรียบเทียบ. 2(2), 89–104. 
สัมพันธ์ กจิบุญชู. (2557). พุทธศาสนากับศาสนาฮินดู: การเปรียบเทียบแนวคิดชีวติและการหลุดพ้น. 

กรุงเทพฯ: ธรรมสภา 
อภิสิทธิ์ ศรีสุวรรณ. (2563). พุทธปรัชญากับการแก้ปัญหาชีวิตมนุษย์. วารสารพทุธศาสตร์ศึกษา. 4(1), 45–60. 
Dasgupta, S. N. (1927). Hindu mysticism. Chicago: Open Court Publishing Company. 
Flood, G. (1996). An introduction to Hinduism. Cambridge: Cambridge University Press. 
Radhakrishnan, S. (1995). Indian Philosophy (Vol. 1). Oxford: Oxford University Press. 
Sen, A. (2005). The argumentative Indian: Writings on Indian history, culture and identity. 

New York: Farrar, Straus and Giroux 
Sivananda, S. (2000). All about Hinduism. Shivanandanagar: Divine Life Society. 
Vivekananda, S. (2009). The complete works of Swami Vivekananda (Vol. 1). Kolkata: Advaita 

Ashrama. 


