
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 41 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ศึกษาวิเคราะหบวงแหงมารในปาสราสิสตูร 

An Analytical Study of the Fetters of Death of Māra in the Pāsarāsisutta 

 
1พระมหาขันทอง ถาวโร และ 2ศุภกาญจน ชยาพัฒน  

1Phramaha Khanthong Thavaro and 2Supakarn Chayapat  
1คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

1Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.  

2คณะมนุษยศาสตรและสังคมศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร 
2Faculty of Humanities and Social Sciences, Phranakhon Rajabhat University.  

1Corresponding Author’s Email: Khantong12345@gmail.com 

Received: June 24, 2025; Revised: August 18, 2025; Accepted: August 23, 2025 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพ่ือศึกษาโครงสรางและเนื้อหาสำคัญของปาสราสิสูตร 2) เพ่ือศึกษา

และวิเคราะหแนวคิดเรื่องบวงแหงมารในปาสราสิสูตรเปนงานวิจัยเชิงคุณภาพแบบวิจัยเอกสารโดยการศึกษา

ขอมูลจากคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท และเอกสารตางๆ ที่เกี่ยวของ สรุปวิเคราะห เรียบเรียง บรรยาย     

เชิงพรรณนา ผลการวิจัยพบวา 1) โครงสรางปาสราสิสูตร ปรากฏในพระไตรปฎกเลมที่ 12 ปาสราสิสูตรเปน

พระสูตรสำคัญท่ีพระพุทธเจาทรงแสดงแกภิกษุ 500 รูป ณ พระเชตวันมหาวิหาร กรุงสาวัตถี โดยใชอุปมาบวง

ดักสัตวเปรียบเทียบกับบวงแหงมาร และรวบรวมหลักธรรมสำคัญไวอยางครบถวน บวงแหงมารในปาสราสิ

สูตรหมายถึงเครื่องผูกมัดท่ีทำลายความดีและนำทุกขมาให ไดแก กามคุณ 5 รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัสทางกาย       

ที่ลอใจใหสัตวโลกหลงติดในวัฏสงสาร โทษของบวงแหงมารเกิดจากการสัมผัสอารมณที่นาพอใจผานทวาร 6 

ทำใหเกิดความเพลิดเพลิน ความติดใจ และความยึดม่ัน เพราะขาดสติ กอใหเกิดภพชาติและทุกข การหลุดพน

จากบวงแหงมารตองพัฒนาปญญาและสติปฏฐาน 4 เพื่อพิจารณากาย เวทนา จิต ธรรม ใหเห็นความไมเที่ยง 

ทุกข อนัตตา การวิเคราะหพบวาบวงแหงมารสงผลตอมนุษยทุกคนผานการยึดมั ่นในกามโดยความหลง       

การหลุดพนตองมีสติขณะรับรูตามอายตนะเมื่อมีผัสสะเกิดขึ้น โดยใชการปฏิบัติสมถกรรมฐานและวิปสสนา

กรรมฐานเปนเครื่องมือผูปฏิบัติจนเขาใจจะหลุดพนจากสังสารวัฏฏได เรียกวาการบรรลุธรรมหรือการหลุดพน

จากบวงแหงมาร 

คำสำคัญ: ปาสราสิสูตร; บวงแหงมาร; กามคุณ 5 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 42 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

Abstract  

 The objectives of the thesis are 1) to study the structure and essence of the Pāsarāsi 
Sutta and 2) to study and analyze Māra’s fetters of death in the Pāsarāsi Sutta. This is qualitative 
documentary research conducted by studying information from Theravada Buddhist scriptures 
and related documents, analyzing, compiling, and presenting through descriptive narration. The 
results of the research were: 1) The structure of Pāsarāsi Sutta appears in the Tripitaka, volume 
12, that the Pāsarāsi Sutta is the great discourse that was delivered by the Buddha to an 
assembly of 500 monks at Jetavana Monastery in Sāvatthī. The Sutta is compared to snares for 
catching living beings to describe the Māra’s fetters and comprehensively compiles important 
Buddhist principles. Māra’s fetters in the Pāsarāsi Sutta refer to the fetters that obstruct virtue 
and lead beings into suffering. There are the five sensual pleasures—forms, sounds, smells, 
tastes, and tangible objects—which captivate beings and entangle them in the cycle of rebirth 
(Saṃsāra). The dangers of these fetters arise from contact with pleasant objects through the six 
sense doors, causing delight, attachment, and clinging due to lack of mindfulness, resulting in 
becoming, rebirth, and suffering. Liberation from Mara's fetters requires the development of 
wisdom and the Four Foundations of Mindfulness to contemplate the body, feelings, mind, and 
mental objects, seeing their impermanence, suffering, and non-self. Analysis found that Mara's 
fetter affects all humans through attachment to sensual desires driven by delusion. Liberation 
requires maintaining mindfulness while perceiving through the six sense bases when contact 
arises, using the practice of concentration meditation (Samatha) and insight meditation 
(Vipassanā) as tools. Practitioners who achieve understanding will be liberated from the cycle 
of Saṃsāra, which is called attaining the Dhamma or liberation from Mara's fetter. 
Keywords: Pāsarāsi Sutta; fetters of death; Kamaguna 

 

บทนำ  

 การเผยแผพระธรรมคำสอนของพระพุทธองคมีเปาหมายหลักเพ่ือนำพาเหลาพระสาวกและสรรพสัตว

ใหพนจากกิเลสและทุกขในสังสารวัฏ ดวยทรงตระหนักถึงความแตกตางหลากหลายของมนุษยผูรับคำสอน    

ดังพุทธพจนที่วา อนึ่ง ในเรื่องนี้เราคำนึงถึงความแตกตางระหวางบุคคลดวย (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ม.ม. (ไทย); 13/456/574) พระพุทธองคจึงทรงแสดงธรรมตาม

ความเหมาะสมแกบุคคลและบริบทเฉพาะ ซึ่งสะทอนผานการแสดงปาสราสิสูตรแกภิกษุ 500 รูป ณ สถานท่ี

และเวลาท่ีจำเพาะเจาะจง ในพระพุทธศาสนา สิ่งท่ีผูกมัดจิตมนุษยใหติดของในสังสารวัฏและทำลายคุณความ

ดี ถูกเรียกวา "บวงแหงมาร" (มารปาสะ) บวงแหงมารนี้หมายถึงเครื่องผูกมัดที่นำมาซึ่งความทุกข ในปาสราสิ

สูตร บวงแหงมารถูกระบุอยางชัดเจนวาไดแก กามคุณ 5 รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ซ่ึงเปนอารมณท่ีนาพึงพอใจ 

และ วัฏฏะ 3 กิเลสวัฏฏะ, กัมมวัฏฏะ, วิปากวัฏฏะ อันเปนวงจรแหงการเวียนวายตายเกิด รวมถึงกิเลสมาร

ไดแก อวิชชา ตัณหา และอุปาทาน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

ขุ.ธ.อ. (ไทย); 2/118) โทษของบวงแหงมารเกิดจากการที่สัตวโลกเพลิดเพลินยึดติด และขาดสติในอารมณอัน

นาพึงใจผานทวารท้ังหา ซ่ึงทายท่ีสุดนำไปสูภพชาติและทุกข 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 43 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

 ปาสราสิสูตร หรือ อริยปริเยสนสูตร เปนพระสูตรสำคัญท่ีใชอุปมา “บวงดักสัตว” เพ่ือเปรียบเทียบกับ 

“บวงแหงมาร” ไดอยางชัดเจน พรอมท้ังรวบรวมหลักธรรมสำคัญไวครบถวน ความพิเศษของพระสูตรนี้ยังอยู

ที่การนำเสนอพุทธประวัติในชวงกอนการตรัสรูของพระพุทธองคอยางละเอียดจากพระโอษฐของพระองคเอง 

ซ่ึงเปนขอมูลหายากและมีคุณคาอยางยิ่งในการเปนแบบอยางการแสวงหาหนทางหลุดพน การศึกษาพระสูตรนี้

จึงมีความสำคัญอยางยิ่งในการทำความเขาใจบวงแหงมาร และเปนแนวทางในการหลุดพนจากทุกขในบริบท

ปจจุบัน การทำความเขาใจบวงแหงมารและการหลุดพนจากบวงนั้น จำเปนตองพิจารณาจากหลักการและ

แนวคิดเชิงวิชาการในพระพุทธศาสนา ในพระพุทธศาสนา "มาร" คือสิ่งที่ทำลายคุณความดีและขัดขวางการ

บรรลุผลสำเร็จอันดีงาม ดังคำกลาวของ ส.มหาปญโญภิกขุ (2550) การรูธรรมแบบรูแจง ไดอธิบายวา มารคือ

ขันธหา ไดแก รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ บางคนมักเขาใจวาเปนตัวเปนตน เปนที่ตั้งแหงความสุข 

บำรุงรักษายิ ่งๆ ขึ ้นไป จนเปนเหตุใหการปฏิบัติยอหยอน หยุดความเพียร รวมถึงความเจ็บปวยดวย  

มารจำแนกได 5 ประเภท ดังนี้ กิเลสมาร (Kilesamara) กิเลสที่ทำลายความดี เชน ราคะ โทสะ โมหะ ซึ่งทำ

ใหจิตเศราหมองและนำไปสูความพินาศ ตัวอยางเชน ความทะยานอยากในกาม, ความโกรธแคน, ความหลงผิด  

ขันธมาร (Khandhamara) ขันธ 5 (รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ) ท่ีเปนอุปสรรคและแปรปรวน ไมเท่ียง 

เปนทุกข และไมใชตัวตน ทำใหยึดติดในอัตตา ตัวอยางเชน ความเจ็บปวย, ความชรา, การยึดมั่นในรางกาย 

อภิสังขารมาร (Abhisankharamara) การปรุงแตงกรรม (บุญ-บาป) ซึ่งคือเจตนาในการทำกรรมทั้งดีและชั่ว  

ที่นำไปสู การเกิดใหมในสังสารวัฏ ตัวอยางเชน การสรางบุญหรือบาปที่ยังยึดติดในผลเพื่อการเกิดใหม          

เทวปุตตมาร (Devaputtamara) เทพผูขัดขวาง (ทาววสวัตตีมาร) ซ่ึงเปนเทพผูมีฤทธิ์อำนาจท่ีคอยลอลวงและ

ขัดขวางการทำความดี ตัวอยางเชน การยั่วยวนดวยลาภ ยศ สรรเสริญ สุขทางโลก มัจจุมาร (Maccumara) 

ความตาย ซึ่งคือการสิ้นสุดโอกาสในการทำความดีในภพชาตินั้นๆ และทำใหเวียนวายตายเกิด ตัวอยางเชน 

ความกลัวตายความประมาทในการดำเนินชีวิต 

 กามคุณ 5 รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส ที่นาปรารถนา เปนบวงแหงมาร ปญหาไมไดอยูที่วัตถุภายนอก 

(วัตถุกาม) แตอยูท่ีปฏิกิริยาของจิตใจ (กิเลสกาม) ท่ียึดติดและปรุงแตงอยางขาดสติและปญญา การเพลิดเพลิน

ในกามคุณ 5 เชน รูป (รูปารมณ), เสียง (สัททารมณ), กลิ่น (คันธารมณ), รส (รสารมณ), และโผฏฐัพพะ 

(โผฏฐัพพารมณ) ที่นาปรารถนา นาใคร นาพอใจ ชวนใหรัก ชักใหใคร พาใจใหกำหนัดนั้น นำไปสูความเสื่อม

และความพินาศ กอใหเกิดภพชาติและทุกข สอดคลองกับคำกลาวของ พุทธทาสภิกขุ (2542) ในหนังสือ      

บางแงมุมของกามในทัศนะพุทธทาสภิกขุวา กิเลส คือ ตัวกามเปนเหตุใคร วัตถุกามคือวัตถุหรืออารมณท่ีจะมา

เปนเหยื่อความใคร เปนที่ตั้งแหงความมกำหนัด ความยินดี พอใจ สิ่งที่เปนที่ตั้งแหงวัตถุสิ่งของแหงความยินดี 

และความรูสึกเฉย ๆ ทั้งที่เปนของประณีต ปานกลางละเลวซึ่งเปนเหยื่อลอใหมนุษยและสรรพสัตวติดมัวเมา

ลุมหลง เกลียดชัง โดยเปรียบไดกับเนื้อปาที่ติดบวงพราน ปฏิจจสมุปบาท หลักธรรมที่อธิบายการเกิดขึ้นของ

ทุกขเพราะอาศัยปจจัย การติดบวงมารเชื่อมโยงกับวงจรนี้ โดยเฉพาะการยึดติดในอารมณอันนารักที่นำไปสู

ตัณหาและอุปาทาน อริยสัจ 4 ทุกข สมุทัย นิโรธมรรคคือแกนธรรมท่ีนำไปสูความดับทุกข แมปาสราสิสูตรมิได

กลาวโดยตรง แตพุทธประวัติในพระสูตรสะทอนโครงสรางของอริยสัจ 4 อยางชัดเจน ไตรลักษณ อนิจจัง     



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 44 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ทุกขัง อนัตตา คือลักษณะสามัญของสังขารทั้งปวง การหยั่งรูไตรลักษณนำไปสูความเบื่อหนาย คลายกำหนัด 

และไมยึดม่ันถือม่ัน ขันธ 5 กองแหงรูปและนามท่ีเปนสวนประกอบของชีวิต การยึดม่ันในขันธ 5 เปนทุกข การ

หลุดพนคือการละความยึดมั่นนี้ สติปฏฐาน 4 การตั้งสติกำหนดพิจารณากาย เวทนา จิต ธรรม เพื่อความ

บริสุทธิ์หลุดพนเปนหนทางเอกในการเห็นความไมเที ่ยง ทุกข อนัตตา และปองกันการพัฒนาของกิเลส 

อริยมรรคมีองค 8 มัชฌิมาปฏิปทา (ทางสายกลาง) ประกอบดวย ศีล สมาธิ ปญญา เปนหลักสูตรที่ครอบคลุม

และเปนระบบในการบั่นทอนบวงแหงมาร นำไปสูพระนิพพาน ซึ่งประกอบดวยองคธรรมดังนี้ หมวดปญญา 

(Wisdom) สัมมาทิฏฐิ (Right Understanding) ความเห็นถูกตองตามความเปนจริงในอริยสัจ 4 และไตร

ลักษณ มีบทบาทสำคัญในการแกไขอวิชชา (ความไมรูแจง) ซ่ึงเปนรากฐานของบวงมาร สัมมาสังกัปปะ (Right 

Thought) ความดำริที่ปราศจากโลภะ โทสะ โมหะ (ดำริในการออกจากกาม, ไมพยาบาท, ไมเบียดเบียน)       

มีบทบาทในการละความดำริในกามและตัณหา ซึ่งเปนเครื่องมือของมาร หมวดศีล (Morality) สัมมาวาจา 

(Right Speech) การพูดที่ถูกตอง ละเวนวจีทุจริต 4 (พูดเท็จ, สอเสียด, คำหยาบ, เพอเจอ) มีบทบาทในการ

ลดการสะสมกรรมชั่ว ซึ่งเปนเชื้อเพลิงที่มารใชผูกมัดจิต สัมมากัมมันตะ (Right Action) การกระทำที่ถูกตอง 

ละเวนกายทุจริต 3 (ฆาสัตว, ลักทรัพย, ประพฤติผิดในกาม) มีบทบาทในการลดการสะสมกรรมชั่วและสราง

รากฐานแหงความบริสุทธิ ์ สัมมาอาชีวะ (Right Livelihood) การเลี ้ยงชีพโดยสุจริต ไมเบียดเบียนผูอ่ืน          

มีบทบาทในการลดการสรางกรรมอันเปนบวง และสงเสริมชีวิตท่ีปราศจากโทษ หมวดสมาธิ (Concentration) 

สัมมาวายามะ (Right Effort) ความเพียรในการระวังละอกุศล และสราง รักษากุศล  

 บทบาทในการพยายามกำจัดกิเลสและบำรุงคุณธรรมเพื ่อตัดโซตรวนของมาร สัมมาสติ (Right 

Mindfulness) การมีสติระลึกรูในกาย เวทนา จิต ธรรม อยางตอเนื่อง มีบทบาทในการทำใหจิตตื่นรู ไมตกเปน

ทาสของกิเลสท่ีมารสงมา โดยเฉพาะการรับรูผัสสะ สัมมาสมาธิ (Right Concentration) การมีจิตท่ีตั้งม่ัน สงบ 

ผองใส บรรลุฌาน 4 มีบทบาทในการฝกจิตใหเขมแข็ง ไมหวั่นไหวตอสิ่งยั่วยุของมาร เพื่อพรอมเจริญปญญา 

พระพุทธองคทรงสอนวิธีสลัดออกจากกามคุณ 5 ดวยการปฏิบัติ ดวยการปฏิบัติสมถกรรมฐาน (ทำจิตใหสงบ

และตั้งมั่น) และวิปสสนากรรมฐาน (พิจารณาเห็นไตรลักษณ) การปฏิบัติทั้งสองเกื้อหนุนกัน สมถะสรางความ

สงบเพื่อเปนรากฐานใหวิปสสนาหยั่งรู ความจริงและถอนกิเลส อันนำไปสูการหลุดพนจากบวงแหงมาร 

การศึกษาบวงแหงมารในปาสราสิสูตรมีความสำคัญอยางยิ่งในบริบทสังคมรวมสมัย แมโลกจะกาวหนาทาง

เทคโนโลยี แตปญหามนุษยยังคงติดของในบวงแหงมาร (กามคุณ 5, อวิชชา, ตัณหา) ซ่ึงนำไปสูความทุกข การ

ไหลบาของขอมูลขาวสารและสิ่งยั่วยวนยิ่งเพิ่มความซับซอนของปญหา การวิจัยนี้มุงทำความเขาใจบวงมาร

เพื่อ “การอยูกับโลกอยางรูเทาทัน เห็นทั้งคุณและโทษ และสามารถใชสติปญญาในการดำเนินชีวิตอยางมี

ความสุขที่แทจริง” กลุมเปาหมายของการวิจัยนี้ครอบคลุมนักวิชาการ, นักศึกษา, ผูปฏิบัติธรรม, และบุคคล

ท่ัวไปท่ีแสวงหาหนทางหลุดพนจากความทุกข การวิจัยจึงมิไดจำกัดเพียงการเพ่ิมพูนความรูทางวิชาการ แตยัง

มุงเสนอแนวทางประยุกตใชหลักธรรมเพื่อแกไขปญหาสังคมที่เกิดจากการติดบวงแหงมาร นำไปสูการพัฒนา

คุณภาพชีวิตและสังคมอยางยั่งยืน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 45 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

 ผู วิจัยมีแรงจูงใจในการดำเนินการวิจัยเพื่อนำองคความรูเกี ่ยวกับบวงแหงมารในปาสราสิสูตรไป

เผยแพรและประยุกตใชในการพัฒนาจิตใจและการดำเนินชีวิตของพุทธศาสนิกชนในยุคปจจุบัน การวิเคราะห

นี้มีความสำคัญในการชี้ใหเห็นวาปญหาทางสังคมหลายประการมีรากเหงามาจากการติดของในบวงแหงมาร 

และการนำหลักธรรมมาประยุกตใชสามารถเปนแนวทางแกไขที่ยั่งยืน การวิจัยนี้จึงมุงสรางองคความรูท่ี

สามารถนำไปประยุกตใชในการพัฒนาปญญาและสติปฏฐาน 5 เพ่ือใหผูปฏิบัติเห็นความไมเท่ียง ทุกข อนัตตา 

อันนำไปสูการหลุดพนจากสังสารวัฏฏ  ซ่ึงจะชวยลดความเครียดสะสมและสง เสริมสุขภาวะที่ดี

ในสังคม พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) (2546) กลาวไวใน “พุทธธรรม” วา อริยะสาวกละกามเพราะกามมี

ความสุขก็จริง แตยังปะปนดวยทุกขมาก และขอสำคัญก็คือยังมีความสุขอื่นที่สุขยิ่งกวาลึกซึ้งประณีตกวาสขุท่ี

เกิดจากกาม หรือ ความสุขที่เกิดจากการเสพเสวยรสอรอยของโลกอยางสามัญชน อริยะสาวกละกามก็เพราะ

ประสบความสุขประณีตกวานั้น 

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

 1. เพ่ือศึกษาโครงสรางและเนื้อหาสำคัญของปาสราสิสูตร 

 2. เพ่ือศึกษาบวงแหงมารในปาสราสิสูตร 

 3. เพ่ือวิเคราะหบวงแหงมารในปาสราสิสูตร 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

  การวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ ผูวิจัยมุงศึกษาวิเคราะหขอมูลจากพระไตรปฎกอรรถกถา แบบวิจัย

เอกสาร(Documentary research) เปนหลัก โดยมีข้ันตอนการดำเนินวิจัย ดังนี้  

 ขั้นตอนที่ 1 ขอมูลขั้นปฐมภูมิ (Primary Source) ไดแกเอกสารอางอิงทางพระพุทธศาสนา เชน 

พระไตรปฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พระไตรปฎกเลมท่ี 12 พระสุตตันตปฎกเลมท่ี 4 มัชฌิมนิกาย 

มูลปณณาสก อรรถกถา ฎีกา  

 ขั้นตอนที่ 2 รวบรวมเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ไดแก หนังสือ เอกสาร บทความ 

วารสาร งานวิจัย (Field Study) ท่ีเก่ียวของกับการศึกษาขอมูลท่ีเก่ียวของกับการศึกษาวิเคราะหบวงแหงมาร

ในปาสราสิสูตร โดยนำขอมูลตาง ๆ มารวมขอมูลทำเปนระบบการจดบันทึก นำมาวิเคราะหกรอบแนวคิด 

วิเคราะหศัพท ศึกษาความหมาย และทำการศึกษาขอมูลขั้นตางๆ จากคัมภีรพระไตรปฎก อรรถกถา ในตำรา

อ่ืนๆ ท่ีเก่ียวของ และวิเคราะหขอมูลเพ่ือกำหนดขอบเขตการวิจัย 

 ขั้นตอนที่ 3 รวบรวมเรียบเรียงวิเคราะหขอมูลจากเอกสารตางๆ เพื่อตอบปญหาการวิจัย สรุป

ผลการวิจัยและขอเสนอแนะ สรุปการวิจัยและวิเคราะหขอมูลเชิงเอกสาร พรอมทั้งนำเสนอผลการวิจัย        

ตามวัตถุประสงคในงานวิจัยวิทยานิพนธ อีกทั้งแนะนำหัวขอการวิจัยในครั้งตอไป และขอเสนอแนะที่สามารถ

นำไปใชประโยชนได 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 46 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ผลการวิจัย  

 วัตถุประสงคที่ 1 ผลการวิจัยพบวา ผลการศึกษาชี้ใหเห็นวา ปาสราสิสูตร หรือ อริยปริเยสนสูตร      

มีโครงสรางที่โดดเดนและเนื้อหาที่เป ยมดวยคุณคาทางพุทธธรรม. พระสูตรนี้มิไดเปนเพียงการนำเสนอ

หลักธรรมท่ัวไป หากแตเปนพระสูตรท่ีพระพุทธองคทรงแสดงดวยพระองคเอง เพ่ือตอบสนองบริบทเฉพาะของ

ภิกษุ 500 รูป ณ อาศรมของรัมมกพราหมณ อันแสดงถึงพระปรีชาสามารถในการปรับวิธกีารสอนใหเหมาะสม

แกผูฟง เนื้อหาสำคัญของพระสูตรนี้โดดเดนดวยการใชอุปมา "บวงดักสัตว" มาเปรียบเทียบกับ "บวงแหงมาร" 

ไดอยางชัดเจน ทำใหแนวคิดที่ซับซอนเขาใจงายขึ้น นอกจากนี้ ความพิเศษของปาสราสิสูตรยังอยูที ่การ

รวบรวมพุทธประวัติชวงกอนการตรัสรูอยางละเอียด โดยเฉพาะการแสวงหาหนทางหลุดพนของพระองคเอง 

ซึ่งเปนขอมูลหายากและมีคุณคามหาศาล การที่พระพุทธองคทรงเลาเรื่องราวจากประสบการณตรงนี้ ทำให

พระสูตรมิใชเพียงทฤษฎี หากแตเปนแบบอยางท่ีทรงพลังสำหรับการแสวงหาการหลุดพนการมีสองชื่อ"ปาสรา

สิสูตร" ที่เนน "กองบวง" และ "อริยปริเยสนสูตร" ที่เนน "การแสวงหาอันประเสริฐ" สะทอนถึงการนำเสนอ    

ทั้งปญหาและแนวทางแกไขไปพรอมกัน ทำใหพระสูตรนี้เปนคูมือที่สมบูรณในการทำความเขาใจและหลุดพน

จากบวงแหงมาร 

 วัตถุประสงคที่ 2 ผลการวิจัยพบวา บวงแหงมารที่ปรากฏในปาสราสิสูตรนั้นมีความครอบคลุมและ

ลึกซ้ึง โดยหลักๆ ไดแก กามคุณ 5 (รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส) ซ่ึงเปนอารมณท่ีนาพึงพอใจ และ วัฏฏะ 3 (กิเลส

วัฏฏะ, กัมมวัฏฏะ, วิปากวัฏฏะ) อันเปนวงจรแหงการเวียนวายตายเกิด บวงเหลานี้กอใหเกิด กิเลสมาร        

อันไดแก อวิชชา ตัณหา และอุปาทาน ซึ่งเปนรากฐานของการติดของในสังสารวัฏ นอกจากนี้ การวิจัยยังได

จำแนก "มาร" ออกเปน 5 ประเภท ไดแก 

 1. กิเลสมาร กิเลส (ราคะ โทสะ โมหะ) ท่ีทำลายคุณความดีและนำไปสูความพินาศ 

 2. ขันธมาร ขันธ 5 (รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ) ท่ีเปนอุปสรรคและแปรปรวน ไมเท่ียง เปนทุกข 

 3. อภิสังขารมาร การปรุงแตงกรรม (บุญ-บาป) ท่ีนำไปสูการเกิดใหม 

 4. เทวปุตตมาร เทพผูขัดขวาง (ทาววสวัตตีมาร) ท่ีคอยลอลวงใหติดในกามสุข 

 5. มัจจุมาร ความตาย ท่ีตัดโอกาสในการบำเพ็ญคุณความดี 

 การศึกษาพบวาโทษของบวงแหงมารเกิดจากการที่สัตวโลกเพลิดเพลิน ยึดติด และขาดสติในอารมณ

อันนาพึงใจผานทวารทั ้งหา ซึ ่งทายที่สุดนำไปสูภพชาติและทุกข โดยเฉพาะอยางยิ่ง การแยกแยะระหวาง "วัตถุกาม"           

(สิ่งภายนอก) และ "กิเลสกาม" (ปฏิกิริยาของจิต) เนนย้ำวาปญหาที่แทจริงมิไดอยูที่วัตถุภายนอก แตเปนท่ี

ปฏิกิริยาของจิตท่ียึดติดและปรุงแตงอยางขาดสติและปญญา 

 วัตถุประสงคที่ 3 ผลการวิจัยพบวาในการวิเคราะหบวงแหงมารในปาสราสิสูตร ผูวิจัยไดวิเคราะห

ประเด็นดังนี้ ในสวนนี้มุงเนนไปท่ีการทำงานของบวงแหงมารและหลักปฏิบัติเพ่ือละบวงมารตามนัยแหงปาสรา

สิสูตร ผลการวิเคราะหแสดงใหเห็นวาบวงแหงมารทำงานผานการยึดติดในกามคุณ 5 และวงจรแหงวัฏฏะ 3 

ซ่ึงนำไปสูการสรางกรรมและการเวียนวายตายเกิด โทษของการติดบวงมารเกิดจากการท่ีจิตขาดสติและปญญา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 47 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ทำใหหลงระเริงไปกับความสุขชั่วคราว อยางไรก็ตาม พระสูตรนี้มิไดเพียงชี้ใหเห็นปญหา แตยังนำเสนอ

แนวทางท่ีครอบคลุมเพ่ือการหลุดพน โดยใชหลักธรรมสำคัญดังนี้ 

 ปฏิจจสมุปบาท แนวคิดนี้สะทอนวา “ไมมีสิ่งใดเกิดขึ้นโดด ๆ” ทุกอยางลวนมีเหตุและปจจัย เชน 

ความเครียดไมไดเกิดข้ึนเพราะงานหนักเพียงอยางเดียว แตเกิดจากการพักผอนไมพอ การคาดหวังสูง หรือการ

เปรียบเทียบตัวเองกับคนอื่น การมองเห็นความเชื่อมโยงนี้ชวยใหเราไมโทษสิ่งใดสิ่งหนึ่งเกินไป แตหาทาง

แกปญหาอยางรอบดาน เชน จัดการเวลา พักผอน และฝกใจใหยอมรับความเปนจริง 

 อริยสัจ 4 ในโลกยุคใหมที่เต็มไปดวยปญหาทางเศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดลอม อริยสัจ 4 ใหกรอบ

คิดท่ียังทันสมัยเสมอ คือ 

 * ยอมรับความจริงวามีทุกข (เชน ความกดดันจากงานหรือความเหลื่อมล้ำทางสังคม) 

 * คนหาสาเหตุท่ีแทจริง (ไมใชเพียงการโทษคนอ่ืน แตพิจารณาระบบ ความคิด และพฤติกรรม) 

 * มุงหาทางดับทุกข (เชน การปรับวิถีชีวิตหรือแกปญหาเชิงโครงสรางในสังคม) 

 * ลงมือปฏิบัติบนทางสายกลาง ไมสุดโตงท้ังการปลอยตัวตามกิเลสหรือการกดขมตนเองจนเกินไป 

 ไตรลักษณ การตระหนักวา ทุกสิ่งไมเที่ยง เปนทุกข และไมใชของเรา ชวยลดความยึดติด เชน เม่ือ

เศรษฐกิจตกต่ำหรือสภาพสิ่งแวดลอมเปลี่ยนแปลง หากเราเขาใจไตรลักษณ ก็จะไมจมอยูกับความโกรธหรือ

ความกลัว แตปรับตัวและมองหาหนทางที่เหมาะสม เชน การใชชีวิตอยางยั่งยืน ไมฟุมเฟอย และเคารพ

ธรรมชาติ  

 ขันธ 5 เมื ่อมองเห็นวารางกายและจิตใจเปนเพียงขันธที ่รวมกันชั่วคราว เราจะลดการยึดติดใน

รูปลักษณหรือความคิด เชน ในสังคมออนไลนท่ีผูคนเปรียบเทียบกันตลอดเวลา หากเขาใจขันธ 5 จะชวยใหไม

หลงไปกับภาพลักษณภายนอก และไมทุกขเกินไปเม่ือถูกวิจารณ 

 สติปฏฐาน 4 การฝกสติใหรูเทาทันกาย เวทนา จิต และธรรม เปนทักษะที่สำคัญในยุคดิจิทัล เพราะ

เราถูกกระตุนตลอดเวลา ไมวาจะจากโซเชียลมีเดีย ขาว หรือโฆษณา การมีสติชวยใหหยุดคิดกอนแชร ไมตก

เปนเหยื่อขอมูลปลอม และไมถูกครอบงำดวยอารมณชั่ววูบ  

 อริยมรรคมีองค 8 ถือเปน “คูมือชีวิตที่ครบวงจร” ไมตางจากคูมือพัฒนาทักษะในศตวรรษที่ 21 

เพราะรวมทั้งศีล (การอยูรวมกับผูอื่นอยางมีคุณธรรม) สมาธิ (การฝกจิตใหนิ่ง ทามกลางความวุนวาย) และ

ปญญา (การคิดวิเคราะหอยางมีเหตุผล) หากนำมาประยุกตใช เราจะสามารถพนจากบวงมารสมัยใหม เชน 

วงจรบริโภคนิยม วงจรขาวปลอม หรือวงจรการทำงานแบบ “หมดไฟ” ไดอยางมีทิศทาง นอกจากนี้ การ

วิเคราะหยังชี้ใหเห็นถึงความสำคัญของสมถกรรมฐาน สมถกรรมฐาน (ทำจิตใหสงบ) และวิปสสนากรรมฐาน 

(พิจารณาเห็นไตรลักษณ) ในการสลัดออกจากกามคุณ 5 และบวงมาร โดยทั้งสองวิธีเกื้อหนุนกัน สมถะสราง

ความสงบเปนรากฐาน สวนวิปสสนาชวยใหหยั่งรูความจริงและถอนกิเลส 

 กลาวโดยสรุป การวิเคราะหผลการวิจัยนี้ตอกย้ำวาปาสราสิสูตรมิใชเพียงการเลาเรื ่องราวในอดีต     

แตเปนหลักธรรมที่มีความสำคัญอยางยิ่งในบริบทสังคมรวมสมัย ซึ่งมนุษยยังคงติดของในบวงแหงมาร (กาม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 48 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

คุณ 5, อวิชชา, ตัณหา) อันนำไปสูความทุกข การวิเคราะหนี้มุงทำความเขาใจบวงมารเพื่อ "การอยูกับโลก

อยางรูเทาทัน เห็นท้ังคุณและโทษ และสามารถใชสติปญญาในการดำเนินชีวิตอยางมีความสุขท่ีแทจริง" ซ่ึงเปน

ประโยชนตอการพัฒนาคุณภาพชีวิตและสังคมอยางยั่งยืน 

 

อภิปรายผลการวิจัย  

 1. ผลการวิจัยพบวา ปาสราสิสูตรมีโครงสรางที่โดดเดนและเนื้อหาที่เปยมดวยคุณคาทางพุทธธรรม 

โดยเฉพาะการใชอุปมา "บวงดักสัตว" เปรียบเทียบกับ "บวงแหงมาร" ไดอยางชัดเจน และการนำเสนอพุทธ

ประวัติชวงกอนตรัสรูจากพระโอษฐของพระพุทธองค ทำใหพระสูตรนี้เปนคูมือท่ีสมบูรณในการทำความเขาใจ

และหลุดพนจากบวงแหงมาร การใชอุปมาดังกลาวสอดคลองกับการศึกษาของ เสฐียรพงษ วรรณปก (2540) 

ที่พบวาพระพุทธองคทรงใชอุปมาเปนเครื่องมือหลักในการสอนธรรม การใชอุปมาอุปไมย วิธีนี ้เปนวิธีท่ี

พระพุทธเจาใชบอยที่สุด แตแตกตางจาก Thanissaro (1997) ที่ศึกษาการใชอุปมาเชิงสัญลักษณ ผลการวิจัย

นี้พบวาอุปมาบวงดักสัตวมีลักษณะเฉพาะที่เปรียบเทียบกระบวนการทำงานของกิเลส ไมใชเพียงสัญลักษณ

ท่ัวไป การสอนแบบอุปมาอุปไมยนี้ยังแสดงใหเห็นถึงพุทธวิธีท่ีทรงปรับการสอนใหเหมาะสมกับผูฟงแตละกลุม 

ทั้งระดับสติปญญา ภูมิหลัง และสถานะทางสังคม อีกทั้งยังคำนึงถึงจุดมุงหมายของการสอนที่แตกตางกัน      

ไมวาจะเปนการสรางศรัทธา การสรางความเขาใจ การกระตุนใหเกิดการปฏิบัติ หรือการแกไขความเห็นผิด

ชี้ใหเห็นความครอบคลุมเฉพาะของพระสูตรนี้ 

 2. ผลการวิจัยพบวา บวงแหงมารท่ีปรากฏในปาสราสิสูตรนั้นมีความครอบคลุมและลึกซ้ึง โดยหลักๆ 

ไดแก กามคุณ 5 (รูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส) และวัฏฏะ 3 (กิเลสวัฏฏะ, กัมมวัฏฏะ, วิปากวัฏฏะ) ซึ่งเปน

รากฐานของการติดของในสังสารวัฏ การวิจัยยังไดจำแนกมารออกเปน 5 ประเภท ไดแก กิเลสมาร ขันธมาร 

อภิสังขารมาร เทวปุตตมาร และมัจจุมาร โดยเฉพาะอยางยิ่ง การแยกแยะระหวาง "วัตถุกาม" (สิ่งภายนอก) 

กับ "กิเลสกาม" (ปฏิกิริยาของจิต) ไดชี้ใหเห็นวาปญหาที่แทจริงมิไดอยูที่วัตถุภายนอก แตเปนที่ปฏิกิริยาของ

จิตที่ยึดติดและปรุงแตงอยางขาดสติและปญญา การจำแนกมาร 5 ประเภทสอดคลองกับการศึกษาของ     

เธียรนันท (2551) ท่ีไดอธิบายเก่ียวกับเรื่องมารมีจริง ทำดีแคไหน หากเผลอใจก็เปนมาร อันไดแก (1) เทวบุตร

มาร (2) ขันธมาร (3) กิเลสมาร (4) อภิสังขารมาร (5) มัจจุมาร 5 ประเภทนี้ พบวาเทวปุตตมารเปน

องคประกอบหลักในการขัดขวางการปฏิบัติธรรม ขณะที่ผลการวิจัยนี้พบวากิเลสมารเปนรากฐานสำคัญที่สุด

ของการติดของ การแยกแยะวัตถุกามและกิเลสกาม พบวาปญหาเรื่องกามอยูที่การปฏิกิริยาของจิต ไมใชวัตถุ

ภายนอก ที่เนนวาวัตถุกามมีอิทธิพลตอการเกิดกิเลสกาม ผลการวิจัยนี้ชี้ใหเห็นวาวัตถุกามเปนเพียงเงื่อนไข

เทานั้น  

 3. ผลการวิจัยพบวา บวงแหงมารทำงานผานการยึดติดในกามคุณ 5 และวงจรแหงวัฏฏะ 3           

ซึ่งนำไปสูการสรางกรรมและการเวียนวายตายเกิด ทวาพระสูตรนี้มิไดเพียงชี้ใหเห็นปญหา แตยังนำเสนอ

แนวทางที ่ครอบคลุมเพื ่อการหลุดพน โดยใชหลักธรรมสำคัญตางๆ เชน ปฏิจจสมุปบาท, อริยสัจ 4,            

ไตรลักษณ, ขันธ 5, สติปฏฐาน 4, อริยมรรคมีองค 8, และสมถะ-วิปสสนากรรมฐาน ซึ่งเปนเครื่องมือในการ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 49 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

สลัดออกจากบวงมารไดอยางเปนระบบ การนำเสนอแนวทางแบบบูรณาการสอดคลองกับการศึกษาของ 

ลดาวัลย คำจันทร (2534) ไดกลาวถึงสมถะ-วิปสสนากรรมฐาน ไดแก ทำจิตใหสงบโดยการเพงอารมณใน

กรรมฐาน 40 กอง สวนวิปสสนากรรมฐาน ไดแก การเจริญสติปฏฐาน 4 เปนการพิจารณธรรม วาเสนทางสู

การตรัสรูในพระพุทธศาสนาตองใชหลักธรรมหลายสวนรวมกัน ท่ีแยกสมถะและวิปสสนาเปนเสนทางตางหาก 

ผลการวิจัยนี้พบวาสมถะ-วิปสสนาตองทำงานรวมกันเพ่ือจัดการกับบวงมารท่ีมีหลายมิติ สมเด็จพระญาณสังวร 

สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (2554) ตามธรรมที่ตรัสไวดีแลว คือ มรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1 ให

ตั้งม่ัน ใหดำรงอยูในการเจริญสติปฏฐาน 4 ประการ ประกอบดวย กาย เวทนา จิต ธรรม ท่ีพบวาสติปฏฐาน 4 

เปนเครื่องมือสำคัญในการพัฒนาท้ังสมถะและวิปสสนาพรอมกัน การเนนอริยมรรคมีองค 8 เปนแนวทางหลัก

ในการปฏิบัติละอกุศลทั้งหลาย อันเปนเครื่องเศราหมองทั้งหลาย เปนเครื่องของอยูใน วัฏฏะ ใหวนอยูใน

กามภพ อันเปนบวงมารที่ขามไดยาก ที่พบวาอริยมรรคเปนเสนทางสมบูรณที่ครอบคลุมการพัฒนาทั้งศีล 

สมาธิ และปญญา พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2558) พระนิพพานอยางงายดายมีขอบเขตนั่นเอง 

 

องคความรูใหม  

 การขมจิตเพ่ือใหเห็นถึงโทษของกามมารมณตั้งแตเรื่องเล็กนอย เรียกวา การประพฤติ พรหมจรรยซ่ึง

เปนกระบวนการของการขัดเกลาจิตใจเพื่อจะพัฒนาตัวบุคคลทั้ง 3 ดาน คือ ดาน พฤติกรรม ดานจิตใจและ

ดานปญญาใหสอดคลองกัน พระมหาวสันตการณพิรุณ ปฺญาวโร (วงศกา) (2545) การรูเทาทันและสลัดบวง

แหงมารดวยหลัก “สติ-ปญญาบูรณาการ” พัฒนาจากการศึกษาปาสราสิสูตร เนนการทำงานรวมกันของสติ

และปญญา เพื่อแกไขปญหาการติดของในกามคุณ 5 และวัฏฏะ 3 สูการหลุดพนอยางยั่งยืน ลดความทุกข 

พัฒนาคุณภาพชีวิต และสรางภูมิคุมกันทางจิตใจสูความสุขที่แทจริง มนุษยเผชิญ "บวงแหงมาร" (กามคุณ 5, 

วัฏฏะ 3) ซึ่งนำสูความทุกข การขาดสติและปญญาทำใหบวงมีอิทธิพล ผูวิจัยจึงสังเคราะห "กระบวนการรูเทา

ทันและสลัดบวงมารดวยหลัก “สติ-ปญญาบูรณาการ” นวัตกรรมแนวทางปฏิบัติที ่ใชหลักธรรมอยางมี

ประสิทธิภาพ เพ่ือปลดเปลื้องจิตใจจากบวงมารอยางยั่งยืน การรูเทาทันและสลัดบวงมาร วัฏจักรแหงการหลุด

พน มีแกนคือบวงแหงมารมีอิทธิพลเมื่อจิตขาดสติและปญญา การเสริมสรางสองสิ่งนี้คือกุญแจสูการหลุดพน

นำเสนอในรูปแบบวัฏจักรตอเนื่องเนนการฝกฝนซ้ำๆเพ่ือพัฒนาความหลุดพนอยางยั่งยืน โครงสรางหลักการ 4 

ข้ันตอนหลัก  

 จุดเริ่มตน การเผชิญหนากับผัสสะ/สิ่งยั่วยุ ชีวิตประจำวันเผชิญอารมณและสิ่งยั่วยุผานทวารทั้งหา 

เนนการเปลี่ยนแปลงความสัมพันธภายใน 

 ขั้นตอนที่ 1 การมีสติรับรูเมื่อผัสสะกระทบ ฝก "สติ" ใหทันรูปจจุบันขณะอยางเปนกลาง ไมตัดสิน   

ไมปรุงแตง (สอดคลองกับสติปฏฐาน 4) ชวยปองกันจิตไหลตามอารมณ มีพ้ืนท่ีเลือกตอบสนอง 

 ขั้นตอนที่ 2 การใชปญญาพิจารณา มีสติแลวใช "ปญญา" พิจารณาอารมณ/สิ่งยั่วยุตามจริง เห็นไตร

ลักษณ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) (สอดคลองวิปสสนากรรมฐาน) ปญญาคลายอุปาทาน ทำใหเห็นโทษของกาม

คุณและวัฏฏะ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 50 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

 ขั้นตอนที่ 3 การคลายบวงและวางลง เมื่อปญญาเห็นแจง เกิดนิพพิทา วิราคะ จิตไมยึดติด/ดิ้นรนนี่

คือการ "สลัดออก"จากบวงมารดวยอริยมรรคมีองค 8 (สัมมาสังกัปปะ, วาจา, กัมมันตะ) นำสูความสงบ     

เปนอิสระ ลดการสรางกรรมใหม 

 ขั้นตอนที่ 4 การบมเพาะและเสริมสรางภาวะหลุดพนเปนวัฏจักรตอเนื่อง ทำซ้ำๆ บมเพาะศีล สมาธิ 

ปญญา (สัมมาวายามะ, สติ, สมาธิ) ใชชีวิตตามอริยมรรคมีองค 8 เสริมสรางจิตใจแข็งแกรง ผลหลุดพน      

เปนฐานเจริญสติปญญาครั้งถัดไป สรางวิถีชีวิตปราศจากกิเลส สูความสุขท่ีแทจริงยั่งยืน 

 การรูเทาทันและสลัดบวงมารดวยหลัก “สติ-ปญญาบูรณาการ” เปนนวัตกรรมที่โดดเดนดวยหลัก

การบูรณาการสติและปญญา เพื่อหลุดพนอยางมีประสิทธิภาพ เขาถึงจิต ณ จุดกระทบ เผชิญสิ่งยั่วยุโดยตรง 

สติรับรู ผัสสะกอนกิเลสปรุงแตง ประยุกตใชไดจริง ปญญาเปนแกนนำ สติรวบรวมขอมูล ปญญาทำลาย

อุปาทานความยึดมั่น ความตอเนื่องและวนซ้ำ ฝกฝนเปนกระบวนการตอเนื่องในทุกขณะจิต บูรณาการองค

ธรรม รวมหลักธรรมสำคัญเขาเปนกระบวนการเดียวที่สอดคลองกัน พรศักดิ์ ผองแผว (2527) กลาวไวใน

หนังสือ วิทยาการแสวงหาความรูกับการศึกษารัฐศาสตร วา มนุษยไดชื่อวา เปนสัตวที่มีวิวัฒนาการสูงในผืน

พิภพนี้ก็วาได มนุษยมีปญญาที่สามารถพัฒนาตนเองใหถึงจุดสูงสุดแหงชีวิต คือพระนิพาน การแสวงหาความ

เจริญดานปญญาดวย ศีล สมาธิ คุณคาและประโยชนของการเปลี่ยนแปลงกระบวนการนี้นำมาซึ่งคุณคาและ

ประโยชน ลดความทุกขและความเครียด จิตไมตกเปนทาสกิเลส ลดความเครียด/ทุกขจากการยึดติด พัฒนา

คุณภาพชีวิต ดำเนินชีวิตมีสติ มีปญญาตัดสินใจ ไมถูกชักจูง ชีวิตสงบสุข มีทิศทาง เปนอิสระจากวัฏสงสาร  

ตัดวงจรวัฏฏะ 3 อยางแทจริง หลุดพนจากสังสารวัฏฏ สรางภูมิคุมกันทางจิตใจ ฝกฝนตอเนื่องสรางกลไก

ปองกันเชิงรุก จิตใจไมหวั่นไหวตออุปสรรค/สิ่งยั่วยุ รูปแบบและแนวทางการนำไปใชปฏิบัติ กระบวนการนี้

ประยุกตใชในชีวิตประจำวันสำหรับทุกเพศทุกวัย ฝกสติในชีวิตประจำวัน รับรูความรูสึกกายใจอยางเปนกลาง

ในกิจวัตร ใครครวญดวยปญญา เมื่อเผชิญความอยาก/อารมณรุนแรง ใชปญญาใครครวญความเปนจริง 

(อนิจจัง, ทุกขัง, อนัตตา) ละดวยความเขาใจ เมื่อเขาใจแลว ฝกการปลอยวาง ยอมรับความไมเที่ยง ไมยึดม่ัน 

ทบทวนและเรียนรู หมั่นทบทวนการปฏิบัติ เรียนรูจากประสบการณ เพื่อปรับปรุง/เสริมสรางจิตใจตัวอยาง 

เมื่ออยากซื้อของฟุมเฟอย สติรับรู "ฉันกำลังอยากไดสิ่งนี้" ปญญาพิจารณา "ของนี้ไมเที่ยง ใชไปจะเกา ยึดติด

อาจทุกข" คลายบวง/วางลง "ฉันเขาใจแลววาความอยากนี ้เปนแคอารมณชั ่วคราว เลือกที่จะไมยึดติด"       

(อาจตัดสินใจไมซ้ือ/ซ้ือดวยใจเปนกลาง) บมเพาะ ฝกเชนนี้บอยๆ จนความอยากออนลง/ไมผูกมัดจิตไดอีก 

 บทสรุป เสนทางสูความสุขท่ียั่งยืน "กระบวนการรูเทาทันและสลัดบวงมารดวยหลัก 'สติ-ปญญาบูรณา

การ'" เปนแนวทางครอบคลุม ยั่งยืน มีพลัง ในการแกไขปญหาการติดของในวัฏสงสาร ชวยลดความทุกข นำสู

การดำเนินชีวิตท่ีเปยมดวยปญญาและความสุขท่ีแทจริงยั่งยืน 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 51 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

สรุป  

 บวงแหงมาร บวงแหงมารท่ีปรากฏในปาสราสิสูตร ซ่ึงเปนพระสูตรสำคัญท่ีพระพุทธเจาทรงแสดงเพ่ือ

ชี ้ใหเห็นถึงเครื ่องผูกมัดจิตใจที ่นำมาซึ ่งความทุกขและขัดขวางความสุขที ่แทจริง บวงแหงมารเหลานี้

ประกอบดวยกามคุณ 5 (รูป, เสียง, กลิ่น, รส, สัมผัส) ที่เปนที่นาพึงพอใจ, วัฏฏะ 3 (วงจรแหงการเวียนวาย

ตายเกิด), และกิเลสมาร (อวิชชา, ตัณหา, อุปาทาน) งานวิจัยเนนย้ำวาปญหาหลักไมไดอยูที่วัตถุภายนอก แต

เปนปฏิกิริยาของจิตใจที่ยึดติดและปรุงแตงโดยขาดสติและปญญา นอกจากนี้ ยังจำแนก "มาร" ออกเปน 5 

ประเภท ไดแก กิเลสมาร, ขันธมาร, อภิสังขารมาร, เทวปุตตมาร, และมัจจุมาร ซึ่งลวนเปนอุปสรรคตอการ

พัฒนาจิตวิญญาณ 

 ปาสราสิสูตรนำเสนอแนวทางที่ครอบคลุมเพื่อการหลุดพนจากบวงมาร โดยอาศัยหลักธรรมสำคัญ

ตางๆ ท่ีทำงานรวมกันอยางเปนระบบ เชน ปฏิจจสมุปบาทท่ีอธิบายการเกิดข้ึนของสิ่งตางๆ โดยอาศัยกันและ

กัน, การหยั่งรูไตรลักษณที่เห็นวาสรรพสิ่งไมเที่ยง เปนทุกข และไมใชตัวตน, การตระหนักวาขันธ 5 เปนเพียง

ภาระ, การฝกสติกำหนดรู กาย เวทนา จิต ธรรมในสติปฏฐาน 4, และการดำเนินตามอริยมรรคมีองค 8        

ซ่ึงครอบคลุมศีล สมาธิ ปญญา นอกจากนี้ สมถกรรมฐานและวิปสสนากรรมฐานยังเปนเครื่องมือสำคัญในการ

ทำจิตใหสงบและพิจารณาเห็นความจริง 

 จากหลักธรรมเหลานี้ งานวิจัยไดสังเคราะหกรอบแนวคิดใหมที่เรียกวา "กระบวนการรูเทาทันและ

สลัดบวงมารดวยหลักสติ-ปญญาบูรณาการ" ซ่ึงเปนวัฏจักรตอเนื่อง 4 ข้ันตอน เริ่มจากการเผชิญหนากับผัสสะ

หรือสิ่งยั่วยุ จากนั้นจึงฝกสติใหทันรูปจจุบันขณะอยางเปนกลาง ใชปญญาพิจารณาอารมณหรือสิ่งยั่วยุตาม

ความเปนจริงเพื่อเห็นไตรลักษณ เมื่อปญญาเห็นแจง จิตจะคลายความยึดติดและไมดิ้นรน และสุดทายคือการ

บมเพาะและเสริมสรางภาวะหลุดพนอยางตอเนื ่องดวยการฝกฝนศีล สมาธิ ปญญาอยางสม่ำเสมอ 

กระบวนการนี้เนนบทบาทที่กระตือรือรนของผูปฏิบัติในการเปลี่ยนแปลงการรับรูและหลุดพนจากความทุกข

อยางตอเนื่อง 

 ผลการวิจัยนี้มีความสำคัญอยางยิ่งตอสังคมปจจุบันที่เต็มไปดวยสิ่งยั ่วยุและขอมูลขาวสาร การ

ประยุกตใชหลัก "สติ-ปญญาบูรณาการ" จะชวยลดความทุกขและความเครียด, พัฒนาคุณภาพชีวิตและการ

ตัดสินใจ, ทำใหเปนอิสระจากวัฏสงสาร, และสรางภูมิคุมกันทางจิตใจใหแข็งแกรง ไมหวั่นไหวตออุปสรรค 

แนวทางนี้ทาทายแนวคิดที่เชื่อมโยงความสุขกับการครอบครองวัตถุ โดยนำเสนอแหลงที่มาของความสุขท่ี

ยั่งยืนจากภายใน เพื่อเปนแนวทางที่เปนรูปธรรมในการแกไขปญหาสังคมและสงเสริมการพัฒนาคุณภาพชวีิต

และสังคมอยางยั่งยืนในระยะยาว ผูวิจัยยังไดเสนอแนะใหมีการวิจัยเพิ่มเติมในอนาคต ทั้งเชิงทดลอง สังคม

วิทยา/มานุษยวิทยา และการพัฒนาดัชนีหรือแบบประเมิน เพื่อเสริมสรางความเขาใจและยืนยันประสิทธิผล

ของกรอบแนวคิดนี้ใหมีความเก่ียวของและสงผลกระทบตอชีวิตรวมสมัยท่ีหลากหลายยิ่งข้ึน 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 52 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ขอเสนอแนะ 

 จากผลการวิจัยผูวิจัยมีขอเสนอแนะดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

 ผลจากการวิจัยพบวา การรูเทาทันและสลัดบวงมารดวยหลัก “สติ-ปญญาบูรณาการ” เปนแนวทางท่ี

มีประสิทธิภาพในการลดความทุกข สรางภูมิคุมกันทางจิตใจ และนำไปสูความสุขที่แทจริง ดังนั้น หนวยงานท่ี

เกี ่ยวของ เชน สถาบันการศึกษาองคกรศาสนา และหนวยงานดานสุขภาพจิต ควรนำกระบวนการนี้ไป

ประยุกตใชในการพัฒนาหลักสูตรการเรียนการสอน จัดอบรมเชิงปฏิบัติการ หรือเผยแพรความรูแกสาธารณชน 

เพ่ือสงเสริมการพัฒนาสติปญญาและชวยใหบุคคลสามารถรับมือกับสิ่งยั่วยุในชีวิตประจำวันไดอยางรูเทาทัน 

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

 2.1 ควรมีการวิจัยเชิงทดลองเพื่อศึกษาผลกระทบของการนำกระบวนการนี้ไปใชกับกลุมบุคคลที่มี

ความเสี่ยงตอการติดของในกามคุณ 5 เชน วัยรุน หรือผูที่เผชิญกับความเครียดสูงในสังคมดิจิทัล เพื่อยืนยัน

ประสิทธิผลในทางปฏิบัติและปรับปรุงแนวทางใหเหมาะสมกับบริบทท่ีหลากหลาย 

 2.2 ควรมีการวิจัยในเชิงสังคมวิทยาหรือมานุษยวิทยาเพิ่มเติมจะชวยใหเขาใจถึงอิทธิพลของปจจัย

ภายนอกท่ีทำใหบวงแหงมารมีพลังมากข้ึนในสังคมรวมสมัย เชน อิทธิพลของสื่อ, การบริโภคนิยม, หรือคานิยม

ทางสังคม เพ่ือใหสามารถกำหนดแนวทางปองกันและแกไขไดอยางตรงจุด 

 2.3 ควรมีการวิจัยและพัฒนาดัชนีหรือแบบประเมินท่ีสามารถวัดระดับความเขาใจ, การรับรู, และการ

คลายความยึดมั่นจากบวงแหงมารไดอยางเปนวิทยาศาสตร เพื่อใหสามารถติดตามผลการปฏิบัติและปรับปรุง

กระบวนการเรียนรูไดอยางมีประสิทธิภาพ 

 

บรรณานุกรม  

เธียรนันท. (2551). มารมีจริง ทำดีแคไหน หากเผลอใจก็เปนมาร. นนทบุรี: พิมพดีการพิมพ. 

พรศักดิ์ ผองแผว. (2527). วิทยาการแสวงหาความรูกับการศึกษารัฐศาสตรในหลักและวิธีการศึกษาทาง

รัฐศาสตร เลมท่ี 1. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พุทธธรรม ฉบับปรุบปรุงและขยายความ. พิมพครั้งที่ 11. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาวสันตการณพิรุณ ปฺญาวโร (วงศกา). (2545). การศึกษาวิเคราะหเรื่องเมถุนธรรมในพระวินัยปฎก.

วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2542). บางแงมุมของกามในทัศนะพุทธทาสภิกขุ. กรุงเทพฯ: สุขภาพใจ. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 9 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 53 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ลดาวัลย คำจันทร. (2534). วิเคราะหสมถะ-วิปสนนากรรมฐานของหาสำนัก. รายงานวิจัย คณะวิชา

มนุษยศาสตรและสังคมศาสตร: วิทยาลัยครูอุบลราชธานี. 

ส.มหาปญโญภิกขุ. (2550). การรูธรรมแบบรูแจง. พิมพครั้งท่ี 4. กรุงเทพฯ: ใยไหม. 

เสฐียรพงษ วรรณปก. (2540). พุทธวิธีสอนจากพระไตรปฎก. กรุงเทพฯ: เพชรรุงการพิมพ. 

Thanissaro Bhikkhu. (1997). Pabbatopama Sutta: The Simile of the Mountains (SN 3.25). N.P. : n.p.   

 


