
วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 54 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

การวิเคราะหค์วามเชื่อและวิธีปฏิบัติตอ่ท้าวเวสวัณในสงัคมไทย 

ตามค าสอนทางพระพุทธศาสนา 

An Analysis of Beliefs and Practices towards Vessavaṇa in Thai Society 

according to Buddhist Teachings 
 

1ประยูร ป้อมสุวรรณ์, 2ชาติเมธี หงษา และ 3วัชระ งามจิตรเจริญ 
1Prayoon Pomsuwan, 2Chatametee Hongsa and 3Watchara Ngamchitcharoen 

1,2คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์, มหาวิทยาลัยราชภัฏพระนคร 
1,2Faculty of Humanities and Social Sciences, Phranakhon Rajabhat University.  

3คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์  
3Faculty of Liberal Arts, Thammasat University. 

1Corresponding Author’s Email: chatmethee99@gmail.com 

Received: July 3, 2025; Revised: August 4, 2025; Accepted: August 14, 2025 

 

บทคัดย่อ 

 บทความวิจ ัยนี้ม ีว ัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพ ื ่อศ ึกษาเร ื ่องท้าวเวสว ัณตามค าสอน
พระพุทธศาสนา 2) เพื่อศึกษาความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณในสังคมไทย และ 3) เพื่อวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องท้าว
เวสวัณในสังคมไทยตามค าสอนพระพุทธศาสนา เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ โดยรวบรวมข้อมูลจากพระไตรปิฎก 
อรรถกถา เอกสาร งานวิจัย และสื่อออนไลน์ และการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลส าคัญ จ านวน 5 รูป/คน ผลการวิจยั
พบว่า ท้าวเวสวัณที่คนไทยนิยมเรียกว่า “ท้าวเวสสุวรรณ” ตามค าสอนพระพุทธศาสนา คือท้าวกุเวรผู้เป็นหนึ่ง
ในท้าวมหาราชทั้ง 4 ผู้ปกครองสวรรค์ชั้นจาตุมหาราชิกา มียักษ์เป็นบริวาร และเป็นท้าวจตุโลกบาล ปกครอง
ดูแลโลกประจ าทิศเหนือ ค าว่า “เวสวัณ” เป็นชื่อต าแหน่ง แต่งตั้งโดยท้าวสักกเทวราช ท้าวเวสวัณเป็นเทวดาที่
มีรูปงาม ไม่ใช่ยักษ์ที่มีรูปร่างดุร้ายน่ากลัว และเป็นพระโสดาบันซึ่งเป็นพระอริยบุคคลอันเป็นรัตนะประการ
หนึ ่งในพระรัตนตรัย มีบทบาทในการคุ ้มครองดูแลพระพุทธเจ้าและพระสาวก  พร้อมทั ้งมนุษย์ทั ่วไป          
คอยสอดส่องดูแลพฤติกรรมของมนุษย์ทั้งที่เป็นบุญและเป็นบาปเพื่อรายงานต่อเทพในสวรรค์ชั้นดาวดึงส์ ไม่มี
วิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณโดยตรง ส่วนสังคมไทยเชื่อว่าท้าวเวสวัณมีสถานะเป็นยักษ์รูปร่างน่ากลัว เป็นพญายม 
เป็นพระเจ้าพิมพิสาร เป็นเทพแห่งความมั่งคั่งหรือเจ้าแห่งโชคลาภ และเป็นหัวหน้าของท้าวจตุโลกบาล     
ท้าวเวสวัณมี 3 บทบาทส าคัญ คือ บทบาทในฐานะโลกบาลหรือเทพผู้รักษาโลกด้านทิศเหนือ บทบาทในฐานะ
ผู้พิทักษ์พระพุทธศาสนาและพุทธสถาน และบทบาทในฐานะเทพแห่งความมั่งคั่ง วิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณคือ
การกราบไหว้สักการบูชาเพื่อบนบานและขอพร การวิเคราะห์ความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณในสังคมไทยตามค า
สอนพระพุทธศาสนา พบว่า มีความแตกต่างกันในเรื่องรูปร่างและลักษณะ รวมถึงบทบาท และวิธีปฏิบัติต่อ



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 55 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ท้าวเวสวัณในสังคมไทยเน้นการบูชาท้าวเวสวัณในฐานะเทพผู ้ปกป้องคุ ้มครองภัยและเทพผู ้ประทาน
ความส าเร็จและความมั่งคั่ง ในขณะที่ในค าสอนพระพุทธศาสนาไม่ได้ก าหนดวิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณไว้โดยตรง 
แต่การบูชาท้าวเวสวัณด้วยการท าความดีตามหลักการพระพุทธศาสนาสอดคล้องกับหลักเทวตาพลี การยดึมั่น
ในไตรสรณคมน์และการพึ่งตนเอง  

ค าส าคัญ: ท้าวเวสสุวรรณ; ท้าวเวสวัณ; ท้าวกุเวร; ยักษ์  

 

Abstract 

 This research has three objectives: to examine the concept of Vessavaṇa according to 
Buddhist teachings, to explore the belief in Vessavaṇa in Thai society, and to analyze the belief in 
Vessavaṇa in Thai society according to Buddhist teachings. It is a qualitative study that gathers data 
from the Tipitaka, the Atthakathā, documents, research, and online media, and interviews with 5 
key informants. The results of the study reveal that, according to Buddhist teachings, Vessavaṇa 
which Thai people like to call Thao Vessuvan is Kuvera, one of the Four Great Kings who rules the 
celestial realm of Cātumahārajikā.  He comands demons as his followers and serves as the guardian 
of the northern world.The term " Vessavaṇa " refers to a title appointed by Sakka Devarāja. 
Vessavaṇa is a handsome deity, not a fearsome demon, and is a Sotāpanna (a stream-enterer), one 
of the noble beings, considered a precious jewel in the Triple Gem. He holds the power and 
responsibility to protect the Buddha, his disciples, and humans in general. His role includes 
monitoring human behavior, both good and evil, and reporting it to the deities in Tāvatisā heaven. 
There is no specific practice toward Vessavaṇa prescribed in Buddhist teachings. Thai society, 
however, believes that Vessavaṇa is a fearsome demon, the Lord of Death, King Bimbisāra, the god 
of wealth, or the leader of the Four Heavenly Kings. He plays three important roles: as a guardian 
deity of the world in the northern direction, as a protector of Buddhism and Buddhist sites, and as 
the god of wealth. The common practice toward Vessavaṇa involves worship, offerings, and prayers 
for blessings and favors. The analysis of the belief in Vessavaṇa in Thai society according to 
Buddhist teachings shows that there are differences in terms of appearance, characteristics, roles, 
and practices toward Vessavaṇa. In Thai society, worship is emphasized, seeing Vessavaṇa as a 
protective deity who grants success and wealth, whereas Buddhist teachings do not prescribe 
specific practices toward Vessavaṇa. However, worshiping Vessavaṇa by doing good deeds 
according to Buddhist principles is in line with the principles of Devatā-Bali (offering to deities), 
adherence to the Triple Gem, and self-reliance. 
Keywords: Vessuvan; Vessavaṇa; Kuvera; Yakkha 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 56 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

บทน า 

 ในพระไตรปิฎก  ท้าวเวสวัณ (หรือ “ท้าวไพศรพณ์” ที่มาจาก “ไวศฺรวณ” ในภาษาสันสกฤต) หรือที่
คนไทยนิยมเรียก “ท้าวเวสสุวรรณ” มีอีกพระนามหนึ ่งว่า “ท้าวกุเวร” (“กุเพระ” ในภาษาสันกฤต) 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย : ที.ม. (ไทย); 10/337/265) เป็นเทพหรือเทวดา
ส าคัญองค์หนึ่งในค าสอนทางพระพุทธศาสนา โดยเป็นหน่ึงในท้าวมหาราชสี่หรือท้าวจาตุมหาราช ซึ่งถือว่าเป็น
เทวดาผู้รักษาโลกในสี่ทิศที่เรียกกันว่า “ท้าวจตุโลกบาล” (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย: ที.ปา. (ไทย); 11/207-208/208-209) ค าสอนหรือความเชื่อเรื่องท้าวจาตุมหาราชและท้าวเวสวัณใน
พระพุทธศาสนามีส่วนคล้ายกับความเชื่อในคติพราหมณ์-ฮินดูซึ่งมีความเชื่อเรื่องท้าวจตุโลกบาลและท้าวกุเวร 
หรือท้าวไพรศพณ์ด้วยเช่นกัน (ปริวัตร ศิระเกียรติสกุล และอรอุษา สุวรรณประเทศ, 2560) 
 ค าสอนหรือความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณแพร่ไปในประเทศต่าง ๆ พร้อมกับพระพุทธศาสนาและเกดิการ
เปลี่ยนแปลงไปตามอิทธิพลต่าง ๆ ในประเทศนั้น ๆ ส่วนในประเทศไทย วรรณกรรมที่เก่าแก่ที่สุดที่กล่าวถึง
ท้าวเวสวัณ คือ ไตรภูมิกถา หรือ ไตรภูมิพระร่วง โดยมีชื่อว่า ท้าวไพรศรพณ์มหาราช ในฐานะที่เป็นมหาราช
หัวหน้าหมู่ยักษ์และเทวดาประจ าทิศอุดร  (พญาลิไทย, 2526) ท้าวเวสวัณได้รับความเคารพนับถือมาอย่าง
ยาวนานดังปรากฏรูปเคารพต่าง ๆ ของท้าวเวสวัณในสังคมไทยมาตั้งแต่ครั้งอดีต ปัจจุบันท้าวเวสวัณยิ่งได้รับ
ความนิยมและความเคารพบูชาเป็นอย่างมากจากชาวพุทธไทย โดยชาวพุทธมีความเชื่อหลากหลาย เช่น ท้าว
เวสวัณเป็นเทพแห่งโชคลาภและความมั่งคั่ง รวมทั้งสามารถปกป้องคุ้มครองและดลบันดาลสิ่งที่คนปรารถนาให้
เป็นจริงได้ และชาวพุทธไทยบางคนก็เชื่อว่า ท้าวเวสวัณเป็นองค์เดียวกับพญายม ท าให้มีการสร้างรูปเคารพ
ท้าวเวสวัณจ านวนมากในวัดต่าง ๆ  และชาวพุทธไทยจ านวนมากก็นิยมไปกราบไหว้บูชาและบนบานหรือขอ
พรให้ได้ในสิ่งที่ตนปรารถนา (คมชัดลึกออนไลน์, 2565)  
 พัฒนาการของความเชื่อเกี่ยวกับท้าวเวสวัณของชาวพุทธไทยดังกล่าวเป็นเรื่องที่น่าสนใจว่า ความเชื่อ
เกี่ยวกับท้าวเวสวัณและวิธีปฏิบัติตนต่อท้าวเวสวัณของชาวพุทธไทยมีความสอดคล้องหรือความแตกต่างจากค า
สอนทางพระพุทธศาสนาอย่างไร พุทธศาสนิกชนควรเชื่อและควรปฏิบัติตนต่อท้าวเวสวัณอย่างไรจึงจะ
เหมาะสมหรือถูกต้องตามค าสอนในพระพุทธศาสนา บทความวิจัยนี้จึงต้องการศึกษาความเชือ่และวิธีปฏิบัตติอ่
ท้าวเวสวัณในสังคมไทยและน าเสนอความเชื ่อและวิธ ีปฏิบัต ิต่อท้าวเวสวัณที ่สอดคล้องกับค าสอน
พระพุทธศาสนา 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

 1. เพื่อศึกษาเรื่องท้าวเวสวัณตามค าสอนพระพุทธศาสนา  
 2. เพื่อศึกษาความเชื่อและวิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณในสังคมไทย  
 3. เพื่อวิเคราะห์ความเชื่อและวิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณในสังคมไทยตามค าสอนพระพุทธศาสนา 
 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 57 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

วิธีด าเนินการวิจัย 

 การวิจัยครั ้งนี ้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธีการวิจัยเอกสาร 
(Documentary Research) และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview)  ซึ่งการด าเนินการวิจัยครั้งนี้ได้
ผ่านการพิจารณาของกรรมการจริยธรรมการวิจัยในมนุษย์ โดยมีรายละเอียดวิธีด าเนินการวิจัยดังต่อไปน้ี 
 ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาภาคเอกสาร  ค้นคว้าข้อมูลเกี่ยวกับเรื่องราวของท้าวเวสวัณ ตามคติความเชื่อ

ของสังคมไทยและตามคำสอนพระพุทธศาสนา  จากพระไตรปิฎก อรรถกถา ตำรา เอกสาร งานวิจัย และ     

สื่อออนไลน์ที่เกี่ยวข้อง แล้วนำมาวิเคราะห์ สังเคราะห์ เพื่อให้ได้ข้อมูลพื้นฐานสำหรับการนำไปออกแบบ

สัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview)   

 ขั้นตอนที่ 2 การศึกษาภาคสนาม การศึกษาภาคสนามมุ่งเก็บข้อมูลเกี่ยวกับเรื่องราวของท้าวเวสวัณ

ในความเชื่อของสังคมไทยและตามค าสอนทางพระพุทธศาสนาด้วยการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ให้ข้อมูลส าคัญ (key 
informants) คือ นักวิชาการและพระสงฆ์รวมถึงบุคคลที่รับผิดชอบในการน าบูชาท้าวเวสวัณในวัดที่มีชื่อเสียง
เกี่ยวกับรูปเคารพท้าวเวสวัณที่ประดิษฐานอยู่ภายในวัด คือ วัดสุทัศนเทพวราราม กรุงเทพฯ วัดจุฬามณี 
จังหวัดสมุทรสงคราม และวัดบ้านทึง จังหวัดสุพรรณบุรี  จ านวน 5 รูป/คน 
 ขั้นตอนที่ 3  การวิเคราะห์ สังเคราะห์ และสรุปผล วิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูลเกี่ยวกับท้าว

เวสวัณตามวัตถุประสงค์ที่ก าหนดไว้ และสรุปผลเป็นองค์ความรู้ใหม่ 
 

ผลการวิจัย 

 วัตถุประสงค์ข้อที่ 1 การศึกษาเรื่องท้าวเวสวัณตามค าสอนพระพุทธศาสนา พบว่าเรื่องของท้าว

เวสวัณในค าสอนทางพระพุทธศาสนาปรากฏในอาฏานาฏิยสูตร ความย่อว่า เมื่อครั้งที่พระผู้มีพระภาคเจ้า
ประทับอยู่ที่เขาคิชฌกูฏใกล้กรุงราชคฤห์ ในคืนวันหนึ่งได้มีท้าวจตุมหาราชิกาพร้อมกับเหล่ายักษ์ คนธรรพ์ 
กุมภัณฑ์ และนาคมาเข้าเฝ้าพระผู้มีพระภาคเจ้า ครั้นยักษ์เหล่านั้นได้ถวายบังคมพระผู้มีพระภาคเจ้าแล้ว ท้าว
เวสวัณได้กราบทูลว่า ยักษ์ชั้นสูงกลางและต ่า เลื่อมใสพระองค์ก็มี และไม่เลื่อมใสพระองค์ก็มี แต่ผู้ไม่เลื่อมใสมี
จ านวนมาก เนื่องจากพระองค์ได้สอนให้เว้นจากการฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประพฤติผิดในกาม พูดปด และดื่มสุรา
เมรัย พวกยักษ์จ านวนมากไม่ได้งดเว้นตามค าสอนดังกล่าวจึงพากันไม่รักและไม่ชอบใจพระองค์ ดังนั้น ขอให้
พระองค์จงทรงรับอาฏานาฏิยปริตรนี้ไว้เพื่อให้ยักษ์ดังกล่าวเลื่อมใสและไม่เบียดเบียนภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก 
และอุบาสิกา แต่กลับคุ้มครองรักษาพุทธบริษัทสี่ให้อยู่สุขส าราญ พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงรับโดยดุษณีภาพ 
ท้าวเวสวัณจึงได้แสดงอาฏานาฏิยปริตรถวาย (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย :      
ที.ปา. (ไทย); 11/207-208/208-209) 
 ความเป็นมาของท้าวเวสวัณ หรือท้าวกุเวรในคติพุทธก็ยังมีปรากฏในอรรถกถาอาฏานาฏิยสูตรว่า   
เมื่อครั้งพระพุทธเจ้ายังไม่อุบัติขึ้น ท้าวมหาราชนี้ได้เป็นพราหมณ์ชื่อว่ากุเวร แล้วได้สร้างโรงงานผลิตน ้าอ้อย
ด้วยเครื่องยนต์จ านวน 7 แห่ง กุเวรนั้นได้แบ่งรายได้จากโรงงาน 1 แห่งท าบุญกับคนจ านวนมากที่มาหาเขา 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 58 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

รายได้จากโรงงานผลิตน ้าอ้อยนั้นได้มากกว่าโรงงานอีก 6 แห่ง เขาเลื่อมใสการท าบุญเช่นนั้นจึงได้น าก าไรจาก
โรงงานอีก 6 แห่งมาให้ทานเป็นเวลานานถึง 20,000 ปี เมื่อเขาได้ถึงแก่กรรมก็ได้ไปเกิดเป็นเทพบุตรชื่อว่า
กุเวรในสวรรค์ชั้นจาตุมมหาราชิกา จากนั้นก็ได้ปกครองเมืองวิสาณะ ตั้งแต่นั้นมาชาวเมืองจึงขนานพระนามว่า 
ท้าวเวสวัณ (อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับสยามรัฐ: ที.ปา.อ. (บาลี); 3/249-250) 
 วรรณกรรมพระพุทธศาสนาของไทยตั้งแต่ยุคสุโขทัยคือไตรภูมิพระร่วง ได้ระบุว่า บรรดาหัวหน้า
เทวดาทั้ง 4 ทิศนั้น ท้าวเวสวัณ หรือท้าวกุเวร หรือท้าวไพศรพณ์มหาราชเป็นหัวหน้ายักษ์อยู่ในทิศอุดร (พญาลิ
ไทย, 2526) ส่วนจักรวาลทีปนีวรรณกรรมยุคล้านนาก็ระบุถึงท้าวเวสวัณโดยอ้างอิงจากอรรถกถาและฎีกาว่า
ท้าวกุเวรครองทิศเหนือแล้วก็เล่าประวัติของท้าวเวสวัณอย่างละเอียดตามเนื้อหาอรรถกถาอาฏานาฏิยสูตร 
(พระสิริมังคลาจารย์, 2523)  
 กล่าวโดยสรุป ท้าวเวสวัณมีประวัติความเป็นมาปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาทชั้นพระบาลี 
อรรถกถา และฎีกา นอกจากนี้ยังปรากฏในวรรณกรรมพระพุทธศาสนายุคสุโขทัย ล้านนา อยุธยา และ
รัตนโกสินทร์ แม้คัมภีร์ลลิตวิสตระก็มีกล่าวถึงท้าวจตุโลกบาลซึ่งก็รวมถึงท้าวเวสวณัในนั้นด้วย แม้หลักฐานทาง
โบราณคดี คือ พระพุทธชินราช จังหวัดพิษณุโลก ซึ่งเป็นพระพุทธรูปอายุประมาณ 600 ปี ก็มีรูปท้าวเวสวัณที่
พระชานุเบ ื ้องซ ้าย สม ัยอย ุธยาก ็ม ีย ันต ์โสฬสติดอยู ่ท ี ่ประตูพระอ ุโบสถวัดหน้าพระเมรุ  จ ังหวัด
พระนครศรีอยุธยา รูปเคารพของท้าวเวสวัณในปัจจุบันมี 3 ปาง คือปางพรหมาสูติเทพ ปางจาตุมหาราชิกา 
และปางเทพบุตรสูติเทพ ปัจจุบันชาวไทยพุทธนิยมบูชารูปป้ันเพื่ออธิษฐานขอพรให้โชคลาภร ่ารวย  
 ในพระไตรปิฎกได้ระบุว่า ท้าวมหาราชทั้ง 4 พร้อมบริวารจะท าหน้าที่คอยปกป้องดูแลมนุษย์รวมทั้ง
พระพุทธเจ้าและพระสาวกในทิศทั้ง 4 ร่วมกับท้าวสักกะ โดยท้าวมหาราชทั้ง 4 เป็นบริวารของท้าวสักกะ        
ท้าวมหาราชทั้ง 4  พร้อมบริวาร  จะคอยปกป้องดูแลพระพุทธเจ้าและพระสาวกดังปรากฏในอาฏานาฏิยสูตรว่า      
ครั้งหนึ่ง เมื่อพระผู้มีพระภาคประทับอยู่  ณ  ภูเขาคิชฌกูฏ  เขตกรุงราชคฤห์  ท้าวมหาราชทั้ง  4 องค์วางยาม
รักษาการณ์ไว้ทั้ง 4 ทิศ  วางกองก าลังไว้ทั้ง  4  ทิศ  วางหน่วยป้องกันไว้ทั้ง 4   ทิศ  ด้วยกองทัพยักษ์หมู่ใหญ่    
ด้วยกองทัพคนธรรพ์หมู่ใหญ่  ด้วยกองทัพกุมภัณฑ์หมู่ใหญ่ และด้วยกองทัพนาคหมู่ใหญ่ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ปา. (ไทย); สตฺตก. 23/92/53) แต่การที่ท้าวเวสวัณเป็นเจ้า
แห่งยักษ์หรือผู้ปกครองยักษ์ (ปริวัตร ศิระเกียรติสกุล และอรอุษา สุวรรณประเทศ, 2560) ท าให้เข้าใจกันว่า 
พระองค์ก็เป็นยักษ์ด้วย แต่ที่จริงการเป็นเจ้าแห่งยักษ์ไม่จ าเป็นที่ผู้ปกครองจะต้องเป็นยักษ์ด้วย เหมือนกับท้าว
วิรูปักษ์เป็นเจ้าแห่งนาคหรือพญานาคแต่พระองค์ไม่ได้เป็นพญานาคซึ่งเป็นสัตว์อยู่ในก าเนิดเดรัจฉาน ยิ่งไป
กว่านั้น บริวารของท้าวเวสวัณไม่ได้มีแต่ยักษ์อย่างเดียว แต่ยังมีเทวดาซึ่งไม่ได้มีรูปร่างน่ากลัวด้วย ดังจะเห็นได้
จากเรื ่องเสริสกวิมาน ในอรรถกถาขุททกนิกาย วิมานวัตถุ ซึ ่งแสดงว่า เสรีสกะเทพบุตรเป็นภุมมเทวดา      
คอยปกป้องดูแลผู้เดินทางในทะเลทราย ตามค าสั่งของท้าวเวสวัณ ซึ่งเป็นหัวหน้าหรือเจ้านายของตัวเอง (อรรถ
กถาภาษาบาลี ฉบับสยามรัฐ: ขุ.วิ.อ. (บาลี); 26/7/9-13) 
 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 59 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

 ท้าวเวสวัณจึงมีเทวดาเป็นบริวารด้วย กล่าวคือ ในสวรรค์ชั้นจาตุมหาราชิกา นอกจากท้าวมหาราชทั้ง 
4 แล้ว ก็ยังมีเทวดาอยู่อีกจ านวนมาก ไม่ใช่มีแค่ยักษ์หรือกุมภัณฑ์ เทวดาเหล่านี้ก็เป็นบริวารของท้าวมหาราช
ทั้ง 4 นั่นเอง ในหนังสือไตรภูมิกถาหรือไตรภูมิพระร่วง ก็กล่าวว่า ท้าวไพรศรพณ์ (เวสวัณ) เป็นหัวหน้าของ
ยักษ์และเทวดาตลอดทั้งก าแพงจักรวาลในทิศเหนือ (พญาลิไทย, 2526) 
 การที่ท้าวเวสวัณมีคทาเป็นอาวุธ (คทาวุธ) ดังปรากฏในอรรถกถาของอาฬวกสูตร สังยุตตนิกาย 
สคาถวรรค สารัตถัปปกาสินี ท าให้เข้าใจกันว่า ท้าวเวสวัณเป็นยักษ์เพราะมีคทาเป็นอาวุธ แต่ยักษ์ไม่
จ าเป็นต้องมีคทาเป็นอาวุธเสมอไป ดังปรากฏในอรรถกถาเรื่องเดียวกันนั่นเองว่า อาฬวกยักษ์มีผ้าเป็นอาวุธ 
(ทุสสาวุธ) ไม่ใช่ตะบอง (อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับสยามรัฐ: ส .สคาถ.อ. (บาลี); 1/439) การมีคทาเป็นอาวุธจึง
ไม่ได้แสดงว่า ท้าวเวสวัณเป็นยักษ์ 
 จากที่กล่าวมา จึงสรุปได้ว่า ท้าวเวสวัณเป็นเทวดาที่มีรูปงาม  ไม่ใช่ยักษ์ที่มีรูปร่างหน้าตาดุร้ายน่ากลัว 
แต่การที่ท้าวเวสวัณเป็นผู้ปกครองพวกยักษ์และมีคทาเป็นอาวุธอาจท าให้คนเข้าใจผิดว่า ท้าวเวสวัณเป็นยักษ์  
ส าหรับวิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณโดยตรงนั้นไม่ปรากฏในพระไตรปิฎก มีแต่วิธีปฏิบัติต่อเทวดาโดยทั่วไปปรากฏ
อยู่ในพระสูตรหลายแห่ง เช่น ในปาฏลิคามิยสูตร พระพุทธเจ้าทรงสอนให้บูชาเทวดาด้วยการท าบุญอุทิศให้ 
โดยตรัสว่า 

        บัณฑิตอยู่ในที่ใด  เลี้ยงดูท่านผู้มีศีล 
ผู้ส ารวม  ประพฤติพรหมจรรย์  ในที่ที่ตนอยู่นั้น 
พึงอุทิศทักษิณาแก่เหล่าเทวดาผู้สถิตอยู่ในที่นั้น 
         เทวดาเหล่านั้นอันเขาบูชาแล้ว  ย่อมบูชาตอบ 
อันเขานับถือแล้ว  ย่อมนับถือตอบ 
จากนั้นย่อมอนุเคราะห์บัณฑิตนั้นเป็นการตอบแทน 
ดุจมารดาอนุเคราะห์บุตรผู้เกิดแต่อก  ฉะน้ัน 

            ดังนั้น  ผู้ที่เทวดาอนุเคราะห์แล้ว 
 ย่อมพบเห็นแต่สิ่งที่เจริญทุกเมื่อ   
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.อุ. (ไทย); 25/76/236) 
 

 วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 การศึกษาความเชื่อและวิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณในสังคมไทย จากการศึกษา

เอกสารเกี่ยวกับความเชื่อและวิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณในสังคมไทยและการศึกษาภาคสนามเกี่ยวกับความเชื่อ
และวิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณที่ วัดสุทัศนเทพวราราม วัดจุฬามณี และวัดบ้านทึง พบว่า 

ท้าวเวสวัณได้รับความเคารพบูชาอย่างกว้างขวางในสังคมไทยจากชาวพุทธ ซึ่งเป็นปรากฏการณ์ที่ไม่
เคยมีมาก่อนในอดีต อย่างไรก็ตาม ความเชื่อของชาวพุทธไทยเกี่ยวกับท้าวเวสวัณยังมีความหลากหลายและ
แตกต่างจากค าอธิบายในคัมภีร์และวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา เช่น บางความเชื่อมองว่าท้าวเวสวัณเป็น
ยักษ์หน้าตาดุร้ายน่ากลัว เป็นเทพอสูร เป็นองค์เดียวกับพญายมราช เป็นเทพแห่งความมั่งคั่งหรือโชคลาภ และ



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 60 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

บางกลุ่มก็สับสนว่าท้าวเวสวัณเป็นองค์เดียวกับพระเจ้าพิมพิสาร ความเชื่อเหล่านี้ได้รับอิทธิพลจากค าสอนใน
พระพุทธศาสนาและความเชื่อในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู รวมถึงการปรับเปลี่ยนตามนิมิตและความเชื่อของ
บุคคลส าคัญที่มีการเผยแพร่ผ่านสื่อสิ ่งพิมพ์และสื่อออนไลน์ในช่วงที่ผ่านมา  ซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงความ
หลากหลายและการเปลี่ยนแปลงของความเชื่อในสังคมไทยเกี่ยวกับท้าวเวสวัณในยุคปัจจุบัน    
 ประเทศไทยได้รับวัฒนธรรมรวมถึงความเชื่อทางพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์ -ฮินดูจาก
อินเดียตั้งแต่สมัยโบราณ จึงมีอิทธิพลต่อวัฒนธรรมและความเชื่อของคนไทย เช่น ความเชื่อเกี่ยวกับท้าวเวสวัณ 
ซึ่งเป็นเทพแห่งความมั่งคั่งที่น าเข้ามาพร้อมกับประเพณีจากอินเดีย โดยพ่อค้าชาวอินเดียได้น ารูปเคารพ    
ท้าวเวสวัณเข้ามาเคารพบูชาเพื่อความเจริญรุ่งเรือง การนับถือท้าวเวสวัณแพร่หลายตั้งแต่สมัยทวารวดีและ  
ศรีวิชัย มีหลักฐานจากการพบรูปเคารพในเมืองท่าที่เคยค้าขายกับต่างประเทศในช่วงพุทธศตวรรษที่ 11 -16 
ทั้งใน ภาคกลางและภาคใต้ รวมถึงในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ซึ่งท้าวเวสวัณเป็นทั้งเทพแห่งความมั่งคั่งและผู้
พิทักษ์พระพุทธศาสนาในคติพุทธมหายานและพราหมณ์-ฮินดู (ศรีศักร วัลลิโภดม, 2525)  หลังจากนั้นคติการ
นับถือท้าวเวสวัณในฐานะท้าวโลกบาลผู้ดูแลรักษาโลกประจ าทิศเหนือและผู้พิทักษ์พระพุทธศาสนาได้เป็นที่
นิยมแพร่หลาย พร้อมกับการรับพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทจากศรีลังกา ดังมีเรื่องราวมากมายเกี่ยวกับท้าว
เวสวัณในพุทธประวัติปรากฎในหลักฐานต่าง ๆ นับแต่สมัยสุโขทัยลงมาจนถึงสมัยรัตนโกสินทร์เช่นศิลาจารึก        
(กรมศิลปากร, 2527)  
 ความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณของชาวพุทธไทยมีประวัติสืบต่อยาวนานมาจากอดีตจนถึงปัจจุบัน ท าให้
ความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณปรับเปลี่ยนไปตามเหตุปัจจัยต่าง ๆ จนกลายเป็นความเชื่อที่มีความหลากหลายและ
แตกต่างกันไปตามความเชื่อที่ต่างกัน แต่โดยทั่วไปชาวพุทธไทยนิยมบูชาและขอพรในเรื่องต่าง ๆ จากท้าวเวสวัณ 
 วัตถุประสงค์ข้อที่ 3 การวิเคราะห์ความเชื่อและวิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณในสังคมไทยตามค าสอน

พระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบว่า ความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณในสังคมไทยตามคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนามี

สาระส าคัญ 3 ประเด็น  คือ  
 1. ความสอดคล้องของความเช่ือเรื่องท้าวเวสวัณกับค าสอนทางพระพุทธศาสนา   

ความเชื ่อเรื ่องท้าวเวสวัณในสังคมไทยมีส่วนที ่มีความสอดคล้องกับท้าวเวสวัณในค าสอนทาง
พระพุทธศาสนา ดังนี้  
 1.1 ประวัติความเป็นมาของท้าวเวสวัณ 

ประวัติความเป็นมาของท้าวเวสวัณในสังคมไทย เมื่อวิเคราะห์ตามคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา จะมี
ส่วนที่สอดคล้องกันอยู่หลายส่วน เริ่มจากเรื่องชื่อของท้าวเวสวัณ แม้จะเขียนหรือออกเสียงแตกต่างกันไปบ้าง 
แต่ก็มีลักษณะร่วมเดียวกัน โดยสรุปแล้ว ชื่อท้าวเวสวัณทั้งในสังคมไทยและตามคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา    
ที่สอดคล้องตรงกัน จะมีด้วยกันทั้งหมด 3 ชื่อ คือ ท้าวกุเวร ท้าวไพศรพณ์ และท้าวเวสวัณ ซึ่งคนไทยนิยม
เขียนเป็น เวสสุวัณบ้าง เวสสุวรรณบ้าง  

 
 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 61 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

 1.2 ลักษณะ สถานะ และรูปเคารพของท้าวเวสวัณ 

 ความสอดคล้องของความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณในสังคมไทยกับค าสอนทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับ
ลักษณะ สถานะ และรูปเคารพของท้าวเวสวัณ คือ ท้าวเวสวัณเป็นหนึ่งในท้าวจาตุมหาราชและท้าวจตุโลกบาล  
ส่วนรูปเคารพที่มีลักษณะสอดคล้องกับลักษณะของท้าวเวสวัณในค าสองพระพุทธศาสนามากที ่สุดคือ        
ท้าวเวสวัณที่ประดิษฐานอยู่ที่วัดจุฬามณี ซึ่งมีทั้งหมด 4 ปาง แต่มีเพียง 3 ปางที่สอดคล้องกัน ปางแรกได้แก่ 
ปางพรหมาสูติเทพ เป็นองค์แรกที่วัดจุฬามณีสร้างขึ้น พระพักตร์แบบพรหม พระหัตถ์ถือดอกบัว และแว่น      
สุริยกานต์ องค์ปูนปั้นสีขาวและจะไม่ใช่รูปปั้นหน้ายักษ์ในแบบที่เราคุ้นตา ถือว่าเป็นหนึ่งเดียวในประเทศไทย 
รูปปั้นองค์นี้มีความพิเศษอีกอย่างหนึ่งคือ นายช่างที่ปั้นนั้นได้รับการคัดเลือกโดยท้าวเวสวัณโดยตรง ผ่านทาง
นิมิตของท่านเจ้าอาวาส ปางที่สองได้แก่ ท้าวเวสวัณปางเทพบุตร มีพระพักตร์เป็นเทวดา เป็นเทพบุตรหน้า
เหมือนมนุษย์ แต่มีลายพระโอษฐ์ ยืนถือกระบองแบบเหลี่ยม ปางที่สามได้แก่ ปางมนุษย์ มีพระพักตร์เหมือน
เทวดา ไม่มีลายพระโอษฐ์ ยืนถือกระบองแบบเกลียว ทั้งนี้ เนื่องจาก ตามคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา แม้ท้าว
เวสวัณจะได้รับแต่งตั้งให้เป็นหนึ่งในท้าวจาตุมหาราชท าหน้าที่เป็นท้าวโลกบาลประจ าทิศเหนือ โดยมีฐานะ
เป็นหัวหน้าของพวกยักษ์ มียักษ์แวดล้อม แต่มีหลักฐานในพระไตรปิฎกว่าท่านคงมีใบหน้าที่ผุดผ่อง เปี่ยมราศี 
เป็นที่เจริญตาของผู้พบเห็น และค าว่า ยักษ์ ในพระพุทธศาสนาเป็นค าเรียกเทวดาด้วย 
 1.3 บทบาทและหน้าที่ของท้าวเวสวัณ 

 ความสอดคล้องของความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณกับค าสอนทางพระพุทธศาสนา  เกี่ยวกับบทบาทและ
หน้าที่ของท้าวเวสวัณ ที่สอดคล้องกันมากที่สุดคือ บทบาทในฐานะโลกบาลหรือเทพผู้รักษาทิศ และบทบาทใน
ฐานะผู ้พิทักษ์พระพุทธศาสนาและพุทธสถาน บทบาทในฐานะโลกบาลหรือเทพผู ้รักษาทิศมีลักษณะที่
สอดคล้องกับบทบาทและหน้าที่ของท้าวเวสวัณในฐานะเป็นหนึ่งในท้าวจตุโลกบาลตามหลักฐานในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา โดยอยู่ในสถานะเป็นท้าวมหาราชพระองค์หนึ่งในสวรรค์ชั้นจาตุมหาราชิกา ท้าวเวสวัณจึงมี
อ านาจและหน้าที่ในการบริหารปกครองและดูแลเทวดาและยักษ์ที ่อยู ่ภายใต้การปกครองของพระองค์ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ปา. (ไทย); 11/278-281/221-228) 
 เนื่องจากท้าวมหาราชทั้ง 4 อยู่ภายใต้การปกครองของท้าวสักกะ (พระสิริมังคลาจารย์, 2523) ท้าว
เวสวัณจึงมีอ านาจและหน้าที่ในการท างานตามที่ท้าวสักกะมอบหมาย ท้าวมหาราชทั้ง 4 ท าหน้าที่อารักขา
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ในทิศทั้ง 4 ในสถานะท้าวจตุโลกบาล ท้าวเวสวัณและท้าวมหาราชที่เหลือพร้อมทั้งบริวารจึง
มีหน้าที่คอยปกป้องและช่วยเหลือมนุษย์ทั่วไปด้วย  
 ในสมัยสุโขทัย มีค าบรรยายอยู่ใน "ไตรภูมิกถา" แสดงให้เห็นว่า การนับถือท้าวเวสวัณมีหลักฐาน
ปรากฏชัดเจนผ่านบทบาทของท้าวเวสวัณในฐานะมหาราชแห่งสวรรค์ชั้นจาตุมหาราชิกา ซึ่งท าหน้าที่เป็น       
จตุโลกบาล คอยคุ้มครองและดูแลสวรรค์ โลก และมนุษย์ (พญาลิไทย, 2526) นอกจากนี้ ยังมีการกล่าวถึงนาม
ของท้าวเวสวัณในศิลาจารึก และปรากฏรูปเคารพของท้าวเวสวัณที่ฐานซุ้มเรือนแก้วของพระพุทธชินราช  
 ท้าวเวสวัณร่วมกับท้าวมหาราชอีก 3 องค์ มีหน้าที่ดูแลความประพฤติของมนุษย์ หากผู้ใดสร้างความดี 
ท้าวเวสวัณร่วมกับท้าวมหาราชอีก 3 องค์ จะส่งเทวดาไปอารักขา เช่น นักปฏิบัติกรรมฐาน ดังจะเห็นได้จาก



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 62 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

เรื่องท้าวเวสวัณทอดพระเนตรเห็นพระสัมภูตเถระนั่งในที่โล่งแจ้ง มนสิการกัมมัฏฐานอยู่ จึงเสด็จลงมานมัสการ
พระเถระ แล้วสั่งยักษ์  2 ตน ให้บอกการมาของพระองค์และถวายอารักขาพระเถระด้วย  แล้วเสด็จหลีกไป 
(อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับสยามรัฐ: ขุ.เถร.อ. (บาลี); 1/92-93) 
 บทบาทในฐานะผู้พิทักษ์พระพุทธศาสนาและพุทธสถาน ถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของบทบาทในฐานะท้าว
จตุโลกบาลนั่นเอง เพราะว่าท้าวเวสวัณในสถานะท้าวจตุโลกบาล หรือหนึ่งในจ านวนท้าวมหาราชทั้ง 4 มีฐานะ
เป็นบริวารของท้าวสักกะ ทั้งท้าวมหาราชและบริวารจึงมีอ านาจหน้าที่คอยปกป้องดูแลโลกสวรรค์ โลกมนุษย์ 
และช่วยเหลือพระพุทธเจ้า พระสาวก และมนุษย์ทั่วไป ในอาฏานาฏิยสูตรที่กล่าวมาแล้ว ท้าวมหาราชทั้ง 4 
และบริวารถวายการอารักขาพระพุทธเจ้าและพระสาวก และในสักกปัญหาสูตรยังปรากฏเรื่องนางปริจาริกา
ของท้าวเวสวัณชื่อภุชคี คอยอุปัฏฐากดูแลพระพุทธเจ้าด้วย (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย: ที.ม. (ไทย); 10/352/279) นอกจากนั้น  ท้าวเวสวัณและบริวารของพระองค์ยังคอยปกป้อง
ช่วยเหลือพระภิกษุและมนุษย์ทั่วไปด้วย  
 รูปแบบของท้าวเวสวัณในฐานะโลกบาลผู้คุ้มครองโลกมนุษย์ พุทธศาสนา และพุทธสถาน มักถูกสร้าง
เป็นรูปยักษ์ยืนถือกระบองยาว ส าหรับวัดพุทธในสายเถรวาท มีหลักฐานการสร้างรูปเคารพขนาดใหญ่ 2 
ลักษณะ ได้แก่ รูปเคารพยักษ์ในท่ายืน เป็นรูปยักษ์ยืนถือกระบองยาวในท่าทางเฝ้าระวัง ดูน่าเกรงขาม มักมี
กายสีเขียว สวมเครื่องทรงแบบยักษ์และมงกุฏทรงน ้าเต้า โดยประดิษฐานอยู่สองข้างของทางเข้าพุทธสถาน 
แสดงถึงบทบาทผู้พิทักษ์พุทธสถาน รูปเคารพในท่านั่ง เป็นรูปลักษณ์ของเทพ มีพระพักตร์งดงาม สวมเครื่อง
ทรงแบบเทพ ประดิษฐานในต าแหน่งที่สะดวกต่อการสักการบูชา แสดงถึงบทบาทของท้าวเวสวัณในฐานะ
โลกบาลที่คุ้มครองผู้เคารพนับถือจากภัยอันตรายทั้งปวง  
 1.4 วิธีปฏิบัตติ่อท้าวเวสวัณ 

 ความสอดคล้องของความเชื่อเรื ่องท้าวเวสวัณกับค าสอนทางพระพุทธศาสนาเป็นเรื ่องที่มีความ
ซับซ้อนและต้องพิจารณาในหลายมิติ โดยภาพรวมแล้ว วิธีปฏิบัติที่เกี่ยวข้องกับท้าวเวสวัณในสังคมไทยมักเน้น
ไปที่การบูชา การขอพร การบนบาน รวมถึงการท าบุญและการกรวดน ้าอุทิศกุศล ซึ่งเป็นวิธีปฏิบัติที่ได้รับการ
ส่งเสริมและปฏิบัติอย่างแพร่หลาย แต่ในทางพระพุทธศาสนา ค าสอนและคัมภีร์ไม่ได้กล่าวถึงท้าวเวสวัณเป็น
บุคคลหรือเทพเจ้าที่ควรบูชาโดยตรงแต่อย่างใด อย่างไรก็ตาม หากพิจารณาในแง่ของวิธีปฏิบัติที่สอดคล้องกัน 
ก็สามารถพบได้ในบางแนวทาง เช่น  
 1. การร าลึกถึงคุณพระรัตนตรัยก่อนการบูชา ซึ ่งเป็นค าแนะน าที ่สอดคล้องกับหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนา ที่เน้นให้ระลึกถึงพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ซึ่งเป็นแนวทางที่สนับสนุนความดีและความ
เจริญในชีวิต  
 2. การประกอบกิจกรรมที่เน้นความดี ท าดี ไม่สร้างความเดือดร้อนให้ผู้อื่น การบูชาท้าวเวสวัณในแนว
นี้จึงสามารถมองได้ว่าเป็นการส่งเสริมให้ปฏิบัติตามหลักธรรมค าสอน  
 3. การบนบานและขอพรโดยเชื่อมโยงกับการท าบุญ รักษาศีล และการอุทิศกุศล ซึ่งเป็นการแสดง
ความเคารพและขอความเมตตาจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในทางที่ไม่ขัดแย้งกับหลักธรรม  อย่างไรก็ตาม ค าสอนใน



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 63 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

พระพุทธศาสนาไม่ได้สนับสนุนการบูชาหรือการนับถือเทพเจ้าหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในลักษณะเทพเจ้าที่มีอ านาจ
เหนือธรรมชาติอย่างท้าวเวสวัณโดยตรง แต่เน้นให้ปฏิบัติตามหลักธรรม เช่น ศีล สมาธิ ปัญญา เพื่อความหลุด
พ้นและความสุขที่แท้จริง 
 2. ความแตกต่างของความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณกับค าสอนทางพระพุทธศาสนา  

 จากการศึกษาค าสอนทางพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับท้าวเวสวัณและความเชื่อของชาวพุทธไทยในสังคม
ปัจจุบัน พบว่ามีความแตกต่างในหลายประเด็น ดังนี้ 
 2.1 ท้าวเวสวัณไม่ได้เป็นยักษ์ที่รูปร่างน่ากลัว เพราะพระองค์เป็นเทวดา หรือแม้จะเป็นยักษ์ ก็เป็น
ยักษ์ประเภทเทวดาที่มีรูปงาม ไม่ใช่ยักษ์ที่มีรูปร่างน่ากลัว มีเขี้ยวโง้ง ตาโปนแดง และท้าวเวสวัณก็ไม่ใช่เทพ
อสูร เพราะอสูรแม้จะมีหลายประเภทและบางประเภทเป็นพวกเดียวกับยักษ์ในบางความหมายหรือ          
บางประเภท แต่ไม่มีอสูรประเภทใดที่เป็นเทวดาที่แท้จริงอย่างยักษ์ มีเพียงอสูรที่คล้ายเทวดาชั้นดาวดึงส์      
แต่ไม่ใช่เทวดา เช่น ท้าวเวปจิตติและท้าวปหาราทะ (พระญาณธชะ, 2551) 
 2.2 ท้าวเวสวัณไม่ได้เป็นองค์เดียวกับพญายม เพราะพญายมหรือพญามัจจุราชเป็นผู้ดูแลนรก 
ครองราชย์อยู่ในนรก และไม่ได้เป็นเทวดาชั้นสูงอย่างท้าวเวสวัณเพราะเป็นเทวดาประเภทเวมานิกเปรต    
(พระญาณธชะ, 2551) ที่ไม่ได้สุขสบายเหมือนเทวดาทั่วไป 
 2.3 ท้าวเวสวัณไม่ได้เป็นองค์เดียวกับพระเจ้าพิมพิสาร เพราะพระเจ้าพิมพิสารเมื่อสวรรคตแล้วไปเกิด
เป็นชนวสภยักษ์ซึ่งเป็นบริวารของท้าวเวสวัณ (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ม. 
(ไทย); 10/280/211) 
 2.4 ท้าวเวสวัณไม่ได้เป็นเทพแห่งความมั่งคั่งหรือเจ้าแห่งโชคลาภที่คอยดลบันดาลโชคลาภหรือความ
มั่งคั่ง เพราะท้าวเวสวัณไม่ได้มีต าแหน่งเป็นผู้ดูแลขุมทรัพย์อย่างท้าวกุเพระในศาสนาฮินดู แต่มีความเป็นไปได้
ที่พระองค์จะให้โชคลาภคล้ายการประทานบุตรให้แก่ผู้ขอในราชทัตตเถรคาถา (อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับ
สยามรัฐ: ขุ.เถร.อ. (บาลี); 2/56) ซึ่งเป็นไปตามกรรมของผู้ขอ หากผู้ขอหรือผู้ที่มาบนไม่มีบุญที่มีโชคลาภ 
พระองค์ก็ไม่สามารถบันดาลให้ได้ 
 2.5 ท้าวเวสวัณไม่ได้เป็นหัวหน้าของท้าวจตุโลกบาล เพราะตามคัมภีร์พระพุทธศาสนาท้าวมหาราชทัง้ 
4 องค์มีสถานะเป็นโลกบาลเท่าเทียมกัน แต่การที่บทบาทของท้าวเวสวัณอาจดูโดดเด่นกว่าท้าวมหาราชองค์
อื่นอาจท าให้เข้าใจผิดว่าพระองค์เป็นหัวหน้า เช่น ในอาฏานาฏิยสูตรท้าวเวสวัณเป็นผู้สนทนากับพระพุทธเจ้า
เพื่อจะถวายมนตร์อาฏานาฏิยะ ซึ่งในอรรถกถาของอาฏานาฏิยสูตรอธิบายว่า การที่ท้าวเวสวัณเป็นผู้กราบทูล
หรือสนทนากับพระพุทธเจ้า เพราะท้าวเวสวัณ  เป็นผู้คุ้นเคยของพระทศพล  ฉลาดในการกราบทูล และมี
การศึกษาเป็นอย่างดี (อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับสยามรัฐ: ที.ปา.อ. (บาลี); 3/242) ท้าวเวสวัณจึงเป็นเพียง
ตัวแทนของท้าวมหาราชทั้ง 4 ในการสนทนากับพระพุทธเจ้า ไม่ได้เป็นหัวหน้าของท้าวจตุโลกบาลแต่ประการใด 
 3. วิธีปฏิบัตติ่อท้าวเวสวัณที่เหมาะสมส าหรับสังคมไทยตามค าสอนทางพระพุทธศาสนา 

 ในคัมภีร ์ทางพระพุทธศาสนาไม่ได้ระบุ ว ิธ ีปฏิบ ัติต ่อท้าวเวสว ัณไว้โดยตรง แต่ตามค าสอน
พระพุทธศาสนา ไม่ควรสวดอ้อนวอนหรือบนให้ท้าวเวสวัณช่วยโดยไม่ท าอะไร เพราะขัดกับหลักการพึ่งตนเอง



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 64 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ซึ่งสัมพันธ์กับค าสอนเรื่องกรรมของพระพุทธศาสนา ตามค าสอนเรื่องการบูชา เทวตาพลี ไตรสรณคมน์ และ
การพึ่งตนเอง วิธีปฏิบัติที่เหมาะสมคือ  
 3.1 การบูชาด้วยอามิสบูชา การบูชาท้าวเวสวัณด้วยอาหารและดอกไม้ ธูป เทียน เป็นวิธีปฏิบัติที่
เหมาะสมตามค าสอนพระพุทธศาสนา  เพราะท้าวเวสวัณนอกจากเป็นเทวดาที่มีคุณธรรมและมีพระคุณต่อ
มนุษย์และพระพุทธศาสนาคล้ายปูชารหบุคคลมีพระรัตนตรัยและบิดามารดาเป็นต้นแล้ว ยังเป็นพระโสดาบันที่
เป็นรัตนะประการหน่ึง คือ สังฆรัตนะ ในพระรัตนตรัยด้วย 
 3.2 การบูชาด้วยปฏิบัติบูชา การบูชาท้าวเวสวัณด้วยการท าความดีหรือท าบุญอุทิศให้ท้าวเวสวัณ
เป็นวิธีปฏิบัติที่เหมาะสมตามค าสอนเรื่องเทวตาพลีและหลักการพึ่งตนเอง เพราะท้าวเวสวัณเป็นเทวดาที่เป็น
สัมมาทิฏฐิ และการปฏิบัติบูชาด้วยการท าความดีโดยเอาท้าวเวสวัณเป็นต้นแบบ เช่น การให้ทาน รักษาศีล 
การปกป้องดูแลพระรัตนตรัย การเคารพผู้บังคับบัญชา ก็เป็นวิธีปฏิบัติที่เหมาะสมในท านองเดียวกัน 
 3.3 การถึงท้าวเวสวัณเป็นสรณะ การนับถือท้าวเวสวัณเป็นที่พึ่งที่ระลึกในฐานะเป็นสรณะตามหลัก
ไตรสรณาคมน์โดยการปฏิบัติตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา เป็นวิธีปฏิบัติที่เหมาะสมตามค าสอนไตร
สรณาคมน์และหลักการพึ่งตนเองซึ่งปรากฏในอัตตทีปสูตร (พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย: สงฺ.ข. (ไทย); 17/43/59)  
 

อภิปรายผลการวิจัย 

 การอภิปรายผลการวิจัยเรื่อง ความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณในสังคมไทย เมื่อเปรียบเทียบกับความเชื่อเรื่อง
ท้าวเวสวัณตามหลักค าสอนพระพุทธศาสนา สามารถมองเห็นได้ในหลายมิติ ทั้งในแง่ของความสัมพันธ์กับ
วัฒนธรรม ความศรัทธาทางศาสนา และการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ดังนี้  
  1. ความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณตามหลักค าสอนพระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบว่า ในพระพุทธศาสนา 

ท้าวเวสวัณหรือที่เรียกว่า "ท้าวกุเวร" ถือเป็นหน่ึงในจตุโลกบาล ผู้มีหน้าที่ปกป้องและคุ้มครองมนุษย์จากสิ่งชั่ว
ร้ายและอันตรายทั้งหลาย โดยเฉพาะจากอสูรและยักษ์ ท้าวเวสวัณปรากฏในพระสูตรและเรื่องเล่าในพุทธ
ประวัติว่าท่านเป็นผู้รักษาค าสอนของพระพุทธเจ้าและปกป้องพระสงฆ์จากมารและอันตราย บทบาทของท้าว
เวสวัณในพระพุทธศาสนาเน้นการปกป้องทางจิตวิญญาณ มากกว่าความมั่งคั ่งทางวัตถุ ท้าวเวสวัณเป็น
สัญลักษณ์ของการควบคุมความชั่วร้ายและน าพามนุษย์ให้เข้าสู่เส้นทางที่ถูกต้อง การบูชาท้าวเวสวัณตามหลัก
พระพุทธศาสนาจึงมุ่งเน้นไปที่การขอความคุ้มครองทางจิตใจและการปกป้องจากอันตรายทางจิตวิญญาณ 
ไม่ใช่การแสวงหาผลประโยชน์ทางวัตถุเหมือนในความเชื่อทางโลก สอดคล้องกับผลการวิจัยของพระมหา
ประภาส แก้วสวรรค์ (2540) ที่พบว่า บทบาทของยักษ์ที่เลื่อมใสในพระพุทธศาสนาในพระไตรปิฎกและอรรถ
กถา คือช่วยเหลือพระพุทธเจ้าในการประกาศพระศาสนาและช่วยกิจกรรมทางพระพุทธศาสนาลุล่วงไปดว้ยดี 
ทั้งสนับสนุนอุบาสกและอุบาสิกาให้บรรลุธรรมและเป็นทูตของพระยมที่มาลงโทษคนท าชั่ว ไม่ใช่การประทาน
ทรัพย์สมบัติหรือความมั่งคั่ง เพราะการบูชาท้าวเวสวัณโดยไม่มุ่งแสวงหาผลประโยชน์จะสอดคล้องกับบทบาท
หรือหน้าที่ของท้าวเวสวัณที่พบในผลการวิจัยดังกล่าว 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 65 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

 2. ความเชื่อและวิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณในสังคมไทย ผลการวิจัยพบว่า ในสังคมไทย ท้าวเวสวัณ

ได้รับการยกย่องในฐานะเทพแห่งความมั่งคั่ง ความเจริญรุ่งเรือง และเป็นผู้คุ้มครองจากสิ่งชั่วร้าย โดยเฉพาะใน
ศาสนาพุทธแบบไทย ท้าวเวสวัณมักถูกบูชาในวัดต่าง ๆ และมีพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับการปัดเป่าสิ่งอัปมงคล 
การป้องกันภัย และเสริมสร้างความมั่งคั่ง ความเชื่อในท้าวเวสวัณในปัจจุบันได้รับอิทธิพลจากความเชื่อโบราณ
ที่มีความเชื่อมโยงกับความเชื่อทางไสยศาสตร์ ในหลายกรณีมีการผสมผสานระหว่างความเชื่อในพุทธศาสนา
และความเชื่อพื้นบ้าน เช่น การบูชาด้วยเครื่องรางของขลัง หรือการท าพิธีเพื่อขอพรให้ชีวิตรุ่งเรืองปลอดภัย 
ส่วนการบูชาท้าวเวสวัณยังสะท้อนถึงการแสวงหาความคุ้มครองและความมั่งคั่งทางโลก ซึ่งเป็นความปรารถนา
ที่เชื่อมโยงกับวัฒนธรรมของผู้คนในยุคปัจจุบัน โดยเฉพาะในกลุ่มคนที่มองหาทางลัดในการประสบความส าเร็จ
ในชีวิตหรือการหลีกเลี่ยงภัยพิบัติ สอดคล้องกับผลการวิจัยของกิติยวดี ชาญประโคน (2560)  ที่พบว่า ชาว
พุทธเชื่อว่า ท้าวเวสวัณเป็นผู้พิทักษ์พระพุทธศาสนาและเป็นเทพแห่งความมั่งคั่ง การบูชาท้าวเวสวัณจะท าให้
เกิดโชคลาภและความส าเร็จ เพราะความเชื่อดังกล่าวท าให้ชาวพุทธบูชาท้าวเวสวัณเพื่อต้องการความมั่งคั่ง
และความส าเร็จ 
 3. การวิเคราะห์ความเชื่อและวิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณในสังคมไทยตามค าสอนพระพุทธศาสนา 

ผลการวิจัยพบว่า ท้าวเวสวัณในความเชื ่อของสังคมไทยมีทั ้งส่วนที ่คล้ายและแตกต่างจากในค าสอน
พระพุทธศาสนา ความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณในสังคมไทยได้รับอิทธิพลของความเชื่อเรื่องท้าวกุเพระในคติ
พราหมณ์-ฮินดู เพราะความเชื่อเรื่องท้าวกุเพระหรือท้าวกุเวรในคติพราหมณ์-ฮินดูที่มีรูปร่างเป็นยักษ์ดุร้าย    
น่ากลัว แพร่เข้ามาในประเทศไทยนานแล้ว สอดคล้องกับผลการวิจัยของเฉิดฉันท์ รัตน์ปิยะภากรณ์ (2531)       
ที่พบว่า ปรากฏประติมากรรมจ านวนมากของท้าวกุเพระในประเทศไทย ถ้าท้าวเวสวัณเป็นยักษ์ ก็ไม่ใช่ยักษ์
แบบเดียวกับท้าวกุเพระเพราะท้าวกุเพระตามคติพรามหณ์-ฮินดูมีหน้าตาดรุ้าย และสอดคล้องกับงานเขียนของ
พระยาสัจจาภิรมย์ (2551) ที่แสดงว่า  ท้าวกุเพระหน้าเป็นยักษ์ เพราะงานเขียนเหล่านี้แสดงให้เห็นว่า ท้าวกุเพระ
เป็นยักษ์ที่มีหน้าตาดุร้าย ไม่ใช่เทวดาอย่างในค าสอนพุทธศาสนา 
 แม้จะมีรากฐานจากความเชื่อเดียวกัน แต่ท้าวเวสวัณในสังคมไทยถูกตีความให้มีความหมายในเชิงวัตถุ
มากขึ้น และมักถูกบูชาเพื่อขอพรในด้านความมั่งคั ่งและความส าเร็จในชีวิต ซึ ่งเป็นการสะท้อนถึงความ
ปรารถนาของผู ้คนในสังคมปัจจุบันที ่เน้นการแสวงหาความมั ่งคั ่งทางโลก ขณะที ่ตา มหลักค าสอน
พระพุทธศาสนา ท้าวเวสวัณเป็นผู้ปกป้องทางจิตวิญญาณ โดยไม่ได้มุ่งเน้นเรื่องของผลประโยชน์ทางวัตถุ      
แต่เน้นการปกป้องจากอันตรายทางจิตใจและการพัฒนาทางจิตวิญญาณตามหลักศีลธรรมของพระพุทธเจ้า 
ความเปลี่ยนแปลงทางสังคมและวัฒนธรรมอาจเป็นปัจจัยส าคัญที่ท าให้ความเชื่อในท้าวเวสวัณในสังคมไทยถูก
ปรับเปลี่ยนไปจากความหมายดั้งเดิมในพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะในยุคที่ผู้คนต้องเผชิญกับความไม่แน่นอน
ทางเศรษฐกิจและความกังวลเกี่ยวกับความปลอดภัยส่วนบุคคล  สอดคล้องกับผลการวิจัยของยุพารักษ์       
ชนะบวรวัฒน์ (2560) ที่พบว่า ชาวพุทธไทยนิยมบนเทพและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ อื ่น ๆ เพื่อขอความส าเร็จในสิ่งที่
ประสงค์มีการงานและการเง ินเป็นต้น ซึ ่งเป็นการกระท าที ่พออนุโลมได้เพราะไม่ได ้ข ัดแย้งกับค าสอน
พระพุทธศาสนาอย่างรุนแรง แต่วิธีปฏิบัติที่ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนา คือ การตั้งใจมั่นในสิ่งที่ท าและ



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 66 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

พยายามท าจนกว่าจะประสบความส าเร็จ เพราะสอดคล้องกับค าสอนเรื่องอธิษฐานธรรม ความเพียร และการ
พึ่งตนเอง ของพุทธศาสนา  
 

องค์ความรู้ใหม ่

 จากการศึกษาความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณในสังคมไทยตามค าสอนทางพระพุทธศาสนา ได้พบองค์
ความรู้ใหม่ที่มีคุณค่าในด้านด้านพุทธศาสนศึกษา ประวัติศาสตร์ และด้านคติชนวิทยา   
 1. ในด้านพุทธศาสนศึกษา ความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณในสังคมไทยมีทั้งส่วนที่สอดคล้องและแตกต่าง

กับค าสอนพระพุทธศาสนา ส่วนวิธีปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณก็มีทั้งส่วนที่สอดคล้องหรือพออนุโลมให้ท าได้และส่วน
ที่ขัดแย้ง กล่าวคือ การบูชาท้าวเวสวัณด้วยอามิสบูชาและปฏิบัติบูชาสอดคล้องกับค าสอนพระพุทธศาสนา 
การบนขอพรและพยายามท าด้วยตนเองพออนุโลมให้ท าได้ตามค าสอนพระพุทธศาสนา แต่การบนโดยไม่
พยายามช่วยเหลือตนเองขัดแย้งกับค าสอนพระพุทธศาสนา 
 2. ในด้านประวัติศาสตร์ ความเชื่อและการบูชารูปเคารพท้าวเวสวัณได้แพร่หลายในสังคมไทยมานาน

ตั้งแต่สมัยโบราณ โดยความเชื่อเรื ่องท้าวเวสวัณในสังคมไทยมีความเปลี่ยนแปลงมาตลอดจนถึงปัจจุบัน        
ซึ่งความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณในสังคมไทยได้รับอิทธิพลทั้งจากพระพุทธศาสนาและศาสนาพราหมณ์-ฮนิดูรวมทัง้
ความเชื่อของผู้นับถือ ท าให้ท้าวเวสวัณในสังคมไทยมีทั้งลักษณะที่เป็นเทพที่งดงามและเป็นยักษ์ที่น่ากลัว 
 3. ในด้านคติชนวิทยา พิธีกรรมและความเชื่อเกี่ยวกับท้าวเวสวัณเพื่อขอความคุ้มครองและขอให้

ประสบความส าเร็จแพร่หลายอยู่ในสังคมไทย โดยชาวพุทธไทยนิยมบูชาและบนบานขอพรด้วยอาหารและ
ดอกไม้สีแดง ซึ่งเป็นพิธีกรรมและความเชื่อที่มีพัฒนาการมาตั้งแต่ครั้งโบราณถึงสมัยปัจจุบัน โดยความเชื่อของ
ชาวพุทธส่วนใหญ่จะเป็นความเชื่อที่ผสมผสานระหว่างความเชื่อทางพระพุทธศาสนาและพราหมณ์ -ฮินดู      
แต่ชาวพุทธส่วนใหญ่มักเข้าใจว่า ความเชื่อดังกล่าวเป็นความเชื่อตามค าสอนพระพุทธศาสนา  ความเชื่อเรื่อง   
ท้าวเวสวัณท าให้เกิดการสร้างรูปเคารพท้าวเวสวัณและวัตถุมงคลที่มีรูปท้าวเวสวัณจ านวนมากในสังคมไทย 
 

สรุป 

 การศึกษาหลักความเชื่อและหลักปฏิบัติต่อท้าวเวสวัณในสังคมไทย ท าให้ค้นพบประวัติศาสตร์ความ
เชื่อในสังคมที่มีความหลากหลาย ในมิติต่าง ๆ โดยเฉพาะหลักความเชื่อของชาวไทยพุทธ ที่มีต่อสิ่งเคารพและ
สิ ่งศักดิ์สิทธิ ์ เมื ่อค้นคว้าเชิงลึกได้พบแก่นแท้ว่า ความเชื่อต่าง  ๆ ล้วนมีที ่มาในลักษณะที่แตกต่างตาม
ประวัติศาสตร์แต่ละยุคสมัย โดยสรุปก็คือความเชื่อเพื่อการเป็นอยู่และมีชีวิตที่ดีขึ้น ส่วนวิธีปฏิบัติตนต่อความ
เชื่อ มีความแตกต่างกันออกไปตามภูมิศาสตร์และการหล่อหลอมของสังคมนั้น ๆ เช่นความเชื่อเรื่องท้าวเวสวัณ
ว่าน่ากลัว ว่าเป็นยักษ์ ว่าเป็นเทวดา ให้คุณ ให้โทษได้ เป็นต้น ผู้เชื่อว่าให้โทษก็เซ่นไหว้ ผู้เชื่อว่าให้คุณก็บน
บาน ต่างโดยวิธีที่เชื่อส่งผลต่อการปฏิบัติ แต่ความเชื่อนั้นส่งผลต่อวิถีชีวิตของผู้ที่เชื่อเพราะจะมีการแสดงออก
ทั้งกายกรรม วจีกรรม และมโนกรรม 



วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 67 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

ข้อเสนอแนะ 

 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 

 ผลการวิจัยพบว่า การสร้างรูปเคารพท้าวเวสวัณมีความแตกต่างกันไปตามความเชื ่อที ่ต่างกัน
หน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรก ากับดูแลการสร้างท้าวเวสวัณ เพื่อให้มีมาตรฐานในเรื่องรูปร่างลักษณะและสถานที่
ประดิษฐาน  และคณะสงฆ์และหน่วยงานเกี่ยวกับการศึกษาด้านพระพุทธศาสนาควรเสนอแนะแนวปฏิบัติใน
การบูชาที่เชื่อมโยงกับหลักค าสอนของพระพุทธศาสนา เช่น เทวตาพลีและไตรสรณคมน์ 
 2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 

 2.1 การศึกษาความเชื่อของชาวพุทธไทยที่ผสมผสานระหว่างความเชื่อพื้นบ้านและไสยศาสตร ์
เพื่อจะได้ทราบว่า ความเชื่อเหล่านั้นส่งผลต่อการด าเนินชีวิตและการตดัสินใจของชาวพทุธในสังคมไทยอย่างไร 
 2.2 การวิเคราะห์อิทธิพลความเชื่อของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูที่มีต่อความเชื่อด้านพระพุทธศาสนา
ของชาวพุทธในสังคมไทย เพื่อให้ชาวพุทธไทยจะได้ไม่สับสนและปฏิบัติได้ถูกต้อง 

 

บรรณานุกรม 

กรมศิลปากร. (2527). จารึกสมัยสุโขทัย. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร 
กิต ิยวดี ชาญประโคน. (2560). ท้าวเวสสุว ัณในสังคมและวัฒนธรรมไทย. วารสารรามค าแหง ฉบับ

มนุษยศาสตร์. 36(2), 27-46. 
คมชัดลึกออนไลน์. (2565). "ท้าวเวสสุวรรณ" แห่งวัดจุฬามณี ไม่ใช่มีแค่รูปยักษ์ แต่มีถึง 4 ปาง.  สืบค้น  12 

มิถุนายน 2567 จาก www.komchadluek.net/kom-lifestyle/515227 
เฉิดฉันท์ รัตน์ปิยะภาภรณ์. (2531). การศึกษาคติความเชื่อและรูปแบบของ “ยักษ์ ”จากประติมากรรมที่พบ

ในประเทศไทย. วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
ปริวัตร ศิระเกียรติสกุล และอรอุษา สุวรรณประเทศ. (2560). ท้าวเวสสุวัณคือใครในคัมภีร์ทางพุทธศาสนา

และฮินดู. วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร. 14(3), 121-135. 
พญาลิไทย. (2526). ไตรภูมิกถาหรือไตรภูมิพระร่วง พระราชนิพนธ์พระมหาธรรมราชาที่ 1  ฉบับตรวจสอบ

ช าระใหม่. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
พระญาณธชะ. (2551). ปรมัตถทีปนี นาม สังคหมหาฎีกา. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 
พระมหาประภาส แก้วสวรรค์. (2540). ยักษ์ในพระไตรปิฎก. วิทยานิพนธ์ปริญญาอักษรศาสตรมหาบัณฑิต 

บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระยาสัจจาภิรมย์ (สรวง ศรีเพ็ญ). (2551). เทวก าเนิด. พิมพ์ครั้งที่ 17 (ฉบับสอบทานแก้ไข). กรุงเทพฯ: 

อมรินทร์.  

http://www.komchadluek.net/kom-


วารสาร มจร พทุธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 9 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) : บทความวิจัย    - 68 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 2 (May-August 2025) : Research Article 

พระสิริมังคลาจารย์. (2523). จักกวาฬทีปนี. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2535). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับสยามรัฐ. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
ยุพารักษ์ ชนะบวรวัฒน์.(2560). การบนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ของชาวพุทธในสังคมไทย. วิทยานิพนธ์ปริญญาศิลป   

ศาสตรมหาบัณฑิต คณะศิลปศาสตร์: มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
ศรีศักร วัลลิโภดม. (2525). โบราณคดีในทศวรรษที่ผ่านมา. พระนคร: เมืองโบราณ. 
 


