
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 160 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

ศึกษาวิเคราะหทรรศนะความวางในปรัชญาเตา: การตีความทรรศนะเชิงคุณคา 

An Analytical Study of the Concept of Emptiness in Taoist Philosophy: An 

Interpretation from a Value-Oriented Perspective 
 

1ธนาธิป ฮาดเนาลี และ 2พระจาตุรงค อาจารสุโภ (ชูศรี) 

1Dhanardhip Hardnaulee and 2PhraJaturong Ajarasupho (Choosri) 

1,2คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
1,2Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.

1Corresponding Author’s Email: dhanardhip.hard@mcu.ac.th 

Received: July 18, 2025; Revised: December 12, 2025; Accepted: December 13, 2025 

 

บทคัดยอ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงคเพื่อ 1) ศึกษาประวัติและบริบททางสังคมของเลาจื้อ 2) วิเคราะห

แนวคิดความวางในปรัชญาเตา 3) เพื่อวิวเคราะหคุณคาในปรัชญาเตาในมิติคุณคาเชิงความวาง พื้นที่การวิจัย 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อำเภอวังนอย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ประชากรกลุมตัวอยาง 

50 รูป/คน การวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพและสัมภาษณความคิดเห็นจากผูเชี่ยวชาญในคัมภีรเตาเตอจิง

และตำราของจวงจื่อควบคูกับเอกสารวิชาการที่เกี่ยวของ ผลการศึกษาพบวา “ความวาง” ในลัทธิเตามิใช

ความสูญเปลาไรเนื้อหา แตคือภาวะแหงศักยภาพไรขอบเขต อันเปนตนกำเนิดของสรรพสิ่งและเปนแกนแท

ของ “เตา” ที่เชื ่อมโยงกับหลัก “อูเวย” หรือการไมกระทำที่ฝนธรรมชาติ ซึ ่งสงเสริมการดำรงชีวิตอยาง

กลมกลืน เรียบงาย และยืดหยุน แนวคิดนี้มีคุณคาในหลายมิติพบผลสะทอนของการศึกษา ไดแก 1) มิติการ

ปฏิบัติของสังคม เนนการไมแทรกแซงและการกลับคืนสูธรรมชาติ ชวยลดความขัดแยงและสรางการอยูรวมกัน

อยางสมดุล 2) มิติความเปนมนุษย เปดโอกาสใหแตละคนพัฒนาตนโดยไมยึดติดกรอบคิดตายตัว ยอมรับความ

แตกตาง สงเสริมความเมตตาและความถอมตน 3) มิติจิตวิทยา สนับสนุนสุขภาพจิตท่ีม่ันคงดวยการปลอยวาง

และอยูกับความจริงของธรรมชาติ ลดภาวะเครียดและความกังวล 4) มิติการพัฒนาที่ยั่งยืน สรางความเคารพ

ตอธรรมชาติ ใชทรัพยากรอยางสมดุล และสนับสนุนเศรษฐกิจพอเพียง 5) มิติการบริหารจัดการ ใชหลัก “อู

เวย” ในการบริหารที่ไมบีบบังคับ แตสรางสภาพแวดลอมใหบุคคลเติบโตตามศักยภาพ 6) มิติการเมือง เสนอ

แนวคิด “การปกครองโดยไมปกครอง” ใหประชาชนมีบทบาทกำหนดชีวิตตนเอง รัฐทำหนาที่สนับสนุน

มากกวาควบคุม แนวคิด “ความวาง” ในปรัชญาเตามีคุณคาทั้งเชิงทฤษฎีและปฏิบัติ สามารถประยุกตใชกับ

จิตวิทยาเชิงบวก จริยศาสตรรวมสมัย การพัฒนาสังคม และการสรางภาวะผูนำ เปนการผสานองคความรู

ตะวันออกอยางลึกซ้ึงเขากับโลกสมัยใหม อันนำไปสูการอยูรวมกันอยางสงบ ยั่งยืน และเปยมดวยปญญา 

คำสำคัญ: ความวาง; ปรัชญาเตา; เตาเตอจิง; อูเวย 

mailto:dhanardhip.hard@mcu.ac.th


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 161 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

Abstract 
This research aims to 1) study the history and social context of Laozi; 2) analyze the 

concept of "emptiness" in Taoist philosophy; and 3) interpret the value of this concept in terms 
of emptiness. The research area is Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Wang Noi 
District, Phra Nakhon Si Ayutthaya Province. The sample population is 50 students. This 
research is qualitative and involves interviews with experts on the Tao Te Ching and Zhuangzi's 
texts, along with relevant academic documents. The findings reveal that “Emptiness” in 
Daoism does not signify a void devoid of content, but rather an unbounded state of potential 
that serves as the origin of all things. It constitutes the essence of the “Dao” and is intrinsically 
connected to the principle of Wu Wei—non-action in accordance with nature—which promotes 
a harmonious, simple, and flexible way of life. This concept possesses values across multiple 
dimensions: (1) Social practice—emphasizing non-interference and a return to nature, fostering 
balance and reducing conflict in communal living; (2) Human nature—enabling individuals to 
develop free from rigid frameworks, embracing diversity, and cultivating compassion and 
humility; (3) Psychology—supporting mental stability through letting go, accepting the truth 
of nature, and alleviating stress and anxiety; (4) Sustainable development—encouraging 
respect for nature, balanced use of resources, and the sufficiency economy; (5) Management—
applying Wu Wei to create a non-coercive environment that nurtures personal growth 
according to individual potential; and (6) Politics—proposing “governance through non-
governance,” wherein citizens determine their own lives while the state plays a supportive 
rather than controlling role. The Daoist notion of “Emptiness” holds both theoretical and 
practical significance. It can be applied to positive psychology, contemporary ethics, social 
development, and leadership cultivation. The research thus bridges profound Eastern 
philosophical wisdom with the modern world, guiding toward a peaceful,sustainable, and 
enlightened mode of coexistence. 
Keywords: Emptiness; Daoist Philosophy; Dao De Jing; Wu Wei 
 

บทนำ 

ปรัชญาเตาของเลาจื๊อเปนมรรควิธีอันประเสริฐ (The great Path), (Phyllis Ghim-Lian Chew, 

(1991) ท่ียังคงดำรงอยูในโลกของขอบฟาแหงปญญาและยังคงเปนแนวทางสำคัญตอการคนพบโลกทัศนใหมๆ

รวมถึงการนำมาพิจารณาใครครวญเพื่อการคนหาความหมายของชีวิตทั้งของตนเองและของผูอื่น สาระสำคัญ

ของปรัชญาเลาจื๊อจึงเปนการสะทอนใหเห็นถึงความเขาใจในธรรมชาติของความเปนจริงของโลกเปน

กระบวนการคิดทบทวน (Reflection) ความเปนไปของชีวิตที่เผชิญกับเหตุการณโดยผานเรื่องเลาจากคัมภีร

สำคัญ คือ เตา เตอ จิง (Tao Te Jing) (Yuhang and Yuguang, 2015) แมวา กาลเวลาจะลวงเลยไปมาก

เพียงใด คัมภีรสำคัญเลมนี ้ ยังคงไดรับการศึกษา ตีความ และวิเคราะหอยางตอเนื ่องและนาจะดำรง

ความสำคัญเชนนี้ไปอีกยาวนาน 

 แนวคิดเรื่องความวางเปลาเปนแนวคิดสำคัญในปรัชญาเตาโดยเฉพาะอยางยิ่งในคำสอนของเลาจื๊อ

และจวงจื่อซึ่งเนนถึงธรรมชาติที่เปลี่ยนแปลงและแปรปรวนของความวางเปลาในการทำความเขาใจโลกและ

การบรรลุถึงความกลมกลืนกับเตาซึ่งมีความแตกตางจากความหมายที่มักพบในวัฒนธรรมตะวันตก ซึ่งมองวา 

ความวางเปลาเปนสิ่งที่เวิ้งวาง แตความวางเปลาในปรัชญาเตากลับถูกมองวา เปนพลังที่มีบทบาทในการสราง

ความสมดุลเพราะเตามักเห็นวา ทุกความวาง ยอมมีความหมายและมีประโยชนเสมออันมีความเปนไปตาม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 162 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

ธรรมชาติและความคิดสรางสรรค แนวคิดนี้เปนพื้นฐานของหลักการสำคัญในเตา เชน การไมกระทำ (無為; 

wu wei) (Goddard and Borel, 2007) และความเปนไปตามธรรมชาติ (自然, ziran), (Wang, et al., 2020) 

ซึ่งเปนแนวทางในการปฏิบัติตนของมนุษยและการเขาใจจักรวาล แมวา แนวคิดเรื ่องความวางเปลาจะมี

ความสำคัญ แตการตีความ ความวางเปลาในปรัชญาเตา ยังคงเปนแนวคิดที่ซับซอนและมักถูกเขาใจผิด การ

อภิปรายในวงวิชาการสมัยใหมเกี่ยวกับเรื่องนี้ ยังมีความกระจัดกระจาย ขาดระบบและแบบแผนที่เปนไปใน

ทิศทางเดียวกัน โดยการตีความบางประการมักสับสนกับแนวคิดความวางเปลาในพุทธปรัชญา (空, śūnyatā), 

(Shizuteru, et al., 2024) หรือถูกเขาใจผิดวา เปนแนวคิดของการปฏิเสธความมีอยู (None-existences), 

(Tsu, 2017) ปญหาความสับสนเหลานี้ เกิดจากการขาดความชัดเจนในการแยกแยะความวางเปลาในเตา ซ่ึง

เนนถึงศักยภาพที่อยูในสิ่งที่ไมมีกับแนวคิดในทรรศนะของปรัชญาอื่นๆที่อาจเนนการปฏิเสธหรือการสาบสูญ

ของความมีอยู (ขาดสูญ/อุจเฉททิฏฐิ) (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:(ไทย); 

17/179-180/96)  

นอกจากนี้ แนวคิดเรื่องความวางเปลา ยังมีผลกระทบเชิงลึกตอการเขาใจในแงมุมที่กวางขึ้นของ

ปรัชญาเตารวมถึงความสัมพันธระหวางมนุษยกับธรรมชาติ การขยายตัวของปรัชญาเตาในกระบวนการของ

โลกและกรอบจริยธรรมที่เกิดจากแนวคิดเหลานี้ อยางไรก็ตาม การประยุกตใชแนวคิดความวางเปลาในสังคม

รวมสมัย เชน ในดานจริยธรรมสิ่งแวดลอม ภาวะผูนำและการพัฒนาตนเอง ยังไมไดรับการศึกษาคนควาอยาง

เพียงพอ ทำใหเกิดชองวางในการทำความเขาใจท้ังในเชิงวิชาการและการประยุกตใชในชีวิตประจำวัน 

การศึกษาในครั้งนี้ มีวัตถุประสงคเพื่อการคนพบชองวางเหลานี้ดวยการวิเคราะหอยางครอบคลุม     

ถึงแนวคิดเรื่องความวางเปลาในปรัชญาเตา โดยมุงเนนที่พื้นฐานทางปรัชญา ผลกระทบตอจริยธรรมและ

อภิปรัชญา รวมถึงความเกี่ยวของกับบริบทสมัยใหม ผานการพิจารณาจากคัมภีรเตา เชน เตาเตอจิง และ 

ผลงานของจวงจื่อ งานวิจัยนี้ จะชวยใหเกิดความชัดเจนในแงของการตีความแนวคิดความวางเปลา แกไขความ

เขาใจที่คลาดเคลื่อนและเนนถึงศักยภาพของแนวคิดนี้ในการใหความเขาใจเชิงลึกจากมุมมองใหมๆ ทั้งใน

ความรูดั้งเดิมและความทาทายขององคความรูใหมในสังคมปจจุบัน 

ดังนั้น ความสำคัญของการวิจัยครั้งนี้ ขึ้นอยูกับการสรางความเขาใจที่ลึกซึ้งและความแมนยำมาก

ยิ่งขึ้นเกี่ยวกับแนวคิดเรื่องความวางเปลาในปรัชญาเตา ซึ่งเปนแนวคิดที่มีความสำคัญไมเพียงแตในการศึกษา

ปรัชญาเตาเทานั้น แตยังรวมถึงปรัชญาพหุวัฒนธรรม การศึกษาศาสนาเชิงเปรียบเทียบและการประยุกตใช

ปรัชญาตะวันออกในบริบทสมัยใหมโดยปราศจากความเขาใจที่ถูกตองตอแนวคิดเรื่องความวางเปลา ปรัชญา

เตาอาจยังคงถูกตีความผิดหรือไมไดรับความสนใจอยางเพียงพอในวงสนทนาปรัชญาโลก การศึกษาแนวคิดทาง

ปรัชญาของเลาจื๊อผานคัมภีรเตา สามารถตีความไดหลายมิติ ทั้งในเชิงการศึกษาสมัยใหมและมุมมองรวมสมัย 

ตัวอยางเชน ประเด็นเรื่องการปกครองโดยไมปกครองที่ปรากฏในคัมภีร เตา เต็ก เก็ง ซึ่งไดรับการวิเคราะห

อยางลึกซึ้งในหลากหลายสาขาวิชาโดยผานการใชระเบียบวิธีการตีความแบบกระบวนการเชิงอรรถาธิบาย 

(Hermeneutical Circle), (Jean, 2015) ผสมผสานกับทัศนะของฮันส-จอรจ กาดาเมอร (Hans-Georg 

Gadamer), (Vila-Chã, 2000) ผลการวิจัยพบวา การปกครองโดยไมปกครอง คือการปกครองที่สอดคลองกับ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 163 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

วิถีธรรมชาติปราศจากการสรางวาทกรรมใดๆอันจะครอบงำความคิดของประชาชนสามารถเอื้ออำนวยใหแต

ละสรรพสิ่งไดดำเนินไปตามวิถีของตน  

ดังนั้น ลัทธิเตาจึงมุงใหผูปกครองดำเนินตามหลักการ 2 ประการ คือ ศาสตรแหงการปกครอง ไดแก 

การใหผูปกครองเรียนรูวิถีในการปกครองจากธรรมชาติและศิลปะแหงการปกครอง คือ การท่ีผูปกครองรูจักใช

อำนาจในแบบที่ไมเปนการสรางวาทกรรมขึ้นมา ดังนั้น ภายใตการปกครองโดยไมปกครอง ประชาชนจะ

สามารถดำรงชีวิตอยางสอดคลองและกลมกลืนกับธรรมชาติ และมีอิสระจากการครอบงำทางวาทกรรมใดๆ 

ของผูปกครอง นอกจากนี้ อำนาจทางการปกครองที่แทจริงอยูที ่ประชาชน และประชาชนสามารถดึงเอา

อำนาจของตนกลับมาไดดวยเนื่องจากประชาชนไมไดมอบอำนาจใหกับผูปกครองอยางเด็ดขาด สอดคลองกับ

โศลกของคัมภีร เตา เตอ จิง ในบทท่ี 17 ความวา "ผูปกครองท่ีดีท่ีสุด คือผูท่ีประชาชนแทบไมรูถึงการมีอยูของ

พวกเขา ถัดมาคือผูปกครองที่ประชาชนรักและยกยอง ถัดมาคือผูปกครองที่ประชาชนกลัว และแยที่สุดคือ

ผูปกครองท่ีประชาชนดูถูกเหยียดหยาม เม่ือการงานของผูปกครองท่ีดีท่ีสุดเสร็จสิ้น ประชาชนท้ังหมดจะกลาว

วา ‘เราทำไดดวยตัวเราเอง’ (สตีเฟน มิตเชลล, 2066)  

การศึกษาปรัชญาเตาจำเปนตองอาศัยทฤษฎีที่เกี่ยวของกับเตา อูเหวย หยิน-หยาง ความวาง เตาเต็ก 

ความเปนธรรมชาติ และสัญลักษณในปรัชญาเหลานี้ เพื่อใหเขาใจหลักการที่สมบูรณและสามารถนำไปปฏิบติั

ในชีวิตประจำวันไดอยางเหมาะสม อยางไรก็ตาม ประเด็นเรื่องเตานี้ไดถูกพัฒนาเปนสำนักปรัชญาเตาโดย

ชี้ใหเห็นวา “ท่ีสำนักเตาแบงมโนทัศนความเปนเตาเปน 3 ลักษณะคือ (1) เตาในฐานะเปนวิถีมนุษยหรือสังคม 

(2) เทียนเตาหรือวิถีธรรมชาติ (3) เตาอันยิ่งใหญ (Great Tao) หรือสรรพสิ่งที่กำเนิดขึ้นและดำเนินไปใน

จักรวาลทั้งหมด” (ณรงควรรษ บุญมา, 2561) อยางไรก็ดี เลาจื๊อมองเห็นคุณคาความสำคัญของสิ่งทั้งหลาย

รวมทั้งโลกและชีวิตที่มีปฏิสัมพันธตอกัน (Interaction) การมีอยูของสิ่งที่เปนตัวตนหรือไมใชตัวตนก็เปนสิ่ง

ท่ีมาจากรากฐานเดียวกัน ดังเราจะพบประเด็นสำคัญในคัมภีรเตา (Tao) ท่ีปรากฏความสัมพันธระหวางโลกกับ

คนเปนปฏิสัมพันธตอกัน (Inter-relation) อยางนาสนใจ จากประเด็นนี้สะทอนใหเห็นไดวาเลาจือ๊มองโลกกับ

ชีวิตนั้นมีความสัมพันธระหวางกัน (Dual relationship) การมีชีวิตท่ีเขาใจโลกหรือเขาใจในธรรมชาติก็อาจทำ

ใหชีวิตเปนไปไดอยางดีดวย ปรัชญาเตาของเลาจื๊อเปนปรัชญาที่มีนัยสำคัญอยางสูงยิ่งตอแวดวงการศึกษา

ศาสนาปรัชญาและวิชาการ โดยเฉพาะอยางยิ ่งซึ ่งเราสามารถพิจารณาเห็นไดในแงมุมดานอภิปรัชญา 

(Metaphysics) ญาณวิทยา (Epistemology) จริยศาสตร (Ethics) ปรัชญาการเมือง การปกครอง (Political 

Science)และปรัชญาชีวิต (Philosophy of Life) เปนตน อยางไรก็ตาม ประเด็นเรื่อง การวิเคราะหความวาง

ในปรัชญาของเลาจื๊อวาดวยมุมมองเชิงคุณคาอันแสดงใหเห็นถึงความสำคัญของปรัชญาเตา และยังสามารถ

มองเห็นนัยสำคัญในหลายมิติไดอีกดวย 

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาประวัติความเปนมาและบริบทสังคมของเลาจื๊อ 

2. เพ่ือศึกษาความวางในปรัชญาปรัชญาเตา 

3. เพ่ือวิเคราะหคุณคาในปรัชญาเตา: การวิเคราะหคุณคาเชิงความวาง 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 164 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

การวิจัยเรื่องศึกษาวิเคราะหทรรศนะความวางในปรัชญาเตา: การตีความทรรศนะเชิงคุณคา ไดรับ 

ทุนอุดหนุนการวิจัยจากกองทุนคณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ไดรับหนังสือ

รับรองจริยธรรมจาก คณะกรรมการจริยธรรมการวิจัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย หมายเลข

จากสถาบันวิจัยพุทธศาสตรเลขท่ี ว.874/2567 วันท่ี 24 ธันวาคม 2567 มีหลักการ ดังนี้  

ข ั ้นตอนท ี ่  1  การว ิจ ัย เช ิ งค ุณภาพ (Quality Research) ด  วยว ิ ธ ีการส ืบค นจากเอกสาร 

(Documentary Data) เปนการศึกษาขอมูลจากเอกสารเนื้อหาจาก หนังสือพระไตรปฎก ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย, คัมภีรเตา เตอ จิง และหนังสือทางวิชาการ ตำราทางปรัชญา รายงานการวิจัย ดุษฎีนิพนธ 

เอกสารบทความท่ีเก่ียวของกับประเด็นเรื่องความวางในปรัชญาเลาจื๊อ 

ข้ันตอนท่ี 2 ประชากร/พ้ืนท่ีวิจัย (1) ตัวแทนกลุมผูเชี่ยวชาญปรัชญาเตา จำนวน 10 รปู/คน (2) กลุม

ตัวแทนผูบริหาร คณาจารย จำนวน 10 รูป/คน คัดเลือกแบบไมเจาะจง และแบบสโนบอล (Snowball)        

ซึ่งเปนผูมีความรู ความสามารถใหขอมูลสำคัญได (2) พื้นที่การวิจัย ไดแก มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย อำเภอวังนอย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 

ขั้นตอนท่ี 3 เครื่องมือและวิธีการที่ใชในการวิจัยนี้ ใชการวิจัยแบบสัมภาษณเชิงลึก (In-depth 

Interview) แบบมีโครงสรางและไมมีโครงสรางในการสัมภาษณกับกลุมผูเชี่ยวชาญปรัชญาเตา ผูเชี่ยวชาญดาน

พระพุทธศาสนา และผูที ่มีความเชี่ยวชาญที่มีสวนเกี่ยวของในประเด็นที่เกี ่ยวของกับการศึกษาวิเคราะห

ทรรศนะความวางในปรัชญาเตา: การตีความทรรศนะเชิงคุณคาใชการสังเกตการณแบบไมมีสวนรวม (Non-

Participant Observation) และการสนทนากลุม (Focus Group) เพื่อคนหาตัวชี้วัดในมุมมองทรรศนะความ

วางในปรัชญาเตา  

ขั้นตอนท่ี 4 การเก็บรวบรวมขอมูลการวิจัย คือ 1) เก็บขอมูลเชิงเอกสารนั้นเนนการเก็บรวบรวม

ขอมูลมูลจากเอกสารชั ้นปฐมภูมิและทุติยภูมิจากแหลงวิจัย เชน จากอินเตอรเน็ต จากหองสมุดของ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เปนตน 2) เก็บขอมูลจากการวิจัยเชิงคุณภาพนั้นเนนการเก็บ

รวบรวมขอมูลจากการสัมภาษณเชิงลึก การสังเกตการณ และกระบวนการสนทนากลุมแลวนำมาทำการ

วิเคราะหทรรศนะความวางในปรัชญาเตา: การตีความทรรศนะเชิงคุณคา เพ่ือคนหาตัวชีวัดในคุณคาในปรัชญา

เตา: การวิเคราะหคุณคาเชิงความวาง  

ขั้นตอนที่ 5 การวิเคราะหขอมูล ผูวิจัยไดใชเทคนิคเนื้อหา มุงเนนการวิเคราะหที่ไดจากการสรุปตาม

สาระสำคัญดานเนื้อหาที่กำหนดไว โดยวิธีการวิเคราะหเนื้อหา ตามประเด็นหัวขอ ดังนี้ 1. ใชวิธีการวิเคราะห

เอกสารเนื้อหา (Content Analysis) นำเสนอขอมูลดวยวิธีการพรรณนา วาขอมูลที่ไดมานั้นถูกตองหรือไม     

มีวิธีการตรวจสอบคือ การตรวจสอบแหลงขอมูล 2. ขอมูลที่ไดมาจากการสัมภาษณ (Interview) ใชวิธีการ

วิเคราะหแบบอุปนัยนำเอาขอมูลมาเรียบเรียงและจำแนกอยางเปนระบบ 3. สรุปผลการวิจัย และขอเสนอแนะ 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 165 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

ข้ันตอนท่ี 6 สรุปกระบวนการวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะหทรรศนะความวางในปรัชญาเตา: การตีความ

ทรรศนะเชิงคุณคา” เปนการวิจัยแบบผสานวิธี (Mixed Method Research) ประกอบดวย การวิจัยเชิง

เอกสาร (Documentary Research) การว ิจ ัยเช ิงค ุณภาพ (Qualitative Research) และการว ิจ ัย เชิง

ปฏิบัติการ (Action Research) การเก็บรวบรวมขอมูลดำเนินการผานการสัมภาษณเชิงลึกดวยวิธีการคัดเลือก

แบบเจาะจง (Purposive Sampling) จำนวน 20 รูป/คน และการจัดประชุมกลุ มยอย (Focus Group 

Discussion) จำนวน 30 รูป/คน ซึ่งไดมีการแลกเปลี่ยนความคิดเห็น วิเคราะห และสังเคราะหขอมูลรวมกัน

อยางเปนระบบ เพื่อนำมาประกอบการวิเคราะหเชิงลึก รวมกับขอมูลจากการสัมภาษณ ทำใหไดขอมูลจาก

ประชากรกลุมตัวอยางรวมท้ังสิ้น 50 รูป/คน 

 

ผลการวิจัย 

วัตถุประสงคขอที่ 1 ผลการวิจัยพบวา นักปรัชญาชาวจีนที่มีชื่อเสียงที่สุดทานหนึ่งในประวัติศาสตร

อารยธรรมโลก และไดรับการยกยองใหเปนศาสดาผูกอตั้งปรัชญาเตา ซึ่งเปนหนึ่งในสามเสนทางทางปรัชญา

หลักท่ีหลอหลอมอารยธรรมจีน ควบคูไปกับพุทธศาสนาและของลัทธิขงจื้อ การศึกษาประวัติความเปนมาและ

บริบทสังคมของเลาจื๊อจึงเปนกุญแจสำคัญในการทำความเขาใจปรัชญาเตาและอิทธิพลที่มีตอความคิดและ

วัฒนธรรมจีนตลอดกาลเวลาโดยเริ่มจากยุคสมัยและบริบททางประวัติศาสตรกลาวคือ 1) ยุควสันตสารท     

(ชุนชิว) ยุคแหงการเปลี่ยนแปลงเลาจื๊อมีชีวิตอยูในชวงศตวรรษท่ี 6 กอนคริสตศักราช ซ่ึงตรงกับยุควสันตสารท 

หรือ ยุคชุนชิว (春秋, Chūnqiū, Spring and Autumn period) ประมาณ 770-453 ปกอนคริสตศักราช ยุค

นี้เปนชวงเวลาสำคัญในประวัติศาสตรจีนที่มีการเปลี่ยนแปลงครั้งใหญทั้งทางการเมือง สังคม และความคิดยุค

ชุนชิวเปนสวนหนึ่งของราชวงศโจว (Zhou Dynasty) ซึ่งเปนราชวงศที่ยาวนานที่สุดในประวัติศาสตรจีน แต

ในชวงนี้อำนาจกลางของราชวงศโจวเริ่มออนแอลง ทำใหเกิดสภาวะแควนตาง ๆ ขึ้นมาแกงแยงอำนาจและ

แขงขันกันเพื่อความเปนใหญ 2) สภาพสังคมและการเมืองในยุคสังคมจีนในยุคชุนชิวเปนสังคมศักดินาที่มีการ

แบงชนชั้นอยางชัดเจน มีระบบเจาขุนมูลนายที่ซับซอน การเมืองมีลักษณะเปนระบบกึ่งแบงแยกดินแดน 

(feudalism) โดยมีแควนตาง ๆ ท่ีมีอิสรภาพในการปกครองตนเองแตยังคงแสดงความจงรักภักดีตอจักรพรรดิ

โจวในเชิงพิธีการความไมมั่นคงทางการเมืองนี้สรางความวิตกกังวลใหกับประชาชนทั่วไป ระบบคานิยมดั้งเดิม

เริ่มถูกตั้งคำถาม นักคิดและนักปราชญหลายคนเริ่มหาหนทางออกจากสภาวะวุนวายนี้ ทำใหเกิดการแขงขัน

ทางความคิดหรือที่เรียกวา "สงครามปรัชญา" 3) ยุคทองของปรัชญาจีน ยุคชุนชิวจึงกลายเปนยุคแหงนักคิดท่ี

งอกงามในความปนปวน เพราะสภาวะความไมแนนอนทางการเมืองกลับกลายเปนดินที่อุดมสมบูรณสำหรับ

การเติบโตของความคิดและปรัชญาใหม ๆ ท่ีพยายามตอบคำถามพ้ืนฐานเก่ียวกับการปกครอง จริยธรรม และ

การดำเนินชีวิตท่ีถูกตอง 

วัตถุประสงคขอท่ี 2 ผลการวิจัยพบวา สรรพสิ่งท้ังหมดจึงรวมกันเปนหนึ่งเดียว โดยความแตกตางของ

สรรพสิ่งในจักรวาลมิใชสิ่งที่ขัดแยงกันแตคือการแสดงออกของความหลากหลายภายใตการดำเนินไปของเตา 

การแยกแยะสรรพสิ่งตาง ๆ เปนเพียงการมองตามกรอบคิดของมนุษยเทานั้น แทจริงแลวจักรวาลอันเปนหนึ่ง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 166 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

เดียวนี้ คือเตาที่ดำเนินไปอยางลื่นไหล ไมมีจุดยึดเหนี่ยวและเปดโอกาสใหทุกสิ่งมีเสรีในการดำรงอยู ตาม

ธรรมชาติของตนการเขาใจในบริบทดังกลาวนี้ทำใหปรัชญาเตามีความรวมสมัยและสอดคลองกับสังคมปจจุบัน

ที่ตองการความเขาใจในความหลากหลายและการอยูรวมกันในสังคมโลกาภิวัตน ความเขาใจในเตานี้ไม

เพียงแตชวยใหมนุษยสามารถปรับตัวเขากับธรรมชาติ แตยังชวยสงเสริมใหเรายอมรับในความเปนเอกภาพ

และการเคลื ่อนไหวที ่ไมมีที ่สิ ้นสุดของสรรพสิ ่งในชีวิต หลักปรัชญาเตานั ้นมีการนิยามความหมายอยาง

กวางขวาง โดยเฉพาะเรื่องคำวา “เตา” ซึ่งเปนหัวขอที่ถูกโตเถียงและวิเคราะหอยางไมมีที่สิ้นสุด เนื่องจาก

ความหมายที่ลึกซึ้งและคลุมเครือของคำนี้ จนกระทั่ง แมแตเลาจื้อเองก็ไดกลาวไวตั้งแตเริ่มวา “เตาอันสูงสุด

นั้นไรชื่อ...เมื่ออารยธรรมของมนุษยเกิดขึ้น ชื่อสำหรับใชเรียกสิ่งตางๆ ก็เกิดขึ้นดวย แนวคิดทฤษฎีความวาง

เปลา (Theories of Emptiness) พบวา “สูญญะ,” “ความไร,” “การไมดำรงอยู,” “การไมมีอยูจริง,” “ความ

วาง,” “ความวางเปลา,” และ “การไมมีอยู” ลวนสื่อถึงความหมายรวมกันในมิติของ “ความไมมี” ซ่ึงสัมพันธ

กับแนวคิดที่เกี ่ยวของกับความวางและความเปนจริงเชิงควอนตัมของวิทยาศาสตร ผูศึกษาพึงตระหนักวา 

ความวางเปนสภาวะหนึ่งซึ่งอาจมีอยูหรือไมมีอยูก็ได ขึ้นอยูกับทัศนคติของแตละสำนัก พึงสังเกตวา ถึงแมคำ

เหลานี้จะสะทอนถึง “ความไมมี” “ความวาง” หรือ “ความวางเปลา” แตก็สามารถขยายความไดอยางไร

ขีดจำกัดทั้งในเชิงพื้นที่และเชิงเวลา ซึ่งเปดโอกาสใหปราชญเชื่อมโยงชองวางระหวางศูนยและอนันต เชน 

“ความวางเปลาอนันต” ในปรัชญาเวทานตะ นักเอกภาวนิยมมองวา “ทองฟา” (Ākāśa) เปรียบเสมือนพร

หมัน ซึ่งเปนความเปนจริงสูงสุดและในภาษาสันสกฤต ระบบตัวเลขในรูปแบบคำ (bhūtasankhyā) ยังแสดง

ใหเห็นถึงแนวคิดนี้อยางชัดเจนอีกดวย โดยคำที่ใชแทนศูนย เชน “อนันตะ” (ความไมมีที ่สิ้นสุด) “kha” 

(ทองฟา) และ “gagana” (ทองฟา) แสดงถึงการเชื ่อมโยงระหวางสุญยะและอนันต สวน “ความวาง” 

ความหมายโดยทั่วไปนั้น หมายถึง สภาวะที่ไมสามารถจับตองได ไมสามารถมองเห็นไดดวยนัยนตาเปลา 

มนุษยทั่วไปจึงมักเขาใจเองวา ความวาง ก็คือความไมมีสิ่งหนึ่งสิ่งใดปรากฏอยู แมวา จะมีแนวคิดเกี่ยวกับ

ความวางเปลาอยางไมมีท่ีสิ้นสุด  

วัตถุประสงคขอที่ 3 ผลการวิจัยพบวา การเปรียบเทียบความวางปรัชญาเตาและพุทธปรัชญาใน

ทรรศนะความวางในพุทธปรัชญาเถรวาท พุทธปรัชญาเถรวาทปฏิเสธความมีอยู  2 ประการ กลาวคือ            

1) ทรรศนะที่วา “สิ่งทั้งปวงมีอยู” (โลกมีอยูจริง) 2) ทรรศนะที่วา “สิ่งทั้งปวงไมมีอยู” (โลกไมมีอยูจริง) 

ผูทรงคุณวุฒิ (สมภาร พรมทา) ไวในพุทธปรัชญาเถรวาท วา ตามทรรศนะพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น เห็นวา โลก

ไมใชเนื้อสาร ไมใชมโนภาพของจิต แตโลกคือความวางเปลา เพราะความวางเปลามีสภาวะเชื่อมระหวางสิ่ง

สองสิ่ง เชน อยูระหวางความมีและความไมมี ดังนั้น เราไมอาจยืนยันไดวา โลกนั้นมีอยูจริงหรือไม แตดวย

สภาวะการณของสิ่งสองสิ่งเชื่อมกันนั้น เราก็อาจสรุปไดวา โลกคือความวางเปลาระหวางความมีและความไมมี 

อีกประการหนึ่ง โลกนั้นประกอบข้ึนจากสสารมูลฐานซ่ึงแยกยอยลงไปเปนอนุภาคมูลฐานมีการเกิดและการดับ

ตอเนื่องกันไปไมมีที่สิ้นสุด ผูนิพนธกลาววา ภายในกระแสแหงการเกิดและการดับนั้น ยอมไมมีสิ่งที่เรียกวา 

“ตัวตนถาวร” ในขณะที่ปรัชญาเตาอธิบายประเด็นความวางวา เตานั้นมีคุณสมบัติเปนแหลงกำเนิดที่ไมมีท่ี

สิ้นสุด ไรรูปราง ไมสามารถระบุไดวา เตาคืออะไร แตเตานั้นก็มีอยู ความวางของเตาคือแหลงกำเนิดของสรรพ

สิ่งและกลับคืนไปสูความเปนดั้งเดิมของมัน ปรัชญาเตาอางถึงแกนแทของความวางในคัมภีรเตา เตอ จิง ของ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 167 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

เลาจื๊อวา เตาไมสามารถเขาใจหรือระบุไดอยางสมบูรณ เม่ือเราพิจารณาใหถ่ีถวนเก่ียวกับความวางในทรรศนะ

ของเตา ก็จะพบวา ลักษณะความวางของเตานั้น หมายถึง สภาวะกึ่งกลางระหวางสิ่งสองสิ่งจึงทำใหเกิดสรรพ

สิง่และเปนประโยชนอยางสูงยิ่ง คัมภีรเตาเตอจิงอางไววา “วิธีการบรรลุถึงความวางเปลาสูงสุดก็คือการรักษา

ความนิ่งอยางสมบูรณ สวนความวางในพุทธปรัชญานั้น สำนักปรัชญาทั้งสองแหงมีความเห็นที่สอดคลองกัน

อยางมีนัยสำคัญ กลาวคือเชื่อวา ความวางปรากฏมีอยูก่ึงกลางระหวางความมีและความไมมี อยางไรก็ตาม ใน

ประเด็นเดียวกันนี้ ผู วิจัยไมไดนิยามหรือพาดพิงถึงความวางในความหมายของนิพพานตามทรรศนะของ

พระพุทธศาสนาเถรวาท แตอยางใด จะทำก็เพียงแต กลาวถึงในแงมุมมองปรัชญาเทานั้น  

 

อภิปรายผลการวิจัย 

1. การวิเคราะหทรรศนะความวางในปรัชญาเต า: การตีความทรรศนะเชิงคุณคา พบวา 

ความสัมพันธระหวางความวางกับแนวคิดหลักในปรัชญาเตาความเชื่อมโยงหลักคือความวาง (Wu/無) ↔ 

เตา (Tao) มีความวางเปนลักษณะพื้นฐานของเตา ไมมีรูปราง ไมมีสี ไมมีกลิ่นมีความวางที่เต็มเปยม มีความ

วาง มีชองทางที่เตาแสดงออกมาคือ ความวาง ↔ หยิน-หยาง (Yin-Yang) สวนความวางเปนพื้นที่กลางท่ีห

ยิน-หยางเปลี่ยนแปลงกัน ท้ังนี้อาจเปนเพราะการปรากฏชวงเปลี่ยนผานจากหยินไปสูหยางคือความวาง ความ

สมดุลเกิดจากความวางที่ไมเอียงไปขางใดขางหนึ่ง ความวาง ↔ วูเวย (Wu Wei/無為) คือ การกระทำโดย

ไมบังคับคือการปลอยความวางใหทำงานไมแทรกแซงดวยการสรางพ้ืนท่ีวางใหสิ่งตาง ๆ เปนไปเองความเฉ่ือย

ชาของการกระทำความวางที่มีประสิทธิภาพ สอดคลองกับการศึกษางานวิจัยของพระมหาธีระยุทธ เขมธมฺโม 

(ปราชญนิวัฒน) ไดทำการศึกษาวิจัยเรื่องเตา: การศึกษาเชิงวิเคราะหในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท พบวา 

“เตา” ถูกตีความจากมุมมองพุทธปรัชญาเถรวาทวาเปน ปจจัยเหตุที่เปนปรมัตถ เตาเปรียบไดกับอวิชชา

ในปฏิจจสมุปบาท ที่เปนจุดเริ ่มตนของการปรุงแตงทั้งปวง และอยูภายใตไตรลักษณจึงไมใชสภาวะคงท่ี 

หากแตเปนธรรมชาติที่หมุนเวียนเปลี่ยนแปลงในลักษณะวงจร จุดเดนของงานศึกษานี้ ไดแก เชื่อมโยงเตากับ

กฎธรรมชาตินิยาม 5 ของพุทธปรัชญา วิเคราะหการเกิดและความสัมพันธของจิต-กาย ผานทฤษฎียิน-หยาง 

ยกกรณีศึกษาทางจริยศาสตร เชน ภาวะขัดแยงเชิงศีลธรรม (Moral Dilemma) จากการทำแทงเพื่อแสดงให

เห็นวา เตามีผลตอการตัดสินเชิงคุณธรรม เตาจึงไมใชเพียงแนวคิดจีนโบราณ แตสามารถตีความใหเปนแนวคิด 

“อภิปรัชญาเชิงสหวิทยาการ” ได จากแงมุมนี้ เตาในฐานะ “ความวาง” จึงมิใชความไรสาระ แตเปนรากฐาน

ของเหตุปจจัยและพลังศักยภาพแหงการเปลี่ยนแปลงที่สัมพันธกับหลักพุทธปรัชญาอยางลึกซึ้ง (พระมหาธีระ

ย ุทธ  เขมธม ฺ โม  (ปราชญ น ิ ว ัฒน  ) , 2564)  และสอดคล องก ับการศ ึกษางานว ิ จ ั ยของ เทวฤทธิ์   

ศรีใชยพล ไดทำการศึกษาวิจัยเรื่องการศึกษาวิเคราะหแนวคิดเรื่องความสุขของปรัชญาลัทธิเตา พบวา ลัทธิ

เตาเกิดจากแนวคิดของเลาจื้อโดยถือวา เตาเปนเอกภาพซึ่งดำรงพลังตรงขามคือหยินและหยาง แนวคิดทางจ

ริยศาสตรมุงเนนการปฏิบัติของแตละบุคคลเพื่อความสุขแกตนเอง ผูอื่น และสังคม ขณะเดียวกัน แนวคิดทาง

อภิปรัชญามองวา เตาเปนบอเกิดของสรรพสิ่งและเปนท่ีสุดท่ีทุกสิ่งจะกลับคืนไป หลักการทางสังคมของเลาจื้อ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 168 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

เนนการปกครองแบบเสรีนิยมควบคูธรรมชาตินิยม โดยใหประชาชนมีเสรีภาพสอดคลองกับธรรมชาติอันเปน

หนทางสูความสุขและความหลุดพนท่ีแทจริง (เทวฤทธิ์ ศรีใชยพล, 2563) 

2. ทรรศนะความวางในปรัชญาปรัชญาเตา: การวิเคราะหเชิงคุณคา พบวา สรรพสิ่งทั้งหมดจึงรวมกัน

เปนหนึ่งเดียว โดยความแตกตางของสรรพสิ่งในจักรวาลมิใชสิ่งที่ขัดแยงกันแตคือการแสดงออกของความ

หลากหลายภายใตการดำเนินไปของเตา ทั้งนี้อาจเปนเพราะ การแยกแยะสรรพสิ่งตาง ๆ เปนเพียงการมอง

ตามกรอบคิดของมนุษยเทานั้น ท้ังนี้อาจเปนเพราะปรัชญาเตามีความรวมสมัยและสอดคลองกับสังคมปจจุบัน

ที่ตองการความเขาใจในความหลากหลายและการอยูรวมกันในสังคมโลกาภิวัตน สอดคลองกับการศึกษา

งานวิจัยของเดนพงษ แสนคำและหอมหวล บัวระภา ไดทำการศึกษาวิจัยเรื่องปรัชญาการเมืองเรื่องอนาธิปไตย

ในปรัชญาเตา: การศึกษาปริทัศนขอบเขตงานวิจัยในชวง 40 ปที่ผานมา พบวา ในชวง พ.ศ. 2522-2566 ได

ถกเถียงกันอยางเขมขนถึงลักษณะ “อนาธิปไตย” ในปรัชญาเตา โดยเฉพาะแนวคิด “หวูเวย” ที่เปนการ

กระทำโดยไมฝนธรรม ซึ่งสะทอนถึงความวางเชิงคุณคา โดยประเด็นหลักจากการศึกษามีขอสรุปวางานสวน

ใหญใช กรอบวิธีคิดทางตะวันตก เพ่ือเทียบเคียงกับแนวคิดเตา เชน เสรีนิยม อนาธิปไตยแบบสหการนิยม และ

อนาธิปไตยแบบชมุชนนิยม รอยละ 50 ของงานวิจัยสรุปวา เตามีลักษณะเปน “อนาธิปไตยออน” ซึ่งหมายถึง

การปฏิเสธอำนาจรวมศูนย และยึดม่ันความเรียบงาย การกระทำโดยไมแทรกแซง อีกครึ่งหนึ่งมองวา เตาไมใช

อนาธิปไตยอยางแทจริง เพราะยังมีการยอมรับในผูปกครองและโครงสรางรัฐ แตเนนความเรียบงายและการลด

อัตตา มากกวาอุดมการณการเมือง การวิเคราะหใชแนวทางปรัชญาวิเคราะหโดยเนนการเทียบเคียงมโนทัศน 

(Conceptual Mapping) เชน มโนทัศน “ธรรมชาติของมนุษย” “อำนาจ” “ปจเจก” และ “คุณคาแหงความ

กลมกลืน” โดยสรุปกลาวคือ การศึกษาเชิงปริทัศนนี้มีคุณคาอยางยิ่งในฐานะการวางภูมิทัศนของการตีความ 

“เตา” จากมุมมองรวมสมัย โดยเฉพาะการชี้วาแนวคิด “ความวาง” มิใชความวางเปลาไรแกนสาร หากแตเปน

สภาวะเปดรับตอการกลมกลืน การไมยึดติดและการอยูรวมอยางมีคุณธรรม แนวคิดนี้สามารถเสริมกรอบวิธี

วิทยาในการตีความ ความวางเปนสัจภาวะเชิงคุณคา โดยเชื่อมโยงวา ความวางคือการ “ไมแทรกแซง” เหมือน

รัฐที่ปกครองโดยหวูเวย ความวางเปนพื้นที่ที่ไมเติมเต็มดวยอัตตา แตเปดใหสรรพสิ่งดำรงอยูตามธรรมชาติ 

ความวางคือชองวางแหงการเปลี่ยนแปลง ไมใชการไมมี แตเปนการยอมใหสิ่งใหมเขามา (เดนพงษ แสนคำและ

หอมหวล บัวระภา, 2567) และสอดคลองกับการศึกษางานวิจัยของสุคนธิการ จินะเปงกาศและวิโรจน อิน

ทนนท ไดทำการวิจัยเรื่องการวิเคราะหแนวคิดมนุษยนิยมในปรัชญาเตา พบวา ปรัชญาเตามองมนุษยวา เปน

สวนหนึ่งของสรรพสิ่ง มิใชสูงสงกวาสิ่งอ่ืน แตมีศักยภาพทางปญญาและจิตเสรีในการพัฒนาตนเอง มนุษยควร

ใชปญญาควบคูจิตวิญญาณเพื่อเขาถึงความจริงที่แปรเปลี่ยนไปตามบริบท เนนการตัดสินใจและการกระทำ

ดวยวิจารณญาณ อันเปนคุณคาทางจริยธรรมตามแนวมานุษยนิยม จุดหมายสูงสุดคือการปลดปลอยและ

พัฒนาจิตวิญญาณสูความรูแทจริง เพื่อเสรีภาพและความสมบูรณแหงมนุษย (สุคนธิการ จินะเปงกาศ, วิโรจน 

อินทนนท, 2563) 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 169 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

3. การวิเคราะหทรรศนะความวางในปรัชญาปรัชญาเตา: การวิเคราะหเชิงคุณคา พบวา การเปรียบเทียบ

ความวางปรัชญาเตาและพุทธปรัชญาในทรรศนะความวางในพุทธปรัชญาเถรวาท ซึ่งพุทธปรัชญาเถรวาท

ปฏิเสธความมีอยู กลาวคือ ทรรศนะท่ีวาสิ่งท้ังปวงมีอยู โลกมีอยูจริง กับทรรศนะท่ีวาสิ่งท้ังปวงไมมีอยู โลกไมมี

อยูจริง ตามทรรศนะพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น เห็นวา โลกไมใชเนื้อสาร ไมใชมโนภาพของจิต ทั้งนี้อาจเปน

เพราะปรัชญาเตามองโลกคือความวางเปลา เพราะการมีความวางเปลาจึงมีสภาวะเชื่อมระหวางสิ่งสองสิ่งคือ

อยูระหวางความมีและความไมมี สอดคลองกับการศึกษางานวิจัยของณรงควรรษ บุญมา ไดกลาวถึงความวาง

ในปรัชญาปรัชญาเตาวาดวยการวิเคราะหเชิงคุณคาวา ธรรมชาตินิยมของปรัชญาเตา: ขอโตแยงโดยการนำ

แนวคิดธรรมชาตินิยมมาใชกับมนุษยชี้ใหเห็นวา 1) แนวคิดหลักของปรัชญาเตา อันเปนหัวใจสำคัญคือการ

มุงเนนและใหความสำคัญกับธรรมชาติโดยเชื่อวา “ธรรมชาติคือสิ่งจริงแท” ซึ่งเรียกวา เตา เตาคือธรรมชาติ 

ธรรมชาติคือเตา การเขาถึงธรรมชาติก็คือการเขาถึงเตา ธรรมชาติหรือเตาคือสัจจะ หากตองการโลกใหเขาถึง

สัจจะ ก็ไมตองสราง ไมตองพัฒนา ไมตองปรุงแตงอะไร การไมทำอะไรก็คือการกระทำท่ีจะทำใหโลกเขาถึงสิ่ง

จริงแทคือสัจจะหรือเตา 2) การนำแนวคิดธรรมชาติ นิยมของปรัชญาเตามาใชกับธรรมชาติของมนุษยนั้นไมใช

เรื่องงาย อันเนื่องมาจาก แนวคิดธรรมชาตินิยมของปรัชญาเตามีความสุดโตงอยูในตัวกลาวคือปฏิเสธ การ

สราง การพัฒนาเชิงวัตถุทุกรูปแบบ ตลอดถึงการฝกอบรมศึกษาพัฒนาสตปญญาในรูปแบบของการเรียนรู 

ปฏิเสธการกระทำทุกรูปแบบ การกระทำที่แทจริง คือการไมกระทำสิ่งใดๆ เพียงแตเขาถึงธรรมชาติกลับคืนสู

ธรรมชาติทุกอยาง ก็จะไมมีปญหา ซ่ึงหลักปรัชญาดังกลาวนำมาใชกับมนุษยทุกคนไมไดหรืออาจจะทุกคนเลยก็

ได โดยเฉพาะเรื่องการศึกษา มนุษยตองไดรับการศึกษา ฝกฝนอบรมและพัฒนาจึงจะเปนมนุษยที่สมบูรณ

ขึ้นมาไดและเขาถึงสัจธรรมในที่สุด (ณรงควรรษ บุญมา, 2561) และสอดคลองกับการศึกษางานวิจัยของนิ

รันดร แสงพลสิทธิ์ ไดทำการวิจัยเรื่องวิเคราะหแนวคิดเรื่องธรรมชาติของชารลส ดารวิน ผานมุมมองทาง

พระพุทธศาสนาเถรวาท พบวา ผลการวิจัยชี้ใหเห็นวา แนวคิดเรื่องธรรมชาติในปรัชญาและศาสนาอยูบนขอ

ถกเถียงเก่ียวกับความมีอยูและความจริง โดยแบงไดเปน 3 แนวทาง คือ สสารนิยม จิตนิยม และธรรมชาตินิยม 

ขณะเดียวกัน ทฤษฎีวิวัฒนาการของชารลส ดารวิน ก็อธิบายการดำรงอยูของสิ่งมีชีวิตผานการปรับตัวและการ

คัดสรรโดยธรรมชาติ ซึ่งทาทายความเชื่อทางศาสนาจักรในยุคนั้น แนวคิดนี้สะทอนลักษณะมนุษยนิยมและอ

เทวนิยม อีกท้ังยังสอดคลองกับหลักธรรมเถรวาทท่ีวา สรรพสิ่งเกิดจากเหตุปจจัย อยูภายใตความเปลี่ยนแปลง

แบบมีนัยสำคัญที่สอดคลองกับเตาดวยเชนกันและมีความบีบคั้น มนุษยจึงควรพัฒนาภาวะภายในผานการ

เจริญวิปสสนาเพ่ือนำไปสูความหลุดพนจากความทุกข (นิรันดร แสงพลสิทธิ์, 2566) 

 

องคความรูใหม 

การวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะหทรรศนะความวางในปรัชญาเตา: การวิเคราะหเชิงคุณคา” ใหองคความรูท่ี

สำคัญในหลายมิติ ดานประวัติศาสตรและบริบทสังคมซ่ึงการศึกษาประวัติและบริบทของเลาจื๊อจะชวยใหเขาใจ

สภาพสังคมจีนในยุคใบไมผลิตและใบไมรวงหรือยุคชุนชิว (春秋, Chūnqiū) และสมัยรัฐสงครามท่ีมีผลตอการ

กอตัวของแนวคิดเตาเพราะการเปลี่ยนแปลงทางการเมือง เศรษฐกิจ และสังคมที่ทำใหเกิดความตองการ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 170 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

ปรัชญาทางเลือกไดปรากฎความสัมพันธระหวางปรัชญาเตากับกลุมนักคิดอื่นๆในยุคนั้น ความเขาใจแนวคิด

ความวาง (Wu/無; อานวา วู) เปนองคความรูสำคัญท่ีถูกสังเคราะหความหมายของ "Wu" (無) ในบริบท

ปรัชญาเตาที่ไมใชความวางเปลาแตเปนความเปนไปไดอันไรขีดจำกัด ความสัมพันธระหวาง "You" (有;หยู) 

และ "Wu" (無;หวู) คือ ความมีและความไมมีและการประยุกตแนวคิดความวางในการดำเนินชีวิต เชน การ

ปกครอง การศึกษา และการพัฒนาตนเอง องคความรูที่ไดจากการวิเคราะหเชิงคุณคาซึ่งการวิจัยนี้จะสราง

คุณคาในหลายดานประกอบดวย ประการแรกเปนองคความรูท่ีไดจากคุณคาทางวิชาการคือเพ่ิมพูนความรูทาง

ปรัชญาตะวันออก สรางความเขาใจท่ีลึกซ้ึงตอแนวคิดท่ีซับซอนของปรัชญาเตาและเปนฐานความรูสำหรับการ

วิจัยตอยอดในอนาคต ประการที่สองเปนองคความรูท่ีไดจากคุณคาทางปฏิบัติคือสามารถนำไปประยุกตใชใน

การจัดการองคกรนำแนวคิดไมบังคับไปใชสามารถนำไปพัฒนาวิธีการแกปญหาที่ยืดหยุนและสรางสรรคและ

สามารถเสริมสรางความสมดุลในการดำเนินชีวิตสมัยใหม ประการที่สามเปนองคความรูท่ีไดจากคุณคาทาง

สังคมและวัฒนธรรมคือการอนุรักษและเผยแพรภูมิปญญาตะวันออก การสรางความเขาใจระหวางวัฒนธรรม

ตะวันออกและตะวันตกและการนำไปเปนแนวทางในการพัฒนาปรัชญาชีวิตท่ีสอดคลองกับบริบทไทย ประการ

ที่สี่เปนองคความรูที่ไดจากคุณคาทางจิตวิญญาณคือสามารถทำใหแนวทางในการปลดปลอยจากความยึดติด

และความโลภสรางความเขาใจเรื่องการยอมรับและการปลอยวางและการพัฒนาสติและการมีสมาธิท่ีสมบูรณ 

 

สรุป 

งานวิจัยนี้ มุงศึกษาความวางในปรัชญาเตาโดยมีวัตถุประสงคเพื่อทำความเขาใจบริบทของเลาจื๊อ 

วิเคราะหแนวคิดความวางและตีความคุณคาเชิงลึกของแนวคิดดังกลาว ผลการวิจัยชี้วา ความวางในเตามิใช

ความสูญสิ้น หากแตเปนภาวะแหงศักยภาพไรขอบเขต อันเปนตนกำเนิดของสรรพสิ่งและแกนแทของ “เตา” 

ที่สัมพันธกับหลักอูเวย การไมฝนธรรมชาติ แนวคิดนี้ มีคุณคาหลายมิติ ทั้งการอยูรวมกันอยางสมดุลในสังคม 

การพัฒนามนุษยอยางเสรีและถอมตน การสรางสุขภาพจิตที่มั่นคงดวยการปลอยวาง การพัฒนาที่ยั่งยืนโดย

เคารพธรรมชาติ การบริหารจัดการที่เกื้อหนุนศักยภาพบุคคล และการเมืองที่ยึดหลัก “การปกครองโดยไม

ปกครอง” งานวจิยัยืนยันวา แนวคิดความวางของเตาสามารถประยุกตใชไดจริงท้ังในจิตวิทยา จริยศาสตร การ

พัฒนาสังคม และการสรางภาวะผูนำ เปนการเชื่อมโยงปญญาตะวันออกกับโลกสมัยใหมเพื่อความสงบ สมดุล

และยั่งยืน 

 

ขอเสนอแนะ 

จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

  1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  ทรรศนะความวางในปรัชญาเตาเปนผลผลิตชั้นดีอยางมีนัยสำคัญ

สามารถนำไปเผยแผใหเห็นถึงความลึกซึ้งและความสำคัญของแนวคิดนี้มีผลตอการเขาใจธรรมชาติ ชีวิต และ

จักรวาล เพราะวา ความวางในปรัชญาเตาไมใชเพียงแคการขาดแคลนหรือความไมมี แตเปนสภาวะแหง

ศักยภาพท่ีเปนรากฐานของการสรางสรรคและการดำรงอยูแลว ดังนั้น องคกรดานการศึกษา สถาบันการเมือง 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 171 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

และสถาบันทางศาสนา ควรนำแนวคิดนี้มาประยุกตใชในการดำเนินการ ดังนี้ ประการแรกสามารถประยุกตใช

กับความยืดหยุนในระบบการเรียนการสอนชั้นประถมศึกษาไปจนถึงดุษฎีบัณฑิต ประการที่สอง องคกรทาง

การเมืองสามารถนำไปใชในการบริหารและการปกครองประชาชนใหยืดหยุนมากขึ้น ประการที่สาม องคทาง

ศาสนาสามารถนำไปใชกับการเผยแผศาสนาในยุคสมัยใหมไดเพราะผลการวิจัยนี้ไดพบคำตอบที่ชัดเจนวา    

เตาคือการบมเพาะความเขาใจการดำเนินชีวิตไดอยางสมดุลและมีความหมายตอมนุษยมากมาย 

2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

2.1 ควรศึกษาการวิจัยเกี่ยวกับทรรศนะความวางในปรัชญาเตา สามารถพัฒนาตอไปไดใน 3 ทิศทาง 

คือ การศึกษาเปรียบเทียบกับปรัชญาและศาสนาอื่นๆในเอเชีย เพราะศาสนาในเอเชียมีนัยทางความคิดที่ดู

เหมือนจะกลมกลืนกันแตมีวิธีคิดแตกตางกัน  

2.2 ควรศึกษาการเปรียบเทียบแนวคิดความวางพุทธศาสนาประเด็นศูนยตา (Śūnyatā) กับความวาง

ของฮินดูประเด็นอากาศธาตุ (Ākāśa) และแนวคิดความวางของเตากับปรัชญาอินเดียประเด็นพรหมที่ไร

คุณลักษณะกับเตาที ่ไรรูปแบบ เพราะแนวคิดดังกลาวนี้อธิบายกระบวนการและวิธีการไมเหมือนกันแต

พยายามหาคำตอบอยางเดียวกัน 

 

บรรณานุกรม 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เดนพงษ แสนคำ และ หอมหวล บวัระภา. (2567). ปรัชญาการเมืองเรื่องอนาธิปไตยในปรัชญาเตา: การศึกษา

ปริทัศนขอบเขตงานวิจัยในชวง 40 ปท่ีผานมา. วารสารสังคมศาสตรปญญาพัฒน. 6(1), 117–134.  

นิรันดร แสงพลสิทธิ์. (2566). วิเคราะหแนวคิดเรื่องธรรมชาติของชารลส ดารวิน ผานมุมมองทาง 

 พระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสารพุทธศาสตรศึกษา. 14(2), 229–247. 

ณรงควรรษ บุญมา. (2561). ธรรมชาตินิยมของปรัชญาเตา: ขอโตแยงการนำแนวคิดธรรมชาตินิยมมาใชกับ 

 มนุษย. วารสารปรัชญาและศาสนา. 3(1), 28-29. 

พระมหาธีระยุทธ เขมธมฺโม (ปราชญนิวัฒน). (2564). เตา: การศึกษาเชิงวิเคราะหในทัศนะพุทธปรัชญาเถร 

 วาท. วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน. 17(2), 85-100. 

สตีเฟน มิตเชลล. (2066). เตาเตอจิง: ฉบับแปลภาษาอังกฤษใหม. นิวยอรก: ฮารเปอรเพอเรนเนียล โมเดิรนค 

 ลาสสิกส. 

สุคนธิการ จินะเปงกาศ และ วิโรจน อินทนนท. (2566). การวิเคราะหแนวคิดมนุษยนิยมในปรัชญาเตา.  

 วารสารพุทธศาสตรศึกษา. 14(2), 125–157. 

เทวฤทธิ์ ศรีไชยพล. (2563). การศึกษาวิเคราะหแนวคิดเรื่องความสุขของปรัชญาลัทธิเตา. วารสาร 

 สังคมศาสตรปญญาพัฒน. 2(1), 17–24. 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย     - 172 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

Chew, P. G.-L. (1991). The great Tao. The Journal of Bahá’í Studies. 4(2), 11–39.  

Goddard, D. & Borel, H. (2007). Laotzu's Tao and Wu Wei. New York: Cosimo, Inc. 

Grondin, J. (2015). The hermeneutical circle. In N. Keane & C. Lawn (Eds.), A companion to  

  hermeneutics. Hoboken: Wiley-Blackwell. 

Shizuteru, U., Heisig, J. W., & Greiner, F. (1982). Emptiness and fullness: Śūnyatā in  

  Mahāyāna Buddhism. The Eastern Buddhist. 15(1), 9-37. 

Tang, Y. & Tang, Y. (2015). On the Dao De Jing (Tao Te Ching). In Y. Huilin (Ed.), Confucianism, 

Buddhism, Daoism, Christianity and Chinese culture. New York, NY: Palgrave Macmillan. 

Retrieved 25 July 2024 from https://doi.org/10.1007/978-3-662-45533-3_11 

Tsu, W. (2017). A new perspective on the existence and non-existence. In M. J. Schroeder (Ed.), 

Information studies and the quest for transdisciplinarity:  Unity through diversity. 

Singapore: World Scientific Publishing. Retrieved 25 July 2024 from https://doi.org/10.1 

142/9789813146976_0020 

Vila-Chã, J. J. (2000). Hans-Georg Gadamer. Revista Portuguesa de Filosofia. 56(3/4), 299–318.  

Wang, Y., Bao, Q. & Guan, G. (2020). Self-So (Ziran, 自然). In C. Yishun (Ed.), History of Chinese 

philosophy through its key terms. Singapore: Springer. 


