
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย      - 132 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

ศึกษาวิเคราะหลักษณะของคนพาลและบัณฑิตในพาลบัณฑิตสตูร 

An Analytical Study of the Characteristics of the Fool and 
the Wise Person in Bāla Paṇḍita Sutta 

 

1To Hoang Nam 2พระมหายุทธนา นรเชฎโฐ 

และ3พระมหาจีรวัฒน กนฺตวณฺโณ 

1To Hoang Nam, 2Phramaha Yutthana Narajettho, 

and3Phramaha Chiravat Kantawanno 
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajaviddayalaya University. 
1Corresponding Author’s Email: Hoangnamto718@gmail.com 

Received: August 14, 2025; Revised: December 12, 2025; Accepted: December 14, 2025 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค 3 ประการ ไดแก 1) เพื่อศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญของพาล

บัณฑิตสูตร 2) เพื ่อศึกษาลักษณะของคนพาลและบัณฑิตตามที ่ปรากฏในพาลบัณฑิตสูตร และ 3) เพ่ือ

วิเคราะหลักษณะของคนพาลและบัณฑิตจากแนวคำสอนในพาลบัณฑิตสูตร โดยเปนงานวิจัยเชิงเอกสาร        

ที่ผู วิจัยไดศึกษาคนควาจากพระไตรปฎก คัมภีรอรรถกถา หนังสือ ตลอดจนวิทยานิพนธและงานวิจัยท่ี

เกี่ยวของ ผลการวิจัยพบวา 1) พาลบัณฑิตสูตร มีเนื้อหาหลักวาดวยความแตกตางระหวางคนพาลกับบัณฑิต 

โดยเนนใหเห็นถึงผลของการกระทำท้ังฝายดีและฝายชั่ว คนพาลเปนผูประพฤติผิด จึงตองประสบกับทุกขและ

ผลกรรมอันไมพึงปรารถนา ขณะที่บัณฑิตเปนผูประพฤติชอบ ยอมไดรับความสุขและผลดี ทั้งในปจจุบันและ

อนาคต 2) ลักษณะของคนพาลและบัณฑิตในพระสูตรนี้แตกตางกันอยางชัดเจน โดยคนพาลมีลักษณะสำคัญ

คือ คิดชั่ว พูดชั่ว ทำชั่ว ไมคำนึงถึงผลแหงกรรม ประพฤติผิดศีลธรรม และยากแกการแนะนำใหเปลี่ยนแปลง 

ในทางตรงกันขาม บัณฑิตมีลักษณะคือ คิดดี พูดดี ทำดี มีปญญา เขาใจหลักธรรม และสามารถนำพาตนเอง

และผูอื่นไปสูความเจริญได 3) พาลบัณฑิตสูตรเนนการใชหลักความดีและความชั่วเปนเกณฑในการประเมิน

คุณธรรมของบุคคล คนพาลมักมองเพียงผลในระยะสั้น ไมพิจารณาผลในระยะยาว จึงละเมิดศีลธรรมไดงาย 

ขณะท่ีบัณฑิตมีความรอบคอบ มีปญญาพินิจพิจารณาผลแหงกรรมท้ังในปจจุบันและอนาคต จึงสามารถดำเนิน

ชีวิตสูความสุขท่ีม่ันคง  

คำสำคัญ: คนพาล; บัณฑิต; พาลบัณฑิตสูตร 

 

 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย      - 133 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

Abstract  
 This thesis has three main objectives: 1) To study the structure and essence of the Pāla 
Pandit Sutta 2) To study the characteristics of the Fool and wise Person in the Pāla Pandit Sutta, 
and 3) To analyze the characteristics of the Fool and wise Person from the teachings of the Pāla 
Pandit Sutta. This research is a documentary research in which the researcher has studied and 
researched from Tripitaka, commentaries, books, and related theses and research. 1 ) The 
Palabandit Sutta is a Sutta found in the Tripitaka, Volume 14, Suttanta Pitaka, Majjhimanikaya, 
Uparipannasaka. The main content is about the difference between a fool and a wise person. It 
emphasizes the results of both good and bad actions. A fool is a person who behaves wrongly, 
so he must experience suffering and undesirable results. While a wise person is a person who 
behaves rightly, he will receive happiness and good results, both in the present and the future. 
2) The characteristics of the fool and the wise man in this sutra are clearly different. The main 
characteristics of A fool thinks poorly, speaks poorly, and acts poorly, not considering the 
results of karma, and behaving immorally. And it is difficult to suggest changes. On the 
contrary, The wise Person have the characteristics are thinks well, speaks well, and acts well. 
have wisdom, understand the principles of Dharma, and can lead themselves and others to 
prosperity. 3) The results of the analysis found that the Pāla Pandit Sutta emphasizes using the 
principles of good and evil as criteria for evaluating a person's morality. A fool tends to only 
look at the short-term results and not consider the long-term results, so it is easy to violate 
morality. While the wise Person is careful and has the wisdom to consider the results of karma 
both in the present and the future, so he can live a life of stable happiness. 
Keywords: Bala; Pandita; Pāla Pandit Sutta 
 

บทนำ  

 เม่ือพิจารณาตามหลักธรรมะท่ีแทจริง จะเห็นวาแทจริงแลวไมมีสัตวหรือบุคคล มีแต "ธรรม" เทานั้นท่ี

เกิดขึ้นและดับไปตามเหตุปจจัย คำวา “คนดี” หรือ “คนชั่ว” จึงเปนเพียงสมมติที่ใชเรียกสภาพธรรมตาง ๆ 

คนดี ก็คือ ผูที่มีกุศลจิตเกิดขึ้น เชน จิตที่มีความเมตตา ศรัทธา ปญญา เปนตน สวนคนชั่ว คือ ผูที่มีอกุศลจิต

เกิดขึ้น เชน ความโลภ ความโกรธ ความหลง ซึ่งในแงนี ้ คนดีจึงเทียบไดกับบัณฑิต สวนคนชั่วคือคนพาล 

อยางไรก็ตาม ความเปนคนดีหรือคนชั่วนั้นยังสามารถแบงแยกออกเปนระดับตางๆไดอีกตามความละเอียดของ

ธรรมที่ปรากฏ พระพุทธเจาทรงแสดงวา คนพาลคือผูที ่ประพฤติทุจริตทางกาย วาจา ใจ ลวงศีล และมี

ความเห็นผิด สวนคนดีในระดับหยาบ คือผูที่ประพฤติดีทั้งทางกาย วาจา ใจ ไมลวงศีล แตเมื่อพิจารณาโดย

ละเอียดแลว ยังสามารถแบงคนดีออกเปนสองประเภท คือ คนดีท่ีเปนพระอริยะผูรูความจริงของธรรมและคน

ดีท่ียังเปนปุถุชน ซ่ึงแมจะทำดีแตยังไมรูความจริงแทของธรรมะ จึงยังถือวาเปนพาลในแงละเอียด สุชีพ ปุญญา

นุภาพ (2530) ไดแสดงทัศนะไว ในหนังสือพระไตรปฎกฉบับสำหรับประชาชนวา ลักษณะของคนพาลมี 3 

อยาง คือ คิดชั่ว พูดชั่ว ทำชั่ว คนพาลตองประสบทุกข โทมนัสถึง 3 ประการ ในทางโลก เราอาจมองคนดีคน

ไมดีแบบภาพรวม แตในทางธรรม การพิจารณาความดีความชั่วตองละเอียดถึงระดับจิต คือดูทีละขณะจิต 

ขณะที่อกุศลจิต เชน ความโลภ ความโกรธเกิดขึ้น ก็เรียกวาเปนคนไมดีในขณะนั้น สวนขณะที่กุศลจิตเกิดข้ึน 

เชน มีเมตตา หรือสติ ก็ถือวาเปนคนดีในขณะนั้น การพิจารณาอยางละเอียดลึกซึ้งเชนนี้ ตองอาศัยปญญาจึง

จะเขาใจวา อะไรดี อะไรไมดีโดยแทจริง 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย      - 134 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 พาลบัณฑิตสูตร เปนพระสูตรหนึ่งในพระไตรปฎกวาดวยลักษณะของคนพาลและบัณฑิต โดยแสดงถึง

ความประพฤติที่แตกตางกันอยางชัดเจน ลักษณะของคนพาล (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: องฺ.ติก. (ไทย); 20/3/141) คือ ผูที่มีความประพฤติไมดีตอเนื่อง 3 ประการ ไดแก 1) ชอบคิดใน

สิ่งที่ชั่ว (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ม.อุ.อ. (ไทย); 3/246/152) 2) ชอบพูด

คำพูดท่ี 3) ชอบทำการกระทำท่ีชั่ว ดวยเหตุนี้ คนพาลจึงประสบทุกขโทมนัส 3 ประการในปจจุบัน คือ 1) ทุกข

ใจเพราะตระหนักวาตนไดทำ พูด คิดในสิ่งที่ไมดี และลวงศีล 2) ทุกขใจจากผลของการถูกลงโทษ ทั้งเบาและ

หนัก เนื่องจากทุจริตทางกาย วาจา และใจ 3) ทุกขใจ เศราโศก เสียใจ เพราะยังไมไดสรางความดีหรือกุศล ทำ

แตกรรมหยาบชา มีความหวาดกลัวในผลกรรม และเกรงวาจะไปเกิดในอบายภูมิ อันเปนท่ีไมนาปรารถนา สวน

ลักษณะของบัณฑิต คือผูท่ีประพฤติดีอยางสม่ำเสมอใน 3 ประการ ไดแก 1) ชอบคิดแตในสิ่งท่ีดี 2) ชอบพูดแต

คำพูดที่ดี 3. ชอบกระทำแตสิ่งที่ด ีบัณฑิตจึงเสวยสุขโสมนัส 3 ประการในปจจุบัน คือ 1) มีความสุขใจ เพราะ

ไมเคยคิด พูด หรือทำสิ่งที่ชั่ว และไมไดลวงศีล 2) ไมตองหวั่นเกรงตอการถูกลงโทษ เพราะละเวนจากความ

ทุจริตท้ังทางกาย วาจา และใจ 3) มีความปลอดโปรงใจ เพราะไดทำความดี สรางกุศล และปองกันสิ่งท่ีนากลัว

ไวแลว จึงไมเศราโศกหรือหวั่นไหว และมีความหวังวาจะไปเกิดในสุคติสวรรค อันเปนสถานที่นาปรารถนา     

ชั่ว (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ม.อุ. (ไทย); 14/255/302) 

 นอกจากพระพุทธโอวาทเกี่ยวกับคนพาลและบัณฑิตใน พาลบัณฑิตสูตร แลว ยังมีพระสูตรอื่นท่ี

กลาวถึงเรื่องนี้เชนกัน ตัวอยางเชน ใน ภยสูตร พระสัมมาสัมพุทธเจาตรัสวา ภัย (คือ ความหวาดสะดุงตกใจ 

เชน เมื่อไดยินขาววาโจรกำลังจะปลน ก็เกิดความหวาดกลัวขึ้นในจิตใจ) ท้ังหลาย อุปทวะ (คือ ภาวะที่จิต

ฟุงซานและวุนวาย เชน เมื่อรูวาโจรจะปลน ก็เกิดความระส่ำระสาย รีบหนีและหอบขาวของไปอยางไมเปน

ระเบียบ)ทั้งหลาย และอุปสรรค (คือ สิ่งกีดขวางที่เกิดขึ้นจริง เชน เมื่อถูกโจรลอมบาน จุดไฟเผา และปดทาง

หนี ทำใหไมสามารถหลบหนีได)ทั้งหลาย ลวนเกิดจากคนพาลทั้งสิ้น โดยสรุปคือ คนพาลเปนเหตุแหงภัย 

อุปทวะ และอุปสรรคทั้งหลาย ใน ลักขณสูตร พระสัมมาสัมพุทธเจาตรัสไววา “ภิกษุทั้งหลาย คนพาลยอมถูก

กำหนดดวยกรรม บัณฑิตก็ยอมถูกกำหนดดวยกรรมเชนกัน ปญญาเมื่อไดรับการฝกฝนและใชเปนประจำ       

จึงจะงดงามได” พระองคยังทรงแสดงลักษณะของคนพาลวา เปนผูที ่ประกอบดวยธรรม 3 ประการ คือ         

1) กายทุจริตคือความประพฤติชั่วทางกาย 2) วจีทุจริตคือความประพฤติชั่วทางวาจา 3) มโนทุจริตคือความ

ประพฤติชั่วทางใจ ผูที่ประกอบดวยธรรม 3 ประการนี้ จึงควรเขาใจวาเปน “คนพาล” ในทางตรงกันขาม 

พระองคตรัสวา ผูที่ประกอบดวยธรรม 3 ประการตอไปนี้ เปน “บัณฑิต” คือ 1) กายสุจริตคือความประพฤติ

ชอบทางกาย 1) วจีสุจริตคือความประพฤติชอบทางวาจา 3) มโนสุจริตคือความประพฤติชอบทางใจ ผูที่มี

ธรรมเหลานี ้เปนพื ้นฐานในการดำเนินชีว ิต ยอมเปนบัณฑิตผู ประเสริฐ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.ทสก. (ไทย); 24/54/199) การเขาใจลักษณะ เครื่องหมาย และ

ความประพฤติของคนพาลและบัณฑิตตามที่กลาวมาแลว ถือเปนสิ่งสำคัญตอการดำเนินชีวิต เพราะสงผลตอ

อนาคตของเรา วาจะนำไปสูความเจริญรุงเรืองหรือความตกต่ำ ผูที่ปรารถนาความกาวหนาในชีวิตจึงควร

หลีกเลี่ยงการคบหาคนพาล เพราะการคบคนพาลอาจนำพาไปสูความผิดพลาด สรางบาปกรรม สงผลเสียท้ัง

ตอตนเองและผูอ่ืน ควรเลือกคบแตบัณฑิต เพราะบัณฑิตจะเปนผูแนะนำ เตือนสติ และชี้แนะแนวทางท่ีถูกตอง 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย      - 135 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

มนสภรณ วิฑูรเมธา (2543) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “การพัฒนาระบบกัลยาณมิตรเพื่อสงเสริมการเห็นคุณคาใน

ตนเองของนักศึกษาพยาบาล” ผลการศึกษาสรุปไดวา แนวคิดกัลยาณมิตรเปนหนึ่งในองคประกอบหลักของ

การศึกษาที่ใหความสำคัญกับกัลยาณมิตรเปนเพื่อนที่ดี มีความรูมีคุณสมบัติและการทำหนาที ่ตามหลัก

กัลยาณมิตร ซ่ึงชวยสนับสนุนบุคคลท่ีเขาไปหาปรึกษาทำใหเรายึดม่ันอยูในหนทางแหงความดีอยางม่ันคง  

 ดวยเหตุนี้ ผูวิจัยจึงเกิดความสนใจที่จะศึกษาพาลบัณฑิตสูตรซึ่งเปนพระธรรมเทศนาที่พระพุทธองค

ตรัสไวในพระไตรปฎก เพ่ือใหเขาใจถึงเนื้อหาสาระและความสำคัญของพาลบัณฑิตสูตร ศึกษาลักษณะของคน

พาลและบัณฑิตที่ปรากฏในพาลบัณฑิตสูตร และวิเคราะหลักษณะของคนพาลและบัณฑิตในพาลบัณฑิตสูตร

จากนั้นจึงนำความรูที่ไดมาประยุกตใชในการดำเนินชีวิตประจำวัน เพื่อสงเสริมคุณภาพชีวิตทั้งดานรางกาย

และจิตใจ ท้ังตอตนเองและตอผูอ่ืน  

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

 1. เพ่ือศึกษาโครงสรางและเนื้อหาสาระสำคัญในพาลบัณฑิตสูตร 

 2. เพ่ือศึกษาลักษณะของคนพาลและบัณฑิตท่ีปรากฏในพาลบัณฑิตสูตร 

 3. เพ่ือวิเคราะหลักษณะของคนพาลและบัณฑิตในพาลบัณฑิตสูตร 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

 ผูวิจัยไดวางขอบเขตการศึกษา มุงประเด็นเกี่ยวกับการนำเสนอแนวทางศึกษาวิเคราะหที่ปรากฏใน

พาลบัณฑิตสูตร โดยศึกษาขอมูลจากคัมภีรตาง ๆ ประกอบดวย ดังนี้  

 ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาวิจัยในครั้งนี้เปนการศึกษาวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดย 

ทำการศึกษา คนควา รวบรวมขอมูลจากเอกสารและหลักฐานจากการศึกษาขอมูล หนังสือ บทความ เอกสาร 

งานวิทยานิพนธ งานวิจัย รวมทั้งสื่ออินเตอรเน็ต ขอมูลจากพระไตรปฎก อรรถกถาที่เกี่ยวของในพาลบัณฑิต

สูตรท่ีปรากฏในพระไตรปฎก  

 ข้ันตอนท่ี 2 การเก็บรวบรวมขอมูล ผูวิจัยไดใชวิธีการเก็บรวบรวมขอมูลท่ีหลากหลายเพ่ือใหไดขอมูล

พาลบัณฑิตสูตรตามวัตถุประสงคของการศึกษา โดยมีวิธีการเก็บรวบรวมขอมูลจากงานเขียนชองนักวิชาการ

ทางพระพุทธศาสนา ตลอดถึงรูปแบบของการเรียบเรียงเอกสารตามนัยและกรอบของการวิจัยที่เกี่ยงกับคน

พาลและบัณฑิต  

  ขั้นตอนที่ 3 การคัดแยกขอมูลจากการศึกษาทั้งในเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยผู

ศึกษาดำเนินการวิเคราะหขอมูลพาลบัณฑิตสูตร โดยมุงเนนการวิเคราะหโดยการสรุปตามสาระสำคัญดาน

เนื้อหาที่กำหนดไวเพื่อใหเห็นองคประกอบตามลักษณะขอมูล โดยนำขอมูลตาง ๆ มารวมขอมูลทำเปนระบบ

การจดบันทึก นำมาวิเคราะหกรอบแนวคิด วิเคราะหศัพท ศึกษาความหมาย และทำการศึกษาขอมูลขั้นตางๆ 

จากคัมภีรพระไตรปฎก อรรถกถา ในตำราอ่ืนๆ ท่ีเก่ียวของ และวิเคราะหขอมูลเพ่ือกำหนดขอบเขตการวิจัย 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย      - 136 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 ขั้นตอนที่ 4 การวิเคราะหขอมูลจากพาลบัณฑิตสูตร รวบรวมเรียบเรียงวิเคราะหขอมูลจากเอกสาร

ตางๆ เพื่อตอบปญหาการวิจัย สรุปผลการวิจัยและขอเสนอแนะ สรุปการวิจัยและวิเคราะหขอมูลเชิงเอกสาร 

พรอมทั้งนำเสนอผลการวิจัยตามวัตถุประสงคในงานวิจัย อีกทั้งแนะนำหัวขอการวิจัยในครั้งตอไป และ

ขอเสนอแนะที่สามารถนำไปใชประโยชน โดยมุงเนนการวิเคราะหโดยการสรุปตามสาระสำคัญดานเนื้อหาท่ี

กำหนดไวเพ่ือใหเห็นองคประกอบตามลักษณะขอมูล  

  

ผลการวิจัย  

 วัตถุประสงคที่ 1 ผลการวิจัยพบวา คนพาลยอมไมประกอบดวยทิฏฐิสามัญญตา (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ปา. (บาลี); 11/317/257) คือ มีความเห็นถูกตองตรงตอพระ

ธรรมวินัย มีการแสดงออกมาทางกายทุจริต ทางวจี สามารถสักงเกตไดจากพฤติกรรม กลาวคือ สาเหตุดาน

ความประพฤติ (สีลสามัญญตา) คนพาลนั้นไมสนใจในเรื่องความประพฤติเสียหายแกหมูคณะ แตจะคิดถึง

เฉพาะประโยชนของตน มุงแสวงหาลาภสักการะ พฤติกรรม คือ เหตุผลท่ีทำใหเปนคนพาล คนพาล คือ คนชั่ว

ราย ผูกอการราย อาชญากร ฆาตกร โจร ผูมีอิทธิพล กลาวโดยสรุป ก็คือ คนที่สรางแตความเดือดรอนใหแก

สุจริตชนสวนใหญ เพราะศัพทวา พาล แปลวา ออน คือ ออนไหวไปตามกระแสของความอยาก ความตองการ 

ไมสิ้นสุด ไมรูจักฝกฝนตนเอง ไมยับยั้งจิตใจ ไมเจริญเมตตาภาวนา เปนคนผูประกอบอกุศลกรรมบถ 110 

ประการ คือ ฆาสัตว ลักทรัพย ประพฤติผิดในกาม จัดเปนกายทุจริต การพูดเท็จ พูดสอเสียด พูดคำหยาบคาย 

พูดหาประโยชนไมได ไรสาระแกนสาร จัดเปนวจีทุจริต และเปนผู มีโลภจิตคิดอยากไดของคนอื ่น คิด

ประทุษรายคนอื่น เห็นผิดจากคลองธรรม คือเห็นอยางมิจฉาทิฏฐิ มหามกุฏราชวิทยาลัย (2540) แมมีสมาธิก็

ใชในทางผิด หลอกลวงคนอื่น เปนคนโง ไมมีปญญา ไมรูจักประโยชนในโลกนี้ ประโยชนในโลกหนา ไมรูจัก

พระสัทธรรม จึงตองเวียนวายตายเกิดในสงสารวัฏอยูเปนปกติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: ขุ.ธ. (ไทย); 25/610/45) คนพาลมักทำสิ่งใด พูดสิ่งใด ไมเหมาะสมแกฐานะ สถานท่ีบุคคล แลว

ยังประพฤติผิดในศีล 5 เปนนิจ ฉะนั้น เมื่อเขาถูกผูคนกลาวถึง ก็หวาดหวั่นใจ เพราะตนทำชั่วเกรงชาวประชา

จะนำเรื่องชั่วของตนมาตีแผใหคนอื่นรับรู (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:ม.อุ. 

(ไทย); 14/473/287) คนพาลประพฤติทุจริต 3 มีลักษณะทางความคิด (มโนกรรม) 1) คิดอยากไดของคนอ่ืน

มาเปนของตนโดยไมชอบ ไมถูกตองตามหลักของสัมมากัมมันตะ คือ การงานไมผิดกฎหมาย ไมผิดศีลธรรม 

และสัมมาอาชีวะ อาชีพที่สุจริต 2) คิดพยาบาท อาฆาตคนอื่น จนกระทั่งนำไปสูการทำรายรางกาย ทรัพยสิน 

3) คิดเห็นผิดจากหลักพุทธธรรม คือ เปนคนดำรงตนอยูในมิจฉา ทิฏฐิ ไมเชื่อบุญ บาป ไมเชื่อกรรมดี กรรมชั่ว 

เปนตน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ปา. (ไทย); 11/3105/2610) 

 วัตถุประสงคที่ 2 ผลการวิจัยพบวา “คนพาล” หมายถึงผูประพฤติชั่วทางกาย วาจา และใจ ฝาย

อกุศลกรรมบถ ไมรูและไมปฏิบัติตามหลักปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธสัทธรรม สวน “บัณฑิต” มีลักษณะตรง

ขาม คือประพฤติดี ฝายกุศล รูและปฏิบัติตามหลักธรรมจนบรรลุปฏิเวธสัทธรรม ลักษณะเหลานี้สอดคลองกับ

หลักจริยศาสตรที่แบงความดีและชั่วตามพฤติกรรม ความรูจริยธรรมและเหตุผลตลอดจนสอดคลองกับหลัก 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย      - 137 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

สัปปุริสธรรมและวุฒิธรรมในพระพุทธศาสนา ผูเปนบัณฑิต คือ ฉลาดในพระพุทธพจน รู จักการทักทาย

ปราศรัย การถวายไมชำระฟน การถวายน้ำ ถาไมปฏิบัติตามถือวาตองอาบัติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.ม. (ไทย); 4/4/1810-227) เปนฉลาดในรูป คือ ความเปนไปตามกฎธรรมชาติ

ของรางกายสังขารที ่ประกอบกัน มองใหเห็นเปนไตรลักษณ เพื ่อสลัดความกำหนัดยินดีในรูปนั ้นเสีย

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ม.มู. (ไทย); 12/4,387/3710) เปนคนผูมีปญญา ผู

ฉลาดในสัทธรรมทั้งปวง ไดแก รูในหลักปริยัติสัทธรรม ปฏิบัติสัทธรรม และปฏิเวธสัทธรรม มีดวงปญญาท่ี

ฉลาดรอบรู คนที่มีความรู มีความฉลาด บัณฑิต จึงหมายถึง ผูทรงความรู ผูมีปญญา ผูสำเร็จการศึกษาข้ัน

ปริญญา ราชบัณฑิตยสถาน (2546) เปนบุคคลที่ประกอบดวยกุศลกรรม 110 มีการเวนจากการฆาสัตวชื่อวา 

บัณฑิต เพราะดำเนินในประโยชนทั้งหลายดวยปญญา ทั้งในปจจุบันและอนาคตดวยปญญา (มหามกุฏราช

วิทยาลัย, 2540) บัณฑิตมีลักษณะโดยหลักสุจริต คือ กำหนดลักษณะทางความคิดดี (มโนสุจริต) มี 3 ประการ 

ไดแก 1) ไมคิดอยากไดของคนอ่ืนมาเปนของตน โดยไมชอบ (อโลภะ) 2) ไมคิดประทุษรายคนอ่ืน ไมคิดอาฆาต

ใคร ๆ (อโทสะ) 3) เห็นชอบตามหลักพุทธธรรม คือ เห็นถูกตอง (สัมมาทิฏฐิ ) (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ปา. (ไทย); 11/3105/2610) บัณฑิตนั้น มีความดำริปลอดจากกาม ดำริปลอด

จากพยาบาท และดำริปลอดจากการเบียดเบียน ซึ่งเรียกวา กุศลสังกัปปะ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ปา. (ไทย); 11/3105/261) กำหนดลักษณะทางคำพูดดี (วจีสุจริต) มี 4 ประการ 

ไดแก 1) พูดคำจริง ไมพูดเท็จ 2) พูดปรองดอง สามัคคีผลประโยชน ไมพูดใหแตกแยกกัน 3) พูดสุภาพมี

มารยาทผูดี ไมพูดหยาบโลน คำลามก 4) พูดมีสาระ มีประโยชน ไมพูดเหลวไหล กำหนดลักษณะทางการทำดี 

(กายสุจริต) แบงเปน 3 ประการ ไดแก 1) มีเมตตาตอสรรพสัตวท้ังปวง ไมทำรายคนหรือสัตวใหรับทุกขกาย ใจ  

 วัตถุประสงคที่ 3 ผลการวิจัยพบวาการคบคนพาลกอใหเกิดโทษทั้งในโลกนี้และโลกหนา เชน ความ

เสื่อมในทรัพย ญาติ ยศศักดิ์ และจิตใจ ในทางกลับกัน การคบบัณฑิตนำไปสูความเจริญและไมประมาทในการ

ทำความดี ซ่ึงสนับสนุนแนวคิดในพระไตรปฎกและคัมภีรอรรถกถาท่ีชี้วาบัณฑิตเปนผูเก้ือกูลตอผูอ่ืน ท้ังนี้ เหตุ

ปจจัยใหเปนบัณฑิต ไดแก การคบเพื่อนดี การใครครวญอยางแยบคาย และการปฏิบัติตามหลักวุฒิธรรมและ

ศีลสมาธิปญญาอยางเครงครัด คนเปนคนพาล เปนผูมีความไมละอายตอบาป ไมเกรงกลัวตอผลของบาปกรรม

ชั่ว สวนบัณฑิตธรรม มีนัยตรงขาม ธรรมท่ีทำใหคนเปนบัณฑิต ไดแก ความละอายตอบาป และความเกรงกลัว

ผลบาปชั่ว เปนความดี ความฉลาด คือ กุศล (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

อภิ.สงฺ. (ไทย); 34/1,839/432)  

  โทษของการการคบคนพาลและบัณฑิต ผลการคบหาสมาคมกับคนพาลนั้น เปนไปในทางแหงความ

เสื่อม ความไมเจริญกาวหนาท้ังตอตนเอง และหนาท้ังหนาท่ีการงาน ครอบครัว สังคม ประเทศชาติ เพราะเม่ือ

คบหาแลวยอมทำใหผูคบนั้นประสบกับภัยหรือโทษ ทำใหเสียประโยชนตนและคนอื่น เปนบุคคลที่ไมควรคบ

หาสมาคม ผูท่ีไมรูบุญคุณคนอ่ืนทำไว และไมตอบแทนคุณบุคคลเชนนั้นถือวาไมควรคบอยางยิ่ง เพราะการคบ

คนเชนนั้นไมกอใหเกิดประโยชนใดๆ อาจจะเปนโทษตอบุคคลผูคบหาดวยซ้ำ (สนธยา พลศรี, 2545) บุคคลไม

ควรสมาคมกับอสัตบุรุษ และไมพึงทำความสนิทสนมคุ นเคยกับอสัตบุรุษ เพราะจะทำใหประสบความ

เดือดรอน ความเสื่อม ภัยพิบัติ พระพุทธศาสนาสอนใหหลีกเวนคนพาลเสีย คือ อยาคบคนพาล อยารวมกิน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย      - 138 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

อยารวมนอน อยารับ อยารวมเท่ียว อยารวมงาน อยาให อยาสงเสริมคนพาลทานหามคบ คนพาลสันดานบาป

และเปนคนปอกลอก ไมมีศรัทธาสัมปทาคือไมเชื่อวาทำดีไดดี ทำชั่วไดชั่วและไมมีความเชื่อในพระรัตนตรัย   

ไมมีศีลสัมปทาคือไมมีศีล ไมมีปญญาคือการถึงพรอมดวยปญญาพิจารณาบาปบุญคุณโทษ (พุทธทาสภิกขุ      

(พระธรรมโกศาจารย), 2544) 

 คุณของการคบบัณฑิต บัณฑิตทำใหเจริญมั่นคงทั้งตอตนและสังคม ทำใหเปนคนไมประมาทในการ

ดำเนินชีวิต ทำใหสรางฐานะไดอยางมั่นคงเหมาะสม และทำใหเปนแบบอยางที่ดีแกคนอื่น ผลดีก็คือ จะไดรับ

คำแนะนำที่ดี มีประโยชน เมื่อนำมาพิจารณาตริตรองตามแลว ก็นำมาปฏิบัติใหเกิดผลสัมฤทธิ์ไดอยางถูกตอง 

ไมประมาท ลักษณะผูทำท่ีพ่ึงดุจเกาะท่ีน้ำทวมไมถึง ดวยความขยัน ดวยความไมประมาท ดวยการสำรวมและ

ดวยการฝกฝน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ธ. (ไทย); 25/25/32) 

 

อภิปรายผลการวิจัย  

 1. ผลการวิจัยพบวา คนพาลคือ คนท่ีสรางแตความเดือดรอน มีความตองการ ไมสิ้นสุด ไมรูจักฝกฝน

ตนเอง ไมยับยั้งจิตใจ ไมเจริญเมตตาภาวนา เปนคนผูประกอบอกุศลกรรมบถ 110 ประการ คือ ฆาสัตว       

ลักทรัพย ประพฤติผิดในกาม จัดเปนกายทุจริต การพูดเท็จ พูดสอเสียด พูดคำหยาบคาย พูดหาประโยชน

ไมได ไรสาระแกนสาร จัดเปนวจีทุจริต และเปนผูมีโลภจิตคิดอยากไดของคนอ่ืน คิดประทุษรายคนอ่ืน เห็นผิด

จากคลองธรรม สอดคลองกับแนวคิดของ สุชีพ ปุญญานุภาพ ท่ีไดแสดงทัศนะไววา ลักษณะของคนพาลมี 3 

อยาง คือ คิดชั่ว พูดชั่ว ทำชั่ว คนพาลตองประสบทุกข โทมนัสถึง 3 ประการ ในปจจุบันและตายไปแลวเขาสู

นรก กำเนิดสัตวดิรัจฉาน ถาเกิดเปนมนุษยก็เกิดในตระกูลต่ำ ยากจน มีผิวพรรณทราม มีโรคเบียดเบียน ไมมี

ลาภ สวนบัณฑิตก็มีลักษณะ 3 ประการ เชนกัน คือ คิดดี พูดดี ทำดี บัณฑิตยอมไดเสวยสุขโสมนัส 3 ประการ 

ในปจจุบัน และเม่ือตายไปก็ไดเขาถึงสุขคติโลกสวรรค ถาเกิดเปนมนุษยก็เกิดในตระกูลสูง ม่ังค่ัง รูปงาม มีลาภ 

(สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2530) และสอดคลองกับ พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช) ท่ีมองวา พฤติการณของคน

พาลจัดเปนอัปมงคลตอคนอื่น ชอบแสดงอำนาจขมขูเรามักจะเรียกวาผูมีอิทธิพล ชอบเลี้ยงชีวิตในทางไมชอบ 

ชอบเที่ยวในยามราตรีมีการเสพของมึนเมา เปนนักเลง นักการพนัน คบคนชั่ว ชอบทะเลาะวิวาท สรางความ

เดือดรอนใหแกสังคม ชอบเปนนักเลงหญิง เปนตน (พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช), 2546) 

 2. ผลการวิจัยพบวา คนพาลในทางพระพุทธศาสนาหมายถึงผูประพฤติชั่วทางกาย วาจา และใจ ฝาย

อกุศลกรรมบถ ไมรูและไมปฏิบัติตามหลักธรรม สวนบัณฑิตหมายถึงผูประพฤติดี ฝายกุศล และสามารถปฏิบัติ

ใหถึงปฏิเวธสัทธรรม ทั้งนี้อาจเปนเพราะหลักจริยศาสตรและพระธรรมคำสอนตางใหความสำคัญกับความรู

และพฤติกรรมที่ถูกตองเปนพื้นฐานของการดำรงชีวิตที่ดี สอดคลองกับงานของ เดือน คําดี (2534) ที่ชี้วาการ

แบงคนดีและคนชั่วข้ึนอยูกับพฤติกรรม ความรู และจริยธรรม และตรงกับหลักสัปปุริสธรรมท่ีวาดวยการรูเหตุ 

รูผล รูตน ไดแกคนที่ประพฤติชอบทางกาย ทางวาจา ทางใจ อีกทั้งเปนผูใฝหาวิชาความรูอยูเสมอ และยัง

สอดคลองกับหลักวุฒิธรรมท้ัง 4 ประการท่ีวา คบสัตบุรุษ และการฟงคำสั่งสอนของสัตบุรุษนั้นเปนสวนสำคัญ

ที ่จะกอใหเกิดการพัฒนาทางดานปญญา เพราะเมื ่อบุคคลไดแนวทางจากสัตบุร ุษ หรือบัณฑิตผู เปน

กัลยาณมิตรที่ดีแลว ยอมจะนำไปสูกระบวนการคิดแบบโยนิโสมนสิการ ซึ่งเปนองคประกอบภายใน และ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย      - 139 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

สามารถนำไปสูวิธีการปฏิบัติอยางถูกตอง เหมาะสม เรียกวา ธัมมานุธัมมปฏิปตติ พระมหาบุญเพียร ปุฺญ     

วิริโย (แกววงศนอย) (2544) 

 3. ผลการวิจัยพบวา คนพาลกอใหเกิดโทษ เชน ความเสื่อมในทรัพย ญาติ ยศศักดิ์ และจิตใจ ในทาง

ตรงกันขาม การคบบัณฑิตสงเสริมความเจริญ ความไมประมาท และการทำความดี ท้ังนี้อาจเปนเพราะการคบ

หามีอิทธิพลตอพฤติกรรม ความคิด และคานิยมของบุคคลอยางลึกซึ้ง สอดคลองกับพระครูศิริปญญามุนี 

(ออน) ไดแสดงความเห็นไว คนพาลยอมมีชีวิตอยู ดวยโมหะ (ความหลง) อวิชชา (ความโง) ไมแสวงหา

ประโยชนทั้งในชาตินี้และชาติหนาและประโยชนอยางยิ่ง คือ พระนิพพาน (ดับกิเลส) เพราะเหตุนั้น พระองค

จึงตรัสวา การไมคบคนพาลจัดเปนมงคลอันประเสริฐสุด ถาคบคนพาลแลวก็เปนอัปมงคลใหเกิดความฉิบหาย

ท้ังในชาตินี้และชาติหนา  สวนบัณฑิตหรือนักปราชญ หากบุคคลใดไปคบหาสมาคม จัดเปนมงคลอันสูงสุดท้ัง

ชาตินี้และชาติหนา เพราะบัณฑิตเปรียบเหมือนของมีกลิ่นหอม ถาบุคคลใดคบหาก็พาใหมีกลิ่นหอมฟุงไป คือ 

การประพฤติกาย วาจา ใจ ท่ีบริสุทธิ์ สวนคนพาลเปรียบเหมือนคนมีกลิ่นเหม็น ถาผูใดคบหาก็ทำใหเหม็นดวย

ความประพฤติชั่วทาง กาย วาจา ใจ การประพฤติทุจริตยอมเนื่องมาจากคนพาล พระครูศิริปญญามุนี (ออน)

(2516) และสอดคลองกับปน มุทุกันตท่ีไดแสดงความเห็นไววา บัณฑิตมีดวงปญญาที่ฉลาดรอบรู มีวุฒิภาวะ 

เปนปราชญรูเทาทันกุศลและอกุศล (ปน มุทุกัณฑ, 2527) 

 

องคความรูใหม  

 ลักษณะของคนพาล กลาวคือ คนพาลเปนผูมีปกติคิดชั่ว มีปกติพูดถอยคำที่ชั่ว มีปกติทำการชั่ว สวน

ลักษณะบัณฑิต กลาวคือ บัณฑิต เปนผูมีปกติคิดดี มีปกติพูดถอยคำที่ดี มีปกติทำการดี หรือ คนดีถาวาโดย

ลักษณะเฉพาะตัวของเขาท่ีเราเรียกวา สัตบุรุษ หรือบัณฑิตมีลักษณะ 7 ประการ ไดแก (1) ธัมมัญุตา รูหลัก

และรูจักเหตุ คือ รูจักหลักความจริงของธรรมชาติ และรูจักหลักการ (2) อัตถัญุตา รูความมุงหมายและรูจัก

ผล คือ รูความหมาย และรูความมุงหมายของหลักธรรมหรือหลักการ (3) อัตตัญุตา รูจักตน คือ รูฐานะ 

ภาวะเพศ กำลัง ความรู ความถนัด ความสามารถและคุณธรรม ( 4) มัตตัญุตา รูจักประมาณ คือ รูจักความ

พอเหมาะพอดี (5) กาลัญุตา รูจักกาล คือ เชนรูจักเวลาไหนควรทำอะไร (6) ปริสัญุตา รูจักชุมชน คือ รูจัก

ถิ่น รูจักที่ชุมนุมและชุมชน (7) ปุคคลัญุตา รูจักบุคคล คือ รูจักความแตกตางระหวางบุคคลโดยอัธยาศัย 

ความสามารถและคุณธรรม เปนตน (พระธรรมปฎก. (ป.อ.ปยุตฺโต), 2538) ทำใหผูวิจัยไดมองเห็นแนวทางการ

พัฒนาไปสูคุณลักษณะหรือคุณสมบัติของภาวะความเปนบัณฑิต ดังตัวอยางโมเดล “เสนทางพัฒนาสูความเปน

บัณฑิต”  ดังนี้  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย      - 140 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 

ภาพท่ี 1 : เสนทางพัฒนาสูความเปนบัณฑิต 

 

  จากแผนภาพนี้ แสดงใหเห็นแนวทางการพัฒนาไปสูคุณลักษณะหรือคุณสมบัติของภาวะความเปน

บัณฑิต การพัฒนาบุคคลจากคนพาลสูบัณฑิตในพระพุทธศาสนาจำเปนตองใชกระบวนการบูรณาการทั้งดาน

ความร ู   ความคิด และการปฏิบ ัต ิ  โดยมุ งเน นการเปล ี ่ยนแปลงจากภายในสู ภายนอก ( Inside-out 

Transformation) ใหเกิดการปรับทัศนคติและพฤติกรรมอยางยั่งยืน กลาวคือ 

  1. กระบวนการหรือข้ันตอน (Process) 

 1.1 ตระหนักรูตน (Self-Awareness) – ใหบุคคลรูขอบกพรอง จุดแข็ง จุดออนของตน ผานการ

สะทอนตนและการรับขอมูลยอนกลับ 

 1.2. รับหลักธรรม (Dhamma Intake) – เรียนรูหลักปริยัติที่เกี่ยวของกับศีล สมาธิ ปญญา และ 

สัปปุริสธรรม และเลือกหลักธรรมท่ีสอดคลองกับปญหาพฤติกรรมความเปนคนพาลแตละบุคคล 

 1.3. ฝกปฏิบัติ (Practice) – ลงมือปฏิบัติขัดเกลาตนเอง ปรับพฤติกรรมทางกาย วาจา ใจ ตามหลัก

กุศลกรรมบถ มีความสำรวมระวัง มีสติใหมากข้ึน 

 1.4. สรางสังคมเกื้อกูล (Supportive Network) – แสวงหากัลยาณมิตรหรือเพ่ือนดี ตองรูเลือกคบ

คน เขาหาครูบาอาจารยเปนท่ีปรึกษา 

 2. การประเมินและพัฒนาอยางตอเนื ่อง (Continuous Improvement) – ประเมินผลการ

เปลี่ยนแปลงของตนเอง และปรับแผนการปฏิบัติอยางสม่ำเสมอ จะกอใหเกิดคุณคาหรือประโยชน (Values 

and Benefits) ดังนี้  

 2.1 ลดพฤติกรรมเสี่ยงและความขัดแยงในสังคมสงฆและชุมชน 

 2.2 เสริมสรางบุคลากรท่ีมีคุณธรรม ความรับผิดชอบ และความสามัคคี 

 2.3 พัฒนาศักยภาพบุคคลใหพรอมทำประโยชนแกสวนรวม 

 2.4 สืบสานความม่ันคงของพระพุทธศาสนาและจริยธรรมในสังคม 

  

 

ตระหนักรู รับหลักธรรม ฝกปฏิบัติ สรางสังคมเก้ือกูล 

การประเมินและพัฒนาอยางตอเนื่อง 

(Continuous Improvement) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย      - 141 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

สรุป 

 จากการศึกษาไดสะทอนใหโทษภัยอันตรายที ่เกิดจากการคบคนพาล และไดเห็นถึงแนวคิดทาง

พระพุทธศาสนาวา สาเหตุที่ทำใหคนเปนพาลและบัณฑิต คือ มาจากความคิดเห็นและความประพฤติเปนมูล 

คนพาล คือ คนท่ีทำลายประโยชนท้ังในโลกนี้ และโลกหนา อีกท้ังไมไดศึกษาในปริยัติสัทธรรม ปฏบิัติสัทธรรม 

และปฏิเวธสัทธรรม ลักษณะของคนพาลและบัณฑิต มีนัยตรงกันขามเสมอ คือ คนพาลมักจะคิดชั่ว พูดชั่ว 

และทำชั่ว สวนลักษณะของบัณฑิต เปนผูมีปกติคิดดี พูดดี และทำดี ดวยกาย วาจา และทางจิตใจ สาเหตุท่ีทำ

ใหคนเปนคนพาลและบัณฑิต มี 2 คือ ปจจัยภายนอก (กัลยาณมิตร) และปจจัยภายใน (โยนิโสมนสิการ) ผล

ของการคบคนพาลและบัณฑิต กระทำของคนพาล ที่เกิดขึ้นแกตนและคนอื่น เชน คนพาลยอมถูกกรรมชั่ว

สนองตนเอง กรรมชั่วนั้นยอมใหโทษทั้งในโลกนี้ และโลกหนา เปนตน สวนผลกระทำของบัณฑิต มีนัยตรงกัน

ขาม เชน ตนเองก็ไดบำเพ็ญประโยชนที่สมบูรณ และสังคมก็ไดรับอานิสงสแหงการกระทำ ดังนั้น ผูที่เขาใจใน

ความเปนคนพาลและบัณฑิตแลว ยอมตระหนักวาการพัฒนาบุคคลใหเปนบัณฑิตในทางพระพุทธศาสนา มิใช

เพียงการหลีกเลี่ยงความเปนคนพาลอยางเดียว แตคือการปลูกฝงและหลอหลอมใหเกิดการเปลี่ยนแปลงจาก

ภายในสูภายนอก เริ่มตนจากการรูจักและยอมรับ ฝกฝนพฤติกรรมที่เปนกุศลอยางสม่ำเสมอ พรอมสราง

สภาพแวดลอมและสังคมที่เกื้อกูลใหการพัฒนานั้นดำเนินไปอยางราบรื่นและตอเนื่อง เมื่อบุคคลไดรับการ

พัฒนาเชนนี้ จะเกิดผลลัพธท้ังตอชีวิตสวนตัวและตอสังคมโดยรวม 

 

 ขอเสนอแนะ 

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้  

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย จากการวิจัยพบวา ผลจากการวิจัยพบวาการพัฒนาบุคคลใหเปนบัณฑิต

ในทางพระพุทธศาสนาจำเปนตองมีการบูรณาการทั้งดานความรู หลักธรรม และการฝกปฏิบัติอยางตอเนื่อง 

พรอมทั้งการสรางสภาพแวดลอมทางสังคมที่เกื้อกูล ดังนั้น หนวยงานดานการศึกษาทางพระพุทธศาสนา  

วัด สถาบันการศึกษา หนวยงานพัฒนาชุมชน และองคกรภาครัฐหรือเอกชนท่ีมีภารกิจดานการพัฒนาคน ควร

นำแนวทางนี้ไปใชดำเนินการ โดยบรรจุเปนหลักสูตรอบรมหรือกิจกรรมเสริมคุณธรรม จัดกระบวนการฝก

ปฏิบัติจริง และสรางเครือขายเพื่อนและที่ปรึกษาที่สงเสริมพฤติกรรมเชิงบวก อันจะชวยลดปญหาพฤติกรรม

เสี่ยง เสริมสรางคุณธรรม และความสามัคคีในสังคม 

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็น

หัวขอเก่ียวกับ 

 2.1 การประเมินประสิทธิผลของโมเดลการพัฒนาบุคคลสูความเปนบัณฑิตในบริบทชุมชน เนื่องจาก

การนำแนวทางนี้ไปใชในชุมชนจะมีเงื่อนไขเฉพาะดานวัฒนธรรมและสภาพสังคม การวิจัยจึงชวยใหปรับปรุง

ใหเหมาะสมกับแตละพ้ืนท่ี  

 2.2 การพัฒนาโปรแกรมการฝกอบรมเชิงปฏิบัติการสำหรับเยาวชนตามหลักสัปปุริสธรรม เพ่ือปลูกฝง

คุณธรรมและการคิดเชิงบวกตั้งแตวัยเรียน ลดปญหาพฤติกรรมเสี่ยงในระยะยาว 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิจัย      - 142 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Research Article 

 2.3 การศึกษาเปรียบเทียบผลของการคบเพ่ือนดีและเพ่ือนพาลตอพัฒนาการทางคุณธรรมในกลุมตาง

วัย เพื่อทำความเขาใจกลไกอิทธิพลทางสังคมและนำขอมูลไปออกแบบกิจกรรมเสริมสรางคุณธรรมที่ตรงตาม

วัย 

 

บรรณานุกรม 

เดือน คําดี. พุทธปรัชญา. (2534). กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร  

ปน มุทุกัณฑ. (2527). มงคลชีวิต. (พิมพครั้งท่ี 5). กรุงเทพฯ: อมรการพิมพ.  

พระครูศิริปญญามุนี (ออน). (2516). คัมภีรมงคลทีปนีแปล. กรุงเทพฯ: เลี่ยงเซียงจงเจริญ.  

พระมหาบุญเพียร ปุฺญวิริโย (แกววงศนอย). (2544). แนวคิดและวิธีการขัดเกลาทางสังคมในสถาบัน

ครอบครัวตามแนวทางพระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิต

วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช). (2546). คลังธรรมเลม 1. (พิมพครั้งท่ี 3). กรุงเทพฯ: เลี่ยงเซียง.  

พระธรรมปฎก. (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538). พุทธธรรม. (พิมพครั้งท่ี 6). กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั.  

พุทธทาสภิกขุ (พระธรรมโกศาจารย). (2544). มงคลชีวิต. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา.  

มนสภรณ วิฑูรเมธา. (2543). การพัฒนาระบบกัลยาณมิตรเพื่อสงเสริมการเห็นคุณคาในตนเองของนักศึกษา

พยาบาล. วิทยานิพนธครุศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทศาสนา, บัณฑิตวิทยาลัย: จุฬาลงกรณ 

มหาวิทยาลัย  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2540). มังคลัตถทีปนีแปลเลม 1. (พิมพครั้งท่ี 13). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ:  

  นานมีบุคสพับลิเคชั่นส.  

สนธยา พลศรี. (2545). หลักสังคมวิทยา. กรุงเทพฯ: โอเดียสโตร.  

สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2530). พระไตรปฎกฉบับประชาชน. (พิมพครั ้งที ่ 110). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช

วิทยาลัย.  

 


