
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 122 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

องคธรรมของการอวดอุตตรมินุสสธรรมตามหลักพระวินัยปฎก 

The Dharma Subjects of a False Claiming a Superhuman Quality  

according to Principles in the Vinaya Pitaka 

 

1ภัทรชวนันท พัฒนธัญธนธรณ, 2พระมหาจีรวัฒน กนฺตวณฺโณ  

และ3เสนาะ ผดุงฉัตร 

1Phatchawanan Phatthanathanyathanatorn, 2Phramaha Chiravat  

Kantawanno, and3Sanoh Phadungchat 
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 

1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Corresponding Author’s Email: Phatchawa99@gmail.com 

Received: September 3, 2025; Revised: October 11, 2025; Accepted: December 4, 2025 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงคเพ่ือศึกษาองคธรรมของการอวดอุตตริมนุสสธรรมตามหลัก พระวินัย

ปฎก การอวดอุตตริมนุสสธรรมเปนขอบัญญัติท่ีสำคัญในพระวินัยที่พระพุทธองคทรงวางไว เพื่อปองกันมิให

เหลาภิกษุใชคุณวิเศษเหนือมนุษยที่ตนเองไมมี เพื่อเปนเครื่องมือในการแสวงหาลาภ ยศ สรรเสริญหรือความ

เลื่อมใสจากหมูชนทั้งหลาย ซึ่งอาบัตินี้ปรากฏชัดในพระวินัยปฎก มหาวิภังค ซึ่งการกลาวอวดอุตตริมนุสส

ธรรมนั้น มีการพิจารณา คือ 1) อวดจัง ๆ หรืออวดตรง ๆ (อวดอุตตริมนุสสธรรมที่ไมมีในตน) เมื่อผูฟงเขาใจ 

ความหมาย ภิกษุผูอวดเปนอาบัติปาราชิก 2) อวด (อุตตริมนุสสธรรมที่ไมมีในตน) โดยไมเจาะจงผูฟง ผูฟงแม

คนหนึ่งเขาใจ ภิกษุผูอวดเปนอาบัติปาราชิก ถาผูฟงไมเขาใจ ภิกษุผูอวดเปนอาบัติถุลลัจจัย ซ่ึงการอวดอุตตริม

นุสสธรรมโดยออมคอมมี 3 อยาง ไดแก 1) อางลักษณะแหงรูปพรรณ 2) อางบริขาร คือบาตรจีวร 3) อางท่ีอยู

อาศัย อาบัติปาราชิกในสิกขาบทนี้เปนสจิตตกะ องคธรรมของการอวดอุตตริมนุสสธรรมในพระวินัย จะเขาใจ

ถึงเจตนารมณของพระพุทธองคท่ีทรงบัญญัติสิกขาบทนี้ เพ่ือเปนการรักษาความบริสุทธิ์ของพระธรรมวินัยและ

ความมั่นคงของพระสงฆ ซึ่งการบัญญัติขอหามดังกลาวมิไดมีจุดประสงคเพียงเพื่อจะควบคุมพฤติกรรมทาง

กฎหมายสงฆ แตยังเปนการสรางกรอบแหงศีลธรรมท่ีรักษาความจริง ความซ่ือสัตย และความบริสุทธิ์ทางจิตใจ

ของภิกษุผูปฏิบัติตามหลักธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนา ตลอดจนเปนเกราะปองกันมิใหสงฆถูกบอนทำลาย

ดวยการแสดงความอวดอุตตริโดยมิชอบ ซึ่งองคธรรมแหงอาบัติการอวดอุตตริมนุสสธรรมนั้น มีคุณคาทั้งใน

ดานเชิงพระวินัยและในดานเชิงสังคมปจจุบัน เพราะจะชวยปองกันความเสื่อมศรัทธาของพุทธบริษัท และทำ

ใหพระพุทธศาสนาดำรงอยูไดอยางม่ันคงตอไป 

คำสำคัญ: องคธรรม; อวดอุตตริ; มนุสสธรรม; พระวินยัปฎก 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 123 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

Abstract 
 This academic article aims to study the doctrinal elements of the false claim of 
superhuman attainments according to the Vinaya Pitaka. The false claim of superhuman 
attainments is an important rule established in the Vinaya by the Buddha to prevent monks 
from claiming superhuman qualities that they do not possess, using such claims as a means to 
seek gain, honor, praise, or reverence from the laity. This offense is clearly stated in the Vinaya 
Pitaka, Mahāvibhaṅga. The act of falsely claiming superhuman attainments is considered as 
follows: (1) a direct claim (claiming superhuman attainments that are not actually possessed 
by oneself), where if the listener understands the meaning, the monk committing the act incurs 
a Pārājika offense; (2) a claim (of superhuman attainments not possessed) without specifying 
the listener, where if even one listener understands, the monk incurs a Pārājika offense, but if 
the listener does not understand, the monk incurs a Thullaccaya offense. The indirect claim of 
superhuman attainments is of three types: (1) referring to physical characteristics, (2) referring 
to requisites such as bowl and robes, and (3) referring to one’s dwelling place. The Pārājika 
offense in this training rule is a conscious act (sacittaka). The doctrinal elements of the false 
claim of superhuman attainments in the Vinaya reveal the intention of the Buddha in 
establishing this rule, namely, to preserve the purity of the Dhamma-Vinaya and the stability 
of the Sangha. This prohibition was not only intended to regulate monastic conduct legally but 
also to establish a moral framework that upholds truthfulness, honesty, and purity of mind in 
monks who practice according to the teachings of Buddhism. Furthermore, it serves as a 
safeguard against the corruption of the Sangha through wrongful claims of superhuman 
attainments. The doctrinal elements of the offense of false claims of superhuman attainments 
thus have value both in terms of the Vinaya and in the present social context, as they help 
prevent the decline of faith among the Buddhist community and ensure the continued stability 
of Buddhism.  
Keyword: Dharma Subjects; False Claiming; Superhuman Quality; Vinaya Pitaka 
 

บทนำ 

 เมื่อถึงพรรษาที่ 20 การบัญญัติสิกขาบทหรือกำเนิดของพระวินัยเริ่มตนขึ้น (คณาจารย มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2562) ซึ่งในกรณีของขอบัญญัติที่วาดวยการกลาวอวดอุตตริมนุสสธรรมภิกษุ

อวดอางคุณวิเศษที่ไมมีอยูในตน เหตุเนื่องมาจาก สมัยนั้น พระผูมีพระภาคพุทธเจาประทับอยู ณ กูฏาคาร

ศาลา ปามหาวัน เขตกรุงเวสาลี ครั้งนั้น ภิกษุจำนวนมาก เปนเพื่อนเคยเห็นเคยคบกันมา จำพรรษาอยูใกลฝง

แมน้ำวัคคุมุทา คราวนั้น แควนวัชชีบทเกิดขาวยากหมากแพงประชาชนมีความเปนอยูแรนแคน ใชสลากปน

สวนซื้ออาหาร ลมตายกันกระดูกขาวเกลื่อน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:       

วิ.มหา. (ไทย); 1/193/177) ภิกษุเหลานั้นจึงพากันอวดอางคุณวิเศษท่ีไมมีจริงในตัว พระพุทธเจาทรงตำหนิวา

พฤติกรรมเชนนี้ไมตางจากมหาโจร 5 ประเภท (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:     

วิ.มหา. (ไทย); 1/195/180-181) จากนั้นพระพุทธองคจึงทรงบัญญัติสิกขาบทขอนี้ขึ้นมา เพื่อจะไมใหภิกษุใน

พุทธศาสนานี้อวดอางคุณวิเศษ ไมเปนท่ีตำหนิติเตียนของเหลาชนท้ังหลาย 

 พระสัมมาสัมพุทธเจาทรงบัญญัติพระวินัยนี้ขึ้นมาเพื่อความเปนระเบียบแกพระสงฆ และเพื่อรักษา

ความมั่นคงของพระพุทธศาสนาในระยะยาว (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2541) ซึ่งพระวินัยมิไดเปนเพียง

กฎเกณฑทางกฎหมายของสงฆเทานั้น แตยังเปนหลักประกันดานคุณธรรมและความบริสุทธิ์ของพระภิกษุผู



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 124 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

บวชแลว การที่พระพุทธศาสนาจะดำรงอยูไดเปนเวลานานนั้น ยอมขึ้นอยูกับความเขมแข็งของพระวินัย ดวย

เหตุนี้พระพุทธองคจึงตรัสวา “วินัยเปนอายุของพระศาสนา” ซ่ึงสะทอนใหเห็นถึงความสำคัญของวินัยในฐานะ

เสาหลักแหงพุทธบริษัท 

 ในบรรดาสิกขาบททั้งหลายนั้น การอวดอุตตริมนุสสธรรม ถือเปนขอบัญญัติที่มีความสำคัญอยางยิ่ง 

เนื่องจากเก่ียวของกับความศรัทธาของญาติโยมคฤหัสถโดยตรง การอวดอุตตริมนุสสธรรม หมายถึง การท่ีภิกษุ

แสดงตนวามีคุณวิเศษเหนือมนุษย เชน การบรรลุฌาน สมาบัติ อภิญญา มรรค ผล หรือนิพพาน เปนตน ทั้งท่ี

ตนเองมิไดบรรลุจริง หรือแมบรรลุจริงแตแสดงออกเพื่อหวังประโยชนอยางมิชอบ พระพุทธเจาทรงบัญญัติวา

เปนอาบัติปาราชิก ซึ่งมีโทษรายแรงที่สุดถึงขั้นตองขาดจากความเปนภิกษุ (สมเด็จพระมหาวีรวงศ (อวน      

ติสฺโส), 2515) ซ่ึงเจตนารมณสำคัญในการบัญญัติสิกขาบทนี้ เปนการปองกันไมใหพระภิกษุใชการอวดอางคุณ

วิเศษเปนเครื่องมือในการแสวงหาลาภ ยศ สรรเสริญ หรือความเลื่อมใสจากพุทธศาสนิกชน ซึ่งการอวดอาง

เชนนี้ยอมกอใหเกิดความเขาใจผิดและทำลายความศรัทธาของชาวบานที่เปนกำลังสำคัญของพระพุทธศาสนา 

(Thanissaro Bhikkhu, 1994) ดังที่นักวิชาการตะวันตก เชน Horner ไดชี้วา การคงอยูของพระพุทธศาสนา

มิไดขึ้นอยูกับคำสอนเพียงอยางเดียว แตขึ้นอยูกับความเชื่อมั่นของพุทธบริษัทที่มีตอพระสงฆดวย (Horner, 

1938) หากพระสงฆประพฤติผิดหรือแสดงตนอยางไมจริง ยอมทำใหความนาเชื่อถือของพระศาสนาลดนอยลง

และอาจนำไปสูความเสื่อมถอยได 

 องคธรรมของการอวดอุตตริมนุสสธรรมจึงมีความสำคัญมาก เพราะจะชวยทำใหเขาใจถึงเง่ือนไขท่ีทำ

ใหเกิดอาบัติ และการทำความเขาใจซึ่งองคธรรมเหลานี้มิใชเพียงเพื่อการตีความเชิงพระวินัยเทานั้น แตยัง

สะทอนใหเห็นถึงความพยายามของพระพุทธองคในการรักษาความบริสุทธิ์แหงธรรมวินัยของพระสงฆ และ

เปนการรักษาซึ่งเสถียรภาพของพระพุทธศาสนาในสังคมรวมสมัยดวย ซึ่งเปนเหตุปจจัยใหเกิดความมั่นคง

ใหกับพระพุทธศาสนา (พระมหาชินวัฒน แสงชาตรี, 2548) 

 

การอวดอุตตริมนุสสธรรมตามหลักพระวินัยปฎก 

 1. ความหมายอุตตริมนุสสธรรม  

 ที่ชื่อวา อุตตริมนุสสธรรม ในพระไตรปฎกไดใหความหมายไว 10 อยางไดแก 1) ฌาน 2) วิโมกข      

3) สมาธิ 4) สมาบัติ 5) ญาณทัสสนะ 6) มรรคภาวนา 7) การทำผลใหแจง 8) การละกิเลส 9) ภาวะท่ีจิตปลอด

จากกิเลส 10) ความยินดีในเรือนวาง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. 

(ไทย); 1/198/183) 

 องคธรรมของการอวดอุตตริมนุสสธรรม 10 อยาง ดังคำอธิบายตอไปนี้ 

 1.1 ฌาน คำวา ฌาน แปลวา เพง คือ เพงพินิจดวยจิตแนวแน แยกตามลักษณะของวัตถุท่ีเพงเรียกวา 

ฌาน และฌานนี้มี 2 ประเภท กลาวคือ 1) อารัมมณูปณิชฌาน หมายถึง การเพงอารมณ ไดแก สมาบัติ 8 คือ 

รูปฌาน 4 และ อรูปฌาน 4, 2) ลักขณูปณิชฌาน หมายถึง การเพงลักษณะ ไดแก วิปสสนา มรรค และผล 

(คณาจารย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 125 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 ก. รูปฌาน 4 ไดแก ปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน จตุตถฌาน ดังนี้ 

 1) ปฐมฌาน ฌานท่ี 1 ประกอบดวยองค 5 คือ วิตก วิจาร ปติ สุข เอกัคคตา 

 2) ทุติยฌาน ฌานท่ี 2 ประกอบดวยองค 3 คือ ปติ สุข เอกัคคตา 

 3) ตติยฌาน ฌานท่ี 3 ประกอบดวยองค 2 คือ สุข เอกัคคตา 

 4) จตุตถฌาน ฌานท่ี 4 ประกอบตัวยองค 2 คือ เอกัคคตา อุเบกขา (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺ

โต), 2555) 

 ข. อรูปฌาน 4 หมายถึง ฌานท่ีมีอรูปธรรมเปนอารมณ ไดแก 

 1) อากาสานัญจายตนะ ฌานอันกำหนดอากาศ คือ ชองวางหาที่สุดมิไดเปนอารมณ หรือภพของผู

เขาถึงฌานนี้ 

 2) วิญญาณัญจายตนะ ฌานอันกำหนดวิญญาณหาท่ีสุด มิไดเปนอารมณ หรือภพของผูเขาถึงฌานนี้ 

 3) อากิญจัญญายตนะ ฌานอันกำหนดภาวะท่ีไมมีอะไร ๆ เปนอารมณ หรือภพของผูเขาถึงฌานนี้ 

 4) เนวสัญญานาสัญญายตนะ ฌานอันเขาถึงภาวะมีสัญญาก็ไมใช ไมมีสัญญาก็ไมใช หรือภพของผู

เขาถึงฌานนี้ (คณาจารย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560) 

 ฉะนั้นการท่ีภิกษุไดอวดอางวาตนเองไดบรรลุฌานดังท่ีกลาวมาแลวกับคฤหัสถ ภิกษุรูปนั้นถือวาเปนผู

พูดอวดอุตตริมนุสธรรมที่ไมมีในตนตองอาบัติปาราชิก ดังพระพุทธองคทรงตรัสวา ภิกษุกลาวเท็จทั้งที่รู วา 

“ขาพเจาเขาปฐมฌานแลว” ดวยอาการ 3 อยาง คือ 1) เบื้องตนเธอรูวา จักกลาวเท็จ 2) กำลังกลาว ก็รูวา

กำลังกลาวเท็จ 3) ครั้นกลาวแลว ก็รูวากลาวเท็จแลว ตองอาบัติปาราชิก (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/200/186) 

 ภิกษุกลาวเท็จทั้งที่รูวา “ขาพเจาเขาทุติยฌานแลว” ดวยอาการ 3 อยาง ฯลฯ ขาพเจาเขาตติยฌาน 

ฯลฯ จตุตถฌานแลว ... ขาพเจาเขาอยู ขาพเจาเปนผูเขาแลว ... ขาพเจาเปนผูไดจตุตถฌาน ... ขาพเจาเปนผู

ชำนาญ ... ขาพเจาทำจตุตถฌานใหแจงแลว ดวยอาการ 7 อยาง คือ (1) เบื้องตนเธอรูวา จักกลาวเท็จ         

(2) กำลังกลาว ก็รูวากำลังกลาวเท็จ (3) ครั้นกลาวแลว ก็รูวากลาวเท็จแลว (4) อำพรางความเห็น (5) อำพราง

ความเห็นชอบ (6) อำพรางความพอใจ (7) อำพรางความประสงค ตองอาบัติปาราชิก (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/206/190) 

 1.2 วิโมกข คำวา “วิโมกข” หมายถึง ประเภทของความหลุดพนจัดตามลักษณะการเห็นไตรลักษณ 

ขอท่ีใหถึงความหลุดพน สภาพท่ีจิตพนจากกิเลสและอาสวะท้ังปวง (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559) 

การอวดอุตตริมนุสธรรมนั้นจะกลาวถึงวิโมกข มี 3 อยาง ไดแก สุญญตวิโมกข อนิมิตตวิโมกข อัปปณิหิตวิโมกข 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/199/185) ดังนี้ 

 1) สุญญตวิโมกข คือ หลุดพนแหงความวางหมดความยึดมั่น ไดแก ความหลุดพนที่เกิดจากปญญา

พิจารณาเห็นรูปนาม โดยความเปนอนัตตา คือ หลุดพนดวยเห็นอนัตตา แลวถอนความยืดมั่นเสียได ดวยการ

อาศัยอนัตตานุปสสนา ถอนอัตตาภินิเวส 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 126 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 2) อนิมิตตวิโมกข คือ หลุดพนดวยไมถือนิมิต ไดแก ความหลุดพนที่เกิดจากปญญาพิจารณาเห็นรูป

นาม โดยความเปนอนิจจัง คือ หลุดพนดวยเห็น อนิจจตา แลวถอนนิมิตเสียได ดวยการอาศัยอนิจจานุปสสนา 

ถอนวิปลลาสนิมิต 

 3) อัปปณิหิตวิโมกข คือ หลุดพนดวยไมทำความปรารถนา ไดแก ความหลุดพนที่เกิดจากปญญา

พิจารณาเห็นในรูปนาม โดยความเปนทุกข คือ หลุดพนดวยเห็นทุกขตา แลวถอนความปรารถาเสียได ดวยการ

อาศัยทุกขานุปสสนา ถอนตัณหาปณิธิ (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559) 

 ฉะนั้นการท่ีภิกษุไดอวดอางวาตนเองไดบรรลุวิโมกขดังท่ีกลาวมาแลวกับคฤหัสถ ภิกษุรูปนั้นถือวาเปน

ผูพูดอวดอุตตริมนุสสธรรมที่ไมมีในตนตองอาบัติปาราชิก ดังพระพุทธองคทรงตรัสวา ภิกษุกลาวเท็จทั้งที่รูวา 

“ขาพเจาเขาสุญญตวิโมกขแลว” ดวยอาการ 3 อยาง ฯลฯ ขาพเจาเขาอนิมิตตวิโมกข ฯลฯ อัปปณิหิตวิโมกข

แลว ... ขาพเจาเขาอยู... ขาพเจาเปนผูเขาแลว ... ขาพเจาเปนผูไดอัปปณิหิตวิโมกข ... ขาพเจาเปนผูชำนาญ ... 

ขาพเจาทำอัปปณิหิตวิโมกขใหแจงแลว ... ตองอาบัติปาราชิก ฯลฯ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/207/191) 

 1.3 สมาธิ คำวา สมาธิ หมายถึง ความมีใจตั้งมั่น ความตั้งมั่นแหงจิต การทำใหใจสงบแนวแน ไม

ฟุงซาน ภาวะท่ีจิตตั้งเรียบแนวอยูในอารมณคือสิ่งอันหนึ่งอันเดียว (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) 

การอวดอุตตริมนุสสธรรมนั้นจะกลาวถึง สมาธิ มี 3 อยาง ไดแก สุญญตสมาธิ อนิมิตตสมาธิ อัปปณิหิตสมาธิ 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/199/185) ดังนี้ 

 1) สุญญตสมาธิ หมายถึง สมาธิที่พิจารณาเห็นความวาง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: ที.ปา. (ไทย); 11/305/273) หรือสมาธิ หรือเอกัคคตาเจตสิกที่เปนความตั้งมั่น ที่เกิดจาก

ปญญาข้ันวิปสสนา หรือข้ันมรรคจิตท่ีเห็นโดยความไมใชสัตวบุคคล คือ สุญญตะท่ีวางเปลาจากความเปนสัตว 

บุคคล เพราะฉะนั้นจะตองเปนสมาธิที่เกิดพรอมกับปญญาขั้นวิปสสนาญาณหรือมรรคจิตที่เห็นตามความเปน

จริงวาไมมีสัตวบุคคล มีแตธรรมจึงเปนสุญญตสมาธิที่สามารถละราคะไดจริง ๆ และอีกนัยหนึ่ง มรรคจิตท่ี

เกิดข้ึนพรอมกับสมาธิเปนสุญญตะ คือ เปนความวางเปลาจากราคะในขณะนั้น 

 2) อนิมิตตสมาธิ หมายถึง สมาธิท่ีพิจารณาธรรมอันไมมีนิมิต (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ปา. (ไทย); 11/305/273) เปนสภาพธรรมท่ีไมมีนิมิต คือ ไมมีนิมิตท่ีเท่ียง เพราะฉะนั้น

จึงเปนสมาธิที่เกิดพรอมกับปญญาที่เห็นวา ไมเที่ยงเพราะอนิมิต เวนจากนิมิตวาเที่ยง จึงเปนปญญาที่เกิดกับ

วิปสสนาญาณและมรรคจิตที่มีสมาธิ คือ เอกัคคตาเจตสิกที่เกิดรวมดวยปญญาที่เห็นความไมเท่ียงในขณะนั้น 

ทำใหเวนนิมิตวาเท่ียงในขณะนั้น 

 3) อัปปณิหิตสมาธิ หมายถึง สมาธิที่พิจารณาธรรมไมมีความตั้งปรารถนา (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ปา. (ไทย); 11/305/273) เปนปญญาขั้นวิปสสนาญาณและมรรคจิตท่ี

เกิดพรอมสมาธิ อันเปนการเห็นตามความเปนจริงของสภาพธรรมที่เปนทุกข หาที่ตั้งไมได ชื่อวา อัปปณิหิต

สมาธิ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 127 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 ฉะนั้นการท่ีภิกษุไดอวดอางวาตนเองไดบรรลุสมาธิดังท่ีกลาวมาแลวกับคฤหัสถ ภิกษุรูปนั้นถือวาเปนผู

พูดอวดอุตตริมนุสสธรรมที่ไมมีในตนตองอาบัติปาราชิก ดังพระพุทธองคทรงตรัสวา “ภิกษุกลาวเท็จทั้งที่รูวา 

“ขาพเจาเขาสุญญตสมาธิแลว” ดวยอาการ 3 อยาง ฯลฯ ขาพเจาเขาอนิมิตตสมาธิ ฯลฯ อัปปณิหิตสมาธิแลว 

... ขาพเจาเขาอยู ... ขาพเจาเปนผูเขาแลว ... ขาพเจาเปนผูไดอัปปณิหิตสมาธิ ... ขาพเจาเปนผูชำนาญ ... 

ขาพเจาทำอัปปณิหิตสมาธิใหแจงแลว ... ตองอาบัติปาราชิก ฯลฯ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/207/191) 

 1.4 สมาบัติ คำวา สมาบัติ หมายถึง คุณวิเศษเปนที่อันบุคคลเขาถึง หรือธรรมวิเศษที่ควรเขาถึงการ

บรรลุชั้นสูง (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559) สมาบัติ มี 8 อยาง ไดแก รูปฌาน 4 และอรูปฌาน 4

การอวดอุตตริมนุสสธรรมนั้นจะกลาวถึง สมาบัติ มี 3 อยาง ไดแก สุญญตสมาบัติ อนิมิตตสมาบัติ อัปปณิหิต

สมาบัติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย) 1/199/185) ดังนี้ 

 1) สุญญตสมาบัติ พิจารณาเห็นความถือม่ันวาตนโดยความเปนภัยมีจิตนอมไปในนิพพานอันวางจาก

ตน เพิกเฉยความเปนไปแลวคำนึงถึงนิพพานอันเปนที่ดับ วางจากตน แลวยอมเขาสมาบัตินี้ชื่อวา สุญญต

สมาบัติ 

 2) อนิมิตตสมาบัติ พิจารณาเห็นสังขารนิมิตโดยความเปนภัย มีจิตนอมไปในนิพพานอันไมมีสังขาร

นิมิตเพิกความเปนไปแลว คำนึงถึงนิพพานอันเปนที่ดับ ไมมีสังขารนิมิตแลวยอมเขาสมาบัติ นี้ชื่อวา อนิมิตต

สมาบัติ 

 3) อัปปณิหิตสมาบัติ เปนการพิจารณาเห็นตัณหาอันเปนที่ตั ้งโดยความเปนภัย มีจิตนอมไปใน

นิพพานอันไมมีตัณหาเปนท่ีตั้ง เพิกเฉยความเปนไปแลว คำนึงถึงนิพพานอันเปนท่ีดับ ไมมีตัณหาเปนท่ีตั้ง แลว

ยอมเขาสมาบัตินี้ชื่อวา อัปปณิหิตสมาบัติ 

 ฉะนั้นการที่ภิกษุไดอวดอางวาตนเองไดบรรลุสมาบัติดังที่กลาวมาแลวกับคฤหัสถ ภิกษุรูปนั้นถือวา

เปนผูพูดอวดอุตตริมนุสสธรรมท่ีไมมีในตนตองอาบัติปาราชิก ดังพระพุทธองคทรงตรัสวา “ภิกษุกลาวเท็จท้ังท่ี

รูวา “ขาพเจาเขาสุญญตสมาบัติแลว” ดวยอาการ 3 อยาง ฯลฯ ขาพเจาเขาอนิมิตตสมาบัติ ฯลฯ อัปปณิหิต

สมาบัติแลว ... ขาพเจาเขาอยู ... ขาพเจาเปนผูเขาแลว ... ขาพเจาเปนผูไดอัปปณิหิตสมาบัติ ... ขาพเจาเปนผู

ชำนาญ ... ขาพเจาทำอัปปณิหิตสมาบัติใหแจงแลว ... ตองอาบัติปาราชิก ฯลฯ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/207/191) 

 1.5 ญาณ คำวา ญาณ หมายถึง ความรู (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั: 

ที.ปา. (ไทย); 11/310/285) คือ ธรรมชาติที่รูแจงตามความจริง ที่เรียกวารูอริยสัจ 4 คือ ทุกข สมุทัย นิโรธ 

มรรค มีลักษณะแหงการรู สภาวะธรรมดาแหงธรรมทั ้งหลาย คือ ลักษณะ 3 มี อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา             

มีลักษณะสองแสงใหความสวาง และกำจัดความมืด หรือกำจัดอวิชชา คือ ความไมรู ซ่ึงเปนเหมือนกับความมืด

อันทำใหหลง ใหสูญสิ้นไปขณะเดียวกัน ก็ทำวิชชา คือ ความรูซ่ึงเปรียบเสมือนความสวางใหเกิดข้ึน ทำใหหาย

จากความหลงมีลักษณะรูทั่วถึงธรรมทั้งหลาย มีลักษณะการแทงตลอดสภาวธรรมทั้งปวง (พระภาวนาพิศาล

เมธี วิ. (ประเสริฐ มนฺตเสวี), 2562) การอวดอุตตริมนุสสธรรมนั้นจะกลาวถึงวิชชาวามี 3 อยาง ไดแก ปุพเพนิ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 128 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

วาสานุสติญาณ จุตูปปาตญาณ และอาสวักขยญาณ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: อภิ.สงฺ. (ไทย); 34/1380/343) ดังนี้ 

 1) ปุพเพนิวาสานุสติญาณ เปนความรูที่เปนเหตุใหระลึกถึงขันธที่เกิดในอดีตได คือ ระลึกชาติได 

ดังที่พระพุทธองคทรงตรัสวา”เมื่อจิตเปนสมาธิ บริสุทธิ์ผุดผอง ไมมีกิเลสเพียงดังเนิน ปราศจากความเศรา

หมอง ออน เหมาะแกการใชงาน ตั้งมั่น ไมหวั่นไหวอยางนี้ เรานั้น ไดนอมจิตไปเพื่อปุพเพนิวาสานุสติญาณ 

ระลึกชาติกอนไดหลายชาติ คือ 1 ชาติบาง 2 ชาติบาง 3 ชาติบาง 4 ชาติบาง 5 ชาติบาง 10 ชาติบาง 20 ชาติ

บาง 30 ชาติบาง 40 ชาติบาง 50 ชาติบาง 100 ชาติบาง 1,000 ชาติบาง 10,000 ชาติบาง ตลอดสังวัฏฏกัป

บาง ตลอดวิวัฏฏกัปบาง ตลอดสังวัฎฎกัปบางและวิวัฏฎกัปบาง หลายกัปวา ในภพโนน เรามีชื่ออยางนั้น        

มีตระกูล มีวรรณะ มีอาหาร เสวยสุขทุกข และมีอายุอยางนั้น ๆ จุติจากภพนั้นก็ไปเกิดในภพโนน มีชื่อ มี

ตระกูล มีวรรณะ มีอาหาร เสวยสุขทุกข และมีอายุอยางนั้น ๆ จุติจากภพนั้นจึงมาเกิดในภพนี้ เราระลึกชาติ

กอนไดหลายชาติ พรอมทั้งลักษณะทั่วไป และชีวประวัติอยางนี้” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/12/6) 

 2) จุตูปปาตญาณ เปนความรูในจุติและการอุบัติของสัตวโลก เรียกวา ทิพพจักขุญาณ ดังที่พระพุทธ

องคทรงตรัสวา “เมื่อจิตเปนสมาธิ บริสุทธิ์ผุดผอง ไมมีกิเลสเพียงดังเนิน ปราศจากความเศราหมอง ออน 

เหมาะแกการใชงาน ตั้งมั่นไมหวั่นไหวอยางนี้ เรานั้นไดนอมจิตไปเพื่อจุตูปปาตญาณ เห็นหมูสัตวผูกำลังจุติ 

กำลังอุบัติ ท้ังชั้นต่ำและชั้นสูง งามและไมงาม เกิดดีและไมดี ดวยตาทิพยอันบริสุทธิ์เหนือมนุษย เรารูชัดถึงหมู

สัตวผูเปนไปตามกรรมวา สัตวที่ประกอบกายทุจริต วจีทุจริต มโนทุจริต กลาวรายพระอริยะมีความเห็นผิด 

และชักชวนผูอ่ืนใหทำกรรมตามความเห็นผิด พวกเขาหลังจากตายแลวจะไปบังเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก 

แตหมูสัตวท่ีประกอบกายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต ไมกลาวรายพระอริยะ มีความเห็นชอบ ซักชวนผูอ่ืนใหทำ

กรรมตามความเห็นซอบ พวกเขาหลังจากตายแลว จะไปบังเกิดในสุคติโลกสวรรค” (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/13/6-7) 

 3) อาสวักขยญาณ เปนความรูในการกำจัดอาสวะกิเลสใหสิ ้นไป ดังที่พระพุทธองคทรงตรัสวา     

“เม่ือจิตเปนสมาธิ บริสุทธิ์ผุดผอง ไมมีกิเลสเพียงดังเนิน ปราศจากความเศราหมอง ออน เหมาะแกการใชงาน 

ตั้งมั่น ไมหวั่นไหวอยางนี้ เรานั้นไดนอมจิตไปเพื่ออาสวักขยญาณ ไดรูชัดตามความเปนจริงวา นี้ทุกข นี้ทุกข

สมุทัย นี้ทุกขนิโรธ นี้ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา นี้อาสวะ นี้อาสวสมุทัย นี้อาสวนิโรธ นี้อาสวนิโรธคามินีปฏปิทา 

เมื่อเรารูเห็นอยูอยางนี้ จิตไดหลุดพนจากกามาสวะ ภวาสวะ อวิชชาสวะ เมื่อจิตหลุดพนแลว ก็รูวา หลุดพน

แลว รูชัดวา ชาติสิ้นแลวอยูจบพรหมจรรยแลว ทำกิจที่ควรทำเสร็จแลว ไมมีกิจอื่นเพื่อความเปนอยางนี้อีก

ตอไป” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย) 1/14/7) 

 วิชชา 3 อาจจะเรียกไดวา ญาณ 3 หรือวิชชา 8 ก็ได ซ่ึงไดแก 

 1) วิปสสนาญาณ ญาณท่ีใหเกิดความเห็นแจงอุปาทานขันธ 5 คือ ปญญาพิจารณาเห็นสังขารท้ังปวง

ตามพระไตรลักษณ ซ่ึงมีการปรับจิตมาตามลำดับจนถึงรูแจงอริยสัจ 4 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 129 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 2) มโนมยิทธิญาณ ญาณท่ีทำใหไดฤทธิ์ทางใจ คือ สามารถเนรมิตกายอ่ืน ๆ ใหเกิดข้ึนภายในรางกาย

ของตน ตามแตจะตองการ 

 3) อิทธิวิธญาณ ญาณที่ทำใหแสดงฤทธิ์ได คำวาฤทธิ์ แปลวาความสำเร็จทางใจที่เกิดขึ้นแกผูฝกจิต

มาถึงข้ันนี้ ยอมทำสิ่งท่ีคนธรรมดาทำไมไดเปนอันมาก 

 4) ทิพพโสตธาตุญาณ ญาณที่ทำใหเกิดหูทิพย คือ สามารถไดยินเสียงในที่หางไกลหรือเบาที่สุด 

เหมือนกับของเทวดาและพรหมท้ังหลาย 

 5) เจโตปริยญาณ ญาณท่ีทำใหกำหนดจิตของผูอ่ืนได สามารถรูจิตใจของบุคคลอ่ืนไดอยางถ่ีถวน 

 6) ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ ญาณท่ีทำใหระลึกชาติได 

 7) ทิพพจักขุญาณ ญาณที่ทำใหไดตาทิพย ญาณที่สามารถเห็นสิ่งตาง ๆ ในที่ไกล หรือเล็กที่สุดได

อยางทะลุปรุโปรง มิวาจะอยูในท่ีแจง หรือท่ีลี้ลับกำบังไวอยางมิดชิดประการใดก็ตาม ยอมสามารถเห็นไดเปน

อยางดีเหมือนกับตาของเทวดา และพรหมท้ังหลาย 

 8) อาสวักขยญาณ ญาณที่สามารถทำลายกิเลสอาสวะทั้ง 3 ใหหมดไปโดยสิ้นเชิง คือ 1) กามาสวะ 

ความกำหนัดรักใครในกามคุณทั้งหลาย 2) ภวาสวะ ความติดใจพอใจในความมีความเปน ภพชาติตาง ๆ 3) 

อวิชชาสวะ การไมรูอริยสัจ 4 ตามความเปนจริง และไมรูอดีต อนาคต และไมรูในปฏิจจสมุปบาท (พระภาวนา

พิศาลเมธี วิ. (ประเสริฐ มนฺตเสวี), 2562) 

 ฉะนั้นการท่ีภิกษุไดอวดอางวาตนเองไดญาณ 3 หรือไดถึงข้ันวิชชา 8 แลวนำไปเลา หรืออวดอางใหกับ

คฤหัสถ ภิกษุรูปนั้นถือวาเปนผูพูดอวดอุตตริมนุสสธรรมที่ไมมีในตนตองอาบัติปาราชิก ดังพระพุทธองคทรง

ตรัสวา “ภิกษุกลาวเท็จท้ังท่ีรูวา “ขาพเจาเขาวิชชา 3 แลว” ดวยอาการ 3 อยาง ... ขาพเจาเขาอยู ... ขาพเจา

เปนผูเขาแลว ... ขาพเจาเปนผูไดวิชชา 3 ... ขาพเจาเปนผูชำนาญ ... ขาพเจาทำวิชชา 3 ใหแจงแลว ... ตอง

อาบัติปาราชิก ฯลฯ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/207/191) 

 1.6 มรรคภาวนา คำวา “มรรคภาวนา” มาจากรากศัพท 2 คำ คือ “มรรค” ที่แปลวา ทาง หนทาง 

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) กับคำวา “ภาวนา” ที่แปลวา การทำใหมีขึ้นเปนขึ้น การทำให

เกิดขึ้น การทำใหเจริญ การบำเพ็ญ การฝกอบรม การพัฒนาหรือการเจริญพัฒนา (พระพรหมคุณาภรณ 

(ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) เมื่อรวมกันเปน “มรรคภาวนา” หมายถึง หนทางในการดำเนินไปสูความเจริญ ในที่นี้

หมายถึง โพธิปกขิยธรรม คือ ธรรมอันเปนฝกฝายแหงการตรัสรู ธรรมที่เกื้อหนุนอริยมรรค (พระพรหมคุณา

ภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) มี 37 ประการ ไดแก สติปฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย 5 พละ 5 

โพชฌงค 7 อริยมรรคมีองค 8 (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 

1/199/185) ดังที่พระพุทธองคทรงตรัสวา “ธรรมทั้งหลายเราแสดงไวเพื่อความรูยิ่ง บริษัททั้งหมดนั่นแหละ

พึงพรอมเพรียงกัน ประชุมสอบทานอรรถกับอรรถ พยัญชนะกับพยัญชนะแลว พึงสังคายนากัน ไมพึงวิวาทกัน 

เพื่อใหพรหมจรรยนี้ตั้งอยูไดนาน ดำรงอยูไดนาน ขอนั้นพึงเปนไปเพื่อเกื้อกูลแกคนหมูมาก เพื่อสุขแกคนหมู

มาก เพื่ออนุเคราะหชาวโลก เพื่อประโยชน เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุขแกเทวดาและมนุษยทั้งหลาย คืออะไร คือ     

(1) สติปฏฐาน 4 (2) สัมมัปปธาน 4 (3) อิทธิบาท 4 (4) อินทรีย 5 (5) พละ 5 (6) โพชฌงค 7 (7) อริยมรรคมี



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 130 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

องค 8 ธรรมทั้งหลายนี้แล เราแสดงไวแลวเพื่อความรูยิ่ง บริษัททั้งหมดนั่นแหละพึงพรอมเพรียงกันประชุม 

สอบทานอรรถกับอรรถ พยัญชนะกับพยัญชนะพึงสังคายนากัน ไมพึงวิวาทกัน เพื่อใหพรหมจรรยนี้ตั้งอยูได

นาน ดำรงอยูไดนานขอนั้นพึงเปนไปเพื่อเกื้อกูลแกคนหมูมาก เพื่อสุขแกคนหมูมาก เพื่ออนุเคราะหชาวโลก

เพื่อประโยชน เพื่อเกื้อกูล เพื่อสุขแกเทวดาและมนุษยทั้งหลาย” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: ที.ปา. (ไทย); 11/177/138) 

 จะเห็นไดวา โพธิปกขิยธรรม 37 ประการนั้น เปนองคแหงการตรัสรูของพระสัมมาสัมพุทธเจา มี 37 

ประการ ไดแก สติปฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย 5 พละ 5 โพชฌงค 7 และอริยมรรคมีองค 8 

ฉะนั้นการท่ีภิกษุไดอวดอางวาตนเองไดบรรลุธรรม ดวยการปฏิบัติตามแนวทางแหงการตรัสรู สำเร็จถึงข้ันเปน

พระอริยบุคคลไดนั้น ภิกษุรูปนั้นถือวาเปนผูพูดอวดอุตตริมนุสสธรรมที่ไมมีในตนตองอาบัติปาราชิก ดังพระ

พุทธองคตรัสวา ภิกษุกลาวเท็จท้ังท่ีรูวา “ขาพเจาเขาสติปฏฐาน 4 แลว” ดวยอาการ 3 อยาง ฯลฯ ขาพเจาเขา

สัมมัปปธาน 4 ฯลฯ อิทธิบาท 4 แลว ... ขาพเจาเขาอยู ... ขาพเจาเปนผูเขาแลว ... ขาพเจาเปนผูไดอิทธิบาท 

4 ... ขาพเจาเปนผูชำนาญ ... ขาพเจาทำอิทธิบาท 4 ใหแจงแลว ... ตองอาบัติปาราชิก ฯลฯ (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/207/192) 

 1.7 การทำผลใหแจง การทำผลใหแจง หมายถึง องคธรรมท่ีสำเร็จเปนผลสืบเนื่องมาจากการละกิเลส

ดวยมรรค การทำผลใหแจง จำแนกออกเปน 4 ประเภท ไดแก การทำโสดาปตติผลใหแจง การทำสกทาคามิผล

ใหแจง การทำอนาคามิผลใหแจง การทำอรหัตตผลใหแจง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/199/185) 

 คำวา “พระอริยบุคคล” หมายถึง บุคคลผูประเสริฐ, ผูบรรลุธรรมพิเศษตั้งแตโสดาปตติมรรคขึ้นไป

จนถึงพระอรหันต มี 4 ประเภท (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ม. (ไทย); 

29/7/33) คือ (1) พระโสดาบัน (2) พระสกทาคามี (3) พระอนาคามี (4) พระอรหันต 

 ดังนั้นการที่ภิกษุไดอวดอางวาตนไดบรรลุธรรม สำเร็จเปนพระอริยบุคคลดังกลาว ภิกษุรูปนั้นถือวา

เปนผูพูดอวดอุตตริมนุสสธรรมท่ีไมมีในตนตองอาบัติปาราชิก ดังพระพุทธองคทรงตรัสวา “ภิกษุกลาวเท็จท้ังท่ี

รูวา “ขาพเจาเขาโสดาปตติผลแลว” ดวยอาการ 3 อยาง ฯลฯ ขาพเจาเขาสกทาคามิผล ฯลฯ อนาคามิผล 

ฯลฯ อรหัตตผลแลว ... ขาพเจาเขาอยู ... ขาพเจาเปนผูเขาแลว ....ขาพเจาเปนผูไดอรหัตตผล ...ขาพเจาเปนผู

ชำนาญ ... ขาพเจาทำอรหัตตผลใหแจงแลว ... ตองอาบัติปาราชิก ฯลฯ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/207/193) 

 1.8 การละกิเลส คำวา “การละ” หรือ “ปหาน” หมายถึง การละ การสละ การปลอย การวาง การ

ทิ้ง การละทิ้ง ความสละ (ป. หลงสมบุญ, 2540) การละกิเลส ไดแก การละราคะ การละโทสะ การละโมหะ 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/199/185) ดังนี้  

 1) ราคะหรือราคจริต คือ ความกำหนัด ความติดใจหรือความยอมใจติดอยู ความติดใครในอารมณ 

ไดแก กามราคะ รูปราคะ อรูปราคะ (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) ผูมีราคจริต เม่ือจะเดินไปใหน

นั้น ยอมจะเดินไปตามปกติธรรมดา มีกิริยาทาทางอันชดชอย คอยๆวางเทาและยกขึ้น เมื่อจะวางลงนั้น ก็วาง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 131 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

ลงอยางสม่ำเสมอ เม่ือจะยกข้ึนนั้น ก็ยกข้ึนอยางสม่ำเสมอ มีรอยเทากระโหยง เม่ือยืน หรือ นั่ง ก็นาดู มีอาการ

อันละมุนละมอม เวลานอนก็ไมรีบรอน การจัดท่ีนอนก็เรียบรอยสม่ำเสมอ แลวจึงคอย ๆ เอนตัวลงนอน มีการ

วางอวัยวะสวนตาง ๆ นอยใหญใหเรียบรอยนอนอยูในอาการอันนาดู เม่ือถูกปลุกใหลุกก็คอย ๆ ลุก ใหคำตอบ

เหมือนกับไมใครเต็มใจ (พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมมาจริยะ, 2560) การแกไขหรือการละกิเลสท่ีเกิดข้ึนจากราคะ

หรือราคจริตตองพิจารณาดวยอสุภกรรมฐาน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ม. 

(ไทย); 19/248/195) 

 2) โทสะ คือ ความคิดประทุษราย (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) โทสะเกิดข้ึนจากความ

มานะ คือ ความถือตัวถือตน ความรูสึกวาตัวเดนกวาเขา ตัวดอยกวาเขา หรือตัวเสมอกับเขา เมื่อถูกกระทบก็

เกิดความไมพอใจ เกิดโทสะข้ึน เม่ือเกิดข้ึนแลวหากระงับไมไดก็จะนำใหความชั่ว ความไมดีตาง ๆ เชน ทะเลาะ

กัน กลั่นแกลงกัน ทำรายกัน ฆากัน อันเปนเหตุใหตัวเองเดือดรอน โลกก็เรารอน ขาดสันติภาพ อยูกันอยาง

เดือดรอน หวาดระแวงกันและกัน โทสะกำจัดไดดวยเมตตา คือ การมีความรักปรารถนาดีตอกัน (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: องฺ.สตฺตก. (ไทย); 23/62/120) 

 3) โมหะ คือ ความเขลา ความโง ความหลง สภาวะหลงในอารมณ ความสยบ ความสลบ ความออน

ระทวย ความงงงวย (ป. หลงสมบุญ, 2540) ผูมีโมหจริต เมื่อเดินไปนั้นยอมเดินไปโดยเปะปะ เมื่อวางเทาลง

และยกขึ้น ดุจดังคนขยมตัว มีรอยเทาจิกปลายและสัน เวลายืน หรือ นั่ง ก็มีอาการบง เซอ เหมอ ๆ ลอย ๆ 

เมื่อนอนก็ไมนาดู คือ นอนขวางมือและเทาเหวี่ยงเกะกะไปโดยไมรูตัว การจัดปูที่นอนก็ไมเรียบรอย สวนมาก

ชอบนอนคว่ำหนา เมื่อลูกใหลุก ก็ลุกชา มีการงัวเงีย หาวเรอ ทำอาการกระบิดกระบวนไปมานารำคาญ 

(พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมมาจริยะ, 2560) 

 ดังนั้นการที่ภิกษุไดอวดอางวาตนไดละ หรือ ปหาน หรือหลุดพนจากกิเลส ภิกษุรูปนั้นถือวาเปนผูพูด

อวดอุตตริมนุสสธรรมที่ไมมีในตนตองอาบัติปาราชิก ดังพระพุทธองคทรงตรัสวา “ภิกษุกลาวเท็จทั้งที่รูวา จิต

ของขาพเจาปลอดจากราคะ ดวยอาการ 3 อยาง คือ ตองอาบัติปาราชิก ฯลฯ ภิกษุกลาวเท็จทั้งที่รูวา จิตของ

ขาพเจาปลอดจากโทสะ ดวยอาการ 3 อยาง คือ ตองอาบัติปาราชิก ฯลฯภิกษุกลาวเท็จทั้งที่รู วา จิตของ

ขาพเจาปลอดจากโมหะ ดวยอาการ 3 อยาง ฯลฯ ดวยอาการ 7 อยาง คือ (1) เบื้องตนเธอรูวา จักกลาวเท็จ 

(2) กำลังกลาว ก็รูวากำลังกลาวเท็จ (3) ครั้นกลาวแลว ก็รูวากลาวเท็จแลว (4) อำพรางความเห็น (5) อำพราง

ความเห็นชอบ (6) อำพรางความพอใจ (7) อำพรางความประสงค ตองอาบัติปาราชิก” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/207/193-194) 

 1.9 ภาวะที่จิตปลอดจากกิเลส ภาวะที่จิตปลอดจากกิเลส คือ ภาวะที่จิตปลอดจากราคะ ภาวะที่จิต

ปลอดจากโทสะ ภาวะที่จิตปลอดจากโมหะ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:         

วิ.มหา. (ไทย) 1/199/185) การท่ีจะปราศจากสภาวะของกิเลสท้ัง 3 ไดนั้น จิตของผูปฏิบัติจะตองเขาถึงความ

เปนนิโรธ คือ ความดับกิเลส หรือภาวะที่ไรกิเลส หรือปราศจากกิเลส ไมมีทุกขเกิดขึ้น มี 5 ประการ ไดแก

วิกขัมภนนิโรธ ตทังคนิโรธ สมุจเฉทนิโรธ ปฏิปสสัทธินิโรธ และนิสสรณนิโรธ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ขุ.ป. (ไทย); 31/25/582) ดังนี้  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 132 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 1) ว ิกขัมภนนิโรธ หมายถึง การดับกิเลสดวยขมไว คือ การดับกิเลสของทานผู บำเพ็ญฌาน              

ถึงปฐมฌานข้ึนไป ยอมขมนิวรณ ไวได ตลอดเวลาท่ีอยูในฌานนั้น 

 2) ตทังคนิโรธ หมายถึง การดับดวยองคนั้น ๆ คือ ดับกิเลสดวยธรรมท่ีเปนคูปรับ หรือธรรมท่ีตรงขาม 

เชน ดับสักกายทิฏฐิ ดวยความรูท่ีกำหนดแยกรูปนามออกได เปนการดับชั่วคราวในกรณีนั้น ๆ 

 3) สมุจเฉทนิโรธ หมายถึง การดับดวยตัดขาด คือดับกิเลสเสร็จสิ้นเด็ดขาดดวยโลกุตตรมรรค ในขณะ

แหงมรรคนั้น 

 4) ปฏิปสสัทธินิโรธ หมายถึง การดับดวยสงบระงับ คือ อาศัยโลกุตตรมรรค ดับกิเลสเด็ดขาดไปแลว

บรรลุโลกุตตรผล กิเลสเปนอันสงบระงับไปหมดแลว ไมตองขวนขวายเพ่ือดับอีก ในขณะแหงผลนั้น 

 5) นิสสรณนิโรธ หมายถึง การดับดวยสลัดออกได หรือดับดวยปลอดโปรงไป คือ ดับกิเลสเสร็จสิ้น

แลว ดำรงอยูในภาวะท่ีดับกิเลสแลวนั้น ยั่งยืนตลอดไป ภาวะนั้นชื่อนิสสรณนิโรธ ไดแก อมตธาตุ คือ นิพพาน 

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559) 

 ดังนั้นการที่ภิกษุไดอวดอางวาจิตของตนเองหลุดพนจากกิเลส ที่เกิดจากการปฏิบัติธรรม ภิกษุรูปนั้น

ถือวาเปนผูพูดอวดอุตตริมนุสสธรรมที่ไมมีในตนตองอาบัติปาราชิก ดังพระพุทธองคทรงตรัสวา “ภิกษุกลาว

เท็จทั้งที่รูวา จิตของขาพเจาปลอดจากราคะ ดวยอาการ 3 อยาง คือ ... ตองอาบัติปาราชิก ฯลฯ ภิกษุกลาว

เท็จทั้งที่รูวา จิตของขาพเจาปลอดจากโทสะ ดวยอาการ 3 อยาง คือ ... ตองอาบัติปาราชิก ฯลฯ ภิกษุกลาว

เท็จทั้งที่รูวา จิตของขาพเจาปลอดจากโมหะ ดวยอาการ 3 อยาง ฯลฯ ดวยอาการ 7 อยาง คือ (1) เบื้องตน

เธอรูวา จักกลาวเท็จ (2) กำลังกลาว ก็รูวากำลังกลาวเท็จ (3) ครั้นกลาวแลว ก็รูวากลาวเท็จแลว (4) อำพราง

ความเห็น (5) อำพรางความเห็นชอบ (6) อำพรางความพอใจ (7) อำพราง ความประสงค ตองอาบัติปาราชิก” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/207/193-194) 

 1.10 ความยินดีในเรือนวาง ความยินดีในเรือนวาง หมายถึง ความยินดีในเรือนวางดวยปฐมฌาน 

ความยินดีในเรือนวางดวยทุติยฌาน ความยินดีในเรือนวางดวยตติยฌาน ความยินดีในเรือนวางดวยจตุตถฌาน 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/199/186) ในฌานสูตรได

กลาวถึงฌานไว 4 ระดับ คือ ปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน จตุตถฌาน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/199/185) ตามองคฌานท่ีอยูและระงับไป เชน ปฐมฌาน (ฌานท่ี 1) มี

องคฌานที่เปนอารมณปรากฎภายใน 5 อยาง คือ วิตก วิจาร ปติ สุข และเอกัคคตา ทุติยฌาน (ฌานที่ 2) มี

องคฌานที่เปนอารมณที่ปรากฏ 3 อยาง คือ ปติ สุข และเอกัคคตา ตติยฌาน (ฌานที่ 3) มีองคฌานที่เปน

อารมณท่ีปรากฏ 2 อยาง คือ สุข และ เอกัคคตา และ จตุตฌาน (ฌานท่ี 4) มีองคฌานท่ีเปนอารมณท่ีปรากฏ 

3 อยาง คือ อุเบกขา และ เอกัคคตา 

 ดังนั้นการที่ภิกษุไดอวดอางวาตนเองไดบรรลุฌานทั้ง 4 หลุดพนจากกิเลส ที่เกิดจากการปฏิบัติธรรม 

ภิกษุรูปนั้นถือวาเปนผูพูดอวดอุตตริมนุสสธรรมที่ไมมีในตนตองอาบัติปาราชิก ดังพระพุทธองคทรงตรัสวา 

ภิกษุกลาวเท็จท้ังท่ีรูวา ขาพเจาเขาอยู ... ขาพเจาเขาแลว ... ขาพเจาเปนผูชำนาญ ... ขาพเจาทำใหแจงแลว ... 

ขาพเจาเขาปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน จตุตฌานแลวดวยอาการ 3 อยาง 4 อยาง ... 7 อยาง เบื้องตนเธอรู

วาจักกลาวเท็จ กำลังกลาวก็รูวากำลังกลาวเท็จ ครั้นกลาวแลวก็รูวา กลาวเท็จแลว อำพรางความเห็น อำพราง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 133 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

ความเห็นชอบ อำพรางความพอใจอำพรางความประสงค ตองอาบัติปาราชิก(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบบัมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: วิ.มหา. (ไทย); 1/200-206/186-190) 

 

องคความรูใหม 

 1. การตีความองคธรรมของการอวดอุตตริมนุสสธรรมในมิติทางสังคมรวมสมัย โดยปกติการศึกษา

การอวดอุตตริมนุสสธรรมมักหยุดอยูที่กรอบของพระวินัย คือการวิเคราะหโทษของอาบัติ แตการศึกษาครั้งนี้

สามารถขยายไปสูการเปรียบเทียบกับพฤติกรรมทางศาสนาที่บิดเบือนในสังคมปจจุบัน เชน การโฆษณาอาง

คุณวิเศษ การสรางภาพลักษณทางจิตวิญญาณเพ่ือผลประโยชนเชิงเศรษฐกิจหรือการเมือง 

 2. การวิเคราะหเชิงเปรียบเทียบกับกฎหมายสมัยใหม ขอหามเรื ่องการอวดอุตตริมนุสสธรรม

สามารถเปรียบเทียบกับ หลักกฎหมายรวมสมัย เชน กฎหมายคุมครองผูบริโภคหรือกฎหมายโฆษณาอันเปน

เท็จ ท่ีเปนการขยายมิติของพระวินัยจาก “ขอหามทางพุทธศาสนา” ไปสู “หลักความซื่อสัตยสาธารณะ” ที่มี

คุณคาในทางสังคมใหกวางข้ึน 

 3. การมององคธรรมในฐานะเปนเครื่องมือสราง “หลักธรรมาภิบาลสงฆ” การศึกษาครั้งนี้สามารถ

เสนอวา การหามอวดอุตตริมนุสสธรรมมิใชเพียงเปนการควบคุมพฤติกรรมรายบุคคล แตเปนกลไกในการ

ตรวจสอบภายในของสถาบันสงฆ ที่ทำหนาที่คลายกับหลักธรรมาภิบาล เชน ความโปรงใส ความรับผิดชอบ 

และความซ่ือสัตย 

 4. การตีความใหมในมิติของ “การสื่อสาร” องคธรรมที่กำหนดวา “ผูฟงเขาใจ” หรือ “ไมเขาใจ” 

สามารถเชื่อมโยงกับแนวคิดเรื่อง Speech act theory (ทฤษฎีการกระทำทางภาษา) ในปรัชญาภาษาชี้ใหเห็น

วาพระวินัยไดพิจารณา “ผลของการสื่อสาร” ไมใชเพียง “ถอยคำของผูพูด” ซึ่งเปนการมองการณไกลท่ี

สอดคลองกับทฤษฎกีารสื่อสารสมัยใหม 

 5. การขยายผลสูการสรางมาตรฐานทางดานจริยธรรมของพระสงฆในยุคดิจิทัล เมื่อเปรียบเทียบ

กับปจจุบัน การอวดอุตตริมนุสสธรรมมิไดปรากฏเพียงในสังคมชาววัด แตยังสามารถขยายไปสู โซเชียลมีเดีย

และสื่อออนไลน เปนตน 

 

สรุป  

 องคธรรมของการอวดอุตตริมนุสสธรรมตามหลักพระวินัยนั้นมี 10 อยาง พระสัมมาสัมพุทธเจาทรงมี

พระปรีชาญาณอันลึกซึ้งในการบัญญัติสิกขาบทนี้ เพื่อปองกันไมใหพระภิกษุใชในการอวดอางคุณวิเศษเหนือ

มนุษยเปนเครื่องมือแสวงหาผลประโยชนสวนตนเพ่ือลาภสักการะ ซ่ึงองคธรรมของอาบัตินี้ไดชี้ชัดวา ความผิด

ไมไดอยูที่การมีหรือไมมีคุณวิเศษจริงเทานั้น แตเนนไปที่ “เจตนา” ในการอวดอางใหผูอื่นเขาใจผิด ซึ่งถือเปน

การละเมิดความซื่อสัตยในตนเอง และเปนการทำลายศรัทธาของพุทธบริษัทโดยตรง เมื่อพิจารณาจากองค

ธรรมทั ้ง 10 อยางนี้ จะเห็นไดวา พระพุทธองคทรงมุงรักษาความบริสุทธิ์ของพระธรรมวินัย และสราง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ   - 134 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

หลักประกันทางจริยธรรมแกหมูสงฆ องคธรรมเหลานี้มิใชเพียงเปนเง่ือนไขของหมูสงฆ แตเปนกลไกท่ีเชื่อมโยง

ความจริง ความซ่ือสัตย และความม่ันคงของพระพุทธศาสนาเขาดวยกัน 

 การหามอวดอุตตริมนุสสธรรมเปนเสมือนเครื่องมือในการปองกันไมใหพระสงฆสูญเสียความนาเชื่อถือ

ในสายตาของคฤหัสถ และเปนการรักษาศรัทธาของพุทธบริษัทโดยตรง ซึ่งศรัทธานี้เองเปนรากฐานสำคัญใน

การดำรงอยูของพระพุทธศาสนาในสังคมทุกยุคทุกสมัย หากปราศจากศรัทธาแลว พระพุทธศาสนาก็ไมอาจคง

อยูได ดังนั้น องคธรรมของการอวดอุตตริมนุสสธรรมตามหลักพระวินัยปฎก เปนทั้งขอบัญญัติทางวินัยและ

หลักธรรมเชิงสังคม ที่ชวยปกปองพระสงฆจากการประพฤติผิด และชวยคุมครองพระพุทธศาสนาใหดำรงอยู

ดวยความมั่นคงยาวนาน การทำความเขาใจองคธรรมนี้จึงไมใชเปนเพียงการเรียนรูพระวินัยเชิงตัวบท แตยัง

เปนการเขาถึงเจตนารมณแหงพระพุทธองคท่ีทรงหวงใยตอความม่ันคงของพระศาสนาอยางแทจริงดวย 

 

บรรณานุกรม 

คณาจารย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). ธรรมะภาคปฏิบัติ 1. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 

คณาจารย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2562). พระไตรปฎกศึกษา. พระนครศรีอยุธยา: มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ป. หลงสมบุญ. (2540). พจนานุกรม มคธ-ไทย. กรุงเทพฯ: อาทรการพิมพ. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2541). พระไตรปฎกและการศึกษาเชิงวิชาการ. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2554). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. กรุงเทพฯ:บริษัท

สหธรรมิก จำกัด. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2555). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. กรุงเทพฯ: ผลิธัมม. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ: ผลิธมม  

พระภาวนาพิศาลเมธี วิ. (ประเสริฐ มนฺตเสวี). (2562). อานาปานสติภาวนา. กรุงเทพฯ: ประยูรสาสนไทยการ

พิมพ. 

พระมหาชินวัฒน แสงชาตรี. (2548). ศึกษาวิเคราะหบทบาทของภิกษุณีในสมัยพุทธกาล. วิทยานิพนธศิลปะ 

ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา: มหาวิทยาลัยขอนแกน. 

พระสัทธัมมโชติกะ ธัมมมาจริยะ. (2560). ปรมัตถโชติกะ ปริจเฉทท่ี 9 เลมท่ี 1 สมถกรรมฐานทีปนี. กรุงเทพฯ: 

บริษัท อินเตอร พริ้นท จำกัด. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระมหาวีรวงศ (อวน ติสฺโส). (2515). พระวินัยปฎก เลม 1: มหาวิภังค. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช

วิทยาลัย. 

Horner, I. B. (1938). The Book of the Discipline (Vinaya-Piṭaka), Vol. I. London: Pali TextSociety. 

Thanissaro Bhikkhu. (1994). The Buddhist Monastic Code. California: Metta ForestMonastery. 


