
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 165 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

วิเคราะหการตีความช่ืนชอบของเทวดาจากการกลาวนามในมหาสมยัสูตร 

An Analysis of Interpreting the Devatā Preferences from Their  

Names in the Mahasamaya Sutta 

 

1พระมหาเอกกวี ญาณวโร (แกนวงษคำ), 2อธิเทพ ผาทา   

และ3อำพล บุดดาสาร 

1Phramaha Eakawee Yanavaro (Kanwongkum), 2Atithep Patha,  

and3Amphon Buddasarn 
1,2คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3วิทยาลัยการฝกหัดครู มหาวิทยาลัยราชภฏัพระนคร 
1,2Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

3College of Teacher Education, Phranakhon Rajabhat University. 
1Corresponding Author’s Email: Kubayanayaro@gmail.com  

Received: September 8, 2025; Revised: November 22, 2025; Accepted: December 4, 2025 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค เพ่ือศึกษาปรากฏการณท่ีปรากฏในมหาสมัยสูตร ซ่ึงพระพุทธเจาได

ทรงเอยนามเหลาเทวดาท่ีมาประชุมในปามหาวัน โดยเฉพาะการท่ีพระองคทรงระบุรายนามเทวดาจำนวนมาก

ตอหนาพระอรหันต 500 รูป การเอยนามเชนนี้มิไดมีความหมายเพียงการบันทึกเหตุการณทางศาสนา หากยัง

สะทอนถึงความปติสุขและความอิ่มเอมใจที่เกิดขึ้นแกเหลาเทพผูไดรับการกลาวถึง อันแสดงใหเห็นกลไกทาง

สังคมและจิตวิทยาท่ีสอดคลองกับประสบการณมนุษยท่ัวไป การศึกษานี้ชี้ใหเห็นวาการถูกเอยนามโดยบุคคลผู

ทรงคุณคาเปนประสบการณแหงความสุขอันแทจริง เมื่อพระพุทธเจา พระมหากษัตริย หรือบุคคลที่เรารัก

เคารพไดกลาวถึงชื่อของเรา ยอมเกิดความปลื้มปติราวกับดวงใจไดรับการประทับตรายืนยัน สิ่งนี้เปนเสมือน

การรับรองตัวตนที่กอใหเกิดความสุข ความมั่นใจ เพิ่มกำลังใจที่มีความหมายแหงชีวิต ในมิติทางจิตวิทยา 

ปรากฏการณดังกลาวตอบสนองตอความตองการพื้นฐานดานการยอมรับและคุณคาตนเอง และในมิติทาง

สังคม การกลาวนามเปนการยกยองและใหเกียรติแกสถานะของบุคคล การยอมรับและใหคุณคาตอการมีตัวตน

ของแตละคน สรางความสัมพันธท่ีดีทางสังคม และสานสายสัมพันธในชุมชน เม่ือเปรียบเทียบกับประสบการณ

ในโลกมนุษย เราลวนรูสึกปลื้มปติเมื่อบุคคลสำคัญเอยนามหรือกลาวถึงเรา การตีความมหาสมัยสูตรในมิตินี้

เผยใหเห็นวาพุทธพจนไมเพียงถายทอดขอเท็จจริงเชิงจักรวาล แตยังสื่อถึงความศรัทธาและจิตวิทยาสังคม โดย

การกลาวนามเปนสัญลักษณแหงการยืนยันคุณคาและการสรางสายใยแหงความผูกพัน ผลการศึกษาแสดงให

เห็นวาปติสุขจากการถูกเอยนามมิใชเพียงความสุขเฉพาะหนา แตยังเปนกลไกทางจิตวิทยาและสังคมท่ีสะทอน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 166 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

ความตองการทั้งของมนุษยและเทวดา นั่นคือการไดรับการยอมรับ การไดรับคุณคา และการดำรงอยูดวย

ความหมายในสายตาของผูอื่น บทความนี้จึงเสนอวามหาสมัยสูตรสามารถตีความไดในฐานะคัมภีรที่สะทอน

พลวัตแหงจิตใจและสังคม ซ่ึงยังคงมีนัยสำคัญตอความเขาใจในประสบการณความสุขของมนุษยรวมสมัย 

คำสำคัญ: มหาสมัยสูตร; เทวดา; ความชื่นชอบ 

 

Abstract  
  This article aims to study the phenomenon that appears in the Mahasamaya Sutta, in 
which the Buddha recited the names of various deities who gathered in the Great Forest. 
Specifically, this refers to His naming of numerous deities before 500 Arahants. This act of 
name-recitation holds meanin beyond merely recording religious events; it also reflects the joy 
and contentment experienced by those divine beings who were mentioned, demonstrating 
social and psychological mechanisms that align with universal human experiences. The 
research reveals that being mentioned by name by a person of great worth constitutes a genuine 
experience of happiness. When the Buddha, a great monarch, or someone we love and respect 
mentions our name, we naturally feel elated, as if our hearts have received an affirming seal. 
This serves as a form of identity validation that generates happiness, confidence, and 
meaningful encouragement in life. From a psychological dimension, this phenomenon 
responds to fundamental needs for acceptance and self-worth. From a social dimension, name-
mentioning represents recognition and honor given to an individual's status—an 
acknowledgment and appreciation of each person's existence that builds positive social 
relationships and strengthens community bonds. When compared to human experiences, we all 
feel delighted when important figures mention or speak of us. Interpreting the Mahasamaya 
Sutta from this perspective reveals that Buddhist teachings not only convey cosmic truths but 
also communicate faith and social psychology, with name-mentioning serving as a symbol of 
value affirmation and the creation of bonds of attachment. The findings demonstrate that the 
joy derived from being mentioned by name is not merely momentary happiness, but rather a 
psychological and social mechanism reflecting the needs of both humans and deities—namely, 
to receive acceptance, to be valued, and to exist meaningfully in the eyes of others. This article 
therefore proposes that the Mahasamaya Sutta can be interpreted as a scripture reflecting the 
dynamics of mind and society, which remains significantly relevant to understanding 
contemporary human experiences of happiness. 
Keywords: Mahasamaya Sutta; Devatā; Interpreting 
 

บริบทความเปนมานามเทวดา 

  มหาสมัยสูตร เปนพระสูตรท่ีสำคัญในพระไตรปฎกและเปนพระสูตรท่ีชื่นชอบของเหลาเทวดา ท่ีไดมา

เขาเฝาพระพุทธเจาและภิกษุสงฆหมูใหญประมาณ 500 รูป โดยมีบรรยายเหตกุารณเม่ือครั้งท่ีพระผูมีพระภาค

ประทับอยูพรอมกับ ภิกษุสงฆหมูใหญประมาณ 500 รูป ณ ปามหาวัน เขตกรุงกบิลพัสดุ แควนสักกะลวน

แลวแตเปนพระอรหันต ทรงปรารภถึงเทวดาจากสิบโลกธาตุหรือหม่ืนจักรวาล รวมท้ังเทพชั้นสุทธาวาส 4 องค

ประชุมกันเพื่อเฝาพระผูมีพระภาคและเยี่ยมภิกษุสงฆ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: ที.ม.(ไทย); 10/331/259) ครั้งนั้น พระผูมีพระภาครับสั่งเรียกภิกษุทั ้งหลายมาตรัสวา “ภิกษุ

ท้ังหลาย พวกเทวดาจำนวนมาก 10 โลกธาตุประชุมกันเพ่ือเยี่ยมตถาคตและภิกษุสงฆ ภิกษุท้ังหลาย และเปน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 167 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

ครั้งท่ีมีจำนวนสูงสุดก็เทากับพวกเทวดาของเรานี้เองท่ีมาประชุมกันในบัดนี้ เราจักบอกชื่อของหมูเทพ จักระบุ

ชื่อของหมูเทพ จักแสดงชื่อของหมูเทพ เธอจงฟง จงใสใจใหดี เราจักกลาว” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ม. (ไทย); 10/333/261) ในอรรถกถากลาวไว “พระศาสดาทรงดำริวา “เราจัก

บอกชื่อและโคตรของเทวดาท้ังหลายผูมาแลวๆ เพ่ือใหเทวดาท้ังหลายรูถึงความพรั่งพรอมแหงจิตกอน”จึงตรัส

พระดำรัสเปนตนวา จักบอก (พระไตรปฎกอรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ม.อ. (ไทย); 

333/435) 

  ในพระสูตรกลาวถึงมิติของ “ถอยคำ” และ "การสื่อสาร" วามีบทบาทสำคัญตอสภาวะจิตใจและ

ความสัมพันธทางสังคม มหาสมัยสูตร (ทีฆนิกาย มหาวรรค) เปนพระสูตรที่กลาวถึงการชุมนุมใหญของเหลา

เทพจำนวนมหาศาลที่มาชุมนุมกันเพื่อฟงพระพุทธเจา ซึ่งการกลาวนามหมูเทพในพระสูตรนั้นมิใชเพียงการ

บันทึกเชิงประวัติศาสตร แตยังสะทอนถึงพลังของ "คำพูด" ในฐานะเครื่องเชื่อมโยงความศรัทธา ความมั่นคง

ทางใจ และการสรางแรงบันดาลใจใหแกผูฟงเกิดความปติสุข ความชื่นชอบจากการกลาวนามแหงพระพุทธเจา 

การปรากฏการณนี้สะทอนใหเห็นถึงพลังของการสื่อสารคือ “ถอยคำ” “ชื ่อและโคตรของเทวดา” ของ

พระพุทธเจาใหกับผูรับสารคือภิกษุสงฆหมูใหญประมาณ 500 รูป ซ่ึงลวนแลวแตเปนพระอรหันต และผูฟงคือ

เหลาเทวดาจาก 10 โลกธาตุ แมเพียงคำกลาววา “เราจักบอกชื่อของหมูเทพ จักระบุชื่อของหมูเทพ จักแสดง

ชื่อของหมู เทพ เธอจงฟง จงใสใจใหดี เราจักกลาว” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: ที.ม. (ไทย); 13/333/261) คำกลาวนี้สรางความปติสุขใหแกเหลาเทวดาท่ีมาเขาเฝาพระผูมีพระภาค

เจาและภิกษุสงฆ 500 รูป ณ ปามหาวัน มหาสมัยสูตรจึงเปนพระสูตรท่ีโปรดปรานของเหลาเทวดา เพราะเชื่อ

วาเปนพระสูตรที ่เกี ่ยวเนื่องกับตนเอง อุปมาเสมือนการแสดงธรรมที ่มีผู คนจำนวนมากมารวมฟงธรรม         

เมื่อวิทยากรผูบรรยายรูจักและเอยทักทายผูฟงบางทาน ทามกลางบรรยากาศแหงงานธรรมะเชนนั้น ผูที่ไดรับ

การทักทายยอมเกิดความสุขใจ มีรอยยิ้ม และรูสึกถึงคุณคาในตนเอง บางคนอาจถึงขั้นเกิดปติไดจากเพียง

ถอยคำทักทายนั้นได 

  ในการศึกษาเรื ่องนี้เปนการตีความในการทำความเขาใจวาเหตุใด “คำพูด” และการสื่อสารของ

พระพุทธเจาที่ประกาศวาจะ “บอกชื่อ ระบุชื่อ และแสดงชื่อของหมูเทพ” จึงสรางปติสุขแกหมูเทพได และ

ปรากฏการณนี้สามารถนำมาประยุกตกับการเสริมสรางกำลังใจในสังคมปจจุบันไดอยางไร และคาดหวังวา

การศึกษานี้จะสะทอนใหเห็นคุณคาของภาษาในการสรางพลังใจทั้งในมิติศาสนา การศึกษา และการพัฒนา

สังคม มิใชเพียงการบอกเลาเชิงประวัติศาสตร แตเปนการสื่อสารท่ีสรางพลังใจแกผูฟง  

 

พระพุทธเจาบอกช่ือของหมูเทพ จักระบุช่ือและจกัแสดงช่ือของหมูเทพ 

  มหาสมัยสูตรไดถึงเลาเหตุการณการมาประชุมของเหลาเทวดาจำนวนมากจาก 10 โลกธาตุมาประชุม

กันเพื่อเฝาพระผูมีพระภาคและเยี่ยมภิกษุสงฆ ซึ่งพระพุทธเจาทรงกลาวนามหมูเทพเหลานั้นทีละหมู นี่ไมใช

เพียง “การบอกชื่อ” แตเปนการสื่อสารท่ีสรางความหมาย ทำใหผูฟงเกิดปติสุขและตระหนักถึงคุณคาแหงการ

รวมชุมนุมในธรรม 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 168 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

  พระผูมีพระภาคเจาตรัสวา การประชุมใหญ คือการเขาประชุมพรอมกันครั้งใหญมีในวันนี้ที่ชัฏปานี้ 

ซึ่งคำวา มหาสมัยนั้น แปลวา การประชุมใหญ สวนปาชัฏ เรียกวา ปาใหญ พระผูมีพระภาคเจาจึงตรัสวา     

หมูเทพมาประชุมกันแลว หมูเทพเปนผูมาสูการประชุมธรรมนี้ พระผูมีพระภาคเจา เมื่อไดทรงสำรวจดูตั้งแต

พ้ืนแผนดินจนจรดกำหนดขอบปากจักรวาล จากกำหนดขอบปากจักรวาลจนจรดพรหมโลก ทอดพระเนตรเห็น

การประชุมของเทวดาแลว จึงทรงพระดำริวา “สมาคมเทวดานี้ใหญ ฝายพวกภิกษุไมทราบวา สมาคมเทวดานี้

ใหญอยางนี”้ เอาเถิด เราจะบอกพวกเธอ เม่ือทรงพระดำริอยางนั้นเสร็จแลว พระผูมีพระภาคเจาจะทรงกลาว

ชื่อและโคตรแตของทวยเทพพึงขยายใหกวางทั้งหมด” (พระไตรปฎกอรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: ที.ม.อ. (ทย); 333/435) ในประเด็นทางจิตวิทยา การกลาวนามหมูเทพเปรียบเสมือน “คำยืนยันเชิง

บวก” ที่ทำใหผู ถูกกลาวถึงเกิดความภาคภูมิใจ และผูฟงเกิดแรงบันดาลใจจากการเห็นคุณคาของการอยู

รวมกับสิ่งสูงสง ในประเด็นทางสังคม การประกาศนามหมูเทพยังสะทอนกระบวนการสราง “สำนึกชุมชน” 

โดยใชถอยคำเปนตัวเชื่อมโยงใหหมูชนเกิดความรูสึกเปนสวนหนึ่งของสิ่งยิ่งใหญรวมกัน และการประพฤติดี

ดวยวาจา 4 ประเภท 

  1. ใหกลาวแตวาจาถอยคำที่สัตยที่จริง ใหเวนจากวาจาที่เท็จไมจริงเสีย ตรงกับภาษาบาลีที่วา มุสา

วาทา เวรมณีฯ 

  2. ใหกลาวแตวาจาถอยคำอันสมานประสานสามัคคีใหทานดีตอกัน ใหเวนวาจาสอเสียดยุยงเสีย 

ตรงกับภาษาบาลีท่ีวา ปสุณายาวาจา เวรมณีฯ 

  3. ใหกลาวแตวาจาถอยคำอันออนโยน ใหเกิดความยินดีแกผูฟง ใหงดเวนวาจาท่ีหยาบคาย บริภาษ

ตัดพอหยาบคาย ใหผูฟงไดรับความเดือดรอนตาง ๆ เสีย ตรงกับภาษาบาลีท่ีวา ผรุสฺสาย วาจาย เวรมณีฯ 

  4. ใหกลาวแตวาจาถอยคำที ่เปนไปกับดวยประโยชน ใหเวนวาจาที ่เหลวไหล คือพูดเลนหา

ประโยชนมิไดเสีย ตรงกับภาษาบาลีท่ีวา สมฺผปฺปลาปาวาจายเวรมณีฯ (วิกิพีเดียออนไลน, 2568) 

 

การยืนยันของพระพุทธเจากับความมีอยูจริงของเหลาเทวดาในมหาสมัยสูตร 

  ในพระพุทธศาสนา เทวดาถือเปนสภาพภูมิหนึ่งของสรรพชีวิตที่มีความสำคัญในกระบวนการศึกษา

ธรรมะและการปฏิบัติธรรม โดยเฉพาะในพระสูตรที่พระพุทธเจาทรงแสดงแกเหลาสาวกและประชาชนทั่วไป 

ซ่ึงหนึ่งในพระสูตรท่ีมีการกลาวถึงเทวดาอยางชัดเจนคือ "มหาสมัยสูตร" (Mahāsamaya Sūtra) ซ่ึงเปน พระ

สูตรที่บันทึกเหตุการณการประชุมใหญของพระพุทธเจาพรอมดวยภิกษุสงฆหมูใหญประมาณ 500 รูป ซึ่งลวน

เปนพระอรหันต และเหลาเทวดาจำนวนมากจาก 10 โลกธาตุ ณ ปามหาวัน เขตกรุงกบิลพัสดุ แควนสักกะ 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ม. (ไทย); 10/331/259) “เราจักบอกชื่อของหมู

เทพ จักระบุชื ่อของหมูเทพ จักแสดงชื่อของหมูเทพ เธอจงฟง จงใสใจใหดี เราจักกลาว” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ม. (ไทย); 13/333/261) โดยจำนวนเทวดาที่มากจาก 10

โลกธาตุนั้น ประกอบดวย 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 169 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

  2.1 เทวดาสุทธาวาส 4 องค และท้ัง 4 องคไดกลาวคาถาถวายแดพระพุทธเจาและภิกษุสงฆท้ัง 500

รูป ดังนี้ เทพองคที่ 1 กลาว “การประชุมครั้งใหญในปาใหญมีหมูเทพมาประชุมกันพวกเราพากันมายังธรรม

สมัยนี้ก็เพื่อไดเยี่ยมสงฆผูไมพายแพ” เทพองคที่ 2 กลาว “ภิกษุทั้งหลายในที่ประชุมนั้นมีจิตมั่นคง ทำจิตของ

ตนๆ ใหตรง ภิกษุผูเปนบัณฑิตยอมรักษาอินทรียไวเหมือนสารถีผูกุมบังเหียนขับรถมาไป” เทพองคที่ 3 กลาว 

“ภิกษุเหลานั้นตัดกิเลสดังตะปูตัดกิเลสดังลิ่มสลัก ถอนกิเลสดังเสาเข่ือนไดแลว เปนผูไมหวั่นไหว บริสุทธิ์ เปน

ผูปราศจากมลทิน เที่ยวไป เปนผูอันพระผูมีพระภาคผูมีพระจักษุทรงฝกดีแลวเหมือนชางหนุม ฉะนั้น”       

เทพองคที่ 4 กลาว “เหลาชนผูนับถือพระพุทธเจาเปนสรณะจักไมไปสูอบายภูมิ ครั้นละกายมนุษยแลวจักทำ

ใหหมูเทพเจริญเต็มท่ี” สุทธาวาส 5 พวกมีที่อยูอันบริสุทธิ์ หรือ ที่อยูของทานผูบริสุทธิ์ คือ ที่เกิดของพระ

อนาคามี คือ 1) อวิหา (เหลาทานผูไมเสื่อมจากสมบัติของตน หรือผูไมละไปเร็ว, ผูคงอยูนาน) 2) อตัปปา 

(เหลาทานผูไมทำความเดือดรอนแกใคร หรือผูไมเดือดรอนกับใคร) 3) สุทัสสา (เหลาทานผูงดงามนาทัศนา)   

4) สุทัสสี (เหลาทานผูมองเห็นชัดเจนดี หรือผูมีทัศนาแจมชัด) 5) อกนิฏฐา (เหลาทานผูไมมีความดอยหรือ

เล็กนอยกวาใคร,     ผูสูงสุด) (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546) 

  2.2 พวกอมนุษย ในมหาสมัยสูรตกลาวไววา “พากันทำความเพียรจึงมีญาณอันเปนเหตุใหเห็นพวก

อมนุษยปรากฏขึ้น ภิกษุบางพวก เห็นอมนุษย 100 ตน. บางพวกเห็น 1,000 ตน. บางพวกเห็น 70,000 ตน 

บางพวกเห็น 100,000 ตน บางพวกเห็นมากมายไมมีท่ีสิ้นสุด อมนุษยอยูกระจายไปท่ัวทุกทิศ”  

  2.3 มีพวกยักษ 16,500 ประกอบดวย 1) ภุมมเทวดา อาศัยในกรุงกบิลพัสดุ จำนวน 7000 2) พวก

ยักษอยูท่ีเขา เหมวตา 6000 3) ยักษอยูท่ีเขา สาตาคีรี 3000 4) ยักษอยูท่ีเขา เวสสามิตตะ 500 

  2.4 มีทาวมหาราชทั้ง 4 1) ทาวธตรฐปกครองทิศตะวันออกเปนหัวหนาของพวกคนธรรพ 2) ทาว

วิรุฬหกปกครองทิศใตเปนหัวหนาของพวกกุมภัณฑ 3) ทาววิรูปกษปกครองทิศตะวันตกเปนหัวหนาของพวก

นาค 4) ทาวกุเวรปกครองทิศเหนือเปนหัวหนาของพวกยักษ 5) พวกผูรับใชของทาวจาตุมหาราชเหลานั้นเปน

พวกมีมายา หลอกลวง โออวดก็มาดวย 

  2.5 มีเทวดาช้ันอ่ืนๆ เชน 1) เทวดาผูอาศัยพระจันทร เทวดาผูอาศัย พระอาทิตย 2) เทวดาท้ังหลาย 

ชื่ออาโป ชื่อปฐวี ชื่อเตโช ชื่อวาโย 3) เทวดานักษัตรไว, มันทพลาหกเทวดา 4) ปชุนนเทวบุตร ซ่ึงคำรามใหฝน

ตกท่ัวทิศ 

  2.6 มีนาค 2 พวก 1) นาคอาศัยอยูในสระ 2) นาคอาศัยอยูในทา  

 2.7 มีชางเอราวันอาศัยในปา 

 2.8 มีปกษีทวิชาติ (นก) 

 2.9 มีครุฑ และอสูร 

 2.10 มีเทวดาชั้นอ่ืนๆ อีก มีชื่อตางกัน มียศ มีรัศมี มีฤทธิ์ มีอานุภาพ ตางกัน 

 2.11 มีเทวดาชั้นกามภพ ชั้นดุสิต ยามา นิมมานนรดี ชั้นปรนิมมิตะ 

 2.12 มีเทวดาชั้นพรหม และมาร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ม. 

(ไทย); 13/334/262) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 170 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

  การบอกชื่อของหมูเทพ จักระบุชื่อของหมูเทพ จักแสดงชื่อของหมูเทพแหงพระพุทธเจาในมหาสมัย

สูตร ไมใชเพียงการระบุตัวตนของเทวดาเทานั้น แตเปนการเปดปรากฏการณที่ลึกซึ้งกวานั้นมาก การทรงเอย

นามเทวดาเหลานี้เสมือนการยืนยันวาจักรวาลแหงพระพุทธศาสนานั้นมิไดมีเพียงมนุษยเปนผูเดียว หากแตเปน

โลกท่ีเต็มไปดวยสรรพสัตวในมิติตาง ๆ ท่ีเชื่อมโยงกันอยางซับซอน และสิ่งท่ีนาท่ึงคือ พระพุทธองคทรงเผยให

เห็นความสัมพันธที ่เกินกาลเวลาระหวางเทวดากับมนุษย เทวดาไมใชสิ ่งมีชีวิตที่อยูหางไกลและไรความ

เก่ียวของ แตกลับเปนพันธมิตรแหงธรรมท่ีคอยสงเสริมและสนับสนุนเสนทางการปฏิบัติของมนุษย 

  การยืนยันของพระพุทธเจานี้สรางผลมิติทางจิตวิทยา คือชวยหลอหลอมศรัทธาและความมั่นใจใน

เสนทางธรรม ทางสังคมศาสตร สะทอนโครงสรางความเชื่อที่ซับซอนของสังคมยคุนั้น และทางปรัชญา ขยาย

ความเขาใจเรื่องจักรวาลวิทยาในพระพุทธศาสนา คือ เรื่อง 31 ภพภูมิ ที่เผยใหเห็นวาการดำรงอยูมีความ

หลากหลายอันนาท่ึง ตั้งแตอบายภูมิ 4 ชั้น กามภูมิ 11 ชั้น (รวมมนุษยและเทวดา 6 สวรรค) รูปพรหมภูมิ 16 

ชั้น จนถึงอรูปพรหมภูมิ 4 ชั้น แมเทวดาจะอยูในภูมิที่สูงสงกวามนุษย แตพวกเขายังคงมีความตองการข้ัน

พื้นฐานเชนเดียวกับมนุษยทั่วไป สะทอนใหเห็นวาการดำรงอยูในสังสารวัฏ ไมวาจะอยูในภูมิใดก็ยังผูกพันอยู

กับกฎแหงกรรมและการเวียนวายตายเกิดนั้นทรงยืนยันถึงความมีอยูจริงของเทวดาเหลานี้  

 

ความปติในทางพระพุทธศาสนา 

 พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน ปติ แปลวา ความปลาบปลื้มใจ ความอิ่มใจ หลายคนมักเขียน

และออกเสียงผิดเปน ปติ ปตินี้ไมวาเกิดข้ึนแกใคร ก็จะทำใหคนนั้นมีหนาตาแชมชื่น จิตใจแจมใส เปนความอ่ิม

เอิบที่ซาบซานไปทั่วรางกาย แตทราบหรือไมวา ในทางพระพุทธศาสนามีการแบงปติเปนประเภทแตกตางกัน

ตามอาการที่เกิดแกรางกายดวย ในวิสุทธิมรรคกลาวถึงปติในการเจริญสมถะไว 5 ประเภท ไดแก 1) ขุททกา

ปติ หมายถึง ปติเล็กนอย เม่ือเกิดปติประเภทนี้จะมีอาการขนลุก บางทีทำใหน้ำตาไหล 2) ขณิกาปติ หมายถึง 

ปติเปนขณะ จะรู สึกเย็นวูบในกายเปนขณะ ๆ ดุจฟาแลบ 3) โอกกันติกาปติ หมายถึง ปติเปนระลอก          

เกิดยาวนานและแรงกวาปติ 2 ประเภทแรก ทำใหรูสึกเย็นซูซาคลายคลื่นซัดฝง 4) อุพเพงคาปติ หมายถึง ปติ

โลดลอย อาการทางกายท่ีปรากฏคือ ตัวเบาถึงข้ันลอยจากพ้ืน หรือลอยไปในอากาศได บางครั้งอาจเปลงคำพูด

ออกมาดวยความโสมนัสใจ 5) ผรณาปติ หมายถึงปติแผซาน จะรูสึกเย็นซาบซานไปทั่วราง (สมเด็จพระพุฒา

จารย (อาจ อาสภมหาเภร), 2554) ปติจึงเปนความเอิบอ่ิม การทำใหยินดี ปติเกิดไดจากราคะ ศรัทธา ความไม

ดื้อดาน วิเวก สมาธิ และโพชฌงค (อารยา ถิรมงคลจิ, 2556) 

  3.1 การเกิดข้ึนของปติ 

 3.1.1 ปติเกิดจากราคะเปนอยางไร ปติประเภทนี้เกิดจากความชอบ ความหลงใหล และความอ่ิมใจท่ี

ท่ีเกิด จากกิเลส เชน ขนลุกตอเม่ือไดฟงเพลง ๆ หรือ ไดยินเนื้อเพลงท่ีโดนใจ 

 3.1.2 ปติเกิดจากศรัทธาเปนอยางไร ปติประเภทนี้เกิดจากความอิ่มใจของผูที่มีศรัทธาแรงกลา เชน 

เกิดสมาธิ ระหวางท่ีกำลังจบคำถวายสังฆทาน หรือ สวดมนตบูชาพระรัตนตรัย  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 171 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 3.1.3 ปติเกิดจากความไมดื ้อดานเปนอยางไร ปติประเภทนี้เกิดจากความอิ่มใจของผูที่มีจิตใจท่ี

บริสุทธิ์ เชน เกิดความรูสึกเอิบอ่ิมขณะท่ีกำลังทำตามท่ีคุณแมหรือคุณพอสอน 

 3.1.4 ปติเกิดจากวิเวกเปนอยางไร ปติประเภทนี้เกิดจากความอิ่มใจของผูเขาปฐมฌาน คือฌาน

ขั้นตน ที่ผู ปฏิบัติจะเกิดวิตก (ความตรึก) วิจารณ (ความตรอง) ปติ (ความอิ่มใจ) สุข (ความสบายใจ) และ

เอกัคตา (ความมี อารมณเปนหนึ่ง)  

 3.1.5 ปติเกิดจากสมาธิเปนอยางไร ปติประเภทนี้เกิดจากความอิ่มใจของผูเขาทุติยฌาน คือฌาน

ระดับท่ีสอง ไดแก สามารถละวิตกและวิจารได คงไวแตปติและสุขอันเกิดแตสมาธิกับเอกัคตา  

 3.1.6 ปติเกิดจากโพชฌงคเปนอยางไร ปติประเภทนี้เกิดจากการดำเนินตามโลกุตตรมรรคในทุติย

ฌาน เพราะ โพชฌงคคือแนวทางแหงการตรัสรู เปนกลุมธรรมสำคัญในการทำงานใหเกิดโพธิ คือปญญาตรสัรู 

ซ่ึงทำใหท้ังรู ท้ัง ตื่น และท้ังเบิกบาน ไดแก สติ ธรรมวิจัย วิริยะ ปติ ปสสิทธิ สมาธิ และอุเบกขา 

 3.2 ปติ ฝายอภิธรรม 

 ในคัมภีรพระอภิธรรม มีการกลาวถึงปติในลักษณะที่เปนเจตสิก (ธรรมชาติที่อาศัยจิตเกิด) เรียกวา 

"ปติเจตสิก" มีลักษณะดังนี้ คือ 1) มีความแชมชื่นใจในอารมณเปน "ลักษณะ". 2) มีการทำใหอ่ิมกายอ่ิมใจ หรือ

ทำใหซาบซานท่ัวรางกาย เปน "กิจ" 3) มีความฟูใจเปน "ผล" 4) มีนามขันธ 3 ท่ีเหลือ ไดแก เวทนาขันธ สัญญา

ขันธ และวิญญาณขันธ) เปน "เหตุใกล" (วิกิพีเดียสารานุกรมเสรีออนไลน, 2568)  

 ปติเจตสิก จึงเปนเจตสิกท่ีปลาบปลื้ม เอิบอ่ิม ราเริง จึงเกิดรวมกับโสมนัสเวทนาเทานั้น ไมเกิดรวมกับ

เวทนาอื่นๆ เลย ปติเจตสิก เกิดรวมกับจิตที่มีโสมนัสเวทนาเกิดรวมดวย 51 ดวง คือ กามโสมนัสจิต 18 ดวง 

ปฐมฌานจิต 11 ดวง ทุติยฌานจิต 11 ดวง ตติยฌานจิต 11 ดวง จิตที่มีโสมนัสเวทนาเกิดรวมดวย แตไมมีปติ

เจตสิกเกิดรวมดวยนั้นมี 11 ดวง คือ จตุตถฌานจิต 11 ดวง ทั้งนี้เพราะจตุตถฌานจิตประณีตกวาตติยฌาน  

ซ่ึงมีปติเจตสิกเกิดรวมดวย เพราะฉะนั้น ปติ ก็มีเหตุปจจัยจึงเกิดข้ึน เปนธรรมไมใชเรา เพราะอาศัยการฟงพระ

ธรรมท่ีเขาใจก็เกิด ปติ ไดในขณะนั้น ซ่ึง หนทางท่ีถูกตอง คือ การเขาใจความจริงของสภาพธรรมท่ีเปน ปติ วา

เปนธรรมไมใชเรา 

 3.3 อาการของปติ  

 อาการปรากฏของปตินี้ คือ ทำใหจิตใจฟูอ่ิมเอิบขึ้นมา ปติจะเกิดขึ้นไดนั้น ยอมตองอาศัยนามขันธ 3 

คือ เวทนาขันธ สัญญาขันธ และวิญญาณขันธ เปนเหตุใกลใหเกิด เวทนาขันธที่เปนเหตุใกลใหเกิดปตินั้น ยอม

อาศัยสุขเวทนา เปนตน เปนเหตุใหปติเกิด ดวยเหตุนี้เอง บางทีเราเขาใจวา ปติและสุขเปนอันเดียวกัน แยก

จากกันไมได แตความจริงนั้นปติกับสุขตางกัน คือ สุขเปนเวทนาขันธ ปติเปนสังขารขันธ และเม่ือมีปติจะตองมี

สุขเสมอแนนอน แตวาเม่ือมีสุข อาจจะไมมีปติดวยก็ได (วิกิพีเดียสารานุกรมเสรีออนไลน, 2568) ดังปรากฏใน

สุภสูตรวาดวยเรื่องมาณพชื่อสุภะ “เพราะวิตกวิจารสงบระงับไป ภิกษุบรรลุทุติยฌานมีความผองใสในภายในมี

ภาวะที่จิตเปนหนึ่งผุดขึ้น ไมมีวิตกไมมีวิจาร มีแตปติและสุขอันเกิดจากสมาธิอยู เธอทำกายนี้ใหชุมชื่นเอิบอ่ิม

ดวยปติและสุขอันเกิดจากสมาธิ รูสึกซาบซานอยู ไมมีสวนไหนของรางกายที่ปติและสุขอันเกิดจากสมาธิจะไม

ถูกตองเปรียบเหมือนหวงน้ำลึกเปนวังวน ไมมีทางที่กระแสน้ำจะไหลเขาได ทั้งดานตะวันออก ดานใต ดาน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 172 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

ตะวันตก และดานเหนือ ฝนก็ไมตกตามฤดูกาล แตกระแสน้ำเย็นพุดขึ้นจากหวงน้ำนั้นแลวทำหวงน้ำนั้นใหชุม

ชื่นเอิบอาบเนืองนองไปดวยน้ำเย็นไมมีสวนไหนของหวงน้ำนั้นท่ีน้ำเย็นจะไมถูกตอง ฉันใด ภิกษุทำกายนี้ใหชุม

ชื่นเอิบอิ่มดวยปติและสุขอันเกิดจากสมาธิ รูสึกซาบซานอยู ไมมีสวนไหนของรางกายที่ปติและสุขอันเกิดจาก

สมาธิจะไมถูกตอง ฉันนั้น ขอนี้จัดเปนสมาธิอยางหนึ่งของภิกษุ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: ที.สี. (ไทย); 9/468/204) 

  การปรากฏความชื่นชอบ ความปติสุขของเหลาเทวดาเมื่อพระพุทธเจาได “การบอกชื่อของหมูเทพ 

จักระบุชื่อของหมูเทพ จักแสดงชื่อของหมูเทพ” นั้น เปนการแสดงถึงพระบารมีอันยิ่งใหญของพระบรมศาสดา 

ที่พระองคสามารถเอยนามและจำแนกหมูเทพไดอยางถูกตองครบถวน มิใชเพียงการกลาวถึงชื่อเทานั้น แตยัง

แสดงใหเห็นถึงพระญาณอันหยั่งรูครอบคลุมท้ังสังสารวัฏเปนเครื่องยืนยันถึงความเปน “พระพุทธะ” คือ ผูรู ผู

ตื่น ผูเบิกบาน ที่ไดตรัสรูอริยสัจ 4 อยางถองแทและบริสุทธิ์สิ้นเชิง ซึ่งเหลาเทวดาเมื่อไดสดับพระดำรัสจึงเกิด

ความปติสุขอยางยิ่ง เนื่องจากตระหนักชัดวาพระพุทธเจาเปนผูปราศจากกิเลสทั้งปวง เปนผูที ่รู แจงโลก         

ไมเพียงแตโลกมนุษย หากยังรูถึงหมูเทพและภูมิตาง ๆ ในสังสารวัฏ พระองคจึงทรงเปนศาสดาของทั้งเทวดา

และมนุษย ความปติสุขนี้จึงมิใชเพียงความชื่นชมธรรมดา แตเปนความซาบซึ้งที่เกิดจากศรัทธาอันมั่นคง วามี

เพียงพระพุทธเจาเทานั้นท่ีสามารถเปนแสงสวางนำทางสรรพสัตวพนจากความมืดบอดแหงอวิชชาได 

  การระบุชื่อหมูเทพยังทำใหเหลาเทพท้ังหลายเกิดความภาคภูมิใจท่ีไดรับการรับรองและปรากฏในพระ

ดำรัสของพระองค สิ่งนี้เปรียบเสมือนการยืนยันคุณคาแหงการบำเพ็ญบุญกุศลในอดีตของตน เพราะแมจะอยู

ในภูมิที่สูงแลว แตเมื่อไดรับการกลาวถึงโดยพระสัมมาสัมพุทธเจา ยอมเปนสิริมงคลและความปติสุขอยางหา

ที่สุดมิได ดังนั้น อาการแหงความปติสุขของเหลาเทวดา จึงมีรากฐานจากความศรัทธาอันเลื่อมใสในพระบรม

ศาสดา ผูเปนหนึ่งเดียวในโลกและจักรวาล ผูตรัสรูแลวโดยสมบูรณ และทรงเปนผูนำทางจิตวิญญาณสูงสุดของ

ท้ังเทวดาและมนุษยท้ังหลาย 

 

พระสุรเสียงของพระพุทธเจา 

  พระพุทธเจามีพระสุรเสียงอันไพเราะและทรงมีพลังดังในพระไตรปฎกกลาวไววา “มีพระสุรเสียงดุจ

เสียงพรหม ตรัสดุจเสียงรองของนกการเวก ขอที่ทานพระโคดมมีพระสุรเสียงดุจเสียงพรหม ตรัสดุจเสียงรอง

ของนกการเวกนี้ เปนลักษณะมหาบุรุษของมหาบุรุษนั้น (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: ม.ม.(ไทย); 13/386/478) ฉะนั้น การที่พระศาสดาทรงดำริวา “เราจักบอกชื่อและโคตรของเทวดา

ทั้งหลายผูมาแลว ๆ เพื่อใหเทวดาทั้งหลายรูถึงความพรั่งพรอมแหงจิตกอน” และดวยพระองคนั้นทรงมีพระ    

สุรเสียงกึกกองเปลงออกจากพระโอษฐประกอบดวยองค 8 ประการ คือ 1) นุมนวล 2) ฟงชัดเจน 3) ไพเราะ 

4) ฟงงาย 5) กลมกลอม 6) ไมพรา 7) ลุมลึก 8) มีกังวาน ซ่ึงพระสุรเสียงท่ีพระองคทรงสอนบริษัทใหเขาใจมิได

กองออกไปนอกบริษัทนั้นชนทั้งหลายที่ทานพระโคดมทรงชี้แจงใหเห็นชัด ชวนใจใหอยากรับเอาไปปฏิบัติ   

เราใจใหอาจหาญแกลวกลา ปลอบชโลมใจใหสดชื่นราเริงดวยธรรมีกถา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: ม.ม. (ไทย); 13/387/481) การกลาวนามเทวดาของพระพุทธเจาไมใชเพียงการออกเสียง

ท่ีมนุษยท่ัวไปเปลงออกมา แตพระสุรเสียงอันไพเราะของพระสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา ดังประดุจสายน้ำใส



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 173 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

ที่ไหลผานใจ ทำใหเหลาเทพยดาและพรหมทั้งหลายที่มาเฝาพระผูมีพระภาคและเยี่ยมภิกษุสงฆทั้ง 500 รูป

เกิดความปติสุข จิตใจของเหลาเทวดานั้นเต็มไปดวยความสุขสงบ โปรดปรานอยางหาท่ีสุดมิได เปนการกระตุน

พลังแหงความศรัทธาเปนแรงผลักดันทางใจที่เปนประโยชน (รณชิต บุมี, 2550) และครอบคลุมทั้งสังคมทาง

กายภาพ และสังคมทางจิตวิญญาณ (ชมพู โกติรัมย, 2568) ในการสรางพลังใจและความปติรวมกันในหมูชน 

เปนการพูดที่ดีทำใหเราเปนที่รักของทุก ๆ คน พูดสงความสุขใหกับคนรอบขางได (มูลนิธิหัวใจแหงประเทศ

ไทยในพระบรมราชูปถัมภออนไลน, 2568) จากการศึกษาในที่นี้คือ คำพูดหรือ “ชื่อของเหลาเทวดา” ที่ถูก

กลาวถึงในมหาสมัยสูตรมีผลในการ “ยืนยันการมีอยู” และ “ใหเกียรติ” ในพระสูตรจึงเปนการเนนวา แมผู

ทรงฤทธิ์ท้ังหลายยังตองหันมาอาศัยพระธรรม และการยืนยันความนอบนอมของเหลาเทพ การแสดงลำดับหมู

โลกสวรรค และสื่อเชิงสัญลักษณวาพระธรรมมีอำนาจสูงสุดเหนือมนุษยและเทวดาทั้งปวง ในทางจิตวิทยา 

พระพุทธองคเอยชื่อเสมือนเปนการ “รับรองสถานะ” และมอบการยอมรับตอหนาท่ีประชุมใหญ เม่ือบุคคลถูก

รับรูและยืนยันในที่สาธารณะ จะเกิดความรูสึกมีคุณคา และไดรับการยอมรับซึ่งเปนปจจัยสำคัญตอสุขภาวะ

ทางจิต และสังคมการทักทายเปนมารยาทพื้นฐานทางสังคมและเปนการเริ ่มตนบทสนทนากับผูอื่น (ดูการ

ทักทายและการตอบรับการทักทายออนไลน, 2568) ในเชิงวิชาการ "กำลังใจจากคำพูด" มีฐานคิดท้ัง 3 ดังนี้ 

  1. การเสริมแรงทางสังคม ที่อธิบายวาคำพูดที่ยกยองหรือกลาวถึงเชิงบวก สามารถสรางแรงจูงใจ

และความม่ันใจแกบุคคลและชุมชน (วิกิพีเดียออนไลน, 2568) 

การใชคำพูดในเชิงบวกพรอมผลลัพธท่ีไดในเชิงบวก 

  2. จิตวิทยาเชิงพุทธ (Buddhist Psychology) ที่มองวา คำพูดเปนกุศลกรรมบถ สามารถสรางปติ 

(Pīti) และความสงบใจได (สำนักงานราชบัณฑิตยสภาออนไลน, 2568) 

  3. การสรางความหมาย ซึ่งชี้วา การกลาวนามและใหความหมายตอสิ่งศักดิ์สิทธิ์หรือบุคคลสำคัญ 

ชวยสรางกรอบอางอิงทางสังคมท่ีหลอหลอมความศรัทธาและความสามัคคี 

 

มุมมองทางจิตวิทยา การบอกช่ือ แสดงช่ือ 

  ในพระสูตรกลาวถึงเหตุการณท่ีพระพุทธองคตรัสบอกชื่อเหลาเทพท่ีมาประชุมรวมกัน ทำใหเหลาเทพ

ผูถูกเอยชื่อเกิดความปติยินดีอยางลึกซึ้ง ปรากฏการณนี้หากมองผานกรอบจิตวิทยา สามารถอธิบายไดหลาย

แงมุมที่สำคัญในการทำความเขาใจและสรางการยอมรับในสังคมที่เต็มไปดวยความแตกตาง (พระครูสุตสาร

บัณฑิต (จำนงค ผมไผ), 2567) และกลไกความสุขภายในจิตใจมนุษย “เราจักบอกชื่อและโคตรของเทวดา

ทั้งหลายผูมาแลวๆ เพื่อใหเทวดาทั้งหลายรูถึงความพรั่งพรอมแหงจิตกอน” และดวยพระองคนั้นทรงมีพระสุ

รเสียงกึกกองเปลงออกจากพระโอษฐประกอบดวยองค 8 ประการ คือ 1) นุมนวล 2) ฟงชัดเจน 3) ไพเราะ    

4) ฟงงาย 5) กลมกลอม 6) ไมพรา 7) ลุมลึก 8) มีกังวาน ชวนใจใหอยากรับเอาไปปฏิบัติ เราใจใหอาจหาญ

แกลวกลา ปลอบชโลมใจใหสดชื่นราเริงดวยธรรมีกถา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: ม.ม. (ไทย); 13/387/481) การกลาวนามเทวดาของพระพุทธเจา ทำใหเหลาเทพยดาและพรหม

ทั้งหลายที่มาเฝาพระผูมีพระภาคและเยี่ยมภิกษุสงฆทั้ง 500 รูป เกิดความปติ จิตใจของเหลาเทวดานั้นเต็มไป



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 174 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

ดวยความสุขสงบ โปรดปรานอยางหาที่สุดมิได เปนการกระตุนพลังแหงความศรัทธาเปนแรงผลักดันทางใจท่ี

เปนประโยชน (รณชิต บุมี, 2550) และครอบคลุมทั้งสังคมทางกายภาพ และสังคมทางจิตวิญญาณ (ชมพู โกติ

รัมย, 2568) การสื่อสารมิใชเพียงเครื่องมือแลกเปลี่ยนขอมูล แตเปนรากฐานของความสัมพันธในสังคมมนุษย 

ไมวาจะในครอบครัว โรงเรียน วัด หรือองคกร การใชทั้งวาจาและอวัจนภาษา ลวนมีพลังในการเสริมสราง

ความผูกพันและความสุขใจ หนึ่งในรูปแบบที่ทรงอิทธิพลคือ “การทักทายและการเอยนาม” โดยเฉพาะจาก

ผูใหญสูผูนอย ซ่ึงสะทอนถึงความสุภาพ ความเมตตา และยังทำหนาท่ีเปนเครื่องหลอหลอมคุณธรรม 

  ในมหาสมัยสูตร พระพุทธเจาทรงเอยนามเหลาเทพที่มาประชุม ทำใหเกิดความปลื้มปติในหมูเทวดา 

ทั้งยังเปนการยืนยันคุณคาและเกียรติของผูมารวม เหตุการณนี้ชี้ใหเห็นวา “การเอยนาม” ไมไดหมายถึงการ

เรียกขานเพียงอยางเดียว แตเปนการมอบความหมายทางใจและการยกยองเกียรติแกผูฟง เมื่อประยุกตใชใน

ชีวิตประจำวัน หากผูใหญ ครูบาอาจารย หรือผูมีเกียรติกลาวทักทายหรือเรียกชื่อศิษย ยอมกอใหเกิดความสุข 

ความภาคภูมิใจ และกระตุนใหผู ถูกทักทายดำรงตนในทางที่เหมาะสมการปฏิบัติตนในสังคมที่ดีงาม การ

ทักทายและการเรียกชื่ออยางเหมาะสมสามารถนับเปนมารยาททางสังคมที่ควรไดรับการสงเสริม โดยมี

แนวทางดังนี้ 

  1. ผูใหญควรใหเกียรติผูนอย ดวยการทักทายหรือเรียกชื่ออยางสุภาพ สรางกำลังใจและแรงบันดาลใจ 

  2. ผูนอยควรตอบรับดวยความเคารพ การไหว การกลาวคำสุภาพ และการแสดงออกดวยความนอบ

นอม เปนการแสดงคุณธรรมพ้ืนฐานของสังคมไทย 

  3. การใชคำทักทายที่อบอุน เชน การกลาว “สวัสดี” พรอมรอยยิ้ม ชวยลดระยะหางทางสังคมและ

สรางความสัมพันธอันดียิ่งข้ึน 

  4. การรักษาสมดุลระหวางความสนิทสนมและความเคารพ เพื ่อไมใหการเรียกชื ่อหรือทักทาย

กลายเปนการลวงเกินหรือไมเหมาะสม 

 ในมุมมองทางจิตวิทยา การบอกชื่อ แสดงชื่อนี้ไดอธิบายปรากฏการณ “การเอยนาม” ผานมุมมอง

ทางจิตวิทยาและหลักพระพุทธศาสนา โดยยกเหตุการณในพระไตรปฎก มหาสมัยสูตร ที่พระพุทธเจาทรง

ประกาศรายชื่อเหลาเทพ ทำใหผูถูกกลาวนามเกิดปติสุขและความภาคภูมิใจอยางยิ่ง เหตุการณนี้สะทอนวา

การถูกเรียกชื่อมิใชเพียงการสื่อสาร แตเปนการยอมรับคุณคา การยกยองเกียรติ และการสรางความผูกพันทาง

ใจ การเอยนามจึงมีอิทธิพลตออัตลักษณและการยอมรับในสังคม ทั้งยังชวยกระตุนศรัทธาและพลังใจไดอยาง

ลึกซ้ึง ซ่ึงหากนำหลักการนี้มาใชในชีวิตประจำวัน การทักทายและเรียกชื่อดวยความสุภาพจากผูใหญ ครู หรือ

บุคคลสำคัญ สามารถสรางแรงบันดาลใจและความม่ันใจแกผูฟง ในขณะเดียวกันผูนอยก็ควรตอบรับดวยความ

เคารพและมารยาทอันเหมาะสม เชน การไหวหรือกลาวคำสุภาพ นอกจากนี้ การใชถอยคำทักทายที่อบอุน 

พรอมรอยยิ้ม ชวยลดชองวางทางสังคมและเสริมสรางความสัมพันธ การเรียกชื่ออยางเหมาะสมจึงเปนมากกวา

การสื่อสาร แตคือการสรางสายใยทางสังคม จิตใจ และคุณธรรมรวมกัน 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 175 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

  1. ช่ือในฐานะอัตลักษณ ชื่อมิใชเพียงสัญลักษณทางภาษา แตเปนศูนยกลางของอัตลักษณสวนบุคคล 

การไดยินชื่อของตนเองถูกกลาวโดยผูอื่น โดยเฉพาะจากบุคคลที่มีคุณคาในใจ เชน พระพุทธองค ยอมกระตุน

การรับรูวา “เราไดรับการเห็นตัวตนท่ีแทจริง” งานวิจัยทางจิตวิทยาพบวาการไดยินชื่อตนเองจะกระตุนสมอง

สวนท่ีเก่ียวของกับการตระหนักรูตน สงเสริมการยอมรับตนเองและผูอ่ืน ความสรางรูสึกมีความหมาย (Sense 

of Meaning) และการมีคุณคาในตนเอง (Self-Worth) (ภาวดี เหมทานนท, 2020) ปรากฏการณนี้เชื่อมโยง

กับแนวคิดเรื่อง อัตลักษณในสังคมหลังสมัยใหม ซ่ึงเปนกระบวนการท่ีผูคนสรางและเขาใจอัตลักษณของตนเอง

ในสังคมท่ีมีความหลากหลาย การเรียกชื่อจึงไมเพียงเปนการแสดงความเคารพ แตยังเปนการยืนยันตัวตนของ

ผูถูกเรียก ในบริบททางศาสนา การท่ีพระพุทธองคทรงเรียกชื่อแสดงถึงการยอมรับและการเห็นคุณคาในตัวตน

ที่เปนเอกลักษณเฉพาะของแตละบุคคล จากมุมมองทางจิตวิทยา ชื่อเปนสวนสำคัญของ “ตัวตนทางสังคม”  

ซึ่งชวยใหบุคคลรูสึกวาตนเองมีที่ยืนในสังคมและไดรับการยอมรับจากผูอื่น เมื่อผูที่มีสถานะทางจิตวิญญาณ

สูงสงเรียกชื่อเรา จึงเกิดความรูสึกวาตัวตนของเราไดรับการรับรองในระดับที่ลึกซึ้งกวาการยอมรับทางสังคม

ทั่วไป เปนการยืนยันคุณคาภายในที่แทจริงของความเปนมนุษย การไดยินชื่อตนเองจากพระพุทธองคจึงไม

เพียงกระตุนความรูสึกดีทางอารมณ แตยังเสริมสรางความมั่นคงทางจิตใจและความรูสึกมีคุณคาในตนเองอีก

ดวย 

  การแสดงชื่อในพระสูตรนี้ มิไดเปนเพียงการระบุชื่อของเทวดาเทานั้น แตเปนการกระทำที่มีพลังเชิง

จิตวิทยาอยางลึกซ้ึง ท้ังในดานอัตลักษณ การยืนยันคุณคา และการสรางความปติสุขแกผูถูกกลาวถึง เหตุการณ

นี้สะทอนใหเห็นวา แมในบริบททางศาสนา หลักการทางจิตวิทยาเรื่องการยอมรับและการมองเห็นคุณคาของ

ปจเจกบุคคลก็ยังคงใชไดเสมอ การท่ีพระพุทธองคทรงตรัสเอยชื่อเหลาเทพ ทำใหพวกเขาเกิดความสุขใจอยาง

สูงสุด ซึ่งเปนบทเรียนแกเราในปจจุบันวา “การเรียกชื่อใครสักคนดวยความหมายเชิงบวก” อาจเปนการมอบ

ความสุขและคุณคาใหกับเขาไดอยางมากมาย 

  2. การยอมรับทางสังคม  การยอมรับทางสังคมเปนปจจัยสำคัญท่ีสะทอนถึงความตองการข้ันพ้ืนฐาน

ของมนุษย ทุกคนลวนมีความปรารถนาที่จะไดรับการยืนยันคุณคาและการรับรูถึงการมีอยูของตน ไมเพียงแต

ในระดับปจเจก แตยังรวมไปถึงในบริบทของชุมชนและสังคมดวย ในมหาสมัยสูตร มีการกลาวถึงแมกระท่ัง

เหลาเทพยังแสวงหาการยอมรับจากพระพุทธองค การที่พระองคทรงเอยนามและยืนยันการปรากฏตัวของ

บุคคลนั้น ๆ เปรียบเสมือนการ “รับรองสถานะ” ซึ่งเปนการสรางความมั่นใจและการยืนยันคุณคาในท่ี

สาธารณะ เมื่อบุคคลไดรับการประกาศหรือยอมรับตอหนาที่ประชุมใหญ จะกอใหเกิดความรูสึกภูมิใจและ

ตระหนักในคุณคาของตนเอง สิ่งนี้ไมเพียงแตชวยเสริมสรางอัตลักษณเชิงบวก แตยังทำใหบุคคลรูสึกวาตนมี

ความหมายตอสังคม และมีพ้ืนท่ียืนท่ีม่ันคงในชุมชน การไดรับการยอมรับเชนนี้ยังเชื่อมโยงกับสุขภาวะทางจิต 

เพราะชวยลดความรูสึกโดดเดี่ยวหรือไรคา และเสริมแรงจูงใจในการดำเนินชีวิตอยางมีเปาหมาย 

  ฉะนั้นการใหความสำคัญแมเพียง “ชื่อ” หรือการถูกกลาวถึงจากบุคคลที่เราเคารพและศรัทธา มิได

เปนเพียงสัญลักษณของการไดรับการยอมรับเทานั้น แตยังเปนพลังทางจิตใจที่ชวยกระตุนใหเกิดความ

ภาคภูมิใจ ความมุงม่ัน และแรงบันดาลใจในการกระทำสิ่งท่ีเปนประโยชนตอสังคม โดยเฉพาะอยางยิ่งเม่ือการ

ยอมรับนั้นมาจากบุคคลหรือสถาบันที่มีคุณคาทางจิตวิญญาณหรือสังคมสูง ยิ่งทำใหผูไดรับการยอมรับเกิด



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 176 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

ความรูสึกม่ันคงในคุณคาของตนเองมากข้ึน การยอมรับทางสังคมจึงไมใชเพียงการสรางชื่อเสียงหรือเกียรติยศ 

หากแตเปนกระบวนการที่ทำใหมนุษยรูสึกวาตนเองมีที่ยืนและมีบทบาทในสังคมอยางแทจริง สิ่งนี้ยังมีสวน

สำคัญในการเสริมสรางสุขภาวะทางจิตใจ ลดความรูสึกโดดเดี่ยว และสรางสมดุลทางอารมณ การมีชื่อเสียง

ในทางที่ดีจึงเปรียบเสมือนการยืนยันคุณคาและศักยภาพของมนุษยตอสายตาสาธารณะ และไมวาจะในเชิง

ศาสนาหรือสังคมทั่วไป “การยอมรับ” จึงมีบทบาทเปนเครื่องมือเชื่อมโยงมนุษยเขาหากัน สงเสริมความ

สามัคคี และเปนพลังท่ีขับเคลื่อนการอยูรวมกันอยางสงบสุขในสังคมท่ีซับซอนและเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา 

 

ปติสุขจากการมีสวนรวม การตีความเชิงพุทธปรัชญาและจิตวิทยาสังคม  

  ในมหาสมัยสูตร การระบุชื่อและโคตรของเหลาเทพที่เขารวมการประชุมใหญนั้นมิไดเปนเพียงการ

กลาวถึงเชิงพิธีกรรมหรือการสรางบรรยากาศทางศาสนาเทานั้น หากแตมีนัยสำคัญในเชิงสังคมและจิตวิทยา

อยางลึกซ้ึง การถูกเอยชื่อและระบุตัวตนในท่ีประชุม หมายถึงการไดรับการยอมรับในฐานะท่ีเปนสวนหนึ่งของ

ชุมชนทางธรรมะ การไดรับการยอมรับนี้กอใหเกิด ปติสุข เนื่องจากบุคคลหรือแมแตเทพยดาไดรับการตอกย้ำ

วาตนมิไดอยูอยางโดดเดี่ยว หากแตเปนสวนหนึ่งของหมูคณะ แนวคิดนี้สามารถเชื่อมโยงกับทฤษฎีทาง

จิตวิทยาสังคมไดอยางนาสนใจ โดยเฉพาะ Hierarchy of Needs ของ Abraham Maslow ซึ่งจัดลำดับความ

ตองการของมนุษยไวหาขั้น ความตองการในระดับกลางคือ love and belongingness needs ซึ่งหมายถึง

ความตองการการเปนท่ีรัก การไดรับการยอมรับ และการมีสวนรวมในกลุมสังคม (Maslow, 1943) การถูกเอย

ชื่อในพระสูตรจึงสะทอนการเติมเต็มความตองการขั้นนี้ กลาวคือ เมื่อสิ่งมีชีวิตไดรับการยืนยันวาตนเปนสวน

หนึ่งของกลุม ก็จะเกิดความพึงพอใจและความสุขภายใน  

  นอกจากน ี ้  ทฤษฎ ี  Need to Belong ของ (Baumeister and Leary, 1995) ย ิ ่ งช  วยอธ ิบาย

ปรากฏการณนี้ไดอยางชัดเจน พวกเขาเสนอวา มนุษยมีแรงขับทางจิตใจโดยธรรมชาติที่จะตองการการ

เชื่อมโยงทางสังคมที่มั่นคงและตอเนื่อง การที่ชื่อของตนถูกประกาศในสาธารณะและถูกรวมเขากับรายนาม

ของผูอื่น จึงเสมือนเปนการยืนยันถึงความสัมพันธเชิงบวกและการยอมรับจากกลุม ซึ่งสอดคลองกับความ

ตองการพ้ืนฐานทางจิตวิทยาดังกลาว ผลลัพธคือความรูสึก ปติสุขจากการมีสวนรวม อันเปนการเติมเต็มความ

ตองการในระดับรากฐานที่สุด ในทางพุทธปรัชญา การยอมรับวาตนเปนสวนหนึ่งของชุมชนแหงธรรมะยัง

สะทอนถึงแนวคิดเรื่อง สังฆคุณ หรือคุณคาของการอยูรวมกันในหมูสงฆ การมี “สังฆะ” ทำใหผูปฏิบัติรูสึก

ม่ันคงและไมหลงทางเพียงลำพัง การเชื่อมโยงนี้จึงไมเพียงสรางปติสุขเชิงอารมณ แตยังเปนปจจัยสำคัญในการ

เสริมแรงและคงไวซึ่งการปฏิบัติธรรม หากพิจารณาในกรอบจิตวิทยาสังคมรวมสมัย การถูกเอยชื่อยังสามารถ

อธิบายไดดวยแนวคิด ทฤษฎี อัตลักษณทางสังคมของ (Tajfel and Turner, 1979) ซึ ่งชี ้ว าบุคคลสราง        

อัตลักษณบางสวนจากการเปนสมาชิกของกลุม เมื่อบุคคลไดรับการตอกย้ำถึงความเปนสมาชิก เชน การถูก

รวมชื่อในพระสูตร ก็ยิ่งเสริมสราง positive social identity และลดความวิตกกังวลเรื่องการถูกทอดทิ้งทาง

สังคม 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 177 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

  ดังนั้น ปรากฏการณปติสุขของเหลาเทพใน มหาสมัยสูตร เมื่อไดรับการเอยชื่อในที่ประชุมใหญ มิใช

เพียงสัญลักษณทางศาสนาเทานั้น แตยังสะทอนหลักจิตวิทยาสังคมท่ีสำคัญ การไดรับการยอมรับและการระบุ

ตัวตนชวยใหผูถูกกลาวรูสึกวาตนมี “ท่ียืน” ในชุมชน ซ่ึงเปนปจจัยสำคัญตอความสุขและความม่ันคงภายในใจ 

(Baumeister and Leary, 1995) ความสุขที่เกิดจากการมีสวนรวมและการยอมรับของผูอื่นไมจำกัดอยูเพียง

บริบททางศาสนา แตสามารถขยายไปสูสังคมรวมสมัย เชน ในองคกร ชุมชน หรือครอบครัวเล็ก ๆ การให

สมาชิกทุกคนรูสึกวาตนถูกนับรวมชวยสงเสริมความสามัคคีและความสัมพันธเชิงบวก (Deci and Ryan, 

2000) และการเรียกชื่อและยืนยันตัวตนของผูอื่น จึงมีคุณคาเชิงสังคมและจิตใจอยางสูง เพราะเปนการสราง

ความเชื่อมโยงระหวางบุคคลและสงเสริมความผูกพันทางอารมณ (Hogg, 2006) โดย มหาสมัยสูตร ไมเพียง

นำเสนอการประชุมใหญของเหลาเทพ แตยังสะทอนความจริงสากลในมิติของจิตวิทยาและสังคม วาการไดรับ

การยอมรับและการมีสวนรวมในชุมชนเปนรากฐานของปติสุข และอาจเกิดแรงปนดาลตอยอดไปถึงการสราง

ประโยชนตอสังคมไดมากมาย 

 

ภาษาการสื่อสารสงเสริมอัตลักษณและความสัมพันธ 

  พลังของถอยคำและการเอยนามในมหาสมัยสูตร ที่พระพุทธเจาทรงประกาศวาจะ “บอกชื่อ ระบุชื่อ 

และแสดงชื ่อของหมู เทพ” แสดงใหเห็นวา “ภาษาและการสื ่อสาร” สามารถเชื ่อมโยงศรัทธาและสราง

บรรยากาศแหงความสุขในสังคมผูฟงธรรม อันเปนหลักฐานของพลังคำพูดที่สามารถทำหนาที่เปน “พลังใจ” 

และยังคงนำมาประยุกตใชไดในสังคมปจจุบัน มิใชเพียงการเลาขานเชิงประวัติศาสตร แตเปนการใชภาษาเพ่ือ

สรางพลังใจแกผูฟงทั้งภิกษุและเหลาเทพ ถอยคำดังกลาวกอใหเกิดปติ ความสุขใจ และการรับรูถึงคุณคาใน

ตนเองและสังคม การเอยนามจึงเปรียบเสมือนการยอมรับและการใหเกียรติ ซึ่งมีพลังในการเสริมสรางความ

ม่ันคงทางใจและแรงบันดาลใจ โดยสามารถเชื่อมโยงมิติความตองการพ้ืนฐานท้ังเทวดาและมนุษยตองการดังนี้ 

  1. มิติทางจิตวิทยา 

  1.1. พลังของคำพูด: คำพูดท่ีพระพุทธเจาใช เชน การประกาศวาจะเอยนามหมูเทพ มีอิทธิพลโดยตรง

ตอสภาวะจิตใจของผูฟง ทำใหเกิด ปติสุข ความม่ันคงทางใจ และความภาคภูมิใจ 

  1.2. การยอมรับและการมองเห็นคุณคา: การเอยนามเปนการ “รับรูการมีอยู” ของหมูเทพ เสมือน

การยืนยันคุณคาในตนเอง จิตวิทยาสมัยใหมถือวาเปนกลไกท่ีชวยเสริมสราง self-esteem และแรงบันดาลใจ 

  1.3. อารมณเชิงบวก: การไดยินถอยคำอันทรงคุณคาชวยปรับอารมณผูฟงไปในทางบวก ลดความ

กังวล และเปดใจใหพรอมรับสารทางธรรม 

  2. มิติทางสังคม 

  2.1 การสรางความสัมพันธ: การเอยนามหมูเทพเปนเสมือน “การทักทาย” ท่ีทำใหผูฟงรูสึกใกลชิดกับ

ผูพูด สรางบรรยากาศแหง ความไววางใจและความผูกพัน 

  2.2 การยกยองหมูชน: ในพระสูตรไมไดเพียงแตสื่อสารกับภิกษุ 500 รูป แตยังแสดงถึงการเปดพื้นท่ี

ใหหมูเทพไดรับการยอมรับในสังคมธรรมะ เปนตัวอยางของ การสรางชุมชนท่ีมีสวนรวม 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 178 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

  2.3 พลังแหงการชุมนุม: การรวมตัวของท้ังสงฆและเทพเปนสัญลักษณของ เอกภาพและพลังหมูคณะ 

ท่ีสามารถสรางแรงกระเพ่ือมทางจิตใจและสังคม 

  3. การปรับใชในยุคปจจุบัน 

  3.1 การศึกษาและการทำงาน: การเอยนามและการใหการยอมรับแกผูเรียนหรือผูรวมงาน เชน การ

กลาวชื่นชม/เรียกชื่ออยางตั้งใจ สามารถสราง แรงจูงใจและกำลังใจ ไดเหมือนในพระสูตร 

  3.2 การสื่อสารเชิงบวก: ในยุคสังคมดิจิทัล การใชถอยคำเชิงสรางสรรคและการใหเกียรติผูอ่ืนผานสื่อ

สังคมออนไลน สามารถลดความขัดแยงและเพ่ิมความอบอุนในชุมชน 

  3.3 การสรางวัฒนธรรมองคกร/ชุมชน: ผูนำหรือวิทยากรท่ีรูจักเอยนาม ขอบคุณ หรือตอนรับสมาชิก

แตละคน สามารถเสริมสราง บรรยากาศของการยอมรับ ความเปนสวนหนึ่ง และความสุขรวมกัน 

  3.4 การพัฒนาใจในศาสนาและจิตวิญญาณ: การตระหนักถึงพลังของคำพูด ชวยใหผูคนหันมาใช

ภาษาอยางระมัดระวัง สรางสติ และเนนคำพูดท่ีเก้ือกูลมากกวาทำราย 

 

สรุป  

 มหาสมัยสูตรเปนพระสูตรสำคัญที่บรรยายเหตุการณครั้งพระพุทธเจาประทับอยู ณ ปามหาวัน เขต

กรุงกบิลพัสดุ พรอมดวยภิกษุสงฆ 500 รูป ลวนแลวแตเปนพระอรหันต และเหลาเทวดาจำนวนสิบโลกธาตุ

รวมท้ังพรหมและเทพชั้นสุทธาวาส ไดมาชุมนุมเพ่ือเฝาพระผูมีพระภาคและเยี่ยมภิกษุสงฆ พระพุทธเจาจึงตรัส

กับภิกษุท้ังหลายวา “เราจักบอกชื่อ ระบุชื่อ และแสดงชื่อของหมูเทพ” มหาสมัยสูตรไมไดเปนเพียงการบันทึก

การมีอยูจริงของเทวดาทั้งหลาย แตมีความหมายเชิงสัญลักษณและจิตวิทยาอยางลึกซึ้ง การเอยชื่อหมูเทพ

เปรียบเสมือนการยืนยันตัวตนและเกียรติยศแกผูถูกเอยนาม ทำใหเกิดความปติ ความภาคภูมิใจ และความรูสึก

วาตนเองมีคุณคาในชุมชนแหงธรรมะ ท้ังยังเปนการสราง “สำนึกชุมชน” ใหผูฟงท้ังมนุษยและเทวดาเกิดความ

ผูกพันรวมกันในพระธรรม ในมิติทางจิตวิทยา การเอยนามมีผลเชนเดียวกับ “คำยืนยันเชิงบวก”ที่สรางแรง

บันดาลใจและพลังใจแกผูฟง เมื่อบุคคลไดรับการกลาวถึงอยางใหเกียรติในที่สาธารณะ ยอมเกิดความสุขและ

ความมั่นใจ เชนเดียวกับหลักจิตวิทยาพุทธที่มองวาคำพูดอันเปนกุศลกรรมบถสามารถสรางปติและความสงบ

ใจได การกลาวนามเหลาเทพจึงเปนการยืนยันวาพระธรรมเปนศูนยกลางที่แมผูทรงฤทธิ์ก็ยังตองมาสักการะ   

ในมิติทางสังคม พระสูตรนี้สะทอนพลังของ “ถอยคำ” ในการหลอหลอมความสัมพันธ การเอยนามเปนเสมือน

เครื่องมือสรางความใกลชิดและความเปนสวนหนึ่งของสังคม เปรียบไดกับการท่ีวิทยากรในงานใหญเอยทักทาย

ผูเขารวม การทักทายเพียงเล็กนอยก็สามารถสรางความสุข ความภูมิใจ และแรงบันดาลใจใหแกผู ฟงได 

นอกจากนี้ มหาสมัยสูตรยังสอดคลองกับหลักการวาจาที่ดี 4 ประการ คือ พูดจริง ไมสอเสียด พูดออนโยน 

และพูดมีประโยชน ซ่ึงเปนรากฐานของการสื่อสารท่ีสรางความสามัคคี อีกประเด็นท่ีสำคัญคือ พระสุรเสียงของ

พระพุทธเจา ที่มีคุณสมบัติ 8 ประการ ไดแก นุมนวล ไพเราะ ชัดเจน ลุมลึก และมีกังวาน ทำใหผูฟงเกิดปติ

และแรงบันดาลใจ พระสุรเสียงเชนนี้มิใชเพียงการเปลงถอยคำ แตเปนการถายทอดพลังแหงธรรมที่ปลอบ

ประโลมใจ และสรางศรัทธาอยางลึกซึ้งเมื่อนำมาประยุกตในชีวิตประจำวัน หลักการเอยนามหรือการทักทาย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 179 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

ดวยถอยคำที่สุภาพ สามารถสรางความสัมพันธที่ดีในครอบครัว โรงเรียน ที่ทำงาน หรือชุมชน เปนการยืนยัน

คุณคาของกันและกัน ชวยใหผูคนรูสึกมีเกียรติ มีคุณคา และพรอมดำรงตนอยางเหมาะสม จากเหตุการณการ

ชุมนุมใหญของเหลาเทพ ชี้ใหเห็นถึงพลังของคำพูดและการสื่อสารวา สามารถสรางปติ ความศรัทธา และพลัง

ใจแกผูฟงได อีกทั้งยังเปนรากฐานของการสรางสังคมที่สงบสุขและสามัคคี ซึ่งทำใหพระสูตรนี้เปนที่ชื่นชอบ

และเลื่อมใสท้ังในหมูเทวดาและมนุษยจนถึงปจจุบัน 

  

บรรณานุกรม  

คณะจิตวิทยา จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. (2023). จิตวิทยาไมใชการอานใจ. คณะจิตวิทยา: จุฬาลงกรณ

มหาวิทยาลัย. 

ชมพู โกต ิร ัมย  . (2568). จิตสำนึกทางส ังคม . มหาว ิทยาล ัยศร ีปทุม. ส ืบคน 7 ก ันยายน 2568 จาก 

https://www.baanjomyut.com/library_4/social_consciousness/ 

มหาวิทยาลัยธุรกิจบัณฑิตย. การทักทายและการตอบรับการทักทาย. สืบคน 7 กันยายน 2568 จาก 

https://lc.dru.ac.th/docfiles/drutest/Listening_new.pdf 

มูลนิธิหัวใจแหงประเทศไทยในพระบรมราชูปถัมภออนไลน. (2568). การพูดอยางไรใหมีความสุข. สืบคน 7 

กันยายน 2568 จาก https://www.thaiheartfound.org/Article/Detail/140348#:~:text=พูดจา

ไพเราะ%20ออนหวาน%20ยอมเปน,หรือใชอารมณเหนือเหตุผล 

ภาวดี เหมทานนท และสุทัศน เหมทานนท. (2564). การพัฒนาโปรแกรมกลุมการระลึกความหลังแบบบูรณา

การตอความภาคภูม ิใจในตนเอง ภาวะซึมเศร า และคุณภาพชีว ิตของผ ู ส ูงอายุ ในจ ังหวัด

นครศรีธรรมราช. วารสารเครือขายวิทยาลัยพยาบาลและวิทยาลัยการสาธารณสุขภาคใต. 8(3), 257. 

พระครูสุตสารบัณฑิต (จำนงค ผมไผ). (2567). การศึกษาเรื่องอัตลักษณและความหลากหลายในสังคมหลัง

สมัยใหม. วารสารกวานพะเยา. 1(6), 47-60. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพฯ; มูลนิธิพุทธ

ธรรม. 

มติชน. (2023). อัตลักษณของไทยเปลี ่ยนไปแลว. สืบคน 7 กันยายน 2568 จาก https://www.matich 

on.co.th/columnists/news_4109069 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2533). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอกถา. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

รณชิต บุมี. (2550). พลังแหงความศรัทธา. วิทยานิพนธศิลปกรรมมหาบัณฑิต สาขาวิชาประติมากรรม: 

มหาวิทยาลัยศิลปากร. ส ืบคน 7 กันยายน 2568 จาก http://www.thapra.lib.su.ac.th/obje 

cts/thesis/fulltext/thapra/Ronnachit_Bumee/Fulltext.pdf 

https://www.thaiheartfound.org/Article/Detail/140348#:%7E:text=%E0%B8%9E%E0%B8%B9%E0%B8%94%E0%B8%88%E0%B8%B2%E0%B9%84%E0%B8%9E%E0%B9%80%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%B0%20%E0%B8%AD%E0%B9%88%E0%B8%AD%E0%B8%99%E0%B8%AB%E0%B8%A7%E0%B8%B2%E0%B8%99%20%E0%B8%A2%E0%B9%88%E0%B8%AD%E0%B8%A1%E0%B9%80%E0%B8%9B%E0%B9%87%E0%B8%99,%E0%B8%AB%E0%B8%A3%E0%B8%B7%E0%B8%AD%E0%B9%83%E0%B8%8A%E0%B9%89%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%93%E0%B9%8C%E0%B9%80%E0%B8%AB%E0%B8%99%E0%B8%B7%E0%B8%AD%E0%B9%80%E0%B8%AB%E0%B8%95%E0%B8%B8%E0%B8%9C%E0%B8%A5
https://www.thaiheartfound.org/Article/Detail/140348#:%7E:text=%E0%B8%9E%E0%B8%B9%E0%B8%94%E0%B8%88%E0%B8%B2%E0%B9%84%E0%B8%9E%E0%B9%80%E0%B8%A3%E0%B8%B2%E0%B8%B0%20%E0%B8%AD%E0%B9%88%E0%B8%AD%E0%B8%99%E0%B8%AB%E0%B8%A7%E0%B8%B2%E0%B8%99%20%E0%B8%A2%E0%B9%88%E0%B8%AD%E0%B8%A1%E0%B9%80%E0%B8%9B%E0%B9%87%E0%B8%99,%E0%B8%AB%E0%B8%A3%E0%B8%B7%E0%B8%AD%E0%B9%83%E0%B8%8A%E0%B9%89%E0%B8%AD%E0%B8%B2%E0%B8%A3%E0%B8%A1%E0%B8%93%E0%B9%8C%E0%B9%80%E0%B8%AB%E0%B8%99%E0%B8%B7%E0%B8%AD%E0%B9%80%E0%B8%AB%E0%B8%95%E0%B8%B8%E0%B8%9C%E0%B8%A5


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 180 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

วิกิพีเดียสารานุกรมเสรี. การเสริมแรง. สืบคน 7 กันยายน 2568 จาก https://th.wikipedia.org/wiki/การ

เสริมแรง 

ว ิก ิพีเด ียสารานุกรมเสรี. (2568). ปติ. ส ืบคน 7 กันยายน 2568 จาก https://th.wikipedia.org/wiki/

ปติ#:~:text=ในคัมภีรพระอภิธรรม%20มี,ขันธ)%20เปน%20"เหตุใกล" 

ศูนยสมองและชีว ิต. (2021). ทักษะทางการไดย ิน (Auditory Processing) เปนทักษะที ่เก ี ่ยวของกับ

ความสามารถในการรับรู. ศูนยสมองและชีวิต. สืบคน 7 กันยายน 2568 จาก https://www.brain 

andlifecenter.com 

สำนักงานราชบัณฑิตยสภา. (2557). กรรมบถ. สืบคน 7 กันยายน 2568 จาก http://legacy.orst.go.th/?k 

nowledges=กรรมบถ-7-กุมภาพันธ-2557 

สมเด็จพระพุฒาจารย (อาจ อาสภมหาเภร). (2554). แปลและเรียบเรียงในคัมภีรวิสุทธิมรรค. พิมพครั้งที่ 10. 

กรุงเทพฯ: ธนาเพลส. 

อารยา ถิรมงคลจิต. (2556). ประเภทของปติ. สำนักงานราชบัณฑิตยสภา. สืบคน 7 กันยายน 2568 จาก 

http://legacy.orst.go.th/?knowledges=ประเภทของปติ-20-กันยายน#:~:text=ปติ%20แปลวา 

%20ความปลาบปลื้ม,ท่ีเกิดแกรางกายดวย 

Baumeister, R. F. & Leary, M. R. (1995). The need to belong: Desire for interpersonal attach- 

ments as a fundamental human motivation. Psychological Bulletin. 117(3), 497–529.  

Deci, E. L. & Ryan, R. M. (2000). The “what” and “why” of goal pursuits: Human needs and 

the self-determination of behavior. Psychological Inquiry. 11(4), 227–268.   

Hogg, M. A. (2006). Social identity theory. In P. J. Burke (Ed.), Contemporary social psychological 

theories. United States: Stanford University Press. 

Maslow, A. H. (1943). A theory of human motivation. Psychological Review. 50(4), 370–396.  

Tajfel, H. & Turner, J. C. (1979). An integrative theory of intergroup conflict. In W. G. Austin & S. 

Worchel (Eds.), The social psychology of intergroup relations. Cengage Group: Brooks 

/Cole. 

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%B5%E0%B8%95%E0%B8%B4#:%7E:text=%E0%B9%83%E0%B8%99%E0%B8%84%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A0%E0%B8%B5%E0%B8%A3%E0%B9%8C%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%AD%E0%B8%A0%E0%B8%B4%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%20%E0%B8%A1%E0%B8%B5,%E0%B8%82%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%98%E0%B9%8C)%20%E0%B9%80%E0%B8%9B%E0%B9%87%E0%B8%99%20%22%E0%B9%80%E0%B8%AB%E0%B8%95%E0%B8%B8%E0%B9%83%E0%B8%81%E0%B8%A5%E0%B9%89
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%B5%E0%B8%95%E0%B8%B4#:%7E:text=%E0%B9%83%E0%B8%99%E0%B8%84%E0%B8%B1%E0%B8%A1%E0%B8%A0%E0%B8%B5%E0%B8%A3%E0%B9%8C%E0%B8%9E%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B8%AD%E0%B8%A0%E0%B8%B4%E0%B8%98%E0%B8%A3%E0%B8%A3%E0%B8%A1%20%E0%B8%A1%E0%B8%B5,%E0%B8%82%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%98%E0%B9%8C)%20%E0%B9%80%E0%B8%9B%E0%B9%87%E0%B8%99%20%22%E0%B9%80%E0%B8%AB%E0%B8%95%E0%B8%B8%E0%B9%83%E0%B8%81%E0%B8%A5%E0%B9%89

	พระพุทธเจ้าบอกชื่อของหมู่เทพ จักระบุชื่อและจักแสดงชื่อของหมู่เทพ
	3.1 การเกิดขึ้นของปีติ
	อาการปรากฏของปีตินี้ คือ ทำให้จิตใจฟูอิ่มเอิบขึ้นมา ปีติจะเกิดขึ้นได้นั้น ย่อมต้องอาศัยนามขันธ์ 3 คือ เวทนาขันธ์ สัญญาขันธ์ และวิญญาณขันธ์ เป็นเหตุใกล้ให้เกิด เวทนาขันธ์ที่เป็นเหตุใกล้ให้เกิดปีตินั้น ย่อมอาศัยสุขเวทนา เป็นต้น เป็นเหตุให้ปีติเกิด ด้วย...
	การปรากฏความชื่นชอบ ความปีติสุขของเหล่าเทวดาเมื่อพระพุทธเจ้าได้ “การบอกชื่อของหมู่เทพ จักระบุชื่อของหมู่เทพ จักแสดงชื่อของหมู่เทพ” นั้น เป็นการแสดงถึงพระบารมีอันยิ่งใหญ่ของพระบรมศาสดา ที่พระองค์สามารถเอ่ยนามและจำแนกหมู่เทพได้อย่างถูกต้องครบถ้วน มิใช...
	การระบุชื่อหมู่เทพยังทำให้เหล่าเทพทั้งหลายเกิดความภาคภูมิใจที่ได้รับการรับรองและปรากฏในพระดำรัสของพระองค์ สิ่งนี้เปรียบเสมือนการยืนยันคุณค่าแห่งการบำเพ็ญบุญกุศลในอดีตของตน เพราะแม้จะอยู่ในภูมิที่สูงแล้ว แต่เมื่อได้รับการกล่าวถึงโดยพระสัมมาสัมพุทธเจ้...
	พระสุรเสียงของพระพุทธเจ้า
	มุมมองทางจิตวิทยา การบอกชื่อ แสดงชื่อ
	ภาษาการสื่อสารส่งเสริมอัตลักษณ์และความสัมพันธ์
	พลังของถ้อยคำและการเอ่ยนามในมหาสมัยสูตร ที่พระพุทธเจ้าทรงประกาศว่าจะ “บอกชื่อ ระบุชื่อ และแสดงชื่อของหมู่เทพ” แสดงให้เห็นว่า “ภาษาและการสื่อสาร” สามารถเชื่อมโยงศรัทธาและสร้างบรรยากาศแห่งความสุขในสังคมผู้ฟังธรรม อันเป็นหลักฐานของพลังคำพูดที่สามารถทำห...
	1. มิติทางจิตวิทยา
	1.1. พลังของคำพูด: คำพูดที่พระพุทธเจ้าใช้ เช่น การประกาศว่าจะเอ่ยนามหมู่เทพ มีอิทธิพลโดยตรงต่อสภาวะจิตใจของผู้ฟัง ทำให้เกิด ปีติสุข ความมั่นคงทางใจ และความภาคภูมิใจ
	1.2. การยอมรับและการมองเห็นคุณค่า: การเอ่ยนามเป็นการ “รับรู้การมีอยู่” ของหมู่เทพ เสมือนการยืนยันคุณค่าในตนเอง จิตวิทยาสมัยใหม่ถือว่าเป็นกลไกที่ช่วยเสริมสร้าง self-esteem และแรงบันดาลใจ
	1.3. อารมณ์เชิงบวก: การได้ยินถ้อยคำอันทรงคุณค่าช่วยปรับอารมณ์ผู้ฟังไปในทางบวก ลดความกังวล และเปิดใจให้พร้อมรับสารทางธรรม
	2. มิติทางสังคม
	3. การปรับใช้ในยุคปัจจุบัน

