
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 181 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

ศึกษาวิเคราะหขันธ 5 คือภาระ ในภารสูตร 

An Analytical Study of the Five Aggregates as a Burden in the Bhāra Sutta  

 

1รวิวรรณ ปุณณาภิรมย, 2อธิเทพ ผาทา และ3อำพล บุดดาสาร 

1Ravivan Punnapirom, 2Athithep Phatha,  

and3Amphon Buddasarn 
1,2คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3วิทยาลัยการฝกหัดครู มหาวิทยาลัยราชภฏัพระนคร 
1,2Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

3Faculty of Teacher Training, Phranakhon Rajabhat University. 
1Corresponding Author’s Email: Raviwan09@hotmail.com  

 Received: October 5, 2025; Revised: December 3, 2025; Accepted: December 4, 2025 

 

บทคัดยอ  

 บทความนี้มุ งศึกษาวิเคราะหแนวคิดเรื ่อง ขันธ 5 คือภาระ ตามนัยแหงภารสูตรในพระไตรปฎก       

ซึ่งระบุวา ขันธทั้งหา ไดแก รูปขันธ เวทนาขันธ สัญญาขันธ สังขารขันธ และวิญญาณขันธ เมื่อถูกยึดมั่นดวย

อุปาทาน ยอมเปนภาระอันหนักที่บุคคลแบกรับ โดยการถือภาระนี้เกิดจากกามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา 

และในการวางภาระ คือ การดับตัณหา สิ้นความอยาก โดยแนวคิดภาระและการวางภาระนี้ มีความสอดคลอง

กับหลักอริยสัจ 4 การแบกภาระสะทอนถึงทุกข เหตุแหงการแบกภาระดวยตัณหาคือสมุทัย การวางภาระดับ

ทุกขคือนิโรธ และหนทางปฏิบัติสูการวางภาระดวยอริยมรรคมีองค 8 คือมรรค นอกจากนี้ การวางภาระเพ่ือ

ความหลุดพนจากทุกขยังสามารถทำไดโดยการประยุกตใชหลักธรรมสำคัญ ไดแก การเขาใจการเกิดและดับ

ของอุปาทานขันธ 5 ตามปฏิจจสมุปบาท การละความยึดม่ันในขันธท้ังหาโดยเห็นแจงในไตรลักษณ คือ อนิจจัง 

ทุกขัง อนัตตา การรูทุกขและการดับทุกข ตามอริยสัจ 4 และการเจริญสติปฏฐาน 4 มีสติระลึกรูตอกาย เวทนา 

จิต และธรรม เพื่อเห็นตามความเปนจริงจนคลายความยึดมั่นในตัวตน และขันธทั้งปวง อันนำไปสูการวาง

ภาระขันธ 5 และความพนทุกขในท่ีสุด 

คำสำคัญ: ขันธ 5; ภาระ; ภารสูตร 

 

Abstract  
 This article aims to study and analyze the concept of the “Five Aggregates as a Burden” 
as presented in the Bhāra Sutta of the Pāli Canon. The sutta states that the five aggregates form, 
feeling, perception, volitional formations, and consciousness when grasped through attachment 
(upādāna), become a heavy burden borne by the individual. The act of carrying this burden is 
driven by the three forms of craving: kāma-taṇhā (craving for sensual pleasures), bhava-taṇhā 
(craving for existence), and vibhava-taṇhā (craving for non-existence). Conversely, the 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 182 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

relinquishment of this burden is achieved through the cessation of craving, resulting in the 
extinction of desire. The concept of burden and its release aligns with the Four Noble Truths, 
wherein the act of carrying the burden reflects dukkha (suffering), craving as the cause of that 
burden corresponds to samudaya (the origin of suffering), the laying down of the burden 
signifies nirodha (the cessation of suffering), and the path leading to the relinquishment of the 
burden corresponds to magga (the Noble Eightfold Path). Furthermore, the liberation from this 
burden of suffering can be cultivated through essential doctrinal principles, including 
understanding the arising and cessation of attachment to the five aggregates in accordance with 
dependent origination (paṭiccasamuppāda); perceiving the aggregates with insight into the 
three characteristics of existence impermanence, unsatisfactoriness, and non-self; realizing 
suffering and its cessation according to the Four Noble Truths; and practicing the Four 
Foundations of Mindfulness (satipaṭṭhāna) by maintaining awareness of the body, feeling, 
mind, and mental objects. Such practices lead to seeing things as they truly are, gradually 
dissolving self-identification and attachment to the aggregates, culminating in the laying down 
of the burden of the five aggregates and the attainment of ultimate liberation from suffering. 
Keywords: Five Aggregates; Burden; Bhāra Sutta 
 

บทนำ  

 ในสังคมปจจุบันที่เต็มไปดวยแรงกดดัน ความคาดหวัง และความซับซอนทางเศรษฐกิจและสังคม 

มนุษยจำนวนมากตองเผชิญกับภาวะความเครียด และความทุกขในหลากหลายรูปแบบ ความทุกขเหลานี้มักมี

รากฐานมาจากความไมเขาใจในธรรมชาติของตนเอง และโลกตามความเปนจริง โดยเฉพาะอยางยิ่งความทุกข

ท่ีเกิดจากการยึดม่ันในขันธท้ังหา เพราะความไมรูแจงในอริยสัจ หรืออวิชชาท่ีปดบังจิต ทำใหมนุษยไมเห็นตาม

ความจริงวาสิ่งที่เรียกวา ตัวเรา หรือบุคคล นั้น เปนเพียงสมมติบัญญัติที่สังคมโลกใชเรียกขานเทานั้น หาก

พิจารณาตามสภาวธรรมอันแทจริง จะไมปรากฏตัวตนอันเที่ยงแทดำรงอยูอยางอิสระแตอยางใด สิ่งที่ถูก

เรียกวาบุคคล เปนเพียงการประชุมกันชั่วคราวขององคประกอบทั้งหา คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และ

วิญญาณ ซ่ึงรวมเรียกวา ขันธ 5 และลวนมีลักษณะเปนอนิจจัง (ไมเท่ียง) ทุกขัง (เปนทุกข) และอนัตตา (ไมใช

ตัวตน) หากแยกขันธท้ังหาออกจากกันแลว ไมอาจหาตัวตนใดท่ีดำรงอยูอยางอิสระ และเท่ียงแทได ดังปรากฏ

ในวชิราสูตร กลาวไววา “เมื่อขันธทั้งหลายมีอยู การสมมติวาสัตวก็มีได เหมือนคำวารถมีไดเพราะประกอบ

สวนตาง ๆ เขาดวยกัน” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ส ํ.ส. (ไทย); 

15/171/228) และเมื่อมนุษยไมรูเทาทันตามธรรมชาติของขันธทั้งหา วาเปนเพียงกระแสของปรากฏการณท่ี

เกิดขึ้น–ตั้งอยู–แลวดับไป ก็ยอมเกิดความยึดมั่นถือมั่นเปน “ตัวกู–ของกู” สงผลใหเกิดอวิชชา ความเห็นผิด 

และเมื่อมีอวิชชาเปนปจจัย ยอมสงผลใหเกิดกระบวนการแหงปฏิจจสมุปบาท ดำเนินไปตามลำดับแหงเหตุ

ปจจัย จนถึงภพ ชาติ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข โทมนัส อุปายาส ซึ่งเปนผลของกองทุกขทั ้งมวล 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบบัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั: ที.ม. (ไทย); 10/58/33) ท่ีมนุษยตองแบกไวตลอด

ในสังสารวัฏ และดวยความยึดม่ันนี้เอง ทำใหขันธท้ังหากลายเปนภาระอันหนักท่ีมนุษยตองแบกไวดวยอำนาจ

ตัณหา และอุปาทาน 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 183 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 ภารสูตร พระผูมีพระภาคเจาตรัสวา อุปาทานขันธ (กองอันเปนที่ตั ้งแหงความยึดมั่น) 5 ประการ 

ไดแก อุปาทานขันธคือรูป, อุปาทานขันธคือเวทนา, อุปาทานขันธคือสัญญา, อุปาทานขันธคือสังขาร, อุปาทาน

ขันธคือวิญญาณ เปนภาระ เมื่อบุคคลไมเขาใจยอมเขาไปแบก และยึดมั่นในขันธทั้งหา ซึ่งเปนเหตุแหงทุกข 

ท้ังปวงท่ีเกิดจากตัณหา ไดแก กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: สํ.ข. (ไทย); 17/22/34–35) การวางใจไมถูกตอง ทำใหเกิดปญหา เปนทุกข เปนภาระ      

ถาหากวาใจไมไปยึด ไมไปติด ถึงแมขันธจะเปนภาระตองคอยดูแล บริหาร ก็เปนเรื่องธรรมดา ก็ทำไปตามหลัก 

ตามหนาที่ ชีวิตก็เบา เพราะมีปญญาเห็นความจริง เห็นแจงในไตรลักษณ ไมยึดติดถือมั่น ไมยกเอาความ

ปรารถนาข้ึนมาตอตานกฎแหงธรรมชาติ ดำเนินชีวิตไปตามเหตุผล สิ่งท่ีจะพึงปฏิบัติไปตามธรรมดาของเหตุผล

ก็ทำไป รางกายของเรานี้ตองบำรุงรักษาเยียวยาดวยปจจัย 4 เราก็รักษาดูแลไป ทำใหถูกตองดวยความไม

ประมาท แตวาใจของเราตองวางใหถูกตอง คือไมไปยึดติดถือม่ัน ไมไปแบกภาระไว เม่ือทำใจถูกตองแลว มันก็

โปรง ก็เบา เปนการวางภาระลงได (พระเทพเวที (ป.อ.ปยุตฺโต), 2536) 

  บทความนี้จึงมุงวิเคราะหแนวคิดเรื่องขันธ 5 คือภาระ ตามนัยแหงภารสูตร เพื่อนำเสนอแนวทาง

ปฏิบัติเพื่อการวางภาระ ดวยหลักธรรม เชน ปฏิจจสมุปบาท, ไตรลักษณ, อริยสัจ 4, สติปฏฐาน 4 เปนตน   

เพ่ือนำไปสูการวางภาระขันธ 5 และบรรลุความหลุดพนในท่ีสุด 

 

ความหมายของขันธ 5 

 คัมภีรพระไตรปฎก ในอุปาทานปริปวัตตนสูตร พระผูมีพระภาคตรัสวา ขันธ 5 คือ 

 1. รูป คือ มหาภูตรูป 4 (ดิน, น้ำ, ไฟ, ลม) และรูปท่ีอาศัยมหาภูตรูป 4 

 2. เวทนา คือ ความรูสึกตาง ๆ ที่เกิดขึ้นเมื่ออารมณกระทบกับอายตนะ ไดแก จักขุสัมผัสสชาเวทนา 

(เวทนาเกิดจากจักขุสัมผัส), โสตสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจากโสตสัมผัส), ฆานสัมผัสสชาเวทนา (เวทนา

เกิดจากฆานสัมผัส), ชิวหาสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจากชิวหาสัมผัส), กายสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิด

จากกายสัมผัส), มโนสัมผัสสชาเวทนา (เวทนาเกิดจากมโนสัมผัส)  

 3. สัญญา คือ ความจำไดหมายรูในอารมณตาง ๆ ไดแก รูปสัญญา (ความหมายรูรูป), สัททสัญญา 

(ความหมายรู เส ียง), คันธสัญญา (ความหมายรู กลิ ่น), รสสัญญา (ความหมายรู รส), โผฏฐัพพสัญญา 

(ความหมายรูโผฏฐัพพะ), ธัมมสัญญา (ความหมายรูธรรมารมณ)  

 4. สังขาร คือ สภาพปรุงแตงจิต หรือเจตนา ไดแก รูปสัญเจตนา (ความจำนงรูป), สัททสัญเจตนา 

(ความจำนงเสียง), คันธสัญเจตนา (ความจำนงกลิ่น), รสสัญเจตนา (ความจำนงรส), โผฏฐัพพสัญเจตนา (ความ

จำนงโผฏฐัพพะ), ธัมมสัญเจตนา (ความจำนงธรรมารมณ) 

 5. วิญญาณ คือ ความรูแจงในอารมณ ไดแก จักขุวิญญาณ (ความรูอารมณทางตา), โสตวิญญาณ 

(ความรูอารมณทางหู), ฆานวิญญาณ (ความรูอารมณทางจมูก), ชิวหาวิญญาณ (ความรูอารมณทางลิ้น), กาย

วิญญาณ (ความรูอารมณทางกาย), มโนวิญญาณ (ความรูอารมณทางใจ) (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ข. (ไทย); 17/56/82-86) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 184 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

  พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต) กลาววาขันธ 5 หรือ เบญจขันธ (กองแหงรูปธรรม และนามธรรม

หาหมวดที่ประชุมกันเขาเปนหนวยรวม ซึ่งบัญญัติเรียกวา สัตว บุคคล ตัวตน เรา-เขา เปนตน, สวนประกอบ

หาอยางท่ีรวมเขาเปนชีวิต) ไดแก 

  1. รูปขันธ (กองรูป, สวนที่เปนรูป, รางกาย พฤติกรรม และคุณสมบัติตาง ๆ ของสวนที่เปนรางกาย, 

สวนประกอบฝายรูปธรรมท้ังหมด, สิ่งท่ีเปนรางพรอมท้ังคุณ และอาการ) 

  2. เวทนาขันธ (กองเวทนา, สวนท่ีเปนการเสวยรสอารมณ, ความรูสึก สุข ทุกข หรือเฉย ๆ) 

  3. สัญญาขันธ (กองสัญญา, สวนที่เปนความกำหนดหมายใหจำอารมณนั้น ๆ ได, ความกำหนดได

หมายรูในอารมณ 6 เชน ขาว เขียว ดำ แดง เปนตน) 

  4. สังขารขันธ (กองสังขาร, สวนที่เปนความปรุงแตง, สภาพที่ปรุงแตงจิตใหดี หรือชั่ว หรือกลาง ๆ, 

คุณสมบัติตาง ๆ ของจิต มีเจตนาเปนตัวนำ ท่ีปรุงแตงคุณภาพของจิต ใหเปนกุศล อกุศล อัพยากฤต) 

  5. วิญญาณขันธ (กองวิญญาณ, สวนท่ีเปนความรูแจงอารมณ, ความรูอารมณทางอายตนะท้ัง 6 เชน 

การเห็น การไดยิน เปนตน ไดแก วิญญาณ 6) 

 ขันธ 5 นี้ ยอลงมาเปน 2 คือ นาม และรูป โดยรูปขันธจัดเปนรูป และเวทนาขันธ สัญญาขันธ สังขารขันธ และ

วิญญาณขันธเปนนาม (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) 

 

สาระสำคัญในภารสูตร 

 ภารสูตร ปรากฏอยูในพระไตรปฎกเลมท่ี 17 (ฉบับมหาจุฬาฯ) สังยุตตนิกาย ขันธวารวรรค พระสูตรนี้ 

พระผูมีพระภาคทรงแสดงธรรมแกภิกษุท้ังหลาย โดยทรงจำแนกองคประกอบ 4 ประการท่ีเก่ียวของกับขันธ 5 

ไดแก ภาระ, ผูแบกภาระ, การถือภาระ และการวางภาระ 

 1. เนื้อหาสาระ ในพระสูตร ณ กรุงสาวัตถี พระผูมีพระภาคไดทรงแสดงธรรมแกภิกษุทั้งหลายวา 

“ภิกษุทั้งหลาย เราจักแสดงภาระ ผูแบกภาระ การถือภาระ และการวางภาระแกเธอทั้งหลาย เธอทั้งหลายจง

ฟง” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ข. (ไทย); 17/22/34) พระดำรัสนี้ ชี้ใหเห็น

วาแนวคิดเรื่องภาระเปนแกนสำคัญท่ีพระผูมีพระภาคทรงประสงคจะใหภิกษุท้ังหลายทำความเขาใจอยางถอง

แท ดังนี้ 

 1.1. ภาระ ไดแก อุปาทานขันธ (กองอันเปนที่ตั้งแหงความยึดมั่น) 5 ประการ คือ 1) รูปูปาทานขันธ 

(อุปาทานขันธคือรูป), 2) เวทนูปาทานขันธ (อุปาทานขันธคือเวทนา), 3) สัญูปาทานขันธ (อุปาทานขันธคือ

สัญญา), 4) สังขารูปาทานขันธ (อุปาทานขันธคือสังขาร), 5) วิญญาณูปาทานขันธ (อุปาทานขันธคือวิญญาณ) 

ขันธ 5 โดยตัวของมันเองไมเปนภาระ แตการเขาไปยึดมั่นถือมั่นในขันธ 5 ดวยอุปาทาน (ความยึดมั่น) วาเปน

ตัวตนของเรา เปนของเรา จึงเปนภาระ (พระมหาโยธิน โยธิโก (ปดชาสี), 2561) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 185 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 1.2. ผูแบกภาระ ไดแก บุคคลผูมีชื่ออยางนี้ มีโคตรอยางนี้ ซึ่งเปนสมมติสัจจะ หมายความวาขันธ 5 

ประกอบรวมกันเปนบุคคล แลวบุคคลก็มีชื่อ มีโคตรท่ีแตกตางกัน เปนการชี้ใหเห็นถึงความเปนปจเจกบุคคลท่ี

ตองแบกรับภาระของอุปาทานขันธ 5  

 1.3. การถือภาระ คือ ตัณหาอันทำใหเกิดอีก ประกอบดวยความเพลิดเพลินและความกำหนัด มีปกติ

ใหเพลิดเพลินในอารมณนั้น ๆ ไดแก กามตัณหา (ความทะยานอยากในกาม), ภวตัณหา (ความทะยานอยากใน 

ภพ), วิภวตัณหา (ความทะยานอยากในวิภพ)  

 1.4. การวางภาระ คือ ความดับตัณหาไมเหลือดวยวิราคะ ความสละคืน ความพน ไมอาลัยในตัณหา 

ภารสูตร พระผูมีพระภาค ตรัสวา “ขันธ 5 คือภาระ บุคคลคือผูแบกภาระ การถือภาระเปนทุกขในโลก การ

วางภาระเปนสุขในโลก บุคคลวางภาระหนักไดแลว ไมถือภาระอื่นไว ถอนตัณหาพรอมทั้งราก สิ้นความอยาก 

ดับสนิทแลว” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ข. (ไทย); 17/22/35) อธิบายได

วา บุคคลผูยึดติดถือมั่นในขันธ 5 ไดแก รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เปนภาระ เปนเหตุใหเกิดความ

ทุกข และการวางภาระ ปลอยวางอุปาทาน ตัณหา เปนสุขในโลก 

 สรุป พระผูมีพระภาคแสดงธรรมแกภิกษุท้ังหลาย ทรงตรัสวา อุปาทานขันธ 5 เปนภาระ โดยมีบุคคล 

ซ่ึงเปนสมมติสัจจะ เปนผูแบกภาระ ถือภาระดวยอุปาทาน ตัณหา (กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา) เปนเหตุ

นำมาซ่ึงความทุกข และทรงตรัสการวางภาระ คือ การดับตัณหา ปลอยวางขันธท้ังหา  

 2. เนื้อหาสาระ ในอรรถกถา 

 อรรถกถาภารสูตร (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ข.อ. (ไทย); 2/22/378-

379) ไดอธิบายขยาย เพ่ือใหผูศึกษาเขาใจถึงนัยยะท่ีพระผูมีพระภาคทรงประสงคสื่อสาร ดังนี้ 

 2.1 ภาระ (ภารํ) คือ ของหนัก หมายถึงอุปาทานขันธ 5 เปนภาระ ตองบริหารจัดการตลอดเวลา และ

เปนท่ีตั้งแหงทุกข ผูท่ียังยึดม่ันในขันธ 5 ยอมตองแบกรับภาระตลอดชีวิต ไดแก 

 1) รูปูปาทานขันธ (รูปขันธที่ถูกยึดมั่น) คือ รางกายเปนภาระที่ตองดูแล ตองบริหาร เชน ใหยืน      

ใหเดิน ใหนั่ง ใหนอน ใหอาบน้ำ แตงตัว ใหเคี้ยว ใหกิน การขับถาย การรักษาพยาบาลเมื่อเจ็บปวย เปนตน 

หากไมดูแล รางกายก็เสื่อมโทรมและเปนทุกข,รูปขันธมีการเปลี่ยนแปลง เสื่อมสลายไปตามกาลเวลา ไมคงท่ี       

ไมเปนไปตามปรารถนา การยึดมั่นในรูปที่สวยงาม แข็งแรง หรือคงทน จึงนำมาซึ่งความทุกขเมื ่อรูปนั้น

เปลี่ยนแปลงไป, การยึดติดในรูปรางหนาตา ผิวพรรณ หรือสมบัติทางกายภาพ ทำใหเกิดความกังวล ความไม

พอใจ และความทุกขเม่ือรูปลักษณไมเปนไปตามท่ีตองการ หรือเม่ือมีการเปรียบเทียบกับผูอ่ืน 

 2) เวทนูปาทานขันธ (เวทนาขันธท่ีถูกยึดม่ัน) คือ ความปรารถนาในสุข การยึดม่ันในความสุข ทำให

ตองแสวงหาความสุขอยูเสมอ และเปนทุกขเม่ือความสุขนั้นหายไป หรือไมเปนไปตามท่ีคาดหวัง, ความรังเกียจ

ในทุกข การยึดมั่นในความทุกขวาไมตองการ ทำใหตองพยายามหลีกหนีความทุกข และเปนทุกขเมื ่อไม

สามารถหลีกหนีได, เวทนาทุกชนิดไมเที่ยง เกิดขึ้น ตั้งอยู ดับไป การยึดมั่นในเวทนาใด ๆ จึงเปนภาระที่ตอง

แบกรับกับความเปลี่ยนแปลง 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 186 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 3) สัญูปาทานขันธ (สัญญาขันธที่ถูกยึดมั่น) คือ การยึดติดในความทรงจำที่ดี หรือราย ทำใหเกิด

ความสุข หรือความทุกขจากอดีตท่ีไมสามารถเปลี่ยนแปลงได, ความคาดหวังจากสัญญา คาดหวังสิ่งตาง ๆ จะ

เปนไปตามที่จำไดหมายรู ทำใหเกิดความผิดหวังเมื่อความเปนจริงไมตรงกับสัญญา, ความไมแนนอนของ

สัญญา ท่ีอาจคลาดเคลื่อน ลืมเลือน การยึดม่ันในสัญญาจึงเปนภาระท่ีตองเผชิญกับความไมแนนอนนี้ 

 4) สังขารูปาทานขันธ (สังขารขันธที่ถูกยึดมั่น) คือ การยึดมั่นในสังขาร ทำใหเกิดการปรุงแตงจิตใจ 

และสรางกรรมตาง ๆ ท้ังดีและไมดี ซ่ึงนำไปสูผลของกรรมท่ีตองแบกรับในอนาคต, สังขารเปนตัวขับเคลื่อนให

เกิดความอยาก ความปรารถนา ความกังวล และความพยายามตาง ๆ เพื่อใหไดมาซึ่งสิ่งที่ตองการ หรือหลีก

หนีสิ่งที่ไมอยากได, การปรุงแตงของสังขารทำใหจิตใจไมสงบ เกิดความฟุงซาน วุนวาย และเปนภาระที่ตอง

จัดการกับอารมณ และความคิดท่ีเกิดข้ึนอยางตอเนื่อง 

 5) วิญญาณูปาทานขันธ (วิญญาณขันธที่ถูกยึดมั่น) คือ วิญญาณเปนตัวรับรูอารมณตาง ๆ ที่เขามา

ทางทวารท้ังหก การยึดม่ันในวิญญาณทำใหเกิดความผูกพันกับสิ่งท่ีรับรู และเปนทุกขเม่ือสิ่งท่ีรับรูนั้นไมเปนไป

ตามที่ตองการ, วิญญาณเกิดขึ้นและดับไปพรอมกับการรับรูอารมณ การยึดมั่นในวิญญาณวาเปนตัวรู ที่คงท่ี 

ทำใหเกิดความเขาใจผิด และเปนภาระท่ีตองแบกรับความไมเท่ียงแทของมัน, วิญญาณเปนปจจัยใหเกิดนามรูป 

(เวทนา สัญญา สังขาร และรูป) และนามรูปก็เปนปจจัยใหเกิดวิญญาณ หมุนเวียนเปนวงจรแหงภาระที่ไม

สิ้นสุดหากยังมีการยึดม่ัน 

 อุปาทานขันธ 5 แตละตัวเปนภาระเพราะไมเที่ยง เปนทุกข และเปนอนัตตา แตเรากลับไปยึดมั่นถือ

ม่ันวาเปนตัวเรา ของเรา ทำใหตองแบกรับความเปลี่ยนแปลง ความเสื่อมสลาย และความไมสมปรารถนา การ

เขาใจวาการยึดในขันธ 5 เปนภาระ จึงปลอยวางความยึดม่ัน จึงเปนหนทางแหงการพนทุกขในพระพุทธศาสนา 

 2.2. ผูแบกภาระ (ภารหาระ) คือ สัตว หรือ บุคคล ผูเรียกชื่ออยางนี้ มีโคตรอยางนี้ ซึ่งเปนเพียง

สมมต ิมิใชตัวตนถาวร บุคคลตองแบกรับภาระแหงทุกข ดังนี้ สัตวโลกเกิดมาพรอมกับขันธ 5 ซ่ึงเปนผลมาจาก

กรรม และตัณหาในภพกอน การเกิดใหมแตละครั้งคือการเริ่มตนแบกภาระชุดใหม, การบริหารขันธตลอดชีวิต 

บุคคลตองดูแลบำรุงขันธ 5 ของตนเองอยางตอเนื่อง ไมวาจะเปนการดูแลรางกาย (รูปขันธ) หรือการจัดการ

กับความรูสึกนึกคิด (เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ) การดูแลนี้เปนไปตามธรรมชาติของการดำรงอยูของ

สิ่งมีชีวิต ซึ่งตองเผชิญกับความเปลี่ยนแปลง ความเจ็บปวย และความแกชรา, เมื่อถึงเวลาตาย ขันธ 5 ที่แบก

รับมาตลอดชีวิตก็จะแตกสลายลง บุคคลก็ท้ิงภาระชุดนั้นไปในจุติขณะ และไปยึดเอาขันธอ่ืนในปฏิสนธิขณะอีก 

 2.3. การถือภาระ (ภาราทานํ) คือ สาเหตุที่บุคคลตองถือภาระ หรือแบกรับขันธ 5 ไววาเกิดจาก 

"ตัณหา" ซ่ึงเปนความทะยานอยาก ความติดของในสิ่งตาง ๆ โดยแบงออกเปน 3 ประเภทหลัก ไดแก 

 1) กามตัณหา คือ ความยินดีอันเปนไปในกามคุณ 5 ไดแก รูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส ที่นาปรารถนา 

นาใคร นาพอใจ เชน ความอยากไดวัตถุสิ่งของที่สวยงาม อาหารรสอรอย เสียงไพเราะ เปนตน การยึดติดใน

ความสุขทางประสาทสัมผัสเหลานี้ ทำใหบุคคลตองแสวงหา และยึดม่ันในขันธ 5 เพ่ือตอบสนองตน 

 2) ภวตัณหา คือ ความยินดีในรูปภพ และอรูปภพ ความติดอยูในฌาน รวมถึง ความยินดีท่ีเกิดพรอม

ดวยสัสสตทิฏฐิ (ความเห็นวาเท่ียง) หมายถึง ความอยากมี อยากเปน อยากใหคงอยูตลอดไป เชน ความอยาก



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 187 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

เกิดในภพภูมิที่ดีกวา ความอยากเปนเทพพรหม ความติดอยูในสมาธิหรือฌาน หรือความเชื่อวาอัตตาหรือ

ตัวตนจะคงอยูตลอดไปไมเปลี่ยนแปลง เปนตน ตัณหานี้ทำใหบุคคลยึดม่ันในภพชาติ และการดำรงอยู 

 3) วิภวตัณหา คือ ความยินดีท่ีเกิดพรอมกับอุจเฉททิฏฐิ (ความเห็นวาขาดสูญ) หมายถึง ความอยาก

ไมเปน อยากพนไปจากสภาพที่เปนอยู อยากใหดับสูญไป เชน ความอยากใหความทุกขหายไป ความอยากให

รางกายนี้แตกดับไปโดยไมมีการเกิดอีก หรือความเชื่อวาตายแลวทุกสิ่งทุกอยางจะขาดสูญ ไมมีการเกิดอีก

ตอไป เปนตน ตัณหาประเภทนี้แมจะดูเหมือนเปนการปฏิเสธการมีอยู แตก็ยังเปนการยึดม่ันในความอยากท่ีจะ

ไมมี หรืออยากใหสิ้นสุดลง ตัณหาทั้งสามประเภทนี้เปนแรงผลักดันใหบุคคลยึดมั่นในขันธ 5 และเวียนวายอยู

ในวัฏสงสาร การถือภาระจึงเปนผลมาจากการท่ีจิตยังถูกครอบงำดวยตัณหาเหลานี้ 

 2.4 การวางภาระ หมายถึง การท่ีตัณหาท้ังหลายถูกกำจัดใหหมดสิ้นไปโดยสิ้นเชิง ไมเหลือความยินดี 

ความอยาก หรือความยึดมั่นใด ๆ อีกตอไป อรรถกถาอธิบายวา "อวิชชา (ความไมรูตามความเปนจริง) ชื่อวา

เปนมูลของตัณหา" และการ "ถอนตัณหานั้นพรอมท้ังรากดวยอรหัตตมรรค" แสดงใหเห็นวาอวิชชาเปนมูลของ

ตัณหา คือ ความไมรูความจริงของชีวิต และขันธ 5 ทำใหเกิดความอยากยึดติด (ตัณหา) และอรหัตตมรรค คือ

ปญญาสูงสุดท่ีเห็นตามจริง จึงทำลายอวิชชา จิตหลุดพนจากทุกข และการเวียนวายตายเกิด 

 สรุป บุคคลเปนผูแบกอุปาทานขันธ 5 อันเปนภาระ ที่ตองดูแลบริหารตั้งแตเกิดจนตาย และเมื่อตาย

ไปก็ยังตองกลับมาแบกภาระชุดใหมในภพชาติถัดไป ตราบใดที่ยังมีการยึดมั่นถือมั่น ยังมีตัณหา ความทะยาน

อยาก ก็ตองเวียนวายอยูในวัฏสงสารนี้ ดังนั้นการวางภาระ คือการดับตัณหาโดยสิ้นเชิง ดวยปญญาที่เห็นตาม

จริง นำไปสูการไมยึดในสิ่งใด พนจากทุกข และพนจากการเวียนวายตายเกิด 

 

วิเคราะหแนวคิดของภารสูตร 

 แนวคิดเรื่องขันธ 5 คือภาระ ในภารสูตร ถือเปนคำสอนที่แสดงใหเห็นถึงขันธ 5 กับความทุกข ซึ่งมี

ความสอดคลองกับหลักอริยสัจ 4 และสามารถนำมาประยุกตในการปรับความคิด และการสรางแรงจูงใจ  

 1. ความสอดคลองแนวคิดในภารสูตรกับอริยสัจ 4 สามารถสรุปได ดังนี้ 

 1) ภาระ คือ ทุกข พระผูมีพระภาคทรงชี้ใหเห็นวา ขันธ 5 ท่ีถูกยึดม่ัน คือภาระอันหนัก ซ่ึงสอดคลอง

กับอริยสัจขอที่ 1 ไดแก ทุกข คือ อุปาทานขันธ 5 เปนภาระ เพราะตองบริหารจัดการอยูตลอดเวลา เปนที่ตั้ง

แหงความเปลี่ยนแปลง ความไมเที่ยง ความเจ็บปวย และความตาย สิ่งเหลานี้ลวนเปนทุกข ดังในมหาสติ     

ปฏฐานสูตร พระผูมีพระภาคตรัสวา “รูปูปาทานขันธ (อุปาทานขันธคือรูป), เวทนูปาทานขันธ (อุปาทานขันธ

คือเวทนา), สัญูปาทานขันธ (อุปาทานขันธคือสัญญา), สังขารูปาทานขันธ (อุปาทานขันธคือสังขาร) และ

วิญญาณูปาทานขันธ (อุปาทานขันธคือวิญญาณ) อุปาทานขันธ 5 ประการนี ้ เปนทุกข” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ม.มู. (ไทย); 12/132/121) 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 188 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 2) การหยิบภาระขึ้นแบก คือ สมุทัย (เหตุแหงทุกข) คือ ตัณหาอันทำใหเกิดอีก ประกอบดวยความ

เพลิดเพลิน และความกำหนัดมีปกติใหเพลิดเพลินในอารมณนั้น ๆ ไดแก กามตัณหา ภวตัณหา และวิภวตัณหา 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ม.มู. (ไทย); 12/133/121) ตัณหาเปนแรง

ขับเคลื่อนใหเกิดการยึดม่ัน (อุปาทาน) ในขันธ 5 ทำใหบุคคลตองวนเวียนอยูกับการแบกภาระในสังสารวัฏ 

 3) การวางภาระลง คือ นิโรธ เมื่อตัณหาสิ้นไป การยึดมั่นในขันธ 5 ก็สิ้นสุดลง ภาระจึงถูกวางลง    

ซ่ึงสอดคลองกับอริยสัจขอท่ี 3 คือ นิโรธ (ความดับทุกข) การวางภาระลงจึงหมายถึง “ความดับตัณหาไมเหลือ

ดวยวิราคะ ความสละ ความสละคืน ความพน ความไมอาลัยในตัณหา” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ข. (ไทย); 17/22/35) บรรลุถึงภาวะแหงความหลุดพนจากทุกขโดยสิ้นเชิง 

 4) หนทางสูการวางภาระ คือ มรรค แมวาภารสูตรจะไมไดระบุถึงอริยมรรคมีองค 8 โดยตรงในสวน

ขององคประกอบภาระ แตโดยนัยแลว การวางภาระลงยอมตองอาศัยการปฏิบัติอริยมรรคมีองค 8 ซึ่งเปน

อริยสัจขอที่ 4 คือ มรรค (หนทางดับทุกข) การเจริญมรรคมีองค 8 เปนเครื่องมือสำคัญที่ชวยใหผูแบกภาระ 

(บุคคล) สามารถละตัณหา และอุปาทาน เพ่ือใหเกิดปญญาเห็นแจง และวางภาระขันธ 5 ลงไดในท่ีสุด 

 2. มุมมองดานการปรับความคิด  

  เปลี่ยนมุมมองจากการมองรางกาย และจิตใจ (ขันธ 5) ดวยความเปนเจาของ ไปสูการมองในฐานะ

ภาระหนาท่ี หรือเครื่องมือชั่วคราวท่ีเราตองดูแล และใชงานอยางมีปญญา ดังในอนัตตลักขณสูตร พระผูมีพระ

ภาคตรัสวา “รูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ อยางใดอยางหนึ่ง ท้ังท่ีเปนอดีต อนาคต และปจจุบัน ภายใน

หรือภายนอก หยาบหรือละเอียด เลวหรือประณีต ไกลหรือใกลก็ตาม เธอทั้งหลายพึงเห็นดวยปญญาอันชอบ

ตามความเปนจริงอยางนี้วา นั่นไมใชของเรา เราไมเปนนั่น นั่นไมใชอัตตาของเรา ผูไดสดับเห็นอยูอยางนี้ ยอม

เบื่อหนายแมในรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ เมื่อเบื่อหนายยอมคลายกำหนัด และจิตยอมหลุดพน” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ข. (ไทย); 17/59/96)  

 3. มุมมองดานการสรางแรงจูงใจ  

  ภารสูตร พระผูมีพระภาคตรัสวา “การวางภาระเปนสุขในโลก” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ข. (ไทย); 17/22/35) คำวา สุข ทรงพลังมาก เพราะทุกชีวิตบนโลกลวนปรารถนา

ความสุข (พระมงคลธรรมวิธาน และพระมหาประสิทธิ์ สระทอง, 2563) ความสุข จึงเปนแรงจูงใจ ทำใหเกิด

ฉันทะ (ความพอใจใฝดี) และวิริยะ (ความเพียร) ในการปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค 8 เพ่ือนำไปสูการวางภาระ 

และเมื่อปลอยวางได จิตยอมเขาถึงความสุขสงบ ความวาง และความหลุดพน ดังในนิโมกขสูตร พระผูมีพระ

ภาคตรัสวา ”ผูมีอายุ เพราะความสิ้นไปแหงภพ อันมีความเพลิดเพลินเปนมูล เพราะความสิ้นไปแหงสัญญา 

และวิญญาณ เพราะความดับ เพราะความสงบแหงเวทนาทั้งหลาย เราจึงทราบนิโมกข (มรรค) ปโมกข (ผล) 

และวิเวก (นิพพาน) ของสัตวท้ังหลาย อยางนี้แล” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

สํ.ส. (ไทย); 15/2/3) 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 189 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 สรุป วิเคราะหขันธ 5 คือภาระในภารสูตร มีความสอดคลองกับหลักอริยสัจ 4 โดยชี้ใหเห็นวาอุปาทาน

ขันธ 5 คือทุกข ตัณหา คือเหตุแหงทุกข การวางภาระ คือความดับทุกข และอริยมรรคมีองค 8 คือหนทาง

ปฏิบัติเพ่ือการวางภาระ นอกจากนี้ยังวิเคราะหปรับความคิด โดยใหพิจารณาเห็นดวยปญญาอันชอบตามความ

เปนจริงวา ขันธ 5 ไมใชของเรา จึงไมควรยึดมั่นถือมั่น และสรางแรงจูงใจ การวางภาระเปนสุขในโลก เพื่อให

วางความยึดถือในขันธ และตัวตน เม่ือเรียนรูท่ีจะวางภาระลง จิตจึงเบาสบาย และเขาถึงความสุขท่ีแทจริง 

 

หลักธรรมเพ่ือการวางภาระ ในภารสูตร 

 การเขาใจวาขันธ 5 คือภาระนั้น เปนเพียงจุดเริ่มตนของการเดินทางสูการพนทุกข หลักธรรมใน

พระพุทธศาสนาไดชี้แนวทางปฏิบัติเพ่ือจัดการกับภาระนี้ เพ่ือใหผูปฏิบัติสามารถวางภาระ พนจากทุกข มีดังนี้ 

 1. ไตรลักษณ การเห็นแจง เห็นไตรลักษณ คือ "ปญญา" ท่ีจะทำใหสามารถวางภาระลงได ดังนี้ 

 1.1 อนิจจัง (ความไมเที่ยง) ขันธ 5 ทั้งรูปและนาม ลวนมีการเกิดขึ้น ตั้งอยู และดับไป ไมคงท่ี         

ไมยั่งยืน รูปขันธมีการเปลี่ยนแปลงตลอดเวลาตั้งแตเกิด แก เจ็บ ตาย สวนเวทนาขันธ สัญญาขันธ สังขารขันธ 

และวิญญาณขันธ ก็เกิดขึ้น ตั้งอยู และดับไป ตามอารมณ และปจจัยตาง ๆ ที่เขามากระทบ ดังนั้น การเห็น

ความไมเท่ียงของขันธ 5 จะชวยใหคลายความยึดม่ันถือม่ันในรูปและนามลงได เพราะเม่ือรูวาไมมีอะไรเท่ียงแท 

ก็จะไมยึดติดเม่ือมันเปลี่ยนแปลงไป 

 1.2 ทุกขัง (ความเปนทุกข/ทนอยู ในสภาพเดิมไมได) สภาวะของขันธ 5 นั ้นถูกบีบคั ้นใหตอง

เปลี่ยนแปลงอยูเสมอจึงเปนทุกข, การตองคอยดูแลรักษาภาระนี้เปนทุกข, การไมไดเปนไปตามความปรารถนา

ของเรา เมื่อรูปขันธเจ็บปวย เมื่อเวทนาเปนทุกข เมื่อสัญญาไมเปนไปตามที่ตองการ เมือสังขารปรุงแตงไป

ในทางท่ีไมพึงพอใจ และเม่ือวิญญาณรับรูอารมณท่ีไมนาปรารถนา สิ่งเหลานี้ลวนเปนทุกข  

 1.3 อนัตตา (ความไมใชตัวตน) การเห็นวารางกาย และจิตใจนี้ มิใชตัวตนถาวร ท้ังรูป เวทนา สัญญา 

สังขาร และวิญญาณ ตางอาศัยเหตุปจจัยเกิดขึ้นแลวดับไป จึงไมควรยึดมั่นถือมั่นวาเปนเรา ของเรา ดังในที

ฆนขสูตร กลาววา “รูปกายนี้เกิดจากมหาภูตรูป 4 มีมารดาบิดาเปนแดนเกิด เติบโตดวยขาวสุกและขนมกุม

มาส มีความไมเที่ยง มีการไลทาบีบนวด แตกสลาย และกระจัดกระจายไปเปนธรรมดา ทานควรพิจารณาเห็น

โดยความเปนของไมเที่ยง เปนทุกข เปนดุจโรค เปนดุจหัวฝ เปนดุจลูกศร เปนสิ่งคับแคน เปนสิ่งเบียดเบียน 

เปนดุจผูอื่น เปนสิ่งที่ตองแตกสลาย เปนของวางเปลา เปนอนัตตา เมื่อทานพิจารณาดังกลาว ทานยอมละ

ความพอใจในกาย ความเยื่อใยในกาย และความยอมตามกายได” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: ม.ม. (ไทย); 13/205/242) และดังในเผณปณฑูปมสูตร พระผูมีพระภาคตรัสวา “รูปอุปมา

ดวยกลุมฟองน้ำ เวทนาอุปมาดวยฟองน้ำ สัญญาอุปมาดวยพยับแดด สังขารอุปมาดวยตนกลวย และวิญญาณ

อุปมาดวยมายากล ภิกษุเพงพิจารณาเห็นขันธ 5 นั้นโดยแยบคายดวยประการใด ๆ ขันธ 5 นั้น ก็ปรากฏเปน

ของวางเปลาดวยประการนั้น ๆ การละธรรม 3 ประการ (ราคะ โทสะ โมหะ) ซ่ึงพระพุทธเจาผูทรงมีปญญาดุจ

แผนดิน ทรงปรารภกายนี้ แสดงไวแลว ทานทั้งหลาย จงดูรูปที่บุคคลทิ้งแลว เมื่อใด อายุ ไออุน และวิญญาณ

ละกายนี้ เมื ่อนั้น กายนี้ก็ถูกทอดทิ้ง นอนเปนเหยื่อของสัตวอื ่น ปราศจากเจตนา ความสืบตอเปนเชนนี้          



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 190 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

นี้เปนมายากลสำหรับหลอกลวงคนโง ขันธ 5 เปรียบเหมือนเพชฌฆาต เราบอกแลว สาระในขันธ 5 นี้ 

ไมมี ภิกษุผูปรารภความเพียร มีสติ มีสัมปชัญญะ พึงพิจารณาขันธทั้งหลายอยางนี้ทั้งกลางวันและกลางคืน” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ข. (ไทย); 17/95/182-183) ผูปฏิบัติพิจารณา

โดยปญญาอยางแยบคาย เห็นวาขันธ 5 ไมมีตัวตนท่ีแทจริง และไมมีสาระ จึงคลายความยึดม่ันในขันธได      

  สรุป การพิจารณาขันธ 5 ตามหลักไตรลักษณในความไมเท่ียง เปนทุกข และไมใชตัวตน อยางตอเนื่อง 

จะทำใหเกิดปญญาเห็นแจงตามความเปนจริง และเปนพ้ืนฐานสำคัญในการวางภาระแหงขันธ 5 ลงได 

 2. ปฏิจจสมุปบาท วงจรการเกิดขึ้นและการดับไปของภาระปฏิจจสมุปบาท วงจรแหงเหตุปจจัย 

อาศัยกันและกัน โดยขันธ 5 มีเหตุปจจัยที่ทำใหเกิดขึ้น และเมื่อเหตุปจจัยดับไป ขันธ 5 ก็ดับไป, ขันธ 5 เปน

ภาระ ตามวงจรแหงปฏิจจสมุปบาท เริ่มตน (อวิชชา → สังขาร → วิญญาณ → นามรูป → สฬายตนะ 

→ ผัสสะ → เวทนา → ตัณหา → อุปาทาน → ภพ → ชาติ → ชรา มรณะ ฯลฯ) อวิชชา ตัณหา 

และอุปาทาน เปนจุดเชื่อมโยงสำคัญท่ีทำใหขันธ 5 เปนภาระ เม่ือเรายึดม่ันในขันธ 5 ดวยตัณหาและอุปาทาน 

เราก็สรางภพ สรางชาติ และแบกภาระแหงทุกขตอไปไมรูจบ การดับทุกขจึงตองเริ่มจากการดับอวิชชา ตัณหา 

อุปาทาน (อวิชชาดับ → สังขารดับ → วิญญาณดับ→ ชรา–มรณะดับ) ทำลายวงจรปฎิจจสมุปบาท ซ่ึงจะ

นำไปสูการวางภาระแหงขันธ 5 ลงได ดังในอรหันตสูตร พระผูมีพระภาคตรัสวา “ภิกษุรูชัดความเกิด ความดับ 

คุณ โทษ และเครื่องสลัดออกจากอุปาทานขันธ 5 ประการนี้ตามความเปนจริง จึงเปนผูหลุดพนเพราะไมถือม่ัน

เราเรียกวา เปนภิกษุอรหันตขีณาสพ อยูจบพรหมจรรยแลว ทำกิจที่ควรทำเสร็จแลว ปลงภาระไดแลว บรรลุ

ประโยชนตนโดยลำดับแลว สิ้นภวสังโยชนแลว หลุดพนเพราะรูโดยชอบ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ข. (ไทย); 17/167/259) และสอดคลองกับพระมหาไพฑูรย กลาววา ความยึดม่ัน

ในขันธ 5 เปนโทษ เพราะเม่ือบุคคลประสบความสุขอันเกิดทางขันธท้ังหลายยอมติดใจ และหลงลืมวาแทท่ีจริง

ขันธเหลานั้นเปนท่ีมาแหงทุกข ความสุขท่ีไดรับจึงเปนสุขแคเพียงชั่วคราว บุคคลผูปรารถนาสุขท่ีแทจริง จึงพึง

พิจารณาขันธ 5 ตามกระบวนการปฏิจจสมุปบาทฝายดับทุกข (พระมหาไพฑูรย สิริธมฺโม (ชัยกุง), 2561) 

 สรุป ปฏิจจสมุปบาทเปนเหตุ–ปจจัยของขันธ 5 เม่ือปญญาเห็นความเปนไตรลักษณ และละอวิชชาได 

วงจรปฏิจจสมุปบาทยุติลง ขันธ 5 จึงไมถูกยึดถือเปนตัวตนอีกตอไป  

 3. อริยสัจ 4 ความจริงอันประเสริฐ อริยสัจ 4 เปนกรอบการดำเนินชีวิต ที่มุงเนนการแกปญหาทุกข

อยางเปนระบบ ประกอบดวย 4 ประการ ไดแก 

   3.1 ทุกข (ทุกขที่ควรกำหนดรู) สภาวะแหงทุกขในอริยสัจ 4 คืออุปาทานขันธ 5 (รูป เวทนา สัญญา 

สังขาร วิญญาณ) ซ่ึงเปนท่ีตั้งแหงความยึดม่ันถือม่ัน  

  3.2 สมุทัย (เหตุเกิดทุกขท่ีควรละ) เม่ือปญญาเห็นแจงในทุกขสัจจะ ยอมสงผลใหเกิดการละสมุทัย ซ่ึง

เปนตนเหตุแหงทุกข ไดแก ตัณหา 3 คือ กามตัณหา (ความอยากในกามคุณ) ภวตัณหา (ความอยากมี อยาก

เปน) และ วิภวตัณหา (ความอยากไมมี อยากพนจากสภาพท่ีเปนอยู) 

  3.3 นิโรธ (ความดับทุกขที่ควรทำใหแจง) การละสมุทัย นำไปสูนิโรธ คือ ความดับแหงทุกขทั้งปวง 

เปนสภาวะท่ีพนจากกระบวนการเกิดดับของขันธ 5 ซ่ึงเปนสิ่งท่ีพึงทำใหแจงดวยการปฏิบัติ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 191 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

  3.4 มรรค (ขอปฏิบัติที่ควรเจริญ) ดวยการเจริญอริยมรรคมีองค 8 ซึ่งเปนหนทาง หรือขอปฏิบัติอัน

เปนเครื่องมือในการกำหนดรูทุกข ละสมุทัย และทำใหแจงซ่ึงนิโรธ เพ่ือความพนทุกข 

  กระบวนการทำความเขาใจ และปฏิบัติในอริยสัจ 4 ขางตน อาศัยการพิจารณาองคประกอบหลักของ

ชีวิตคือ อุปาทานขันธ 5 เปนฐานสำคัญ ซึ่งแนวทางการพิจารณาเพื่อใหเกิดความรูแจงอยางถองแท และ

ครบถวนในทุกมิติของอริยสัจ 4 นั้น สามารถกระทำไดผานวิธีการท่ีเรียกวา การพิจารณาโดยเวียนรอบ 4 ดังท่ี

ปรากฏในอุปาทานปริปวัตตนสูตร พระผูมีพระภาคตรัสวา “เมื่อใด เรารูชัดอุปาทานขันธ 5 ประการนี้ โดย

เวียนรอบ 4 ครั้งตามความเปนจริง เมื่อนั้น เราจึงจะยืนยันวา ‘เปนผูตรัสรูโดยชอบซึ่งสัมมาสัมโพธิญาณอัน

ยอดเยี่ยมในโลก พรอมทั้งเทวโลก ฯลฯ เทวดา และมนุษย’ คือ รูชัดรูป ความเกิดขึ้นแหงรูป ความดับแหงรูป 

ปฏิปทาที่ใหถึงความดับแหงรูป ... เวทนา ฯลฯ สัญญา ฯลฯ สังขาร ฯลฯ เรารูชัดวิญญาณ ความเกิดขึ้นแหง

วิญญาณ ความดับแหงวิญญาณ ปฏิปทาที่ใหถึงความดับแหงวิญญาณ สมณะหรือพราหมณเหลาใดเหลาหนึ่ง 

รูชัดความเกิดขึ้น ความดับ และปฏิปทาที่ใหถึงความดับอยางนี้แลว เปนผูหลุดพนเพราะความเบื่อหนาย 

เพราะคลายกำหนัด เพราะดับไป ไมยึดม่ันถือม่ัน สมณะหรือพราหมณเหลานั้นชื่อวาหลุดพนดีแลว สมณะหรือ

พราหมณเหลาใดหลุดพนดีแลว สมณะหรือพราหมณเหลานั้นชื่อวาหมดกิเลสโดยสิ้นเชิง สมณะหรือพราหมณ

เหลาใดหมดกิเลสโดยสิ้นเชิง สมณะหรือพราหมณเหลานั้นชื่อวาไมมีวัฏฏะเพ่ือความปรากฏอีก” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: สํ.ข. (ไทย); 17/56/82-86) โดยสรุปในรูปตาราง ไดดังนี้ 
 

อุปาทาน

ขันธ 

รูชัด ความ

เกิดข้ึน 

ความ

ดับ 

ปฏิปทาอันถึง

ความดับ 

รูป มหาภูตรูป 4 และรูปท่ีอาศัยมหาภูตรูป 4 อาหาร อาหาร อริยมรรคมีองค 8 

เวทนา จักขุสัมผัส, โสตสัมผัส, ฆานสมัผัส, ชิวหาสัมผัส, 

กายสัมผัสและมโนสัมผัส 

ผัสสะ ผัสสะ อริยมรรคมีองค 8 

สัญญา รูรูป, รูเสียง, รูกลิ่น, รูรส,  

รูโผฏฐัพพะ, รูธรรมารมณ 

ผัสสะ ผัสสะ อริยมรรคมีองค 8 

สังขาร เจตนาความจำนงรูป, จำนงเสียง, จำนงกลิ่น,

จำนงรส, จำนงโผฏฐัพพะ, จำนงธรรมารมณ 

ผัสสะ ผัสสะ อริยมรรคมีองค 8 

วิญญาณ ความรูอารมณทางตา, ทางห,ู ทางจมูก, ทางลิ้น, 

ทางกาย, ทางใจ 

นามรูป นามรูป อริยมรรคมีองค 8 

 

ตารางท่ี 1: อุปาทานขันธ 5 โดยเวียนรอบ 4 

 

 1. ความรูชัดในรูป คือ มหาภูตรูป 4 และรูปท่ีอาศัยมหาภูตรูป 4, ความเกิดข้ึนแหงรูปมี เพราะความ

เกิดขึ้นแหงอาหาร, ความดับแหงรูปมี เพราะความดับแหงอาหาร, ปฏิปทาอันใหถึงความดับแหงรูป คือ 

อริยมรรคมีองค 8  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 192 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 2. ความรูชัดในเวทนา คือ เวทนาเกิดจากจักขุสัมผัส, โสตสัมผัส, ฆานสัมผัส, ชิวหาสัมผัส, กายสัมผัส

, มโนสัมผัส, ความเกิดขึ้นแหงเวทนามี เพราะความเกิดขึ้นแหงผัสสะ, ความดับแหงเวทนามี เพราะความดับ

แหงผัสสะ, ปฏิปทาอันใหถึงความดับแหงเวทนา คือ อริยมรรคมีองค 8  

 3. ความรูชัดในสัญญา คือ ความหมายรูรูป, รูเสียง, รูกลิ่น, รูรส, รูโผฏฐัพพะ, รูธรรมารมณ, ความ

เกิดขึ้นแหงสัญญามี เพราะความเกิดขึ้นแหงผัสสะ, ความดับแหงสัญญามี เพราะความดับแหงผัสสะ, ปฏิปทา

อันใหถึงความดับแหงสัญญา คือ อริยมรรคมีองค 8  

 4. ความรูชัดในสังขาร คือ เจตนาความจำนงรูป, ความจำนงเสียง, ความจำนงกลิ่น, ความจำนงรส, 

ความจำนงโผฏฐัพพะ, ความจำนงธรรมารมณ, ความเกิดข้ึนแหงสังขารมี เพราะความเกิดข้ึนแหงผัสสะ, ความ

ดับแหงสังขารมี เพราะความดับแหงผัสสะ, ปฏิปทาอันใหถึงความดับแหงสังขาร คือ อริยมรรคมีองค 8  

 5. ความรูชัดในวิญญาณ คือ ความรูอารมณทางตา, รูอารมณทางหู, รูอารมณทางจมูก, รูอารมณทาง

ลิ้น, รูอารมณทางกาย, รูอารมณทางใจ, ความเกิดข้ึนแหงวิญญาณมี เพราะความเกิดข้ึนแหงนามรูป, ความดับ

แหงวิญญาณมี เพราะความดับแหงนามรูป, ปฏิปทาอันใหถึงความดับแหงวิญญาณ คือ อริยมรรคมีองค 8  

 

คำอธิบายเพ่ิมเติม 

  อาหาร: ในท่ีนี้หมายถึง กวิงการาหาร เปนอาหารท่ีหลอเลี้ยงรางกายโดยตรง การเกิดข้ึนของรูปยอม

มี เพราะมีอาหารหลอเลี้ยง และการดับไปของรูปยอมมีเพราะอาหารดับไป ดังในปุตตมังสสูตร พระผูมีพระ

ภาคตรัสวา “อาหาร คือ กวิงการาหาร (อาหารคือคำขาว) หยาบบาง ละเอียดบาง เปนไปเพื่อความดำรงอยู

ของหมูสัตวผูเกิดแลว หรือเพื่ออนุเคราะหหมูสัตวผูแสวงหาที่เกิด” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: สํ.นิ. (ไทย); 16/63/119) 

 ผัสสะ: คือ การกระทบกันระหวางอายตนะภายใน (ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) กับอายตนะภายนอก   

(รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ) เม่ือเกิดผัสสะ ยอมเกิดเวทนา สัญญา และสังขารตามมา 

 นามรูป: นาม คือ ธรรมที่รูจักกันดวยชื่อ กำหนดรูดวยใจเปนเรื่องของจิตใจ, สิ่งที่ไมมีรูปราง ไมใชรูป

แตนอมมาเปนอารมณของจิตได หมายถึง อรูปขันธ 4 คือ เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ และรูป คือ สิ่งท่ี

ตองสลายไปเพราะปจจัยตาง ๆ อันขัดแยง, สิ่งที่เปนรูปรางพรอมทั้งลักษณะอาการของมัน, สวนรางกาย

จำแนกเปน 28 คือ มหาภูต หรือธาตุ 4 และอุปาทายรูป 24 (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) 

 อริยมรรคมีองค 8: เปนหนทางแหงการปฏิบัติเพื่อความดับทุกข ประกอบดวย 1) สัมมาทิฏฐิ คือ 

ความเห็นชอบ 2) สัมมาสังกัปปะ คือ ความดำริชอบ 3) สัมมาวาจา คือ การเจรจาชอบ 4) สัมมากัมมันตะ คือ 

การกระทำชอบ 5) สัมมาอาชีวะ คือ การเลี้ยงชีพชอบ 6) สัมมาวายามะ คือ ความพยายามชอบ 7) สัมมาสติ

คือ การระลึกชอบ 8) สัมมาสมาธิ คือ ความตั้งจิตม่ันชอบ 

  อุปาทานปริปวัตตนสูตร อธิบายไดวา เมื่อผูปฏิบัติใชปญญาพิจารณาขันธ 5 อยางถองแทโดยรอบท้ัง 

4 มิติแลว จะเกิดผลลัพธ คือ เกิดความเบื่อหนาย เห็นชัดเจนวารูป-นาม (ขันธ 5) นี้ มีการเกิดและดับ เปนทุกข 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 193 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

ทนอยูในสภาพเดิมไมได เปนสิ่งที่ไมนาปรารถนา หรือนาเพลิดเพลินอีกตอไป นำไปสูการคลายความยึดติด 

ความพอใจ และความอยากในขันธ 5 (ละตัณหาและอุปาทาน) และเมื่อไมมีความยึดมั่นถือมั่นแลว จิตยอม

หลุดพนจากเครื่องผูกมัด คือกิเลสและอาสวะท้ังปวง โดยผูท่ีหลุดพนดีแลวนี้ จะไมสรางเหตุปจจัยใหเกิดขันธ 5 

ชุดใหมข้ึนอีก จึง "ไมมีวัฏฏะเพ่ือความปรากฏอีก" เปนการบรรลุพระนิพพาน 

 สรุป การเขาใจอริยสัจ 4 การเกิดดับของขันธ 5 (รูป-นาม) อยางรอบดาน การเกิดและการดับของขันธ 5 คือ

ตัวสภาวะแหงทุกข และการเห็นกระบวนการนี้อยางแจมแจงดวยปญญา นำไปสูการหลุดพนจากวงจรแหงทุกข 

และการเวียนวายตายเกิด 

 4. การเจริญสติปฏฐาน 4 

 การเจริญสติปฏฐาน 4 เปนแนวทางปฏิบัติที่สำคัญในการพิจารณาขันธ 5 ใหเห็นตามความเปนจริง 

สติปฏฐาน 4 คือ การตั้งสติกำหนดพิจารณาสิ่งตาง ๆ 4 ประการ (วิบูลยพงศ พันธุนนท และคณะ, 2563) และ

ในมหาสติปฏฐานสูตร พระผู มีพระภาคตรัสวา “สติปฏฐาน 4 เปนทางเพื ่อความบริสุทธิ ์ของเหลาสัตว         

เพ่ือลวงโสกะและปริเทวะ เพ่ือดับทุกขและโทมนัส เพ่ือบรรลุญายธรรม เพ่ือทำใหแจงนิพพาน” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: ที.ม. (ไทย); 10/373-379/301-313) ดังนี้  

 4.1 กายานุปสสนา (การตามดูกาย ในกาย) กายนี้คือ "รูปขันธ" ซึ่งเปนสวนที่จับตองได และเปน

ภาระ เราแบกกายนี้ไปทุกที่ ตองปอนขาวปอนน้ำ ตองขับถาย ตองดูแลรักษาเมื่อเจ็บปวย การปฏิบัติเพื่อวาง

ภาระ เชน อานาปานสติ (ตามดูรูลมหายใจ) ขณะท่ีตามดูรูลมหายใจเขา-ออก เราจะเห็นความจริงวาลมหายใจ

นี้เปนเพียงสภาวะทางกายท่ีเกิดข้ึน และดับไป ไมใชเราท่ีหายใจ เราเปนเพียงผูดู การฝกเชนนี้ คือการหัดแยก 

ผูดูออกจากกาย เปนการวางภาระทางกายลงชั่วคราว จิตจะเริ่มคุนเคยกับความเบาจากการไมตองไปแบก

ความคิดวา "นี่คือกายของเรา" หรือการดูอิริยาบถ (ตามดูรูการเคลื่อนไหว) ขณะเดิน ยืน นั่ง นอน สติท่ีระลึกรู

จะเห็นวา กายกำลังเดิน ไมใชเราเดิน การเห็นสักแตวากายเคลื่อนไหว จะทำลายความยึดมั่นวา เราเปน

เจาของการกระทำนั้น ๆ หรือการพิจารณาอสุภะ/ปฏิกูลมนสิการ (พิจารณาความไมสวยงาม) เปนการมองทะลุ

ความสวยงามของรางกาย ใหเห็นความจริงวา เปนท่ีประชุมของสิ่งไมสะอาด เพ่ือคลายความหลงใหล (ตัณหา) 

ในกาย เปนตน การเจริญกายานุปสสนา ทำใหเห็นวากายเปนเพียงสภาวะธรรมชาติ ไมใชตัวตนที่นาหลงใหล 

หรือยึดม่ันถือม่ัน 

 4.2 เวทนานุปสสนา (การตามดูเวทนา ในเวทนา) เวทนา (สุข, ทุกข, ไมสุขไมทุกข) คือ "ภาระทาง

อารมณ" เรามักวิ่งไลตามสุขเวทนา และมักวิ่งหนีทุกขเวทนาอยูตลอดเวลา และการวิ่งนี้เอง คือการแบกภาระ

ท่ีหนัก และเหนื่อย จึงควรปฏิบัติเพื่อวางภาระ เชน เมื่อความสุข (สุขเวทนา) เกิดขึ้นจากการไดกินของอรอย 

ใหมีสติรูทันวาความรูสึกสุขกำลังเกิดขึ้น โดยไมเขาไปเพลิดเพลิน หรืออยากใหมันอยูตลอดไป (ไมสรางตัณหา

เพ่ิม) หรือในยามมีความเจ็บปวด (ทุกขเวทนา) เกิดข้ึนจากการปวดหัว ใหมีสติรูทันความรูสึกเจ็บปวดทางกาย

กำลังปรากฏ โดยไมเขาไปปรุงแตงตอ เปนตน การเจริญเวทนานุปสสนา คือการตัดวงจร ไมใหเวทนากลายเปน

ตัณหา เม่ือเห็นเวทนาเปนเพียงสภาวะท่ีเกิดข้ึนแลวก็ดับไป เปนการวางภาระทางความรูสึกลงในปจจุบันขณะ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 194 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 4.3 จิตตานุปสสนา (การตามดูจิต ในจิต) จิตที่ปรุงแตง (สังขารขันธ) และรับรู (วิญญาณขันธ) คือ 

"สถานท่ีผลิตภาระ" โดยตรง เพราะจิตที่มีราคะ โทสะ โมหะ คือจิตที่กำลังสรางภาระ และแบกภาระ จึงควร

ปฏิบัติเพื่อวางภาระ เชน มีสติตามดูสภาวะของจิตตามความเปนจริง เหมือนเรายืนอยูริมตลิ่งแลวมองดู

กระแสน้ำในแมน้ำที่ไหลผานไป เราไมไดกระโดดลงไปในกระแสน้ำนั้น หรือ เราเห็นความโกรธ เปนเพียงแขก

ท่ีมาเยี่ยมจิตแลวก็จากไป เปนตน การเจริญจิตตานุปสสนา คือการเห็นทันความคิดปรุงแตง ตามความเปนจริง 

ท่ีเกิดข้ึน และดับไป 

 4.4 ธัมมานุปสสนา (การตามดูธรรม ในธรรม) การใชปญญาในการพิจารณาตามธรรม โดยการปฏิบัติ

เพ่ือวางภาระ เชน การพิจารณาขันธ 5 วา "นี่รูป...นี่เวทนา...นี่สัญญา...นี่สังขาร...นี่วิญญาณ" ท้ังหมดนี้ไมใชเรา 

ไมใชของเรา หรือการพิจารณาอายตนะวา เม่ือตาเห็นรูปแลวเกิดอะไรข้ึน...หูไดยินเสียงแลวเกิดอะไรข้ึน... เปน

การดูกระบวนการท่ีภาระภายนอก วิ่งเขามาสรางภาระภายใน หรือการพิจารณาโพชฌงค/อริยสัจ เปนการดูวา

เม่ือสติเกิดข้ึน (มรรค) ตัณหา (สมุทัย) มันดับไปอยางไร และความเบาใจ (นิโรธ) มันปรากฏข้ึนอยางไร เปนตน 

การเจริญธัมมานุปสสนา คือการสรุปบทเรียน และถอนรากของภาระ ทำใหเกิดปญญาเห็นแจงวาสรรพสิ่งท้ัง

ปวงลวนเปนไปตามเหตุปจจัย ไมมีตัวตน ท่ีเปนแกนสารใหเขาไปแบกถือไดเลย  

 สรุป สติปฏฐาน 4 คือ การมีสติระลึกรูตอกาย เวทนา จิต และธรรม กระบวนการภาคปฏิบัติ ที่ทำใหเรา

เปลี่ยนจากผูแบกภาระ เปนผูดูภาระ และเม่ือปญญาแกกลาข้ึนจากการดูซ้ำ ๆ เราจะกลายเปนผูวางภาระไดใน

ท่ีสุด เพราะเห็นอยางแจมแจงแลววา ไมมีสิ่งใดเปนเรา เปนของเราแทจริง ทุกสิ่งคือธรรมชาติท่ีเกิดดับตามเหตุ

ปจจัย เม่ือเห็นตามจริง จึงปลอยวางความยึดม่ันถือม่ันในขันธ 5 

 

องคความรูใหม 

 บทความ “การศึกษาวิเคราะหขันธ 5 คือภาระ ในภารสูตร” สามารถนำเสนอองคความรูใหม ดังนี้  

 1. ภารสูตร ขันธ 5 คือภาระ สามารถวิเคราะหตามอริยสัจ 4 ไดแก ทุกข คือ การแบกภาระ (อุปาทาน

ขันธ 5), สมุทัย คือ เหตุแหงการแบกภาระ (ตัณหา), นิโรธ คือ การวางภาระลง (การดับตัณหา), มรรค คือ 

หนทางสูการวางภาระ (อริยมรรคมีองค 8) การนำเสนอนี้ ทำใหเขาใจการเกิดทุกข และหนทางดับทุกขแบบมี

เหตุมีผล เปนการเชื่อมโยงสูการปฏิบัติจริง 

 2. การใชภารสูตร เปนกรอบวิเคราะหชวยสราง โมเดลความเชื่อมโยงระหวางขันธ 5 กับการพนทุกข 

ดังนี้ ขันธ 5 เปน ภาระ เนื่องจากมีลักษณะตามไตรลักษณ คือ อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา การยึดถือขันธจึง

เปนทุกข ตามกระบวนการเกิดภาระ อธิบายผานปฏิจจสมุปบาท ตั้งแต อวิชชา → สังขาร → วิญญาณ–

นามรูป → ผัสสะ → เวทนา → ตัณหา → อุปาทาน การวางภาระ ทำไดโดยการเจริญอริยมรรค 8 และ

ใชสติปฏฐาน 4 เพ่ือพิจารณาเกิด–ดับของขันธตามความเปนจริง ทำใหลดความยึดม่ัน และพนจากความทุกข 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 195 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

สรุป  

 การศึกษาวิเคราะหขันธ 5 คือภาระ ในภารสูตร สามารถสรุปไดวา พระผูมีพระภาคทรงแสดงภารสูตร

ในฐานะเปนกุศโลบายทางปญญาอันแยบคาย เพ่ือเปดเผยสัจธรรมท่ีลึกซ้ึงเก่ียวกับความทุกข และการดับทุกข 

โดยทรงใชอุปมาวา อุปาทานขันธ 5 (ขันธทั้ง 5 คือ รูป เวทนา สัญญา สังขาร และวิญญาณ ที่ถูกจิตเขาไปยึด

มั่นถือมั่น) เปรียบเสมือนภาระอันหนัก ที่มนุษยทุกคนกำลังแบกรับไวอยูในสังสารวัฏ, บุคคล คือ ผูแบกภาระ 

ที่ตองทนทุกขกับภาระนั้น, ตัณหา หรือความทะยานอยาก คือ การถือเอาภาระ และทายสุด การดับสิ้นแหง

ตัณหาโดยสิ้นเชิง คือ การวางภาระ วางความสำคัญมั่นหมายวาขันธเปนตัวตน เปนเรา เปนของเรา การเห็น

ขันธตามจริงวาเปนไตรลักษณ เปนเพียงกระบวนธรรมที่เกิดดับตามเหตุปจจัย จนจิตปลอยวางความยึดมั่นลง 

เม่ือวางภาระได ความทุกขทางใจยอมคลาย เปนสุข เปนอิสระ สูแนวทางแหงการหลุดพน 

 บทความนี้ไดวิเคราะหแนวคิดภารสูตร กับอริยสัจ 4 ไดแก ทุกข คือสภาวะของการแบกภาระขันธ 5, 

สมุทัย คือ ตัวการ หรือกิริยาของการเขาไปยึดเอาภาระนั้นมาแบกไวดวยอำนาจของตัณหา, นิโรธ คือ สภาวะ

ของการวางภาระลงไดอยางสิ้นเชิง นำมาซึ่งความสุข ความเบาสบาย และเปนอิสระ และ มรรค คือ หนทาง

ปฏิบัติที่เปนรูปธรรมเพื่อการวางภาระ คือ อริยมรรคมีองค 8 และไดเชื่อมโยงหลักธรรมตาง ๆ เพื่อเปาหมาย

สูงสุดคือ "การวางภาระ" ไดแก ปฏิจจสมุปบาท แผนผังอธิบายการเกิดข้ึน-การดับของภาระ ผานวงจรแหงเหตุ

ปจจัย, ไตรลักษณ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) ปญญาที่ใหเห็นวา ขันธ 5 ไมเที่ยง, ทนอยูในสภาพเดิมไมได,     

เปนทุกข และไมมีตัวตนท่ีแทจริง, อริยสัจ 4 หนทางอันประเสริฐ ในการรูทุกขและการดับทุกข และสติปฏฐาน 

4 การมีสติระลึกรูตอกาย เวทนา จิต และธรรม เพ่ือเห็นตามจริงจนปลอยความยึดม่ันในตัวตน เกิดเปนปญญา

รูแจงท่ีสามารถถอนรากของตัณหา และอุปาทาน นำไปสูการวางภาระลง พนจากทุกขไดในท่ีสุด 

 

บรรณานุกรม  

พระเทพเวที (ป.อ.ปยุตฺโต). (2536). กระแสธรรมเพื่อชีวิตและสังคม. นนทบุรี: กองทุนวุฒิธรรมเพื่อการศึกษา

และปฏิบัติธรรม.  

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. (พิมพครั้งที่ 24). 

กรุงเทพฯ: ผลิธัมม. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. (พิมพครั้งที่ 31). 

กรุงเทพฯ: ผลิธัมม. 

พระมงคลธรรมว ิธาน และ พระมหาประสิทธ ิ ์  สระทอง. (2563). การสร างความสุขในทัศนะของ

พระพุทธศาสนา. วารสารสิรินธรปริทรรศน. 21(1), 254-261. 

พระมหาไพฑูรย สิริธมฺโม (ชัยกุง). (2561). การวิเคราะหแนวคิดเรื่องขันธ 5 ในเชิงอภิปรัชญา. ดุษฏีนิพนธพุทธ

ศาสตรดุษฏีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาโยธิน โยธิโก (ปดชาสี). (2561). การจัดการขันธ 5 เพ่ือแกปญหาและพัฒนามนุษยในพระพุทธศาสนา. 

ดุษฏีนิพนธพุทธศาสตรดุษฏีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ - 196 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วิบูลยพงศ พันธุนนท และ บาลี พุทธรักษา. (2563). ความสัมพันธของขันธ 5 ที่มีตอการเจริญกรรมฐาน. 

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. 4(1), 116-130. 


