
วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 16 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

การบูรณาการพรหมวิหาร 4 กับแนวคิดภาวะผูนำรวมสมัยในสังคมไทย 

The Integration of Four Brahmavihāras Dharma with Contemporary 

Leadership Concepts in Thai Society 

 

1ปารจรีย ปรมัตถเศรษฐ  

1Parajaree Poramataseth 
1คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

1Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
1Corresponding Author’s Email: Paraja.por@gmail.com  

Received: October 27, 2025; Revised: December 9, 2025; Accepted: December 11, 2025 

 

บทคัดยอ 

 บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงคเพื่อศึกษาการบูรณาการหลักธรรม “พรหมวิหาร 4” ใน

พระพุทธศาสนากับแนวคิดภาวะผูนำรวมสมัยในสังคมไทย “พรหมวิหาร 4” เปนหลักธรรมอัน

ลึกซึ้งในการดำเนินชีวิตและความสัมพันธระหวางมนุษยวาดวยการพัฒนา “จิตแหงผูนำ” อันเปน

แนวทางของผูที ่ปกครองและการอยูรวมกับผูอื ่น คือมีความเขาใจผูอื ่น มีความยุติธรรม และ

สามารถดำรงตนทามกลางความเปลี่ยนแปลงไดอยางมั่นคง พรหมวิหาร 4 เปนกรอบคุณธรรม

สากล ที่มุ งสงเสริมความเมตตา กรุณา ความเขาใจ และความยุติธรรม เมื่อบุคคลประยุกตใช

หลักธรรมนี้ในชีวิตประจำวัน สามารถหลอหลอมภาวะผูนำที่อยูบนพื้นฐานแหงความเมตตากรุณา

และปญญา ทำใหบุคคลสามารถสามารถชี้นำผูอื่นดวยความเขาใจ เอื้ออาทร แทนการใชอำนาจ

บังคับบัญชา เปนกรอบคุณธรรมที่สามารถประยุกตใชไดทั้งในระดับบุคคล องคกร และสังคมโลก

เพื่อใหเกิดสันติสุขที่แทจริง สำหรับ “ภาวะผูนำ”นั้น ในทัศนะทางพุทธศาสนาหมายถึง ภาวะจิตใจ

ของบุคคลที่สามารถชี้นำ สรางศรัทธา และจูงใจผูอื่นใหดำเนินตามทางที่ถูกตอง ไมไดหมายถึงการ

มีอำนาจหรือการบังคับบัญชา เมื ่อเชื ่อมโยงกับหลักธรรม “พรหมวิหาร 4” กรอบแนวคิดนี้

สามารถใชเปนคุณธรรมนี้สำหรับเสริมสรางภาวะผู นำรวมสมัยในบริบทสังคมไทยไดอยางมี

ประสิทธิผลย่ิง ผูนำเกิดการนำดวยใจที่แสดงออกผานการกระทำอันมีพรหมวิหารธรรมเปนพื้นฐาน 

สามารถเปนผูนำที่ทั้งดีและเกง  

คำสำคัญ: การบูรณาการ; พรหมวิหาร 4; ภาวะผูนำ; สังคมไทยรวมสมัย 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 17 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

Abstract 
 The academic article aims to explore the integration of the Four Brahmavihāras Dharma 
in Buddhism with Contemporary Leadership in Thai society. In Buddhism, profound principles 
for living and for cultivating harmonious human relationships are embodied in the Four 
Brahmavihāras Dharma, which serve as foundational guidelines for developing a “leader’s 
mind.” These principles offer a pathway for those who are among others or govern or work to 
cultivate understanding, fairness, and the ability to remain steady amidst change. Beyond being 
meditative practices, the Four Brahmavihāras form a universal moral framework that cultivates 
kindness, understanding, and justice toward all beings. When applied in daily life, theses 
principles nurture leadership grounded in compassion and wisdom, enabling individuals to 
guide others through empathy rather than authority. The Four Brahmavihāras dharma can be 
integrated into personal conduct, organizational culture, and global relations, serving as a 
pathway to genuine harmony and sustainable peace. In the Buddhist perspective, “leadership” 
is a state of mind that enables an individual to guide, inspire faith, and motivate others to follow 
the righteous path, it does not refer to holding power or exercising authority. When integrated 
with the Four Brahmavihāras, it provides a meaningful framework for strengthening and 
cultivating contemporary leadership. A leader who leads from the heart, grounded in the 
Brahmavihāras, expresses this inner quality through ethical actions. Such virtue-based 
leadership enables the leader to be both good and highly competent. 
Keywords: Integration; Four Brahmavihāras; Leadership; Contemporary Thai Society 

 

บทนำ 

 ในปจจุบันสังคมไทยกำลังเผชิญหนากับความทาทายหลากหลาย ทั้งความเหลื่อมล้ำทางเศรษฐกิจ 

สังคม การเมือง การทุจริตและขาดความโปรงใส การปรับตัวตอเทคโนโลยีและดิจิทัล การเปลี่ยนแปลง

โครงสรางประชากรสูสังคมสูงวัย คานิยมตางรุน เปนตน ความทาทายเหลานี้สงผลกระทบตอความม่ันคง การ

พัฒนา และคุณภาพชีวิตของประชาชน ภาวะผูนำจึงมีบทบาทสำคัญในการสรางความรวมมือในทุกภาคสวน 

เปนหัวใจสำคัญในการพัฒนาองคกร สังคม ใหมีความเขมแข็งและยั่งยืน เปนคุณสมบัติที่มีเฉพาะตัวบุคคลท่ี

สามารถพัฒนาได การสรางภาวะผูนำไมไดจำกัดอยูเพียงการมีทักษะเชิงความรู ในงาน เชิงเทคนิค หรือ

ความสามารถในการบริหารจัดการเทานั้น หากยังตองอาศัยคุณธรรมและจริยธรรมเพ่ือสรางความไววางใจและ

แรงบันดาลใจแกบุคลากร  

 ในพระพุทธศาสนามีมุมมองท่ีสะทอนคุณลักษณะผูนำ ผานหลักวาดวยพรหมวิหาร 4 ซ่ึงเปนคุณธรรม

หลักท่ีถูกนำมาใชในบริบทของผูปกครอง ผูนำ เปนหลักในการบริหารบุคคลดวยหลักเมตตา กรุณา มุทิตา 

อุเบกขา คำวา “พรหมวิหาร 4” เปนคำภาษาบาลี แปลวา ธรรมเปนเครื่องอยูของพรหม ธรรมเปนเครื่องอยู

ของผู ใหญ ธรรมเปนเครื ่องอยู อยางประเสริฐ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต), 2564) และ

พจนานุกรมศัพทศาสนาสากล อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน ระบุความหมายของพรหมวิหารวา เปน

ธรรมหมวดหนึ่งในพระพุทธศาสนา มีความหมายหลายนัย คือ 1) เปนธรรมเครื่องอยูของพรหม เครื่องอยูของ

พรหม และทำใหเปนพรหมเสมอดวยพรหม 2) เปนธรรมเครื่องอยูของผูประเสริฐ ธรรมประจำใจอันประเสริฐ 

หลักความประพฤติที่ประเสริฐ 3) เปนธรรมเครื่องอยูของผูใหญ คือ ผูนำหรือผูปกครอง เปนหลักธรรมทาง

พระพุทธศาสนาท่ีเปนรากฐานในการดำเนินชีวิตท่ีดี (ราชบัณฑิตยสถาน, 2548) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 18 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 ดังท่ี พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต) (2543) ไดใหความหมายของพรหมวิหาร 4 วา เปนคุณธรรม

ท่ีจำเปนสำหรับผูบริหาร ผูปกครอง เม่ือผูนำในสังคมใชหลักธรรมนี้ในการบริหารงานและดูแลผูคน ยอมสงผล

ใหเกิดความสามัคคี ความไววางใจ และการทำงานรวมกันอยางมีประสิทธิภาพซ่ึงเปนแกนแทของการสรางทุน

ทางสังคม (social capital) ที่ทำใหเกิดความสัมพันธที่ดีและมีคุณภาพระหวางบุคคลในสังคม ซึ่งเปนปจจัยใน

การพัฒนาสังคมใหสงบสุข ลิขิตา เฉลิมพลโยธิน, เฉลิมชัย กิตติศักดิ์นาวิน และ นลินณัฐ ดีสวัสดิ์ (2566)       

ไดศึกษาวา สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาทรงมีภาวะผูนำที่สมบูรณแบบ ทรงคุณสมบัติที่ดีงาม มีสติปญญา          

มีความรู มีความสามารถ ในการชักนำใหคนทั้งหลายมาประสานกัน ทรงปฏิบัติตนใหมีปฏิปทานาเลื่อมใส     

นาสนทนา และทรงรับฟงผูอื่น ทรงมีฐานะอีกอยางหนึ่งเรียกวา "เปนนาถะคือเปนที่พึ่ง" พระพุทธเจาไดทรง

แสดงคุณธรรมของบุคคลผูเปนท่ีพ่ึงของผูอ่ืนหรือผูเปนใหญหรือผูเปนผูนำไวหลายประการ โดยเฉพาะอยางยิ่ง 

“พรหมวิหาร 4” อันเปนคุณธรรมของผูปกครองหรือเปนลักษณะภายในสำหรับการประพฤติปฏิบัติของผูนำ

หรือผูใหญตามหลักพรหมวิหาร 4   

 บทความนี้มุงศึกษาการบูรณาการพรหมวิหาร 4 รวมกับภาวะผูนำรวมสมัยในสังคมไทย เพื่อเปน

แนวทางใหผูนำไทยมีทั้งคุณธรรมและความสามารถในการตอบสนองตอความทาทายของโลกสมัยใหมและ

บริบทของสังคมไทยรวมสมัยไดอยางมีประสิทธิภาพและยั่งยืน โดยศึกษากรอบแนวคิดและการประยุกตใช

พรหมวิหารธรรมหรือ “พรหมวิหาร 4” อันเปนหลักคุณธรรมสากล สามารถนำมาผสมผสานไปพรอมกับการ

พัฒนาทักษะภาวะผูนำอยางมีระบบ จนเกิดความสมบูรณหรือความเปนเอกภาพ ใชเปนกรอบคุณธรรมของ

ผูนำรวมสมัยหรือผูนำในยุคปจจุบันในองคกรทุกระดับทุกภาคสวนไดอยางมีประสิทธิภาพ เปนแนวทางท่ี

สามารถเสริมสรางคุณธรรมและภาวะผูนำใหสามารถขับเคลื่อนองคกรไปสูความยั่งยืนในระยะยาว 

 

พรหมวิหาร 4 หลักธรรมสำหรับผูนำ   

 พระพุทธองคทรงสรรเสริญพรหมวิหารทั้ง 4 อันไดแก เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา วาเปน 

“ธรรมอันประเสริฐท่ีทำใหจิตบริสุทธิ์และเก้ือกูลตอสรรพสัตว” คือธรรมของพรหม (ผูเปนใหญ) เปนหลักธรรม

อันประณีตประจำใจสำหรับผู นำ เปนแนวทางการพัฒนาภาวะผู นำที ่ต ั ้งอยู บนคุณธรรมภายในจิตใจ 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั: ที.ปา. (ไทย); 11/305/275) อยางไรก็ตามพรหม

วิหาร 4 ถือเปนหลักธรรมสำหรับทุกคนเชนกัน สามารถชวยใหทุกคนดำรงชีวิตอยูรวมกันไดอยางประเสริฐและ

บริสุทธิ์ไดแก เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา และไมเพียงเปนหลักธรรมสำหรับการอยูรวมกันอยางสงบสุข

เทานั้น แตยังเปนพื้นฐานสำคัญของการนำคนในยุคปจจุบัน โดยเฉพาะในสังคมไทยที่ใหความสำคัญกับ

ความสัมพันธ ความเก้ือกูล และความเปนมนุษย  

 พจนานุกรมศาสตร ฉบับประมวลธรรม พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตโต) (2546) ไดอธิบายพรหมวิหาร 4 

ประกอบดวย เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา เปนคำสอนที่มุงสรางเสริมสังคม เปนหลักธรรมที่แสดงออก

ตอผูอ่ืนท้ังมนุษยและสรรพสัตว อันประกอบดวย  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 19 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 1. เมตตา (loving-kindness) หมายถึง ความรัก ปรารถนาดีอยากใหเขามีความสุข มีจิตอันแผไมตรี

และคิดทำประโยชนแกมนุษยและสัตวท่ัวหนา 

 2. กรุณา (compassion) หมายถึง ความสงสาร คิดชวยใหพนทุกข ใฝใจในอันจะปลดเปลื้องบำบัด

ความทุกขยากเดือดรอนของปวงสัตว 

 3. มุทิตา (sympathetic joy) หมายถึง ความยินดีเมื่อผูอื่นอยูดีมีสุข มีจิตผองใสบันเทิง กอปรดวย

อาการแชมชื่นเบิกบานอยูเสมอ ตอสัตวทั้งหลายผูดำรงในปกติสุข พลอยยินดีดวยเมื่อเขาไดดีมีสุข เจริญงอก

งามยิ่งข้ึนไป  

 4. อุเบกขา (equanimity) หมายถึง ความวางใจเปนกลาง อันจะใหดำรงอยูในธรรมตามท่ีพิจารณา

เห็นดวยปญญา คือมีจิตเรียบตรงเที่ยงธรรมดุจตาชั่ง ไมเอนเอียงดวยรักและชัง พิจารณาเห็นกรรมที่สัตว

ทั้งหลายกระทำแลว อันควรไดรับผลดีหรือชั่ว สมควรแกเหตุอันตนประกอบ พรอมที่จะวินิจฉัยและปฏิบัติไป

ตามธรรม รวมท้ังรูจักวางเฉยสงบใจมองดู ในเม่ือไมมีกิจท่ีควรทำ เพราะเขารับผิดชอบตนไดดีแลว เขาสมควร

รับผิดชอบตนเอง หรือเขาควรไดรับผลอันสมกับความรับผิดชอบของตน 

 พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตโต) (2545) ไดเสนอเปนแนวคิดวา พรหมวิหาร 4 มิไดเปนเพียงหลักธรรม

เชิงศีลธรรม แตเปน “ทุนทางคุณธรรม” (moral capital) ซึ่งเปนปจจัยสำคัญตอการบริหารองคกรในโลกยุค

ใหม โดยเมตตาเปนพลังแหงความปรารถนาดีที่ทำใหผู นำเห็นคุณคาและศักยภาพของผู ตาม กรุณาเปน

แรงผลักดันใหผู นำชวยเหลือ สนับสนุน และลดความทุกขของผูตามอยางจริงใจ สวนมุทิตาชวยสงเสริม

วัฒนธรรมองคกรที่ยินดีรวมกันในความสำเร็จของผูอื ่น ลดความอิจฉา และสรางความผูกพันทางใจ และ

อุเบกขาเปนฐานแหงปญญาที่ทำใหผูนำมีความมั่นคง ยุติธรรม และสามารถตัดสินโดยไมเอนเอียง ดังนั้น เม่ือ

นำพรหมวิหาร 4 มาบูรณาการประยุกตใชกับภาวะผูนำรวมสมัย หลอหลอมจิตใจของผูนำใหมีความละเอียด

ลึกซึ้ง เขาใจผูอื่น และมีความมั่นคงทางอารมณ ผูนำยอมสามารถสรางสมดุลระหวางผลลัพธของงานและ

คุณคาความเปนมนุษย นำไปสูการเปนผูนำท่ีท้ัง “ดี” และ “เกง” พรอมสรางความไววางใจ ความรวมมือ และ

การเติบโตอยางยั่งยืนในองคกร  

 พระครูปลัดไพฑูรย เมธิโก (2557) ไดทำการศึกษาไว เรื่องพรหมวิหารธรรม: ธรรมแนวทางการแกไข

ความขัดแยงของสังคมไทย และไดเสนอเปนแนวคิดผลการศึกษาไววา พรหมวิหารทั้ง 4 ขอ จะตองนำมาใช

อยางประสานกลมกลืนกัน หากขาดเพียงขอใดขอหนึ่ง ยอมกอใหเกิดความบกพรองทางสังคม เชน มีเมตตา 

กรุณา และมุทิตาตอกัน มีน้ำใจตอกัน ยอมมีความอบอุน มีความสุขในการอยูรวมกัน สวน “อุเบกขา” นั้น 

เปนจุดถวงดุลยภาพในสังคม กลาวคือ บุคคลท่ีทำผิด ขาดความรับผิดชอบ มักเขาหาผูใหญเพ่ือขอความเมตตา 

ผูใหญท่ีมีอุเบกขายอมหนักแนนพิจารณาไดวา คนที่ทำผิดยอมไดรับผลจากการทำผิด เมื่อเปนเชนนี้ การมี

พรหมวิหาร 4 จึงเปนจุดถวงดุลยภาพท่ีมีความสำคัญในเชิงสังคมและเชิงจริยธรรม  

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 20 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

แนวคิดภาวะผูนำ 

 พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตโต) (2540) ไดกลาววา “ภาวะผูนำ” (Leadership) คือคุณสมบัติ เชน 

สติปญญา ความดีงาม ความรูความสามารถของบุคคล ที่ชักนำใหคนหลายคนมาประสานกัน และพากันสู

จุดหมายที่ดีงาม คุณสมบัติของผูนำมีหลายดาน แยกไปตามสิ่งที่ผูนำจะตองเกี่ยวของ กลาวคือ ผูนำจะตองมี

ความสามารถในการท่ีจะไปเก่ียวของหรือปฏิบัติตอสิ่งเหลานั้นทุกอยางใหถูกตองและไดผลดี กลาวไดวา ภาวะ

ผูนำเปนศิลปะวิธีท่ีผูนำไดประยุกตใชความรู ความสามารถ จนกอใหเกิดการยอมรับจนสามารถจูงใจผูอ่ืนหรือ

ชักนำ พาผูอื่นใหปฏิบัติภารกิจการงานของกลุมหรือองคกรใหสำเร็จลุลวงไปตามวัตถุประสงคหรือเปาหมายท่ี

ผูนำหรือองคกรตั้งไว นั่นคือ “ผูบริหารจะตองเปนผูนำ ผูนำจะตองมีภาวะผูนำ” (สมาน ศิริเจริญสุข, 2565) 

 สำหรับ “ผูนำ” (Leader) เปนการมองที่ตัวบุคคล เรามักไดยินคำเรียกบุคคลวาผูนำในทิศทางท่ี

แตกตางกัน มีทัศนะจากทานผูรูไดใหความคิดเห็นเก่ียวกับผูนำ เชน พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตโต) (2546) 

ไดใหความหมายของ ผูนำ คือบุคคลที่มาประสานชวยใหคนทั้งหลายรวมกัน โดยที่การมาอยูรวมกัน หรือทำ

การรวมกันก็ตามนั้น ใหพากันไปดวยดี หมายความวาบรรลุถึงจุดหมายที่ดีงามที่ตั้งไวดวยดี และ พระธรรม

โกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตตฺโต) (2549) ไดใหทัศนะวาผูนำคือ ผูชักพาใหผูอื่นเคลื่อนไหวไปสูเปาหมายท่ี

กำหนดไว โดยมีคุณสมบัติในการสรางอิทธิพลตอกลุม เพื่อใหทุกคนรวมกันปฏิบัติงานจนบรรลุสำเร็จตาม

เปาหมาย หลายคนตางมีบทบาทเปนผูนำเชนผูนำองคกร ผูนำสมาคม ผูนำวัด ผูนำครอบครัว ผูนำกลุม  

 สมาน ศิริเจริญสุข (2565) ไดทำการศึกษาเรื ่อง ภาวะผูนำกับการจัดการความขัดแยง และเสนอ

แนวคิดวา องคกรท่ีขาดผูนำท่ีมีภาวะผูนำมักประสบปญหาดานตาง ๆ เชน ความขัดแยง ซ่ึงเปนสิ่งท่ีเกิดข้ึนได

เสมอในองคกร และในสังคมมนุษยทั่วไปที่มีความสัมพันธตอกัน หากผูนำองคกรขาดคุณธรรมจริยธรรมยิ่งมี

โอกาสทำใหเปาหมายขององคกรที่วางไวไมประสบผลสำเร็จ จากการศึกษาวิจัยพบวา หากมีการนำพุทธวธิีมา

เปนสวนหนึ่งในการปองกันและแกไขปญหาความขัดแยงสามารถเปนทางเลือกที่ทำใหทุกคนทุกฝายเกิดความ

พึงพอใจและเกิดไมตรีจิตท่ีดีตอกัน มากกวาการนำระบบหรือกระบวนการมาดำเนินการ นับเปนแนวทางเลือก

ท่ีเหมาะสมเปนการปองกันแกไขปญหาดวยคุณธรรมของผูนำ อันเปนแกนธรรมพัฒนาไดที่จิตใจของผูนำเพ่ือ

นำไปสูความสำเร็จอยางยั่งยืนขององคกร ของกลุมไดอยางดียิ่ง 

 ในงานศึกษาเรื่อง “การพัฒนาภาวะผูนำในศตวรรษที่ 21” ปณณพงศ วงศณาศรี และคณะ (2567) 

ไดเสนอเปนแนวคิดจากผลการศึกษาวา ภาวะผูนำรวมสมัย (Contemporary Leadership) หรือภาวะผูนำใน

ศตวรรษที่ 21 เปนสิ่งจำเปนสำหรับความสำเร็จขององคกรในศตวรรษที่ 21 ความสามารถตาง ๆ เชน การ

บริหารการเปลี่ยนแปลง ทักษะในการสื่อสารและการเจรจา ความฉลาดทางอารมณ ความเห็นอกเห็นใจ แรง

บันดาลใจ ความสามารถในการสรางความรวมมือและสรางทีม เปนสิ่งสำคัญยิ่ง ดังนั้นเมื่อบูรณาการพรหม

วิหารธรรมเขาไปมีสวนรวมในการพัฒนาภาวะผูนำรวมสมัยผสมผสานกับความรูความเขาใจความสามารถและ

ทักษะท่ีสำคัญจำเปนเหมาะสมกับสถานการณในปจจุบัน ยอมสนับสนุนสงเสริมภาวะผูนำใหสามารถสรางพลัง

ใหทีมงาน องคกร นำองคกรใหประสบความสำเร็จไดอยางม่ันคงยั่งยืน 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 21 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

แนวคิดเพ่ือพัฒนาภาวะผูนำรวมสมัยในสังคมไทยปจจุบัน 

 Northouse (2022) ไดศึกษาและกลาวไวในหนังสือ Leadership: Theory and Practice วา ภาวะ

ผูนำท่ีแทจริงมิไดวัดเพียงจากความสามารถในการบริหารจัดการหรือการตัดสินใจเชิงกลยุทธเทานั้น หากแตยัง

สะทอนจาก “คุณธรรมภายใน”ของผูนำดวย โดยพระพรหมคุณาภรณ (2543) ไดกลาววา เมื่อพิจารณาในมุม

ของพุทธจิตวิทยา “พรหมวิหาร 4” เปนหลักธรรมที่สะทอนถึงจิตใจของผู นำ ผู นำที ่ขาดพรหมวิหาร 4          

จึงหมายถึงการขาดความเปนผูนำ หากผูนำขาดองคธรรมเหลานี้ จะเกิดภาวะผูนำที่ไมสมดุล ซึ่งสงผลโดยตรง

ตอความสัมพันธในองคกรและคุณภาพการบริหารงาน ดังนั้น การบูรณาการ “พรหมวิหาร 4” มาเปนกรอบ

พัฒนาภาวะผูนำ ก็เพื่อสรางความไววางใจ ความผูกพัน และการขับเคลื่อนองคกรไปสูเปาหมายรวมกันอยาง

ยั่งยืน  

 ปจจุบันประเทศไทยตองเผชิญกับการเปลี่ยนแปลงทางเศรษฐกิจ สังคม เทคโนโลยี ความขัดแยงท่ี

เกิดขึ้นอยางรวดเร็ว สงผลใหองคกรตางๆเผชิญความทาทายในการบริหารจัดการ และการสรางความรวมมือ

ระหวางผูบริหารและทีมงานหรือผูตาม ภาวะผูนำจึงเปนหัวใจสำคัญในการบริหารจัดการ ไมวาในองคกร

การศึกษา หนวยงานภาครัฐ ภาคธุรกิจ หรือแมแตการเมืองทองถิ่นจนถึงการเมืองระดับประเทศ เนื่องจาก

ปญหาดังตอไปนี้ 

 1. ปญหาการสื่อสารที่ไมชัดเจน Kotter (1996) ไดศึกษาพบวาผูนำจำนวนมากเนนการใชอำนาจสั่ง

การแตไมสามารถถายทอดวิสัยทัศนใหเกิดแรงบันดาลใจและการมีสวนรวมตามแนวทางการสื่อสารที ่มี

ประสิทธิภาพและประสิทธิผลของผูนำ  

 2. ปญหาขาดทักษะดาน EQ และความเขาใจกับคนรุนใหม ทำใหไมสามารถจัดการความขัดแยง

หรือสรางแรงจูงใจในสภาพแวดลอมการทำงาน และการแขงขันท่ีเปลี่ยนแปลงอยางรวดเร็ว 

 3. ปญหาขาดการพัฒนาภาวะผูนำอยางตอเนื่อง ระบบฝกอบรมหรือการพัฒนาผูนำในองคกรไทย

ยังเนนตำแหนงมากกวาคุณลักษณะ ภาวะผูนำไมใชอยูที ่ตำแหนง ความเปนผูนำเกิดจากคุณสมบัติและ

พฤติกรรม ไมใชเกิดจากตำแหนง ในสังคมไทยมักมีความเขาใจผิดวา “ผูนำ” ตองเปนผูที่มีตำแหนงสูงเปน

ระดับหัวหนาผูบังคับบัญชา ดังท่ีพระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตโต) (2543) ไดกลาววาในความเปนจริงภาวะ

ผูนำที่แทเกิดจากคุณธรรม ความสามารถ และการปฏิบัติ ดังนั้นการพัฒนาภาวะผูนำอยางตอเนื่องควบคูกับ

การพัฒนาคุณธรรมจึงเปนสิ่งท่ีตองทำอยางตอเนื่อง 

 4. ปญหาดานการขาดความผูกพันตอองคกร จากงานวิจัยเรื่อง “ความผูกพันตอองคกร 3 ประเภท” 

(Three Component Model of Organizational Commitment) อันเปนแบบจำลองที่ใชกันแพรหลายใน

งานวิจัยดานจิตวิทยาองคกรและทรัพยากรมนุษย โดย Meyer and Allen (1997) พบวา ปจจุบัน “ความ

ผูกพัน” (commitment) ตอองคกรมี 3 ประเภท คือ 

 4.1. “ความผูกพันทางอารมณ” (Affective Commitment) คือความรูสึกผูกพันเพราะ “รักและ

ภักดี” ของบุคลากรตอองคกร เกิดจากการท่ีพนักงานหรือบุคลากรในองคกรรูสึกวาตนเปนสวนหนึ่งขององคกร 

และสามารถแบงปนคุณคา เปาหมายรวมกัน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 22 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 4.2. “ความผูกพันเชิงการคำนวณ” (Continuance Commitment) คือความผูกพันเพราะ    

“อยูแลวคุม” หรือ “ไมอยากสูญเสียผลประโยชน” เชน คำนวณตนทุนในการลาออก การอยูตอ ผลประโยชน 

ความม่ันคงในงาน จึงตัดสินใจอยูตอ ทำงานตอแบบทำไปเรื่อย ๆ  

 4.3. “ความผูกพันเชิงบรรทัดฐาน” (Normative Commitment) คือรูสึกผูกพันวา “ควรอยู” 

กับองคกร “ควรทำ” ใหองคกร เพราะเปนหนาที่ เปนสิ่งที่ถูกตองตามบรรทัดฐาน ศีลธรรม หรือความรูสึกท่ี

เปนหนี้บุญคุณตอองคกร ไมใชทำเพราะรัก (Affective Commitment) หรือ ไมใช ทำเพราะคำนวณตนทุน 

ผลประโยชน (Continuance Commitment)  

 

สภาพปญหาภาวะผูนำตอการพัฒนาองคกร 

 1. เนน “ผลสำเร็จ” แตขาด “จิตสำนึกทางจริยธรรม” ปญหาที่เกิดขึ้นปจจุบันคือ ผูนำจำนวนไม

นอยขาดความสมดุลระหวางทักษะและคุณธรรม กลาวคือ ผูนำอาจมีความสามารถสูงในเชิงเทคนิค มีองค

ความรูในงาน ชั้นเชิงการวางกลยุทธ และการบริหารจัดการ แตความเขาใจในคุณคาของความเปนมนุษยขาด

จิตสำนึกทางจริยธรรม สงผลใหเกิดความไมไววางใจ การสื่อสารที่ไมจริงใจ และความเสื่อมศรัทธาภายใน

องคกร ซ่ึงเปนอุปสรรคตอความกาวหนาและความยั่งยืนขององคกรในระยะยาว  

 2. เนน “ผลสำเร็จ” มากกวา “กระบวนการที่ถูกตอง” กัญพัชร ไชยเชื้อ และสุวรรณี แสงมหาชัย 

(2565) ไดทำการศึกษาเรื่อง ภาวะผูนำกับประสิทธิผลของวิสาหกิจชุมชนในประเทศไทย และเสนอแนวคิดวา

ปญหาที่เกิดขึ้นปจจุบันคือ ผูนำบางสวนเนน “ผลสำเร็จ” มากกวา “กระบวนการที่ถูกตอง” รวมถึงใชอำนาจ

เพื่อประโยชนสวนตน และยึดติดกับระบบอุปถัมภ สงผลใหเกิดความเหลื่อมล้ำ ความไมเปนธรรม ความไม

โปรงใส การตัดสินใจที ่ลำเอียง และความเสื ่อมศรัทธาในระบบบริหาร อีกทั ้งวัฒนธรรมแบบไทยที ่ให

ความสำคัญกับ “ความเกรงใจ” ความสัมพันธเชิงอำนาจ ระบบอาวุโส ยังเปนปจจัยท่ีทำใหการตรวจสอบผูนำ

เปนเรื่องยาก สงผลใหเกิดปญหาผูนำท่ีไมโปรงใส หรือไมสามารถพัฒนาองคกรไดอยางแทจริง   

 ภาวะผูนำเปนปฏิสัมพันธท่ีเกิดข้ึนระหวางผูนำกับผูตาม อันนำไปสูการโนมนาวผูตามหรือบุคคลอ่ืนให

ทำตามเปาหมายรวมกันเพื่อใหบรรลุผลรวมกันภายใตมิติความทาทายดานจริยธรรม สิ่งสำคัญที่ควรตระหนัก

คือการสรางความไวเนื้อเชื่อใจ การสรางแรงจูงใจ การลดความขัดแยง ดังนั้น ทักษะเพียงอยางเดียวไมเพียงพอ 

ผูนำรวมสมัยตองประกอบดวย “ทั้งความสามารถเชิงกลยุทธและคุณธรรม” มุงเนนการสรางคุณคาในการ

สื่อสารเชิงบวก ไมมุงเนนทักษะการทำงานอยางเดียวเพราะการมุงเนนแตการทำงานอยางเดียว มักสรางงานได

เพียงประสิทธิภาพระยะสั้น แตไมสามารถสรางความไววางใจ ความรวมมือ และแรงบันดาลใจใหเกิดขึ้นอยาง

ยั่งยืนในองคกรได 

 ภาวะผู นำเปนคุณสมบัติที ่ม ีเฉพาะตัวบุคคลที ่จะสามารถนำพาและจูงใจเพื ่อนรวมงานหรือ

ผูใตบังคับบัญชาแตละคนใหทำงานดวยความเต็มใจและกระตือรือรนเพื่อใหบรรลุเปาหมายขององคการและ

กอใหเกิดความสงบสุขและรมเย็นแกสังคม การสรางภาวะผูนำจึงไมไดจำกัดอยูเพียงการมีทักษะเชิงเทคนิค

หรือความสามารถในการบริหารจัดการเทานั้น หากตองอาศัยคุณธรรมและจริยธรรมเพื่อสรางความไววางใจ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 23 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

สรางแรงบันดาลใจแกบุคลากร และปองกันเรื่องปญหาตาง ๆ มิใหเกิดซ้ำ ผูนำรวมสมัยจึงตองประกอบดวย 

“ท้ังความสามารถเชิงกลยุทธและคุณธรรม” 

 

การบูรณาการพรหมวิหาร 4 กับภาวะผูนำรวมสมัยในสังคมไทย 

 ในแงคิดทางจริยศาสตร เมื่อนำรูปแบบของ “จริยศาสตรทางคุณธรรม” มาผสมกับ “แนวคิดการ

บริหาร” ผูนำท่ีมีคุณธรรม จึงเปนแนวคิดท่ีเนนให คุณธรรมและความสามารถ เชามาบูรณาการควบคูกัน ไมให

ดานใดดานหนึ่งมากเกินไปจนกลายเปนความเสี่ยง เมื่อพิจารณาในมุมของพุทธจิตวิทยาเห็นไดวา คุณธรรม

เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ใน “พรหมวิหาร 4” เปนหลักธรรมท่ีสะทอนจิตใจของผูนำ กอใหเกิดภาวะ

ผูนำที่สมบูรณ สมดุลกับทักษะการบริหาร พรอมทั้งนำเสนอแนวทางการพัฒนาภาวะผูนำที่มีความสมดุล

ระหวางทักษะและคุณธรรมตามหลักพุทธธรรม 

 ราชบัณฑิตยสถาน (2554) ไดบัญญัติวา “บูรณาการ” หมายถึง “การรวมสวนประกอบหลายสวนให

สัมพันธกันอยางเปนระบบ จนเกิดความสมบูรณหรือความเปนเอกภาพ” ดังนั้น การบูรณาการคุณธรรม 

“พรหมวิหาร 4” กับแนวคิดผูนำรวมสมัย อยางเปนระบบจนเกิดความเปนเอกภาพ จึงได “รูปแบบภาวะผูนำ

รวมสมัยท่ีมีคุณธรรม” ในสังคมไทย ดังนี ้

 1. การบูรณาการเชิงทฤษฎี 

 1.1 เมตตา (Loving-kindness) พระภาวนาวชิรสุนทร วิ. (กิตติเชษฐ สิริวฑฺฒโก) (2560) ไดแสดง

ธรรมเรื่อง พรหมวิหารธรรม วา ผูนำท่ีแทจริงไมจำเปนตองมีอำนาจเหนือผูอื่น แตตองมี “ความเมตตา”      

ใหดวยความเมตตาปรารถนาดี เกื้อกูล อยากเห็นคนรอบขางมีความสุข เติบโต มีสวนรวม แบงปนความสุข 

สอดคลองกับแนวคิด McBride and O’Malley (2023) ที่วา “ใคร ๆก็สามารถเปนผูนำไดทุกที่ ทุกเวลา” 

สอดคลองกับหลัก “เมตตา”  

 1.2 กรุณา (Compassion) พระภาวนาวชิรสุนทร วิ. (กิตติเชษฐ สิริวฑฺฒโก) (2560) ไดแสดงธรรม

เรื่อง พรหมวิหารธรรม วาผูนำที่กรุณาจะไมเพิกเฉยตอความทุกขของผูอื่น แตจะรวมมือ ชวยเหลือ แบงเบา

ภาระ ความทุกข และพยายามทำใหทุกคนมีศักยภาพท่ีจะรับมือกับปญหา หรือพนจากปญหาใหได เขาใจและ

ชวยเหลือในยามที่ผู อื่นเผชิญความทุกข “แบงเบาความทุกข” ซึ่งสอดคลองกับแนวคิดของ McBride and 

O’Malley (2023) ท่ีวา ภาวะผูนำรวมสมัยคือ การมีสวนรวมลงมือทำตามที่มีเปาหมายรวมกัน เพื่อจูงใจและ

ระดมผูคนใหรวมกันแกปญหาท่ียาก และระดมคนใหชวยเหลือกันใหกาวผานความทาทายรวมกัน  

 1.3 มุทิตา (Sympathetic joy) หมายถึง ความชื่นชมยินดีเมื่อผูอื่นสำเร็จ กอใหเกิด “ภาวะผูนำ

รวม” แนวคิด McBride and O’Malley (2023) จากหนังสือ When Every Leads ที่วา “องคกรจะประสบ

ความสำเร็จมากกวาเมื่อทุกคนเปนผูนำ” เมื่อนำแนวคิดนี้มาปฏิบัติรวมกับ “มุทิตา” ทำใหผูที่มีภาวะผูนำท่ี

สงเสริมใหสมาชิกในทีมทุกคน “มีสวนรวมในการแสดงความคิดเห็น การชวยกันทำงาน ตามความถนัดตาม

ความสามารถของตน และยินดีกับความสำเร็จของผู อื ่นของทีม สอดคลองกับพระภาวนาวชิรสุนทร วิ.       

(กิตติเชษฐ สิริวฑฺฒโก) (2560) ท่ีไดกลาววา ท่ีงานสำเร็จได เราสำเร็จไดนั้นเพราะทุกคนชวยกัน ไมใชเพราะ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 24 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

เราเกงคนเดียว ทุกคนชวยกันเพราะเราเปดโอกาสดวยคุณธรรม “มุทิตา” พรอมใหโอกาสทุกคนมีสวนรวม 

พรอมยินดีกับความสำเร็จของผูอ่ืน ไมเก็บความดีไวท่ีตัวเอง ไมแยงชิงความดีความชอบของผูอ่ืน นั่นเอง  

 1.4 อุเบกขา (Equanimity) หมายถึง การวางใจเปนกลาง มีสติ และยึดมั่นในหลักธรรม “เที่ยง

ธรรมและยั ่งย ืน” พระภาวนาวช ิรส ุนทร ว ิ .  (ก ิตต ิเชษฐ  ส ิร ิวฑฺฒโก) (2560) แสดงธรรมเทศนาวา                   

ในสภาพแวดลอมและสังคมที่เปลี่ยนแปลงอยางรวดเร็ว ทุกคนตองมีความมั่นคงทางอารมณไมหวั่นไหวกับ

อำนาจหรือแรงกดดัน ซึ่งสอดคลองกับ “อุเบกขา” วางใจอยางเทาทัน ปฏิบัติดวยปญญา ไมลำเอียงตาม

อารมณหรือสถานะ การมีอุเบกขาชวยใหผูนำสามารถ “นำดวยสติ” แทนที่การ “นำดวยลำเอียง” การนำ

หลักธรรมพรหมวิหาร 4 มาใช ทำใหภาวะผูนำมีมิติท่ีลึกกวาการใชทักษะการบริหารแบบเดิม ๆ และหลักธรรม

นี้เปนเครื่องมือสราง “ทุนคุณธรรม” ในองคกร ดังท่ีพระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตโต) (2548) ไดกลาวไว

นั่นเอง 

 ผูนำท่ีมีความฉลาดทางอารมณและยึดหลัก “พรหมวิหาร 4” ไดแก เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา 

ยอมสามารถพัฒนาทักษะและเสริมสรางภาวะผูนำใหมีทั ้งสมรรถนะในการบริหารจัดการ และคุณธรรม 

จริยธรรม เสริมสรางความผูกพันท่ีสงเสริมใหเกิดความรักและภักดีตอองคกร ความรับผิดชอบตอหนาท่ี ความ

ไววางใจ การทำงานดวยความซื่อสัตยสุจริต บุคลากรมีคุณธรรมจริยธรรม องคกรมีธรรมาภิบาล ทำใหเกิด

บรรยากาศที่ดีในการทำงานอันไปสูความสำเร็จที่ยั ่งยืนขององคกร สามารถสรางบรรยากาศเชิงบวกและ

สงเสริมความผูกพันของบุคลากรท่ีองคกรประสงค ซ่ึงจำเปนตอการสรางองคกรท่ีมีประสิทธิภาพและตอความ

ยั่งยืนขององคกร   

 พระมหาวุฒิมา ปฺวุฑโฒ (เถาวหมอ) (2554) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง ภาวะผูนำตามหลักพรหมวิหาร 4 

ของสมเด็จพระพุทธชินวงศ (ประจวบ กนฺตจาโร) เปนแบบจำลองผูนำเชิงพุทธ (Buddhist Leadership 

Model) ที่เนนคุณธรรม “ภายในจิต” มากกวา “อำนาจภายนอก” ซึ่งสามารถประยุกตไดทั้งภาครัฐ เอกชน 

และชุมชน โดยมีผลตอมิติ 3 ดาน คือ 1) ความสัมพันธในทีม (เมตตา กรุณา) 2) แรงจูงใจและความผูกพันตอ

องคกร (มุทิตา) และ 3) ธรรมาภิบาลและความโปรงใสในการตัดสินใจ (อุเบกขา) ผลการวิจัยพบวา  

 1. เมตตา ผูนำที่มีเมตตายอมมองเห็นผูใตบังคับบัญชาเปนเพื่อนรวมทุกขรวมสุข มิใชเพียงผูรับคำสั่ง 

แตเปนผูรวมภารกิจเพ่ือประโยชนสวนรวม  

 2. กรุณา ผูนำมีความกรุณามิใชเพียงออกคำสั่ง แตเขาใจและยื่นมือชวยเหลือผูที่ประสบปญหาตาม

ศักยภาพ  

 3. มุทิตา ผูนำท่ีมีมุทิตา ยินดีดวยอยางจริงใจ สงผลใหเกิดพลังบวก ลดความขัดแยง ไมอิจฉาผูอ่ืนเม่ือ

เห็นเขาไดดี  

 4. อุเบกขา ผูนำที่มีอุเบกขา มีจิตเปนกลาง รูจักวางใจ ไมเอนเอียงตามอารมณสวนตน ไมลำเอียง

เพราะชอบหรือชัง  

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 25 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

การบูรณาการเชิงปฏิบัต ิ

 แนวค ิดของ Kotter (1996) มองว าผ ู นำจำเป นต อง “ส ื ่อสารว ิส ัยท ัศน การเปล ี ่ยนแปลง 

(Communicating the Change Vision)” อยางตอเนื่อง พรอมท้ังแปลงวิสัยทัศนนั้นใหเปน “การกระทำและ

ผลลัพธ” ผานการเสริมสรางพลังใหบุคลากรลงมือปฏิบัติ Kotter เห็นวาผูนำตองสื่อสารวิสัยทัศนใหชัดเจน

เพื่อใหคนเชื่อมั่น กอใหเกิดความรวมมือ ดวยการที่ผูนำตองทำอยางที่พูดและพูดอยางที่ทำ ทำซ้ำ และทำให

เห็นเปนพฤติกรรมจริง (walk the talk) ซ่ึงหลักธรรม “พรหมวิหาร 4” สามารถบูรณาการเชื่อมโยงนำมาเสริม

สนับสนุนไดอยางดีเยี่ยม กลาวคือ  

 1.1 ส่ือสารวิสัยทัศนใหคนเช่ือและรวมมือ ดวย “เมตตา กรุณา” 

  ความเขาใจและความปรารถนาดีตอผูอื ่น คือความ “เมตตา” และ ความใสใจชวยเหลือ คือความ 

“กรุณา” เพื่อใหขอความที่สื่อสารไมเปนคำสั่งแตเปนแรงบันดาลใจ ผูนำที่มีเมตตา กรุณา เมื่อสื่อสารไมวา

ภาษาพูด (verbal language) ภาษากาย (non-verbal language) จะเคารพผู ฟ ง และเปดพื ้นที ่ร ับฟง

ขอเสนอแนะ ทำใหวิสัยทัศนเปนเรื่อง “ของเรา” ไมใช “ของฉัน” 

 1.2 สรางแรงจูงใจดวย “มุทิตา” Kotter เนนย้ำใหผูนำแสดงพฤติกรรมที่สอดคลองกับวิสัยทัศน 

(walk the talk) และยกยองความสำเร็จเล็ก ๆระหวางทาง สิ่งนี้ตรงกับ “มุทิตา” คือยินดีในความสำเร็จของ

ผูอื ่น ผู นำที่ยินดี และเฉลิมฉลองความกาวหนาของทีมจะสรางแรงจูงใจใหคนอยากเดินตาม ทำตามเพ่ือ

ความสำเร็จตามวิสัยทัศน 

 1.3 การจัดการการตอตานและอารมณ ดวย “อุเบกขา” ผูนำยอมตองเผชิญกับการบริหารการ

เปลี่ยนแปลง เชน มุมมองที่แตกตางจากคนรอบขาง สมาชิกในทีมหรือผูตาม ดังนั้น เมื่อสื่อสารวิสัยทัศน ผูนำ

จึงตองมีอุเบกขา คือสามารถวางใจเปนกลาง ไมตอบสนองดวยอารมณ ไมลำเอียง แตใชเหตุผลและหลักการใน

การแกปญหา ชวยลดความขัดแยงและทำใหทีมเชื่อถือได 

 พุธนิชัย กำจัดภัย (2568) ไดศึกษาเรื่อง การเสริมสรางภาวะผูนำตามหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหาร

องคการ และไดเสนอแนวคิดวา “พรหมวิหาร 4” เปนคุณธรรมสำคัญในการสรางสัมพันธภาพที่ดีระหวาง

บุคคล เสริมสรางแรงจูงใจ แรงบันดาลใจ แกสมาชิกทุกคนในทีมท่ีชวยกันทำงานใหผลงานปรากฏ ผูนำจึงตองมี

คุณธรรม จริยธรรม มีความเมตตากรุณาตอผูรวมงาน และทีมงาน โดยพรหมวิหารทั้ง 4 ขอ ตองประสานกลมกลืน

กัน ถาขาดเพียงขอใดขอหนึ่งยอมกอใหเกิดความบกพรองทางสังคมอยางแนนอน  

 

คุณลักษณะของภาวะผูนำเกี่ยวของกับ  

 1. ความส ัมพ ันธ  ระหว างบ ุคคล (Interpersonal Relationships) Northhouse (2022)  ได

ทำการศึกษาเรื่องภาวะผูนำ วา “ความสัมพันธระหวางบุคคลเปนหัวใจของภาวะผูนำทุกระดับ” เพราะชวยให

ผูนำทำงานรวมกับคนอื่น ๆ ไดราบรื่น และบรรลุเปาหมายรวมกัน โดยภาวะผูนำไมไดขึ้นอยูกับตำแหนงและ

อำนาจเทานั้น แตเปนความสามารถในการสรางอิทธิพลในเชิงบวก สรางแรงบันดาลใจ และเชื่อมโยงกับผูอ่ืนได

อยางมีประสิทธิภาพ ซึ่งสิ่งเหลานี้ลวนตองอาศัยทักษะดานความสัมพันธระหวางบุคคล เชน ความเขาใจผูอ่ืน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 26 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

ความเมตตา กรุณา การชื่นชมยินดี การเขาใจในศักยภาพอันจำกัดของบุคคล การสื่อสารท่ีมีประสิทธิภาพ การ

เจรจา การจัดการความขัดแยง และการสรางความไววางใจ  

 2. ความฉลาดทางอารมณ (EQ: Emotional Intelligence) Goleman, Boyatzis and McKee 

(2013) ไดทำการศึกษา เรื ่อง Primal Leadership: Unleashing the Power of Emotional Intelligence 

และเสนอแนวคิดวาผู นำที่มีความฉลาดทางอารมณ (Emotional Intelligence) สามารถรับรูและจัดการ

อารมณตนเองและผูอื่น รวมถึงสรางความผูกพันกับผูตามไดดี และ พุธนิชัย กำจัดภัย (2568) ไดศึกษาและ

ยืนยันวา “พรหมวิหาร 4” เปนหลักธรรมท่ีสอนใหคนพัฒนาความสัมพันธเชิงบวกกับผูอ่ืน และฝกการควบคุม

อารมณของตนเองใหสมดุล ซึ่งตรงกับแกนของ “ความฉลาดทางอารมณ” ไดแก การตระหนักรูในตนเอง 

(Self-awareness) การควบคุมอารมณตนเองไมลำเอียง (Self-regulation) การเห็นใจตอบสนองตอความ

ทุกขของผู อื ่นอยางสรางสรรค (Empathy) และทักษะทางสังคม (Social Skills) ซึ ่งสามารถเชื ่อมโยง

ความสัมพันธระหวางพรหมวิหาร 4 กับความฉลาดทางอารมณ (EQ) ไดดังนี้ 
  

พรหมวิหาร 4 EQ ท่ีเกี่ยวของ 

เมตตา (Loving-kindness)  

ความปรารถนาดีตอผูอ่ืน 

 

Empathy และ Social Skills 

ความสามารถมองโลกในมุมคนอื่นเขาใจมุมมองที่แตกตางและสราง

ความสัมพันธท่ีดีตอผูอ่ืน 

กรุณา (Compassion)  

ชวยเหลือเม่ือผูอ่ืนทุกข 

Empathy และ Motivation  

การชวยเหลือตอบสนองตอความทุกขของผูอ่ืนอยางสรางสรรค 

มุทิตา (Sympathetic joy) 

ยินดีในความสำเร็จของผูอ่ืน 

Social Skills และ Positive Relationship ลดจิตใจท่ีอิจฉาริษยา 

เสริมทัศนคติเชิงบวก 

อุเบกขา (Equanimity) 

วางใจเปนกลาง 

Self-Regulation 

ควบคุมอารมณ ไมลำเอียง และตัดสินใจอยางมีเหตุผล 

 

ตารางท่ี 1: ความเชื่อมโยงระหวางพรหมวิหาร 4 และ ความฉลาดทางอารมณ (EQ) 

 Goleman (2013) ระบุวาผูนำหรือบุคคลท่ีฝกฝนและพัฒนาคุณธรรม สามารถพัฒนา EQ ในระดับสูง

ไดดวย ทั้งในดานการรูจักตนเอง การจัดการอารมณ ความเห็นอกเห็นใจ และทักษะทางสังคม ซ่ึงเปนปจจัย

สำคัญของการเปนผูท่ีมีภาวะผูนำรวมสมัยในปจจุบัน  

   

องคความรูใหม  

  1. การบูรณาการพรหมวิหาร 4 กับภาวะผูนำรวมสมัยในสังคมไทย ไดองคความรูใหมคือแนวคิด

เรื ่อง ภาวะผู นำเชิงพุทธรวมสมัย (Contemporary Buddhist Leadership Model) หรือ C.B.L Model     

อันเปนภาวะผูนำที่สมดุลทั้งคุณธรรมและทักษะ “พรหมวิหาร 4” สงผลตอพฤติกรรมและสมรรถนะภายนอก 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 27 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

เสมือนเปน “เข็มทิศ” เปนแนวทางบอกความรู ความเขาใจ ในการปฏิบัติหนาที่ และสามารถสรางสมดุล

ระหวางคุณธรรมกับทักษะการทำงาน เปนการบูรณาการคุณธรรมกับทักษะผูนำ นำไปสูแนวคิดเรื ่องการ

ประเมินทักษะและคุณธรรมของผูนำไดเปนอยางดี 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพท่ี 1: ภาวะผูนำเชิงพุทธรวมสมัย 

(Contemporary Buddhist Leadership; C.B.L Model) 

 

 2. แนวคิด 10 ประการภาวะผูนำเชิงพุทธรวมสมัย (10 Contemporary Buddhist Leadership 

Concepts)  

 2.1 “ทุกคน” ทุกคนมีศักยภาพในการเปนผูนำ ฝกได พัฒนาไดจากประสบการณจริง เกิดจากความ

รับผิดชอบและการตัดสินใจในชีวิตประจำวัน  

 2.2 “นำได” ผูนำไมจำเปนตองเปนหัวหนา เพราะเกิดจากการกระทำไมใชตำแหนง  

 ผูท่ีลุกข้ึนมาริเริ่ม ชวยแกปญหา สรางอิทธิพลเชิงบวก พาคนไปสูเปาหมาย นั่นคือกำลัง “นำ” แลว  

 2.3 “ทุกที่ ทุกเวลา” ความเปนผูนำเกิด “ทุกที่ ทุกเวลา” ไมวาในหองเรียน ในครอบครัว ในชุมชน

เล็ก ๆ ในกลุมเพื่อน ตราบใดที่มีความตองการในการเปลี่ยนแปลง และมีคนริ่เริ่ม นั่นคือพื้นที่ของความเปน

ผูนำ 

 2.4 “ไมยิ่งใหญ” ผูนำไมใชผูยิ่งใหญ แตมีผลตอคนอื่น ผูนำสามารถเปนไดตั้งแตคนที่ชวยเพื่อนใน

กลุมเรียนใหเขาใจสิ่งที่เรียน เพื่อนที่ประสานงานใหทีม คนที่กลาพูดแทนกลุมในที่ประชุม คนที่เสนอไอเดีย

สรางประโยชนใหสวนรวม เปนผูที่ชวยสรางบรรยากาศของความรวมมือและลดการแบงแยกชั้นเชิงอำนาจใน

องคกร 

 2.5 “เข็มทิศ” พรหมวิหาร 4 เปนเข็มทิศ ในการกำหนดเปาหมายและวิธีการทำงาน เพื่อทักษะการ

ทำงานท่ีมีถูกนำไปใชเพ่ือประโยชนท่ีถูกตองและเปนธรรม 

ภาวะผูนำ 

เชิงพุทธรวม

สมัย 

เมตตา 

อุเบกข มุทิตา 

กรุณา 1. ภาวะผูนำเชิงเปลี่ยนแปลง 

2. ภาวะผูนำเชิงผูรับใช 

3. ภาวะผูนำเชิงจริยธรรม 

4. ภาวะผูนำเชิงจิตวิญญาณ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 28 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

 2.6 “ผสมผสาน” บูรณาการพรหมวิหาร 4 เขากับการพัฒนาทักษะการเปนผูนำ ทำใหการพัฒนา

ทักษะการทำงานไมแยกออกจากการพัฒนาพรหมวิหาร 4 เชน ทักษะการสื่อสาร การเจรจา การประเมินผล

การทำงานผูใตบังคับบัญชา หรือการบริหาร ควรปฏิบัติพรอมดวยความเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา  

 2.7 “แบบอยาง” ผูนำหรือผูสอนตองเปนทำใหเห็นวาการใชทักษะและการมีพรหมวิหาร 4 ควบคูกัน 

เปนไปไดจริง เม่ือบุคคลากรเห็นตัวอยางเห็นผลจริง จะเรียนรูประยุกตพรหมวิหาร 4 เขากับทักษะการทำงาน

ของตนเอง และสามารถสรางระบบและวฒันธรรมองคกรท่ีสนับสนุนการทำงาน  

 2.8 “นโยบาย” กำหนดเปนนโยบาย ใหมีมาตรฐานจริยธรรมพรหมวิหาร 4 ควบคูกับมาตรฐาน

ทักษะการทำงาน  

 2.9 “วัฒนธรรม” สรางวัฒนธรรมองคกร ที่สงเสริมสนับสนุนคุณธรรม เมตตา กรุณา มุทิตา และ

อุเบกขา ใหเห็นเปนรปูธรรม เปนนิสัย เปนพฤติกรรมของทุกคนในองคกร  

 2.10 “ประเมินผล” ทั้งดานทักษะ ความรู และพรหมวิหาร 4 อยางสมดุล โดยวัดผลประเมินผล

การทำงานทั้งดานทักษะ ความรูความสามารถ และประเมินการปฏิบัติตามหลักพรหมวิหาร 4 ดวยอยาง

ตอเนื่องและยั่งยืน 

 

 
ภาพท่ี 2: ภาวะผูนำเชิงพุทธรวมสมัย 

(Contemporary Buddhist Leadership Model / C.B.L.C Model) 

 

สรุป 

ดวยคุณธรรมพรหมวิหาร 4 อันไดแก เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา อันเปนหลักธรรมที่พระ

สัมมาสัมพุทธเจาทรงชี้แนะ เปนขุมทรัพยแหงปญญา ซึ่งสามารถนำมาใชเปนกรอบคุณธรรมสำหรับพัฒนา

ภาวะผูนำ ความศรัทธาในการตรัสรูของพระสัมมาสัมพุทธเจาและหลักธรรมที่ทรงตรัสรู จะชวยใหการนำ

พรหมวิหาร 4 ไปปฏิบัติอยางจริงใจ ตั้งใจ สม่ำเสมอ เชื่อในพรหมวิหาร 4 วามีผลตอผลสัมฤทธิ์ในภาวะผูนำ

อยางยั่งยืน แตกตางจากการพัฒนาทักษะเพียงอยางเดียว การนำพรหมวิหาร 4 ไปใชใหไดผลดีนั้นไมใชเพียง

• วัฒนธรรม

• ประเมินผล

• แบบอยาง

• นโยบาย

• เข็มทิศ

• ผสมผสาน

• ทุกคน นําได

• ทุกที่ ทุกเวลา

• ไมใชผูยิ่งใหญ
เมตตา กรุณา

อุเบกขามุทิตา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 29 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

แคมองวาพรหมวิหาร 4 เปนเครื่องมือหรือเทคนิคในการสรางภาวะผูนำ แตตองพิจารณาใหเห็นและเชื่อม่ันวา

เปนการฝกจิตใจบนพื้นฐานคุณธรรมและปญญา ศรัทธาในพระเมตตาธิคุณ พระกรุณาธิคุณ พระปญญาธิคุณ

ของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจา เม่ือผูนำเชื่อม่ันในแนวทางนี้จะเกิดแรงจูงใจและความสม่ำเสมอในการปฏิบัติ 

สงผลใหเกิดภาวะผูนำที่พัฒนา “จากภายใน” ออกสู “ภายนอก” จึงเกิดการตอยอดเพื่อพั“ผูนำเชิงพุทธรวม

สมัย” คือ ผูนำท่ีมีภาวะจิตท่ีมุงสรางประโยชนรวม เก้ือกูลองคกร และทำงานดวยเจตจำนงเพ่ือพัฒนาคนและ

สังคม การผสมผสานองคประกอบดังกลาวจึงไมเพียงการสรางพฤติกรรมภาวะผูนำเชิงคุณธรรม แตยังยกระดับ 

“มโนทัศนภาวะจิต” ของผูนำไปสูกรอบความคิดใหมที่ลึกซึ้งกวาเดิมซึ่งลึกซึ้งและยั่งยืนยิ่งกวาการพัฒนา

ภายนอกซึ่งเปนทักษะเพียงอยางเดียว ผูนำที่มีภาวะผูนำที่มีคุณธรรมจัดวาเปนผูที่มีความรับผิดชอบตอสังคม 

สามารถสรางองคกรใหเขมแข็ง สรางใหองคกรเปนสถานที่ทำงานที่คนทำงานอยางมีความสุขเปรียบเสมือน

บานหลังที่สอง กอใหเกิดพลังชองทีมในการทำงานใหบรรลุเปาหมายรวมกัน เกิดบรรยากาศที่ดีในการทำงาน 

นับเปนกุญแจที่เปดประตูแหงความไววางใจและความนาเชื่อถือระหวางองคกรและพนักงานหรือผูปฏิบัติงาน

ไดอยางมีประสิทธิผลยิ่ง 

 

บรรณานุกรม  

กัญพัชร ไชยเชื้อ และ สุวรรณี แสงมหาชัย. (2565). ภาวะผูนำกับประสิทธิผลของวิสาหกิจชุมชนในประเทศ

ไทย. วารสารสหวิทยาการสังคมศาสตรและการสื่อสาร. 5(4), 1-11.  

ปณณพงศ วงศณาศรี และคณะ. (2567). การพัฒนาภาวะผู นำในศตวรรษที ่ 21. วารสารรัฐศาสตร 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 4(2), 137-151. 

พระครูปลัดไพฑูรย เมธิโก (มหาบุญ). (2557). พรหมวิหารธรรม: ธรรมแนวทางการแกไขความขัดแยงของ

สังคมไทย. วารสามหาวิทยาลัยนราธิวาสราชนครินทร สาขามนุษยศาสตรและสังคมศาสตร. 1(2), 55-

64. 

พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตตฺโต). (2549). พุทธวิธีบริหาร. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตโต). (2540). ภาวะผูนำ. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตโต). (2545). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. (พิมพครั ้งที ่ 11). 

กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. (พิมพครั ้งที ่ 12). 

กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จำกัด). 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตโต). (2543). พรหมวิหาร 4: ธรรมประจำใจของผูมีคุณธรรม. กรุงเทพฯ: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ(ป.อ.ปยุตโต). (2548). พรหมวิหาร 4: ธรรมประจำใจของผูมีคุณธรรม. กรุงเทพฯ: 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระภาวนาวชิรสุนทร วิ. (กิตติเชษฐ สิริวฑฺฒโก). (2560). พรหมวิหารธรรม. ปทุมธาน:ี มูลนิพุทธะมหาเมตตา.  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน. ปท่ี 9 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2568) : บทความวิชาการ    - 30 - 

Journal of MCU Buddhism Review. Vol. 9 Issue 3 (September- December 2025) : Academic Article 

พระมหาวุฒิมา ปฺวุฑโฒ (เถาวหมอ). (2554). ภาวะผูนำตามหลักพรหมวิหาร 4 ของสมเด็จพระพุทธชินวงศ 

(ประจวบ กันตาจาโร). วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุธนิชัย กำจัดภัย. (2568). การเสริมสรางภาวะผูนำตามหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารองคการ. วารสาร

สหวิทยาการศึกษาและพัฒนาทองถ่ิน. 1(2), 25-38.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2554). บูรณาการ. (พิมพครั้งท่ี 1). กรุงเทพฯ: ราชบัณฑิตยสถาน. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2548). พจนานุกรมศัพทศาสนาสากล อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. (พิมพครั้งท่ี 

2). กรุงเทพฯ: หางหุนสวนจากัด อรุณการพิมพ. 

ลิขิตา เฉลิมพลโยธิน, เฉลิมชัย กิตติศักดิ์นาวิน และ นลินณัฐ ดีสวัสดิ์. (2560). ภาวะผูนำกับการพัฒนา

องคการโดยใชหลักพรหมวิหาร 4. วารสารวิชาการมหาวิทยาลัยธนบุรี. 11(2), 2-3. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). 2564. พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. (พิมพครั้งท่ี 

43). http://84000.org/tipitaka/dic/d_item.php?i=161 

สมเด็จพระมหาวีรวงศ (พิมพ ธมฺมธโร). (2518). บทสรางนิสัย. กรุงเทพฯ: บริษัทแสงฟา จำกัด. 

สมาน ศิริเจริญสุข. (2565). ภาวะผูนำกับการจัดการความขัดแยง. วารสารวิจยวิชาการ. 5(6), 301-316. 

Goleman, D., Boyatzis, R. & McKee, A. (2013). Primal Leadership: Unleashing the Power of 

Emotional Intelligence. Boston Harvard Business. Retrieved 10 August 2025 from 

https://hbr.org/2013/02/emotional-intelligence-has-12-elements-which-do-you-need-

to-work-on 

Kotter, J.P. (1996). Leading Change. Boston: Harvard Business School Press. 

McBride,  J. F. & O’Malley. ( 2023) . Ed, When Every Leads: How the Toughest Challenges Get 

Seen and Solved. Austin: Bard Press. 

Meyer, J.P., & Allen, N.J. (1997). Commitment in the Workplace: Theory, research, and 

applications. N.P.: n.p.  

Northouse, P.G. (2022). Leadership: Theory and Practice. 9th ed. Thousand Oaks: SAGE 

Publications. 

 

 


