
 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน ์ 
Journal of MCU Buddhist Review 

ISSN: 2586-8144 

ปีที่  ๒  ฉบับที่ ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ Vol. 3. January – June 2018 

วัตถุประสงค์ 

 เพ่ือเผยแพร่ผลงานบทความวิชาการและบทความวิจัยของผู้บริหารและคณาจารย์ในคณะพุทธศาสตร์  

 เพ่ือเผยแพร่บทความวิจัยของนิสิตระดับบัณฑิตศึกษาของคณะพุทธศาสตร์ 

 เพ่ือเผยแพร่ผลงานวิชาการด้านพระพุทธศาสนาของนักวิชาการด้านพระพุทธศาสนาทั้งในและ

ต่างประเทศ 

บทความที่พิมพ์ในวารสารนี้ เป็นบทความด้านศาสนาและปรัชญา ซึ่งส่วนหนึ่งของศาสตร์ในสาขา

มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

ผู้เขียนบทความจะต้องปฏิบัติตามหลักเกณฑ์การเสนอบทความวิชาการหรือบทความวิจัยตามหลัก

จรรยาบรรณของนักวิชาการ เพื่อพิมพ์เผยแพร่ในวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ 

บทความที่พิมพ์เผยแพร่ในวารสารฉบับนี้ ได้รับการตรวจสอบทางวิชาการจากผู้ทรงคุณวุฒิ (Peer 

Review)  บทความละ  ๒  ท่านเรียบร้อยแล้ว 

ผลการศึกษาที่ค้นพบหรือทรรศนะที่ปรากฏในบทความของวารสาร  มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ฉบับ

นี้  ถือว่าเป็นความรับผิดชอบเฉพาะของผู้เขียนบทความนั้นๆ  ไม่ถือว่าเป็นความรับผิดชอบของกอง

บรรณาธิการวารสาร มจร  พุทธศาสตร์ปริทรรศน์แต่อย่างใด 

 

 

 

 

 

 

 



 

 เจ้าของ 

คณะพุทธศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  เลขที่  ๗๙  หมู่  ๑  ถนนพหลโยธิน

ต าบลล าไทร  อ าเภอวังน้อย  จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ๑๓๑๗๐  โทรศัพท์  ๐๓๕  ๒๔๘ ๐๐๐,   

๐๓๕  ๓๕๔ ๗๑๑  โทรสาร  ๐๓๕  ๒๔๘ ๐๐๖  

http://buddhism.mcu.ac.th/site/major/major_index.php 

 คณะกรรมการที่ปรึกษาวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ 

พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), ศ.ดร.  ประธานที่ปรึกษา 

พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช) ราชบัณฑิต  ที่ปรึกษา 

พระราชวรเมธี (ประสิทธิ์ พฺรหฺมร สี), ดร.   ที่ปรึกษา 

พระราชปริยัติกวี (สมจินต์ สมฺมาปญฺโญ), ศ.ดร.  ที่ปรึกษา 

พระราชสิทธิมุนี วิ. ดร.     ที่ปรึกษา 

พระราชวรมุนี (พล อาภากโร), ดร.    ที่ปรึกษา 

พระราชปริยัติมุนี (เทียบ สิริญาโณ), ผศ.ดร.  ที่ปรึกษา 

พระสุธีรัตนบัณฑิต (สุทิตย์ อาภากโร), ดร.   ที่ปรึกษา 

ศ. พิเศษ จ านงค์ ทองประเสริฐ ราชบัณฑิต   ที่ปรึกษา 

ศ. พิเศษ อดิศักดิ์ ทองบุญ ราชบัณฑิต   ที่ปรึกษา 

ศ.ดร. จ านงค์ อดิวัฒนสิทธิ์    ที่ปรึกษา 

ศ.ดร. วัชระ งามจิตรเจริญ    ที่ปรึกษา 

ดร. พิพัฒน์ ยอดพฤติการณ์    ที่ปรึกษา 

 บรรณาธิการ 

พระมหาสุรศักดิ์ ปจฺจนฺตเสโน, ดร. 

 ผู้ช่วยบรรณาธิการ 

พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, ดร. 

 กองบรรณาธิการ 
พระศรีวินยาภรณ์, ดร.    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ศ.ดร. วัชระ งามจิตรเจริญ   มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 



 

ผศ.ดร. วุฒินันท์ กันทะเตียน   มหาวิทยาลัยมหิดล 

ผศ.ดร. หอมหวล บัวระภา   มหาวิทยาลัยขอนแก่น 

ดร. ภัทรชัย อุทาพันธ์    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  

วิทยาเขตอีสาน (ขอนแก่น) 

รศ. ดร. สุวิญ รักสัตย ์    มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

ผศ.ดร. ณัทธีร์ ศรีดี    มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Prof. Dr. Iromi Ariyaratne   Sri Lanka International Buddhist  

Academy, Pallekele, Sri Lanka 

Dr. R. Gopalakrisnan    Department of Philosophy, University of  
Madras, Chennai, India 

คณะกรรมการกลั่นกรองบทความ สาขาวิชาพระพุทธศาสนาและสาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา 

๑. พระราชปริยัติกวี, ศ.ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

๒. พระสุธีรัตนบัณฑิต, ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

๓. พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

๔. ผศ. รท. ดร. บรรจบ บรรณรุจิ  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

๕. รศ.ดร. ปรุตม์ บุญศรีตัน   มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 

๖. ผศ.ดร. ทวีวัฒน์ ปุณฑริกวัฒน์  มหาวิทยาลัยมหิดล 

๗. ผศ.ดร. หอมหวล บัวระภา  มหาวิทยาลัยขอนแก่น 

๘. ผศ.ดร. วุฒินันท์ กันทะเตียน  มหาวิทยาลัยมหิดล 

คณะกรรมการกลั่นกรองบทความสาขาวิชาศาสนาและปรัชญา/สาขาวิชาศาสนาเปรียบเทียบ 

๑. ศ. พิเศษ จ านงค์ ทองประเสริฐ  ราชบัณฑิต 

๒. ศ. พิเศษ อดิศักดิ์ ทองบุญ   ราชบัณฑิต 

๓. ศ.ดร. กีรติ บุญเจือ   มหาวิทยาลัยเซ็นต์จอห์น 

๔. ศ.ดร. สมภาร พรมทา   จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย 

๕. ศ.ดร. วัชระ งามจิตรเจริญ  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 

๖. รศ.ดร. ประเวศ อินทองปาน  มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

๗. รศ. พิเชษฐ์ กาลามเกษตร์   มหาวิทยาลัยมหิดล 

๘. ผศ.ดร. ชาญณรงค์ บุญหนุน  มหาวิทยาลัยศิลปากร 

๙. รศ.ดร. สมิทธิพล เนตรนิมิต  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

๑๐. ผศ.ดร. ณัทธีร์ ศรีดี   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



 

คณะกรรมการกลั่นกรองบทความสาขาวิชาบาลีและสันสกฤต 

๑. พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช)  ราชบัณฑิต 

๒. พระราชปริยัติมุนี (เทียบ สิริญาโณ), ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

๓. รศ. ดร. ส าเนียง เลื่อมใส   มหาวิทยาลัยศิลปากร 

๔. ผศ. ดร. จิรพัฒน์ ประพันธ์วิทยา  มหาวิทยาลัยศิลปากร 

๕. รศ. ดร. จ านง คันธิก   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

๖. พระมหาฉัตรชัย สุฉตฺตชโย, ดร.   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

๗. รศ. ดร. ประเทือง ทินรัตน์  มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

๘. ผศ. ดร. สมหวัง แก้วสุฟอง  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 

คณะกรรมการวิจารณ์หนังสือประจ าภาค/สาขา (Book Review) 

๑. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา/สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา 

ผศ. รท. ดร. บรรจบ บรรณรุจิ   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ผศ.ดร. หอมหวล บัวระภา  มหาวิทยาลัยขอนแก่น 

๒. สาขาวิชาศาสนาและปรัชญา/สาขาวิชาศาสนาเปรียบเทียบ 

ศ. พิเศษ อดิศักดิ์ ทองบุญ   ราชบัณฑิต 

ผศ.ดร. ณัทธีร์ ศรีดี   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

๓. สาขาวิชาบาลีและสันสกฤต 

พระราชปริยัติมุนี (เทียบ สิริญาโณ), ผศ. ดร. มหาวิทยาลัย 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

รศ.ดร. เวทย์ บรรณกรกุล   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

 ผูป้ระสานงาน 

พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, ดร.  

พระมหาบุญเกิด ปญฺญาปวุฑฺฒี, ดร.  

 นิติกร   

นายธวัชชัย  แย้มปิ๋ว 

 ภาพ/ศิลปะ 

พระมหาศตนนท์ คมฺภีรเมโธ 

ธานินทร์ เมียส 

ดวงดี โอฐสู 



 

 ออกแบบปก 

พระมหาศตนนท์ คมฺภีรเมโธ   

 จัดรูปเล่ม 

พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, ดร. 

พิสูจน์อักษร 

พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, ดร.  พระมหาบุญเกิด ปญฺญาปวุฑฺฒี, ดร.    

พระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน, ดร. ดร. คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์      

 

พิมพ์ที่  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

เลขที่ ๗๙ หมู่ที่ ๑ ต าบลล าไทร อ าเภอวังน้อย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ๑๓๑๗๐ 

โทรสาร ๐๓๕-๒๔๘-๐๐๐ ต่อ ๘๕๔๕ 

โทร. ๐๓๕-๒๔๘-๐๐๐ ต่อ ๘๕๕๕-๕๖, ๐๙๕-๔๙๘-๓๘๒๕, ๐๙๕-๕๐๓-๒๗๖๔, ๐๘๔-๓๘๕-๐๕๓๕ 

จ านวนที่พิมพ์  ๑๐๐๐  เล่ม 



ค ำนิยม 

 
คณะพุทธศำสตร์ เป็นคณะแรกของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ที่เปิดท าการเรียนการ

สอนในระดับอุดมศึกษา มาตั้งแต่ปี พ.ศ. ๒๔๙๐ จนถึงปัจจุบันนับเป็นเวลานานถึง ๗๑ ปี ได้มีส่วนส าคัญในการ

ผลิตบัณฑิตทางพระพุทธศาสนาที่มีคุณภาพเป็นจ านวนมาก ท าให้การศึกษาในระดับอุดมศึกษาของ

มหาวิทยาลัยสงฆ์ไทยมีความเจริญก้าวหน้าทั้งในด้านปริมาณและคุณภาพ และบัณฑิตที่ส าเร็จการศึกษาจาก

คณะพุทธศาสตร์นี้ ได้เป็นก าลังส าคัญในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาและกิจการของคณะสงฆ์ไทยด้านอ่ืนๆ

ด้วยดีตลอดมา  เช่น เจ้าประคุณ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต) เจ้าอาวาสวัดญาณเวศกวัน จังหวัด

นครปฐม พระเดชพระคุณ พระพรหมบัณฑิต (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) อธิการบดีมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย ศาสตราจารย์ (พิเศษ) จ านงค์ ทองประเสริฐ ราชบัณฑิต เป็นต้น 

 วำรสำร มจร พุทธศำสตร์ปริทรรศน์ ฉบับนี้เป็นฉบับที่ ๑  ของปีที่ ๒ หรือฉบับที่ ๓ แล้ว ไดจ้ัดท าขึ้น

เพ่ือเผยแพร่ผลงานวิชาการด้านพระพุทธศาสนาของคณาจารย์ในคณะพุทธศาสตร์ นิสิตระดับบัณฑิตศึกษา

ของคณะพุทธศาสตร์ และนักวิชาการด้านพระพุทธศาสนา จากสถาบันอ่ืนๆ ทั้งในและนอกประเทศ ได้มีโอกาส

น าผลงานด้านวิชาการมาเผยแพร่ต่อสาธารณชน ซึ่งจะท าให้คนในสังคมไทยและต่างประเทศมีความรู้ความ

เข้าใจเกี่ยวกับประเด็นทางวิชาการด้านพระพุทธศาสนาที่หลากหลายมากยิ่งขึ้น 

ในการจัดท าวำรสำร มจร พุทธศำสตร์ปริทรรศน์ครั้งนี ้ ได้รับความร่วมมือจากคณะผู้บริหาร 

คณาจารย์ และเจ้าหน้าที่ของคณะพุทธศาสตร์ขึ้นเป็นอย่างดี ซึ่งแสดงให้เห็นว่า  คณะพุทธศาสตร์มีความพร้อม

ในด้านคณะท างานด้านวิชาการ มีศักยภาพในการจัดการองค์ความรู้ตามหลักเกณฑ์การประกันคุณภาพ

การศึกษาในระดับอุดมศึกษา และมีความพร้อมในท าหน้าที่เพ่ือบริการด้านวิชาการแก่สังคมประเทศชาติ ตาม

พันธกิจของคณะพุทธศาสตร์ และมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

ในฐานะคณบดีคณะพุทธศำสตร์ จึงขอชื่นชมคณะท างานทุกรูป/ทุกท่านที่มีส่วนร่วม ในการ

ด าเนินงานจัดท าวารสารครั้งนี้ ขอเป็นก าลังใจ และอวยพรให้วำรสำร มจร พุทธศำสตร์ปริทรรศน์ฉบับนี้ 

ประสบความส าเร็จในการด าเนินงานด้วยดีตลอดไป  

 

 

(พระรำชปริยัติมุนี, ผศ.ดร.) 

คณบดีคณะพุทธศำสตร์ 

มหำวิทยำลัยมหำจุฬำลงกรณรำชวิทยำลัย 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ [๑] 
 

บทบรรณาธิการ 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ ฉบับนี้ เป็นปีที ่๒ ฉบับที่ ๑ นับเป็นฉบับที่ ๓ ทีค่ณะ

พุทธศาสตร์ได้พิมพ์เผยแพร่วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนาสู่สาธารณชน โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือ

เผยแพร่ผลงานทางวิชาการของผู้บริหาร คณาจารย์ และนิสิตระดับบัณฑิตศึกษาของคณะพุทธศาสตร์ 

และนิสิตของคณะอื่นๆ ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  ตลอดจนนักวิชาการด้าน

พระพุทธศาสนาของมหาวิทยาลัยภายในเนื้อหาประกอบด้วย 

เนื้อหาในวารสารฉบับนี้ ประกอบด้วยบทความวิจัยและบทความวิชาการ ดังนี้ 

 บทความเรื่องท่ี ๑ เป็นบทความทางวิชาการเรื่อง มหานมัสการ: อุทานธรรมแห่ง

พระพุทธศาสนา โดยพระเทพปริยัติมุนี (มีชัย วีรปญฺโ ) ป.ธ. ๙, ผศ.ดร.  อาจารย์ประจ าวิทยาเขต

บาฬีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม บทความนี้มีจุดหมายเพ่ือศึกษาบทมหานมัสการถือเป็นแบบแผนปฏิบัติ

กันเป็นประเพณีเพ่ือน้อมระลึกถึงพระมหากรุณาคุณของพระพุทธเจ้าที่ส าคัญยิ่ง ท าให้ทราบถึง

ความส าคัญของบทนมัสการซึ่งเป็นบทเบื้องต้นส าคัญในพระพุทธศาสนา 

บทความเรื่องท่ี ๒ เป็นบทความทางวิชาการเรื่อง ภาษาสันสกฤตและสันสกฤตกับมหา
จุฬา โดยศาสตราจารย์พิเศษ ดร.  จ าลอง  สารพัดนึก บทความเรื่องนี้ได้ชี้ให้เห็นว่า ภาษาสันสกฤตมี
ความเป็นมาอย่างไร และมีความส าคัญอย่างไรต่อการแนวคิด วัฒนธรรมและวรรณกรรมของสังคมใน
ชมพูทวีปหรือประเทศอินเดียตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน 

บทความเรื่องท่ี ๓ เป็นบทความทางวิชาการ เรื่องศึกษาวิเคราะห์ อเนกันตวาทใน
ปรัชญาเชน โดยพระศรีรัตโนบล ดร. และผศ.กฤต  ศรียะอาจ บทความนี้  มีจุดมุ่งหมายเพ่ือศึกษา
วิเคราะห์ อเนกันตวาทในปรัชญาเชนผลของการวิจัยพบว่าอเนกันตวาท เป็นหลักอภิปรัชญาของเชน 
ซ่ึงต้ังอยู่บนพ้ืนฐานความเชือ่ท่ีวา่ สรรพส่ิงท้ังหลายในโลกนีก้ าเนิดมาจากความหลากหลาย และมี
ความสัมพันธ์กัน การยืนยันสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นความจริง บทความเรื่องนี้จะช่วยให้เข้าใจทฤษฎีอเน
กันตวาทตามหลักปรัชญาศาสนาเชนอย่างชัดเจน 

บทความเรื่องท่ี ๔ เป็นบทความทางวิชาการ เรื่องหลักการและวิธีการล้างบาปใน
พระพุทธศาสนา โดยพระมหาอุดร สุทฺธิญาโณ, ดร. อาจารย์ประจ ามหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส จังหวัดนครปฐม บทความนี้มีเป้าหมายศึกษาวิเคราะห์ความ
เชื่อเกี่ยวกับการล้างบาปและวิธีการล้างบาปตามหลักการของพระพุทธศาสนา ได้น าเสนอความเชื่อ 
แนวคิดและวิธีการล้างบาปตามทรรศนะในทางพระพุทธศาสนา ท าให้ได้มุมมองและหลักฐานเกี่ยวกับ
การล้างบาปอย่างน่าสนใจ เพราะค าว่า การล้างบาป ดูเหมือนจะเป็นค าท่ีไม่คุ้นเคยนักของ
พุทธศาสนิกชนทั้งหลาย 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ [๒] 
 

บทความเรื่องท่ี ๕ เป็นบทความทางวิชาการเรื่อง วิเคราะห์หลักกรรมในฐานะโอกาส
พัฒนาตนเพื่อรู้แจ้งสัจธรรม โดยอาจารย์ชัยชาญ  ศรีหานู อาจารย์ประจ าสาขาวิชาพระพุทธศาสนา
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส จังหวัดนครปฐม บทความนี้มี
วัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์หลักกรรมในฐานะโอกาสของการพัฒนาจิตของแต่ละคนให้บรรลุถึง
เป้าหมายคือนิพพาน ท าให้ได้ข้อสรุปเกี่ยวกับกรรมในทางพระพุทธศาสนาที่มีความแตกต่างจากความ
เชื่อในศาสนาเทวนิยมอย่างชัดเจน 
 บทความเรื่องท่ี ๖ เป็นความวิจัยเรื่อง ทางสายกลางในทัศนะของพระพุทธศาสนาเถร
วาทกลางระหว่างอะไรกับอะไร พระครูสมุทรวชิรานุวัตร  พระครูสมุห์วรวิทย์ ผาสุโก, ดร.  และพระ
ปลัดเชาวลิต กิตฺติโสภโณ อาจารย์ประจ าสาขาวิชาพระพุทธศาสนา วิทยาลัยสงฆ์ราชบุรี บทความวิจัย
นี้  มีจุดมุ่งหมายเพ่ือศึกษาหลักทางสายกลางในทางพระพุทธศาสนาเถรวาท ผลของการวิจัยพบว่า 
ทางสายกลางในทางพระพุทธศาสนา เป็นวิธีการปฏิบัติที่จะน าไปสู่ความดับทุกข์ ดับอาสวะกิเลสทั้ง
ปวง และนัยแห่งความเป็นกลางวัดกันที่ ๑) ความถูกต้อง ๒) ตรงเป้าหมายที่ตั้งไว้ คือความดับทุกข์ ซึ่ง
เท่ากับว่าเราใช้เป้าหมาย หรือจุดมุ่งหมายเป็นตัวชี้วัด ดังนั้น  ความเป็นทางสายกลางจึงมีลักษณะเป็น
เหตุน าไปสู่ผล คือความดับทุกข์ ซึ่งเป็นจุดหมาย หรือเป้าหมายสุดท้ายแห่งการปฏิบัติ   ทางสาย
กลางของพระพุทธศาสนา   มีความชัดเจน  และเป็นระบบที่สมบูรณ์   มีองค์ประกอบแต่ละข้อ ๆ มี
แนวทางในการปฏิบัติชัดเจน และมีความสัมพันธ์กันเป็นอย่างดี  

บทความเรื่องท่ี ๗ พุทธธรรมกับการสังคมสงเคราะห์ โดยอาจารย์ฐิติพร สะสม อาจารย์
ประจ าสาขาวิชาพระพุทธศาสนา วิทยาลัยสงฆ์นครน่านเฉลิมพระเกียรติ บทความนี้ได้ชี้ให้เห็นว่า พุทธ
ธรรมที่เกี่ยวกับสังคมสงเคราะห์ ได้แกอ่ริยสัจ ๔ อันได้แก่  ทุกข์  สมุทัย นิโรธ  มรรค  ทุกข์ได้แก่ปัญหา
ของสังคมที่รอการสงเคราะห์จากผู้มีเมตตา  สมุทัยได้แก่สาเหตุที่ท าให้เกิดปัญหาสังคม  นิโรธ  คือการ
แก้ปัญหาสังคมได้ส าเร็จ  มรรคคือวิธีการแก้ปัญหา  ในพุทธธรรม  การแก้ปัญหาสังคมด้วยการพัฒนา
ชีวิตของตนเองนั้น  พระพุทธเจ้าทรงเน้นให้ปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์  ๘  ได้แก่  สัมมาทิฏฐิ  สัมมา
สังกัปปะ  สัมมาวาจา  สัมมากัมมันตะ  สัมมาอาชีวะ  สัมมาวายามะ  สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ  ส่วน
การสงเคราะห์คนในสังคมด้วยกันทรงเน้นหลักพรหมวิหาร  ๔  ได้แก่  เมตตา  กรุณา  มุทิตา และ
อุเบกขา   

บทความวิชาการเร่ืองท่ี ๘ พระพุทธศาสนากับการแก้ปัญหาปัญหาสิ่งแวดล้อม พระปลัด

ไพบูลย์ ญาณวิปุโล พระสมุทรวชิรโสภณ และอาจารย์ณัฏฐนาถ ศรีเลิศ อาจารย์ประจ าสาขาวิชา

พระพุทธศาสนา วิทยาลัยสงฆ์ราชบุรี บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิธีการแก้ปัญหานิเวศวิทยา 

ด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาจากในพระไตรปิฎก จากการศึกษาได้ข้อสรูปว่า พระพุทธศาสนา

มองว่า ปัญหาทางระบบระบบนิเวศน์ที่มีการเปลี่ยนแปลงเกิดจากตัวมนุษย์ เป็นผู้ท าลายระบบทาง

นิเวศน์ขึ้น อันเกิดจากกิเลส คือ ความโลภเป็นหลัก จึงก่อให้เกิดการเสียสมดุลทางธรรมชาติ  พระพุทธ



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ [๓] 
 

สาสนาจึงได้เสนอหลักการแก้ปัญหาดังกล่าวด้วย หลัก อริยสัจ ๔  คือ ๑)  รู้ทุกข์  คือรู้ปัญหา ๒)  รู้

สมุทัย  คือรู้เหตุของปัญหา ๓)  รู้นิโรธ  คือรู้ผลคือความสงบเกิดจากการดับปัญหาได้ ๔)  รู้มรรค   คือ

รู้มรรควิธีดับเหตุของปัญหา 

บทความเรื่องท่ี ๙ เป็นบทความวิชาการเรื่อง รากฐานวัฒนธรรมไทยได้รับอิทธิพลตามหลักค า

สอนทางพระพุทธศาสนา อาจารย์เธียรวิทย์ เสริมใหม่ อาจารย์ประจ าสาขาวิชาพระพุทธศาสนา 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตนครราชสีมา บทความเรื่องนี้ได้สะท้อนให้เห็นว่า

รากฐานวัฒนธรรมไทยได้รับอิทธิพลตามหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนามาอย่างยาวนาน  ตั้งแต่พุทธ

ศตวรรษท่ี  ๓  ที่พระเจ้าอโศกได้ส่งพระโสณะและพระอุตตระมายังสุวรรณภูมิ   สมัยอาณาจักรอ้าย

ลาว  สมัยสุโขทัย  อยุธยา  ธนบุรี  และรัตนโกสินทร์ตอนต้นจนถึงปัจจุบัน         

บทความสุดท้าย เป็นบทความทางวิชาการภาษาอังกฤษ เรื่องแนวคิดเรื่องนิพพานในมิลินท

ปัญหา (The Concept of Nibbana in Milindpanha) โดยดร.คงสฤษฎิ์ แพงทรัพย์ อาจารย์ประจ า

ภาควิชาศาสนาและปรัชญา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย บทความ

เรื่องนี้ได้ชี้ให้เห็นว่าแนวคิดเรื่องนิพพานในมิลินทปัญหา มีลักษณะสอดคล้องหรือแตกต่างจาก

หลักการในพระไตรปิฎกอย่างไรบ้าง  

หวังว่า บทความที่ปรากฏในวารสารฉบับนี้ จะเกิดประโยชน์แก่ผู้อ่านทั้งหลายได้ตามสมควร

จึงขออนุโมทนาขอบคุณเจ้าของบทความทุกท่านที่ได้ส่งบทความของท่านมาเผยแพร่ในวารสาร มจร 

พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ และคณะท างานทุกท่าน ที่ร่วมกันด าเนินการจนสามารถท าให้วารสารฉบับนี้

ออกเผยแพร่ต่อสาธารณชนได้  

 

 

พระมหาสุรศักดิ์ ปจฺจนฺตเสโน, ดร. 

บรรณาธิการ 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ [๔] 
 

สารบัญ  

หน้า 

ค านิยม 

โดย พระราชปริยัติมุนี, ผศ.ดร....................................................................................................(๑) 

บทบรรณาธิการ  

โดย พระมหาสุรศักดิ์ ปจฺจนฺตเสโน, ดร..........................................................................(๒) 

บทความวิชาการ/บทความวิจัย (ภาษาไทย): 

มหานมัสการ: อุทานธรรมแห่งพระพุทธศาสนา  

โดย พระเทพปริยัติมุนี (มีชัย วีรปญฺโ ), ป.ธ. ๙, ผศ. ดร.……………………………………….………………….๑  

ภาษาสันสกฤตและสันสกฤตกับมหาจุฬา  
โดย ศ.พิเศษ ดร.  จ าลอง  สารพัดนึก………......................................................................................๓๕ 
ศึกษาวิเคราะห์ อเนกันตวาทในปรัชญาเชน  
โดยพระศรีรัตโนบล ดร. และผศ.กฤต  ศรียะอาจ.............................................................................๔๒  
หลักการและวิธีการล้างบาปในพระพุทธศาสนา  

โดยพระมหาอุดร สุทฺธิญาโณ, ดร………………..…………………………………………………………………………๕๙ 

วิเคราะห์หลักกรรมในฐานะโอกาสพัฒนาตนเพ่ือรู้แจ้งสัจธรรม  
โดยอาจารย์ชัยชาญ  ศรีหานู.............................................................................................................๗๔ 
ทางสายกลางในทัศนะของพระพุทธศาสนาเถรวาทกลางระหว่างอะไรกับอะไร 
โดยพระครูสมุทรวชิรานุวัตร  พระครูสมุห์วรวิทย์ ผาสุโก, ดร.  

และพระปลัดเชาวลิต กิตฺติโสภโณ………………………………………………….............................................๙๒ 

พุทธธรรมกับการสังคมสงเคราะห์ โดยนางสาวฐิติพร สะสม..........................................................๑๐๖  
พระพุทธศาสนากับการแก้ปัญหาปัญหาสิ่งแวดล้อม  

โดยพระปลัดไพบูลย์ ญาณวิปุโล พระสมุทรวชิรโสภณ และนางณัฏฐนาถ ศรีเลิศ……………………..๑๒๔ 

รากฐานวัฒนธรรมไทยได้รับอิทธิพลตามหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา                                  

อาจารย์เธียรวิทย์ เสริมใหม่............................................................................................................๑๓๗ 

 

บทความวิชาการ (ภาษาอังกฤษ): 
The Concept of Nibbāna in Milindapanha 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ [๕] 
 

Dr. Khongsaris Phangthrap………………………………………………………....๑๕๐   

ภาคผนวก 

ค าแนะน าการเตรียมต้นฉบับบทความ............................................................................................๑๕๙ 

แบบฟอร์มการส่งบทความทางวิชาการ/บทความวิจัย……………………………………………………………๑๖๓ 

แบบประเมินบทความ...................................................................................................... ..............๑๖๔ 

ใบสมัครสมาชิกวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์.............................................................. ........๑๖๖ 

ประกาศสภามหาวิทยาลัย อนุมัติวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์..........................................๑๖๗ 

 
 



มหานมัสการ: อุทานธรรมแห่งพระพุทธศาสนา 
Mahānamassakara: The Great Salutation of Buddhism  

 
โดยพระเทพปริยัติมุนี (มีชัย วีรปญฺโ ๑ 

ป.ธ. ๙, ผศ.ดร. 
มจร. วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม 

บทคัดย่อ 

บทความนี้มีจุดหมายเพ่ือศึกษาบทมหานมัสการถือเป็นแบบแผนปฏิบัติกันเป็นประเพณี
เพ่ือน้อมระลึกถึงพระมหากรุณาคุณของพระพุทธเจ้าที่ส าคัญยิ่งเนื่องจากเป็นบทแรกที่ชาวพุทธนิยม
สวดแสดงความนอบน้อมพระพุทธเจ้าก่อนที่จะเริ่มประกอบกุศลใด ๆ บอกถึงความส าคัญของ
หลักธรรมซึ่งมีต้นก าเนิดมาจากพระพุทธเจ้าผู้ทรงประกอบด้วยพระคุณ ๓ ประการ เป็นค าอุทานที่
ไม่ใช่พุทธภาษิต เพ่ือเจริญพุทธานุสติซึ่งก่อให้เกิดอานิสงส์ทั้งที่เป็นโลกิยะและโลกุตตระแก่ผู้มีศรัทธา
ในพระพุทธเจ้า โลกิยะผลได้แก่ ท าให้แคล้วคลาดจากอุปสรรคอันตราย ขจัดภัยและความหวาดกลัว 
การประสบความ ความเจริญรุ่งเรือง ได้รับชัยชนะ มีสุขภาพอนามัยดี สมบูรณ์ด้วยโภคทรัพย์ ชักน า
ให้เกิดในสุคติภพ  ส่วนโลกุตตระผลได้แก่อริยผล ๔ ประการ คือ โสดาปัตติผล สกทาคามิผล 
อนาคามิผล และอรหัตตผล เช่น พรหมายุพราหมณ์และชานุสโสณิพราหมณ์ ที่ได้เปล่งอุทานธรรมขึ้น
ด้วยความเคารพ เลื่อมใส บางท่านได้เปล่งขึ้นด้วยการพลั้งปาก แต่เป็นไปในทางที่ดี เช่น นางธนัญ
ชานี  

ค าส าคัญ: อุทานธรรม มหานมัสการ พุทธานุสติ อริยผล 

Abstract 
This article aims to study ‘Mahanamassakara’ word or salutation. It is a kind of 

traditional practice to remind to graces of Buddha which is on the first paragraph 
before chanting which Buddhists offer their gratitude to Buddha before starting any 
merit performances. It presents great teaching which originated from 3 graces of 
Buddha. This includes an exclamation but not proverbs of Buddha leading to 
reflection on Buddha which caused the benefits for faithful person who has 
confidence in Buddha; worldly benefit and supramundane benefit. The worldly 
benefits include protecting from dangers and obstacles, terror and fears, being 

                                                 
๑ ผู้ช่วยอธิการบดีฝ่ายบริหาร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส 

นครปฐม 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๒ 
  

successful and prosperous, victory, healthy, wealthy and born in heaven after death. 
The supramundane benefits are 4 Noble fruits; stream-entry fruit, once-enter fruit, 
no-returner fruits and Arahant fruits. Those who express the great salutation are 
Brahmāyu Brahman, Jānussoni Brahman etc. Among them, some exclaims with 
respect and faith, some without intentions. Anyway, they all saluted to Buddha with 
great rejoice such as lady Dhananjāni. 

Keywords: Exclamation, Great salutation, Reflection on Buddha, Noble fruit  

บทน า 
 ในการสวดสรรเสริญพระรัตนตรัย หรือ ท าวัตรสวดมนต์ของพุทธศาสนิกชนนับแต่อดีต 
มักนิยมขึ้นต้นด้วยบทพระพุทธคุณว่า นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส ซึ่งโบราณาจารย์
เรียกว่า มหานมัสการ คือบทนอบน้อมที่ส าคัญยิ่ง ในพระไตรปิฎกมีปรากฏบุคคลผู้สาธยายบทนี้  คือ
ท้าวสักกะ พรหมายุพราหมณ์  ชาณุสโสณิพราหมณ์ นางธนัญชานี เป็นต้น ฉะนั้น ชาวพุทธจึงนิยม
สวดบทนี้ก่อนที่จะสวดมนต์บทอ่ืน และนิยมเขียนไว้เป็นเบื้องแรกของคัมภีร์ เรียกว่า คันถารัมภะ บท
มหานมัสการนี้มีความสั้นกะทัดรัดแต่สามารถรวบยอดพรรณนาความส าคัญ ๓ อย่าง คือ พระมหา
กรุณาคุณ (ภควโต), พระวิสุทธิคุณ (อรหโต) และพระปัญญาคุณ (สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส) ของพระพุทธเจ้า
ตามล าดับอย่างน่าอัศจรรย์  พระพุทธคุณท้ัง ๓ บทนี้ เป็นรากเหง้าเค้ามูลให้บังเกิดพุทธคุณทั้งปวงนับ
ประมาณมิได้ มีความงามในเบื้องต้น ท่ามกลางและที่สุด เพียบพร้อมด้วยศัพท์และอรรถ มีความวิจิตร
พิสดารด้วยนัยหลายหลาก โดยน าบทนมัสการมาศึกษาวิเคราะห์เหตุซึ่งเป็นบริบทของค ามนัสการและ
อานิสงส์ของการกล่าวค านมัสการเพ่ือให้มองเห็นคุณค่าของการน้อมนมัสการถึงพระรัตนตรัยในการ
ด าเนินชีวิต 
พุทธานุสสติในมหานมัสการ 

บทมหานมัสการว่า นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธส  เป็นบทสรรเสริญพระ
พุทธคุณที่ปรากฏโดยมีคุณธรรมเป็นเหตุ มีพระพุทธคุณปรากฏอยู่ในบทพระบาลี ๓ บท คือ ภควโต 
อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส แม้พระพุทธองค์ได้ตรัสประกาศพระพุทธคุณนี้ด้วยพระองค์เอง เพ่ือให้
เวไนยชนเกิดศรัทธาแล้วตั้งใจฟังธรรมพร้อมทั้งปฏิบัติตามค าสอน ดังมีข้อความในอังคุตตรนิกาย  
เอกกนิบาตว่า 

     เอกปุคฺคโล ภิกฺขเว โลเก อุปฺปชฺชมาโน อุปฺปชฺชติ พหุชนหิตาย พหุชน-สุขาย โลกานุกมฺปาย 
อตฺถาย หิตาย สุขาย เทวมนุสฺสาน. กตโม เอกปุคฺคโล. ตถาคโต อรห  สมฺมาสมฺพุทฺโธ. อย  โข 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๓ 
  

ภิกฺขเว เอกปุคฺคโล โลเก อุปฺปชฺชมาโน อุปฺปชฺชติ พหุชนหิตาย พหุชนสุขาย โลกานุกมฺปาย อตฺ
ถาย หิตาย สุขาย เทวมนุสฺสาน .๒  

     ภิกษุทั้งหลาย บุคคลหนึ่งเมื่อจะอุบัติ ย่อมอุบัติเพ่ือประโยชน์สุขแก่มหาชน เพ่ืออนุเคราะห์
โลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย บุคคลนั้นคือใคร คือ พระ
ตถาคต ผู้ไกลจากกิเลส ตรัสรู้ชอบด้วยพระองค์เอง ดูกรภิกษุทั้งหลายบุคคลหนึ่งเมื่อจะอุบัติ 
ย่อมอุบัติเพ่ือประโยชน์สุขแก่มหาชน เพ่ืออนุเคราะห์โลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่
เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย 

 พระพุทธคุณทั้ง ๓ บทนี้เป็นที่รวมพระพุทธคุณทั้งหมดขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธ
เจ้าผู้ทรงเป็นบ่อเกิดแห่งคุณธรรมอันบริสุทธิ์ เพราะคุณธรรมของพุทธองค์ ตั้งแต่เริ่มสร้างพระบารมี 
๔ อสงไขยแสนมหากัปนั้น นับไม่ถ้วน ดังนั้น พระนามของพระองค์ จึงมีไม่ถ้วน นับไม่ได้เช่นกัน ข้อนี้
สมด้วยค าที่พระสารีบุตรกล่าวไว้ว่า 

   อสงฺเขยฺยานิ นามานิ  สคุเณน มเหสิโน 
   คุเณน นาม’มุทฺเธยฺย   อปิ นาม สหสฺสโต.๓  
แปลความว่า  พระนามของพระพุทธเจ้าพร้อมด้วยคุณธรรม  
   ไม่มีใครนับจ านวนได้ บุคคลพึงยกพระนามขึ้น 
   กล่าวด้วยคุณธรรม แม้ด้วยพระนามพันชื่อ. 

 พระองค์จักเสด็จดับขันธปรินิพพานมานานนับศาสนายุกาลได้ ๒๕๖๐ พรรษาแล้วก็ดี ถึง
กระนั้น พระคุณอันมีอเนกอนันต์นั้นก็หาล่วงลับดับไปเหมือนพระรูปกายไม่ ยังฝังแน่นอยู่ในดวงใจ
ของพวกเราชาวพุทธบริษัทอยู่ เมื่อกล่าวถึงพระพุทธคุณของพระองค์แล้ว ไม่มีใครในโลกที่จะสามารถ
พร่ าพรรณาให้สิ้นสุดลงได้ ดังพระด ารัสว่า 

อากาส  จกฺกวาฬญฺจ สตฺตา พุทฺธคุณาปิ จ 
อนนฺตา นาม จตฺตาโร ปริจฺเฉโท น วิชฺชติ.๔ 
อากาศ จักรวาล หมู่สัตว์ และพระพุทธคุณท้ังสี่อย่างนี้  
หาที่สุดมิได้ ไม่ปรากฏขอบเขต. 

 แม้พระวังคีสเถระก็กล่าวชมเชยว่า  พระสาวกผู้ได้บรรลุวิชชา ๓ ละมัจจุราชได้  แล้วพา
กันแวดล้อมพระมหามุนีผู้ประทับนั่งที่ข้างภูเขา... พระสาวกเหล่านั้นพากันแวดล้อม พระมหามุนีผู้

                                                 
๒องฺ. เอกก. (บาลี)  ๒๐/๑๗๐/๒๑-๒๒.  
๓อุทาน. อ. (บาลี) ๓๖๐.  
๔ขุ.พุทฺธ.(บาลี) ๓๓/๗๖/๕๖๖.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๔ 
  

สมบูรณ์ด้วยสมบัติทุกอย่าง ทรงถึงฝั่งแห่งทุกข์ ทรงเพียบพร้อมด้วยพระคุณมากมาย๕ แม้บรรดา
นักปราชญ์ในยุคต่าง ๆ จะพรรณนาพระพุทธคุณด้วยเชาว์ปัญญาอันประณีต ก็ไม่อาจพรรณาได้หมด
สิ้น ทั้งนี้เพราะพระพุทธคุณมีมากเป็นอเนกอนันต์ สมดังค าท่ีพระอรรถกถาจารย์กล่าวไว้ว่า 

พุทฺโธปิ พุทฺธสฺส ภเณยฺย วณฺณ  
กปฺปมฺปิ เจ อญฺ ภาสมาโน 
ขีเยถ กปฺโป จิรทีฆมนฺตเร 
วณฺโณ น ขีเยถ ตถาคตสฺส.๖ 

หากแม้พระพุทธเจ้าจะตรัสพรรณ นาพระ
พุทธคุณ  ตลอดกัปหนึ่ง มิได้ตรัสค าอ่ืน กัปหนึ่ง
พึงหมด ไปในกาลอันช้านาน (แต่) คุณของพระ
ตถาคต  มิได้หมดสิ้นไป 

 ข้อความข้างต้นนี้ตรงตามสาธกที่มีในพระสูตรว่า “ท่านผู้เจริญ ช่างดอกไม้หรือลูกมือช่าง
ดอกไม้ผู้ช านาญ พึงร้อยกรองดอกไม้หลากหลายนานาชนิดให้เป็นมาลัยอันวิจิตร ฉันใด พระผู้มีพระ
ภาคพระองค์นั้น ทรงพระคุณมากเป็นอเนก ทรงพระคุณหลายร้อยฉันนั้น ใครเล่าจักพรรณาคุณของ
พระองค์ผู้ควรแก่การพรรณนา”๗  

ผลแห่งการสรรเสริญพระพุทธคุณ 

 พระพุทธคุณทั้ง ๓ บทนี้ ประเสริฐยิ่งนัก เพราะท าให้เวไนยสัตว์ตลอดกว่า ๒,๕๐๐ ปี 
ตราบจนถึงกาลบัดนี้ ได้มีโอกาสศึกษาปฏิบัติพระธรรมตามความตรัสรู้ ได้รักษาชีวิตให้ด าเนินอยู่ใน
กุศล และมีโอกาสยกระดับจิตใจสติปัญญาให้สูงยิ่ง ๆ ขึ้น ลดละทุกข์ได้ตามล าดับ จนถึงความสิ้นทุกข์
โดยสิ้นเชิงได้ การสาธยายบทมหานมัสการนี้ ด้วยความนอบน้อมจึงถือว่าเป็นการเจริญพุทธานุสสติ
กรรมฐาน  การน้อมระลึกถึงพระพุทธคุณเป็นสิ่งที่ส าคัญ ผู้สวดหรือสาธยายไม่ควรสวดหรือสาธยาย
นอบน้อมถึงพระพุทธคุณเฉพาะเวลาไหว้พระสวดมนต์หรือประกอบพิธีกรรมการกุศลเท่านั้น แต่ควร
ระลึกนอบน้อมทุกเวลาที่มีโอกาสเหมือนนางธนัญชานี  ไม่ว่านางจะไอ จาม หรือแม้สะดุดลื่น หกล้มก็
จะระลึกถึงพุทธคุณแล้วเปล่งอุทานนอบน้อมว่า นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส ทุกครั้ง  

 การบ าเพ็ญบุญด้วยการเจริญพระพุทธคุณด้วยจิตศรัทธาเลื่อมใสจนเกิดความปีติ
ปราโมทย์ด้วยความดื่มด่ าในพระพุทธคุณ จัดเป็นกระแสห้วงบุญอันใหญ่หลวงที่ยังกิริยาการนอบน้อม
ให้ส าเร็จเป็นไปทุก ๆ ขณะ[ชวนจิต ๗] ตลอดหลายแสนโกฏิครั้ง กระแสบุญนั้นเป็นบุญไพศาลมี
                                                 

๕ขุ. เถร. (ไทย) ๒๖/๑๒๔๕/๕๔๒.   
๖ที.ส.ีอ. (บาลี) ๑/๒๕๙, ที.ปา.อ. (บาลี) ๓/๖๓.  
๗ม.ม. (บาลี) ๑๓/๗๗๑๕๔.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๕ 
  

อานุภาพมาก มีอานิสงส์มาก เพราะเจริญในนาบุญอันสูงสุด คือ พระพุทธเจ้า ย่อมส่งผลให้ผู้นอบน้อม
บูชานั้น ได้รับผลทั้งในปัจจุบันและอนาคตทั้งที่เป็น โลกิยะและโลกุตตระ 

 ผลที่เป็นโลกิยะ ได้แก่ ท าให้แคล้วคลาดจากอุปสรรคอันตราย ท าให้ขจัดภัยและความ
หวาดกลัว ความตกใจ ความขนพองสยองเกล้า ประสบความสวัสดี ความเจริญรุ่งเรือง ได้รับชัยชนะ 
มีสุขภาพอนามัยดี มีอายุยืน, สมบูรณ์ด้วยโภคทรัพย์ ชักน าให้เกิดในสุคติภพ  ส าหรับผลที่เป็นโลกุต
ตระ ได้แก่อริยผล ๔ ประการ คือ โสดาปัตติผล สกทาคามิผล อนาคามิผล และอรหัตตผล เพราะผู้
ระลึกถึงพระพุทธคุณด้วยความนอบน้อมอยู่เนือง ๆ ย่อมก่อให้เกิดศรัทธาที่ตั้งมั่นอันเป็นเหตุให้เกิด
ความปีติปราโมทย์ที่มีก าลังมากในขณะนั้น ครั้นเจริญสติตามรู้ความปีติปราโมทย์นั้นเป็นอารมณ์ก็
สามารถบรรลุธรรมเป็นพระอริยบุคคลได้โดยพลัน ดังเช่น พระปุสสเทวเถระผู้อยู่ที่กัฏฐอันธการวิหาร 
บรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์๘ และพระนางอสันธิมิตตาอัครมเหสีของพระเจ้าอโศกมหาราชบรรลุธรรม
เป็นพระโสดาบัน๙ ดังพระพุทธด ารัสทีป่รากฏในอังคุตตรนิกาย ฉักกนิบาต ว่า 

ยสฺมึ ภิกฺขเว สมเย อริยสาวโก ตถาคต  อนุสฺสรติ. เนวสฺส ตสฺมึ สมเย 
ราคปริยุฏฺ ต  จิตฺต  โหติ. น โทสปริยุฏฺ ต  จิตฺต  โหติ. น โมหปริยุฏฺ ต  
จิตฺต  โหติ.  อุชุคตเมวสฺส ตสฺมึ สมเย จิตฺต  โหติ นิกฺขนฺต  มุตฺต  วุฏฺ ต  
เคธมฺหา. เคโธติ ภิกฺขเว ปญฺจนฺเนต  กามคุณาน  อธิวจน . อิทมฺปิโข 
ภิกฺขเว อารมฺมณ  กริตฺวา เอวมิเธกจฺเจ สตฺตา วิสุชฺฌนฺติ.๑๐ 

ภิกษุทั้งหลาย สมัยใด อริยสาวกย่อมระลึกถึงพระตถาคตสมัยนั้น 
จิตของอริยสาวกนั้น จะไม่ถูกราคะ โทสะ โมหะครอบง า เป็นจิตด าเนินไป
ตรงโดยแท้ ย่อมหลุดพ้นออกจากตัณหา ภิกษุทั้งหลาย ค าว่า ตัณหา นี้เป็น
ชื่อของเบญจกามคุณ บุคคลบางคนในโลกนี้ เจริญพุทธานุสสตินี้เป็นอารมณ์ 
ย่อมบริสุทธิ์ได้ด้วยประการฉะนี้ 

 อานุภาพของบทมหานมัสการอันประกอบด้วยพระพุทธคุณ ๓ ประการที่บุคคลผู้สวดหรือ
สาธยายด้วยจิตที่มีสมาธิแน่วแน่น้อมระลึกพระพุทธคุณเป็นอารมณ์ด้วยทวารทั้ง ๓ จะแผ่ไปถึงแสน
โกฏิจักรวาล ท าให้ผู้สวดหรือสาธยายได้รับผลานิสงส์มหาศาลประมาณมิได้ ผู้ที่ไม่เคยสวดหรือ
สาธยายจะไม่สามารถรับรู้อานิสงส์ได้เลย เหมือนคนที่ไม่ได้รับประทานอาหาร ย่อมไม่อาจรับรู้รส
อาหารและผลของการรับประทานได้ ดังนั้น ขอให้พุทธบริษัทหมั่นสวดสาธยายบทมหานมัสการหรือ

                                                 
๘วิสุทธ.ิ (ไทย) ๑๖๖/๓๙๔.  
๙ที.ส.ีอ. (บาลี) ๒/๔๙, ม.อ. (บาลี) ๒/๒๗๗.  
๑๐องฺ. ฉกฺก. (บาลี) ๒๒๑/๒๕๑/๓๐๐.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๖ 
  

บทสวดมนต์อ่ืน ๆ ด้วยการน้อมระลึกถึงพุทธคุณอยู่เนืองนิตย์เถิด บุญราศีโกฏฐาสอันนั้น ย่อมมี
ผลานิสงส์อันยิ่งใหญ่ 

ความเป็นมาของบทมหานมัสการ 

 ค านมัสการว่า นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส นี้ โบราณาจารย์เรียกว่า มหา
นมัสการ คือบทนอบน้อมที่ส าคัญยิ่งเนื่องจากเป็นบทแรกที่ชาวพุทธนิยมสวดนอบน้อมพระพุทธเจ้า
ก่อนที่จะเริ่มประกอบกุศลใด ๆ มีการเจริญพระพุทธมนต์เป็นต้น  คัมภีร์สัททนีติปทมาลา เรียกบทนี้
ว่า มหานมักการ๑๑  ดังปรากฏบาทพระคาถาบาล ีว่า 

ปาเ มหานมกฺการ-  สงฺขาเต สาธุนนฺทเน 

สมฺปทาเน นโมโยเค  อายาเทโส น ทิสฺสติ. 

 บทมหานมัสการนี้ในพระบาลีปรากฏว่าเป็นค าอุทานที่ไม่ใช่พุทธภาษิต คือพระพุทธเจ้า
มิได้ทรงตรัสเป็นภาษิตด้วยพระองค์เอง แต่ก็เป็นข้อความและเรื่องราวที่มีปรากฏในพระบาลีหลาย
แห่ง ทั้งความมุ่งหมายในการกล่าวของผู้กล่าวก็ไม่เหมือนกัน คือ บางท่านได้รับทราบถึงกิตติศัพท์อัน
สูงส่งของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้วก็เปล่งขึ้นด้วยความเคารพ เลื่อมใส เช่น พรหมายุพราหมณ์ ชานุส
โสณิพราหมณ์เป็นต้น บางท่านก็เปล่งขึ้นด้วยการพลั้งปาก แต่ทว่าเป็นไปในทางท่ีดี เช่น นางธนัญชานี 
ผู้เป็นพระโสดาบัน บางท่านก็เปล่งขึ้นด้วยตั้งใจจะเทิดทูนพระพุทธคุณเพ่ือเหนี่ยวเอาพระพุทธคุณมา
เป็นอารมณ์ในการป้องกันภยันตรายที่จะมาเบียดเบียน เช่น ลูกชายของนายทารุสากฏิกะ   ในคัมภีร์
สารัตถสมุจจัย อัตถกถาภาณวาร เล่ม ๑ “สรณัต์ตยวัณ์ณนา”กล่าวว่า  

 “บทว่า นโม ตสฺส...นี้เป็นพระพุทธวจนะ ดังมีข้อความในคัมภีร์นั้นว่า  “วิสัชชนาว่า พระ
บาฬีคือ นโม ตัส์ส ภควโต อรหโต สัม์มา สัม์พุท์ธัส์ส นี้ จะเปนบาฬีนมัสการเกิดแต่ปัญญา
อาจารย์ตกแต่งเอง เอามาตั้งไว้หามิได้ พระบาฬีนี้เปนพระพุทธฎีกาแห่งสมเด็จพระสรรเพ็ช
พุทธเจ้าตรัสพระธรรมเทศนาไว้ในพระจตุรานิกายว่าด้วยสาตาคิรยักษ์เปนอาทิ  กล่าวนมัสการ
โถมนาพระพุทธคุณ พระอรหันตเจ้าทั้งหลาย จึงยกเอาพระบาฬี นโม ตัส์ส ภควโต อรหโต สม์
มาสม์พุท์ธัส์ส นมัสการนี้ ขึ้นสู่สังคายนาถึง ๓ ครั้ง โปราณจารย์เจ้าทั้งหลายเห็นว่าไม่เป็นที่
เคลือบแคลงสงไสยแห่งสรรพโลกท้ังปวงแล้ว จึงน ามาตั้งไว้ในเบื้องต้นอันจะท าพระคัมภีร์ นี้” 

 อนึ่ง การท าความนอบน้อมนี้ ปรากฏเป็นค าเปล่งอุทานในที่เฉพาะหน้าบ้าง ดังมีข้อความ
ที่มารทูลพระพุทธเจ้าว่า 

                                                 

 ๑๑พระอัคควังสเถระ, สทฺทนีติปกรณ   ปทมาลา ฉบับ ภูมิพโลภิกฺขุ, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์

มูลนธิิภูมิพโล ภิกฺข,ุ ๒๕๒๑), หน้า ๒๑๗. 
  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗ 
  

 นโม เต ปุริสาชญฺ  นโม เต ปุริสุตฺตม 
 ยสฺส เต นาภิชานามิ กึ ตฺว  นิสฺสาย ฌายสิ.๑๒ 
 แปลความว่า     ข้าแต่พระองค์ผู้ประเสริฐ ขอนอบน้อมพระองค์    

                    ข้าแต่พระองค์ผู้ดีเลิศ ขอนอบน้อมพระองค์  
                    ข้าพระองค์ไม่อาจรู้ว่า พระองค์เพ่งอะไรเป็นอารมณ์ 

 หรือเปล่งอุทานเจาะจงในที่ลับหลังบ้าง เช่น สารตฺถปฺปกาสินี, ธมฺมปทฏฺ กถา และสุมงฺ
คลวิลาสินี, ตติยภาค, ปรากฏค าอุทานว่า  “นโม พุทฺธสฺส (ขอความนอบน้อมแด่พระพุทธเจ้า)”๑๓ 
หรือเปล่งอุทานระบุถึงพุทธคุณนั้น ๆ ด้วย เช่น นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส.  ภายหลัง
พุทธปรินิพพาน พระอรหันต์ทั้งหลาย ได้ยกข้ึนสู่สังคายนาไว้ในพระสูตรต่าง ๆ และใช้เป็นค านมัสการ
ขึ้นต้นเป็นแบบอย่างของชาวพุทธสืบต่อมา เช่น ใช้เป็นค านอบน้อมเริ่มต้นก่อนรจนาคัมภีร์ เป็นต้น 

 บางอาจารย์มีมติว่า เทพและอสูร ๕ องค์ คือ สาตาคิริยักษ์ อสุรินทราหู ท้าวจาตุมมหา
ราช ท้าวสักกเทวราช และท้าวมหาพรหม พากันมาเข้าเฝ้าพระผู้มีพระภาคเจ้า ได้ฟังพระธรรมเทศนา 
เกิดความเลื่อมใสในพุทธองค์อย่างจับจิตจับใจ แต่ละท่านจึงได้เปล่งวาจาตามล าดับดังนี้ 

 สาตาคิริยักษ์  เปล่งวาจาว่า  นโม 
 อสุรินทราหู  เปล่งวาจาว่า  ตสฺส 
 ท้าวจาตุมมหาราช   เปล่งวาจาว่า  ภควโต 
 ท้าวสักกเทวราช เปล่งวาจาว่า อรหโต 
 ท้าวมหาพรหม เปล่งวาจาว่า  สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส 
 จาตุมมหาราชในที่นี้ หมายถึง ท้าวมหาราชผู้เป็นจตุโลกบาลประจ าทิศทั้ง ๔ คือ ท้าว
ธตรฐจอมคนธรรพ์รักษาโลกด้านทิศบูรพาหรือทิศตะวันออก, ท้าววิรุฬหก จอมกุมภัณฑ์รักษาโลกด้าน
ทิศทักษิณหรือทิศใต้, ท้าววิรูปักษ์จอมนาครักษาโลกด้านทิศประจิมหรือทิศตะวันตก, ท้าวกุเวรจอม
ยักษ์รักษาโลกด้านทิศอุดรหรือทิศเหนือ มีข้อสังเกตว่า ถ้าเป็นท้าวมหาราชทั้ง ๔ องค์นี้ บทว่า ภควโต 
ก็ควรแบ่งกันเปล่งองค์ละค า หรือองค์ละพยางค ์คือ ภ-ค-ว-โต ดังบทพระบาลีว่า 

   สาตาคิริ นโม ยกฺโข ตสฺส จ อสุรินฺทโก 
   ภควโต มหาราชา  สกฺโก จ อรหโต ตถา 
   สมฺมาสมฺพุทฺธ พฺรหฺมา จ  เอเต ปญฺจ ปติฏฺฐิตา. 

                                                 
๑๒ส .ส. (บาลี) ๑๕/๓/๑๔๕, ขุ.ส.ุ (บาลี) ๒๕/๔๓๕, ขุ.เถร. (บาลี) ๒๖/๓๕๙.  
๑๓สารตฺถปปฺกาสิน ีภาค ๑: ๒๔๖, ธมฺมปทฏฺ กถา.๗:๑๐๖, สุมงฺคลวิลาสิน,ี ภาค ๓: ๗๗.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๘ 
  

 ตตฺถ หิ สาตาคิริยกฺโข นโม นโมติ วนฺทน  กโรติ.  อสุรินฺโท เทวปุตฺโต ตสฺส ตสฺสาติ วนฺทน  
กโรติ. จตุมหาราชาโน เทวา ภควโต ภควโตติ วนฺทน  กโรนฺติ.  สกฺโก เทวราชา อรหโต อรหโตติ 
วนฺทน  กโรติ.  พฺรหฺมา สห ปติ สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส สมฺมาสมฺพุทฺธสฺสาติ วนฺทน  กโรติ. อิเม ปญฺจ  เทวา 
นโม  ตสฺสาตฺยาทิวากฺย  ปจฺเจก  ปติฏ าเปนฺติ.๑๔  

แปลความพระคาถาข้างต้นว่า  
    บรรดาเทพและอสูรนั้น สาตาคิริยักษ์ เปล่งวาจาว่า นโม นโม, อสุรินทราหู เปล่งวาจาว่า 
ตสฺส ตสฺส, ท้าวจาตุมมหาราช เปล่งวาจาว่า ภควโต ภควโต, ท้าวสักกเทวราช เปล่งวาจาว่า 
อรหโต อรหโต, ท้าวมหาพรหม เปล่งวาจาว่า สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส รวมความว่า  
ข้อความว่า  นโม  ตสฺส  ภควโต  อรหโต  สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส นี้ เทพและอสูรทั้ง ๕ แยกกันเปล่ง
วาจาองค์ละบทด้วยประการฉะนี้แล 

 อาจารย์ธนิต อยู่โพธิ์ ได้แสดงความเห็นเรื่องนี้ไว้ว่า  “บทว่า นโม และ นโม ตสฺส ฯลฯ แต่
เดิมเป็นค าอุทานเปล่งออกมาด้วยจิตเลื่อมใสศรัทธา ครั้นต่อมาใช้เป็นค าสวดนมัสการที่กล่าวน าขึ้น
ก่อนสวดมนต์บทต่อไป หรือก่อนประกอบกิจการกุศลในพระพุทธศาสนา จะเป็นกล่าวออกเสียงด้วย
วาจา หรือนึกในใจก็ตาม จะนั่งกล่าว หรือยืนกล่าว หรือนอน หรือเดินกล่าวก็ตาม พร้อมกับกล่าวหรื
อนึกถึงนั้น ได้เกิดมีกิริยาหรืออาการทางกายขึ้นประกอบกันในเวลากล่าวและนึกถึงด้วยได้แก่แบมือทั้ง
สองยกขึ้นประกบกันประนมไว้ตรงหน้าอกหรือยกขึ้นเหนือศีรษะของผู้กล่าว  ซึ่งมีบัญญัติเรียกท่ามือ
ดังกล่าวนี้ว่า นมัสการ มุทรา คือ ท่าท าการนอบน้อม หรือท่านมัสการ ได้แก่ การท ามือประนม (แต่
ท่านผู้รู้บางท่าน อธิบายว่าเป็น อัญชลี มุทรา คือ ท่าอัญชลี...)  เคยมีผู้น าเอาค าว่า นโม ไปใช้เรียกชื่อ
เงินตราโบราณ ขนาดเล็กรูปกลม ๆ คล้ายตาไก่และรูปลูกไข่ ซึ่งมีอักขระคล้าย “น” อักษรขอมอยู่
ด้านหนึ่งของเงินตราเล็ก ๆ นั้น ส่วนมากพบในจังหวัดภาคใต้ของประเทศไทยและบางแห่งในประเทศ
อินโดนีเซีย เช่น ในเกาะชวาและสะมารัง”๑๕ 

 มติดังกล่าวนี้ บัณฑิตทั้งหลายไม่ยอมรับ เพราะไม่มีหลักฐานอ้างอิงในพระบาลีและอรรถ
กถา ทั้งในพระบาลีและอรรถกถาก็ปรากฏว่าเป็นค าอุทานที่บุคคลเปล่งออกมาด้วยความซาบซึ้งใน
พระพุทธคุณ 

บทนมัสการในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
ค านมัสการว่า “นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส” นี้ เป็นค าอุทานที่

นักปราชญ์ผู้เป็นคณาจารย์ใหญ่และมีชื่อเสียงโด่งดังในสมัยพุทธกาล เมื่อได้ทราบกิตติศัพท์ของพระ

                                                 
๑๔กจฺจายนเภทนวฎีกา: ๑๐๔.  

            ๑๕ธนิต อยู่โพธ์ิ, นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลง 
กรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๗), หน้า ๑๘.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙ 
  

สัมมาสัมพุทธเจ้า หรือได้เข้าเฝ้า ทูลถามปัญหาฟังธรรมเทศนาแล้วเกิดศรัทธาเลื่อมใสชวนให้เกิด
บันดาลใจเปล่งค าอุทานนี้ขึ้นมาเพ่ือนอบน้อมพระพุทธเจ้าด้วยความปีติยินดีซาบซึ้งในพระพุทธคุณ 
ในพระสูตรปรากฏผู้เปล่งค าอุทานนี้หลายท่าน จะขอน าประวัติบางท่านมาแสดงโดยย่อ ดังนี้ :- 

บทนมัสการของพรหมายุพราหมณ์ มีปรากฏในคัมภีร์มัชฌิมนกาย มหาวรรคว่า 
สมัยหนึ่ง พระผู้มีพระภาคเจ้า เสด็จจาริกไปในแคว้นวิเทหะ พร้อมด้วยภิกษุสงฆ์หมู่ใหญ่, 

พรหมายุพราหมณ์ เป็นพราหมณ์ผู้ใหญ่ในนครมิถิลา แคว้นวิเทหะ เป็นพราหมณ์ผู้เฒ่าอยู่ในวัยชรา มี
อายุถึง ๑๒๐ ปี รอบรู้ไตรเพทเชี่ยวชาญในศาสตร์ต่าง ๆ ทางคดีโลกช่ าชองในมหาปุริสลักษณะได้ยิน
กิตติศัพท์อันดีงามของพระผู้มีพระภาคเจ้า จึงส่งมาณพชื่ออุตตระผู้เป็นศิษย์ที่รอบรู้ไตรเพทเชี่ยวชาญ
ในคัมภีร์ศาสตร์และช่ าชองในมหาปุริสลักษณะให้มาเฝ้าพระผู้มีพระภาคเจ้าและสอบสวนดูว่า เป็น
จริงตามกิตติศัพท์ที่เล่าลือหรือไม ่

ฝ่ายอุตตรมาณพรับค าของอาจารย์แล้ว ก็ติดตามไปจนได้เข้าเฝ้าพระผู้มีพระภาคเจ้า เฝ้า
สังเกตตรวจตราพระวรกายทุกส่วน บางส่วนที่เห็นยาก พระผู้มีพระภาคก็ทรงแสดงอิทธาภิสังขาร 
(แสดงโดยฤทธิ์) ให้เห็นและบางอย่างก็ไม่ต้องแสดงฤทธิ์ เพียงแต่เปิดโอกาสให้เห็นอย่างธรรมดา ใน
ขณะเดียวกันก็ได้สอบสวนมหาปุริสลักษณะที่ปรากฏในพระวรกายของพระผู้มีพระภาคเจ้าจนครบ 
๓๒ ประการ นอกจากนั้น อุตตรมาณพ ยังเฝ้าติดตามดูพระอิริยาบถต่าง ๆ ขณะเสด็จด าเนิน ประทับ
ยืน ประทับนั่ง บรรทม เสวยพระกระยาหาร พระอาการที่ประทับอยู่ในท่ามกลางบริษัทและตรัสพระ
ธรรมเทศนา อุตตรมาณพตรวจตราติดตามดูพระพุทธเจ้าโดยละเอียดตลอดเวลา ๗ เดือน จึงกลับไป
เล่ารายละเอียดเกี่ยวกับมหาปุริสลักษณะ ๓๒ ประการ และพระวรกายตลอดจนพระอิริยาบถน้อย
ใหญ่ของพระผู้มีพระภาคเจ้าให้ท่านพราหมณ์ ผู้เป็นอาจารย์ได้ทราบสิ้นทุกประการ พออุตตรมาณ
พรายงานจบ ท่านพรหมายุพราหมณ์ซึ่งนั่งฟังอยู่ก็ลุกขึ้นจากอาสนะ ท าผ้าห่มเฉวียงบ่า ประคอง
อัญชลีไปทางทิศที่พระผู้มีพระภาคเจ้าเสด็จประทับอยู่แล้วเปล่งอุทานนอบน้อม ๓ ครั้งว่า  นโม ตสฺส 
ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส. ขอนอบน้อมแด่พระผู้มีพระภาค ผู้ไกลจากกิเลส ตรัสรู้ชอบด้วย
พระองค์เอง พระองค์นัน้๑๖  

มหานมัสการของนางธนัญชานี 
สมัยหนึ่ง พระผู้มีพระภาคเจ้าเสด็จจาริกไปในแคว้นโกศล พร้อมด้วยภิกษุสงฆ์หมู่ใหญ่ 

ทรงแวะพัก ณ หมู่บ้านชื่อปัจจลกัปปะ ประทับที่ป่ามะม่วงของโตเทยยพราหมณ์, ครั้งนั้น นางธนัญ
ชานีเป็นพระโสดาบันที่เชื่อมั่นเลื่อมใสพระรัตนตรัย เมื่อไอ จาม หรือแม้สะดุดลื่นหกล้มก็ระลึกถึง
พระพุทธเจ้าแล้วเปล่งอุทานนอบน้อมว่า นโม พุทฺธสฺส (ขอนอบน้อมพระพุทธเจ้า) ทุกครั้ง แต่สามี
ของนางชื่อภารทวาชะนับถือพราหมณ์ 

                                                 
๑๖ม.ม. (ไทย) ๑๓/๓๘๓/๔๗๑ – ๔๙๐.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐ 
  

วันหนึ่งสามีของนางประสงค์จะเลี้ยงอาหารแก่พราหมณ์ ๕๐๐ จึงขอร้องนางไม่ให้กล่าว 
นโม พุทฺธสฺส เพราะกลัวพราหมณ์จะโกรธแต่นางไม่ยอมโดยกล่าวว่า “พ่อพราหมณ์ แม้เธอจะเชือด
ฉันเป็นชิ้น ๆ ฉันก็จะไม่ยอมงดกล่าวค าสอนของพระพุทธเจ้าผู้ประเสริฐอย่างแน่นอน” ในที่สุด
พราหมณ์ผู้เป็นสามีก็ยินยอมตามใจนาง ในวันเลี้ยงภัตตาหาร นางธนัญชานีได้เดินสะดุดล้มท าให้นาง
เจ็บปวดมาก จึงระลึกถึงพระพุทธเจ้าแล้วประนมมือเหนือศีรษะหันหน้าไปทางวัดพระเชตวันเปล่ง
อุทาน ๓ ครั้งว่า นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส. ขอนอบน้อมแด่พระผู้มีพระภาค ผู้ไกล
จากกิเลส ตรัสรู้ชอบด้วยพระองค์เอง พระองค์นั้น. 

ล าดับนั้นพราหมณ์ที่มาฉันภัตตาหารโกรธเคืองไม่พอใจแล้วลุกขึ้นกลับไป ฝ่ายพราหมณ์
ภารทวาชะก็โกรธภรรยามาก และคิดว่าจะเอาชนะศาสดาของนางด้วยการประคารม จึง เข้าไปเฝ้า
พระบรมศาสดาแล้วทูลถามปัญหา เมื่อได้ฟังค าตอบแล้วก็บรรลุธรรม จากนั้นได้ทูลขออุปสมบทใน
พระพุทธศาสนา ต่อมาไม่นานนักก็ได้ส าเร็จเป็นพระอรหันต์ 

สมัยนั้น สคารวมาณพซึ่งเป็นผู้เชี่ยวชาญในเวททั้ง ๓ ได้ฟังว่า นางพราหมณีธนัญชานี 
กล่าวถ้อยค าอย่างนั้น ก็กล่าวว่า นางพราหมณีธนัญชานี เป็นผู้ตกต่ าล่มจม ทั้ง ๆ ที่มีพราหมณ์ผู้รู้ไตร
เวท ก็ยังกล่าวคุณของสมณะศีรษะโล้น นางตอบว่า ถ้าท่านรู้ถึงศีลและปัญญาของพระผู้มีพระภาคเจ้า
ก็จะไม่ส าคัญเห็นว่าพระผู้มีพระภาคเจ้าเป็นผู้ควรด่า ควรบริภาษเลย สคารวมาณพคิดว่าจะเอาชนะ
ศาสดาของนางด้วยการประคารม จึงเข้าไปเฝ้าพระบรมศาสดาแล้วทูลถามว่า “พระโคดมเป็นพวก
ไหนของสมณพราหมณ์ที่ปฏิญญาถึงเบื้องต้นแห่งพรหมจรรย์ว่าตนรู้แจ้งในปัจจุบันอยู่จบพรหมจรรย์
บรรลุถึงความเป็นผู้ถึงฝั่งอย่างสมบูรณ์”  

พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสตอบว่า “พระองค์ตรัสว่า สมณพราหมณ์เหล่านั้นมีต่าง ๆ กัน คือ
ที่เป็นพวกฟังสืบ ๆ กันมาก็มี เช่น พวกพราหมณ์ที่รู้วิชชา ๓ (รู้ไตรเวท), ที่ปฏิญญาถึงเบื้องต้นแห่ง
พรหมจรรย์ด้วยเหตุสักว่าความเชื่อก็มี เช่น พวกนักเดา นักคิดพิจารณา, ที่รู้แจ้งธรรมด้วยตนเองใน
ธรรมที่ไม่เคยได้ฟังมาก่อนก็มี พระองค์อยู่ในพวกหลังนี้”  ครั้นแล้วตรัสเล่าพระด าริตั้งแต่ยังมิได้เสด็จ
ออกผนวช เห็นโทษของการครองเรือน แล้วเสด็จออกผนวชจนถึงบ าเพ็ญทุกกรกิริยา แล้วทรงเลิกทุก
กรกิริยา จนได้บ าเพ็ญฌานและได้วิชชา ๓ ใน ๓ ยามแห่งราตรีมาณพได้ทูลถามถึงเรื่องเทวดาอีก
เล็กน้อย เมื่อพระพุทธองค์ตรัสตอบแล้วก็ทูลสรรเสริญพระธรรมเทศนาของพระพุทธองค์ แสดงตน
เป็นอุบาสกถึงพระรัตนตรัยเป็นสรณะตลอดชีวิต๑๗  

มหานมัสการของท้าวสักกะ ปรากฏในคัมภีร์ทีฆนิกาย ว่า 
ครั้งหนึ่ง ท้าวสักกะจอมเทวราช เมื่อจะเสด็จมาเฝ้าพระผู้มีพระภาคเจ้า ณ ถ้ าอินทสาละ

ใกล้ภูเขาเวทยิกะ ทางทิศเหนือของหมู่บ้านพราหมณ์ชื่ออัมพสณฑ์ ซึ่งตั้งอยู่ทางด้านทิศตะวันออกของ
กรุงราช คฤห์ แคว้นมคธ จึงเรียกปัญจสิขบุตรคนธรรพ์มา ชวนให้ไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคด้วยกัน  
                                                 

๑๗ม.ม. (ไทย) ๑๓/๔๗๓/๕๙๘ – ๖๑๔.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๑ 
  

ปัญจสิขบุตรคนธรรพ์ ถือพิณเข้าไปยืน ณ ที่ควรส่วนข้างหนึ่ง ไม่ไกลหรือใกล้เกินไป ดีดพิณ กล่าว
คาถาเกี่ยวด้วยพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ พระอรหันต์ และกาม 

พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสชมแก่ปัญจสิขบุตรคนธรรพ์ว่า เสียงพิณกับเสียงเพลงขับเข้ากันดี 
แล้วตรัสถามว่า คาถาอันเกี่ยวด้วยพระพุทธเป็นต้นนี้ แต่งไว้แต่ครั้งไร ปัญจสิขบุตรคนธรรพ์ กราบทูล
ว่า ตั้งแต่ครั้งพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสรู้ใหม่ ๆ ประทับที่ต้นอชปาลนิโครธ ใกล้ฝั่งแม่น้ าเนรัญชรา ครั้น
ได้โอกาสกาส ท้าวสักกะจึงเสด็จมาเฝ้าพร้อมด้วยหมู่ทวยเทพ เมื่อได้ตรัสสัมโมทนียกถาพอสมควร
แล้ว พระผู้มีพระภาคเจ้าก็ทรงเปิดโอกาสให้ท้าวสักกะกราบทูลถามปัญหาหลายข้อหลายประการ 

ครั้นพระองค์ทรงวิสัชชนาจบตามที่ทูลถามแล้ว ท้าวสักกะก็ทรงโสมนัส จากนั้นได้กล่าว
วาจาสุภาษิตอีกหลายประการ เมื่อกล่าวจบได้แตะพระหัตถ์ลงกับพ้ืนปฐพี แล้วทรงเปล่งอุทาน ๓ ครั้ง
ว่า  นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส.  ขอนอบน้อมแด่พระผู้มีพระภาค ผู้ไกลจากกิเลส 
ตรัสรู้ชอบด้วยพระองค์เอง พระองค์นั้น๑๘ 

มหานมัสการของพระเจ้าปเสนทิโกศล 
พระผู้มีพระภาคเจ้าประทับ ณ เชตวนาราม บุตรสุดที่รักคนหนึ่งของคฤหบดีได้ถึงแก่

ความตาย ฝ่ายคฤหบดีเสียใจอาลัยจนสุดก าลัง ร้องไห้ พร่ าเพ้อ ไม่เป็นอันท าการงาน ไม่เป็นอัน
บริโภคอาหาร ไปสู่ป่าช้าคร่ าครวญ ถึงบุตรสุดที่รัก ต่อมาเขาได้ไปเข้าเฝ้าพระผู้มีพระภาคเจ้า เมื่อพระ
พุทธองค์ตรัสถามทราบความแล้ว จึงตรัสสอนว่า ความเศร้าโศกร่ าไรร าพัน ความทุกข์กาย ทุกข์ใจ 
ล้วนเกิดแต่ของที่รัก แต่คฤหบดี กล่าวว่า ความยินดี ความดีใจ ก็เกิดจากสิ่งเป็นที่รักด้วย (ท านอง
คัดค้าน) 

ขณะนั้น นักเลงสกาหลายคนก าลังเล่นสกาอยู่ในที่ไม่ไกล คฤหบดีจึงเข้าไปหานักเลงสกา
เหล่านั้น เล่าความท่ีตนกล่าวโต้ตอบกับพระผู้มีพระภาคเจ้าทุกประการ นักเลงสกาก็เห็นด้วยว่า ความ
ยินดี ความดีใจเกิดจากสิ่งเป็นที่รัก คฤหบดีเห็นว่า ความเห็นของตนตรงกับนักเลงสกาก็จากไป เรื่องที่
โต้ตอบกันนี้กระฉ่อนไปถึงพระเจ้าปเสนทิโกศล ท้าวเธอทรงสนทนากับพระนางมัลลิกาถึงเรื่องนี้ 
เพ่ือที่จะให้ทราบแน่ พระนางมัลลิกาจึงส่งนางฬิชังฆพราหมณ์ไปกราบทูลถามพระผู้มีพระภาค 
พระองค์ก็ตรัสยืนยันว่า ความเศร้าโศกเป็นต้น เป็นของเกิดจากสิ่งเป็นที่รักจริงนาฬิชังฆพราหมณ์จึงได้
กลับมากราบทูลพระนางมัลลิกา 

ต่อมาพระนางมัลลิกาเข้าเฝ้าทูลอธิบายพุทธภาษิตนั้นโดยพิสดาร น าเอาสิ่งอันเป็นที่โปรด
ปรานของพระราชา เช่น พระนางวชิรกุมารีผู้เป็นพระราชธิดา, นางวาสภขัตติยา, วิฑูฑภเสนาบดี, 
พระนางมัลลิกาเอง และแคว้นกาสีและโกศล มาทูลถามว่า ถ้าของอันเป็นที่รักแปรปรวนเป็นอย่างอ่ืน
ไป พระองค์จะโทมนัสบ้างไหม  ท้าวเธอตรัสตอบว่า เราจะรู้สึกเป็นทุกข์อย่างใหญ่หลวงดุจชีวิตจะหา
มิได้ พระนางรีบตอบโดยเร็วพลันว่า ข้าแต่มหาราชเจ้า จริงอย่างที่พระผู้มีพระภาคเจ้าตอบไว้มิใช่หรือ

                                                 
๑๘ที.ม. (ไทย) ๑๐/๓๔๔/๒๗๓ – ๓๐๐.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๒ 
  

ว่า ทุกข์โทมนัสทั้งปวงล้วนแต่เกิดจากของรักของชอบใจ ในที่สุดพระราชาก็ทรงยอมจ านน แล้วทรง
ระลึกถึงพระปรีชาญาณของพระผู้มีพระภาคเจ้าว่า เลิศล้ าไม่มีผู้ใดเทียบได้ ท้าวเธอทรงหลากพระทัย
ถึงกับลุกเสด็จลุกขึ้นจากราชาอาสน์ ทรงพาดพระภูษาเฉวียงพระอังสาข้างหนึ่ง แล้วทรงเปล่งอุทาน ๓ 
ครั้งว่า  นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส.  ขอนอบน้อมแด่พระผู้มีพระภาค ผู้ไกลจาก
กิเลส  ตรัสรู้ชอบด้วยพระองค์เอง พระองค์นั้น๑๙  

บทมหานมัสการของพระเจ้ามหินทะ 
จากภัททกัปนี้ไป ๙๒ กัป ได้มีพระราชาพระองค์หนึ่งพระนามว่า มหินทะ ท้าวเธอมี

พระเชฏฐโอรสพระนามว่า ปุสสะ. ปุสสะเชฏฐโอรสนั้นเปี่ยมด้วยบารมี เป็นสัตว์เกิดในภพสุดท้าย เมื่อ
ญาณแก่กล้าเสด็จขึ้นสู่โพธิมัณฑสถานแทงตลอดพระสัพพัญญุตญาณ พระกนิฏฐโอรส เป็นอัครสาวก
ของพระองค์ บุตรปุโรหิตเป็นทุติยสาวก พระราชามีพระด าริว่า ลูกชายคนโตของเราออกบวชเป็น
พระพุทธเจ้า ลูกคนเล็กเป็นอัครสาวก ลูกปุโรหิตเป็นทุติยสาวก พระองค์ให้สร้างพระวิหารด้วยทรง
ด าริว่า พระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ของพวกเราทั้งนั้น... 

ในพระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สฬายตนวรรค เล่ม ๔ ภาค ๑ ได้มีข้อความกล่าวถึง
การนอบน้อมเพียงเท่านี้ ส่วนในอรรถกถา ธรรมบทภาค ๑ เรื่องสญชัย ตอนอธิบายบุรพกรรมของ
ชฏิล ๓ พ่ีน้องมีอุรุเวลกัสสปะเป็นต้น มีข้อความดังนี้๒๐  

จากภัททกัปนี้ไป ๙๒ กัป พระพุทธเจ้า ๒ พระองค์ คือ พระติสสะ พระผุสสะ (ปุสสะ) 
เสด็จอุบัติแล้ว พระราชานามว่ามหินท์ ได้เป็นพระบิดาของพระพุทธเจ้าทรงพระนามว่า ผุสสะ (ปุส
สะ) ก็เมื่อพระองค์ทรงบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณแล้ว พระโอรสองค์เล็กของพระราชาได้ เป็นพระ
อัครสาวก, บุตรปุโรหิตได้เป็นพระสาวกที่ ๒, พระราชาได้เสด็จไปยังส านักพระศาสดา ทรงตรวจดูชน
เหล่านั้น ราชโอรสองค์ใหญ่ของเราเป็นพระพุทธเจ้า, ราชโอรสองค์เล็กเป็นอัครสาวก, บุตรปุโรหิตเป็น
พระสาวกที่ ๒ ทรงเปล่งอุทาน ๓ ครั้งว่า  มเมว พุทฺโธ  มเมว ธมฺโม  มเมว สงฺโฆ  นโม ตสฺส  
ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส. พระพุทธเจ้าของข้าพเจ้า พระธรรมของข้าพเจ้า พระสงฆ์ของ
ข้าพเจ้า ขอนอบน้อมแด่พระผู้มีพระภาค ผู้ไกลจากกิเลส ตรัสรู้ชอบด้วยพระองค์เอง พระองค์นั้น. 

ตามประวัติที่กล่าวมานี้ จะเห็นได้ว่า ผู้เปล่งอุทานแต่ละท่านนั้นบางท่านมีความเลื่อมใส
ในกิตติศัพท์อันดีงามของพระพุทธองค์ บางท่านเลื่อมใสในพระธรรมเทศนา จึงเปล่งอุทานขึ้นมาเพ่ือ 
นอบน้อมพระองค์ ด้วยความปีติยินดีซาบซึ้งใน พระพุทธคุณ 

 

                                                 
๑๙ม.ม. (ไทย) ๑๓/๓๕๓/๔๓๓ – ๔๔๒.  

            ๒๐มหามกุฏราชวิทยาลัย, ธมฺมปทฏฺ กถา (ป โม ภาโค – อฏฺ โม ภาโค), (กรุงเทพมหานคร : 
โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔), หน้า ๑๑๓-๑๕๒.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๓ 
  

สรุป 

 บทมหานมัสการคือบทสวดกล่าวสรรเสริญพุทธคุณ นิยมเขียนไว้เป็นเบื้องแรกของคัมภีร์
เรียกว่า คันถารัมภะ มีความสั้นกะทัดรัดแต่รวมความเนื้อหาพุทธคุณทั้งได้อย่างน่าอัศจรรย์ พระคุณ
ทั้งสามถือเป็นแก่นแท้ของความดีงาม บริสุทธิ์ในเบื้องต้น ท่ามกลางและที่สุด นอกจากนั้นยังเก่ียวข้อง
กับการปฏิบัติธรรมโดยใช้พุทธานุสติในการเจริญภาวนาอีกด้วย ผู้ที่มีจิตระลึกถึงมหานมัสการสามารถ
ประสบความเจริญรุ่งเรืองในชีวิตทั้งทางโลกและทางธรรม ช่วยป้องกับภยันตรายด้วยเพราะเป็นการ
สร้างกุศลจิตอยู่ตลอดเวลา ผลทางโลกคือ ท าให้ชีวิตเจริญรุ่งเรือง ปราศจากภัยเบียดเบียน สุขภาพดี 
มีสติเป็นเครื่องอยู่ ส่วนผลในทางธรรมคือ การได้บรรลุมรรคผล นิพพาน เป็นพระอริยบุคคล หลุดพ้น
จากความทุกข์ทั้งปวงได้ ดังนั้นผู้เลื่อมใสในพระพุทธศาสนาควรน้อมร าลึกถึงบทมหานมัสการ สวด
สาธยายจนขึ้นใจก็จะได้รับอานิสงส์คณานับ และควรถือเป็นวัฒนธรรมประเพณีให้มั่นคง 

 
บรรณานุกรม 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย .  พระไตรปิฎกภาษาบาลี   ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  ๒๕๐๐.  
กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  ๒๕๓๕. 

_____________. พระไตรปิฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหา นคร :  
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

_____________. อรรถกถาภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาอฏฺ กถา. กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพ์ 
วิญญาณ, ๒๕๓๐-๒๕๓๙. 

มหาเถรสมาคม.  พระไตรปิฎกฉบับเฉลิมพระเกียรติฯ การจัดงานฉลองสิริราชสมบัติครบ ๖๐ ปี 
พ.ศ. ๒๕๔๙, กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์อมรินทร์ปรินติ้ง, ๒๕๔๙. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. ธมฺมปทฏฺ กถา (ป โม ภาโค – อฏฺ โม ภาโค).   กรุงเทพมหานคร :  โรง
พิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔. 

_____________. พระธัมมปทัฏฐกถาแปล ภาค ๑. กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพ์มหามกุฏราช
วิทยาลัย, ๒๕๓๔. 

คัมภีร์สารัตถสมุจจัย อัตถกถาภาณวาร เล่ม ๑.(๒๕๓๒).กรุงเทพ: บริษัท โรงพิมพ์กรุงเทพจ ากัด. 
พระอัคควังสเถระ. (๒๕๒๑).สทฺทนีติปกรณ   ปทมาลา ฉบับ ภูมิพโลภิกฺข.ุ กรุงเทพมหานคร : โรง 
  พิมพ์มูลนิธิภูมิพโล ภิกฺขุ. 
มหาอ ามาตย ์จตุรังคพล. อภิธานปฺปทีปิกาฎีกา. ปริวรรตโดยพระศรีสุทธิพงศ์. กรุงเทพมหานคร : โรง

พิมพ์ เทคนิค(๑๙), ๒๕๒๗. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๔ 
  

ธนิต อยู่โพธิ์. นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๗. 

 
 



ภาษาสันสกฤตและสันสกฤตกับมหาจุฬา 
Sanskrit and Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

ศาสตราจารย์พิเศษ ดร.  จ าลอง  สารพัดนึก 
 

 
ภาษาสันสกฤตเป็นภาษาตระกูลอินเดีย – ยุโรป  (Indo-European) เป็นภาษาท่ีมีบทบาทส าคัญใน

ชีวิตความเป็นอยู่  ความคิดและวัฒนธรรมของอินเดียและของชาติที่รับวัฒนธรรมจากอินเดีย  ด้วยว่าภาษานี้
ถูกใช้เขียนบอกเรื่องราวต่าง ๆ อันน าไปปรับใช้กับชีวิตและความคิดได้เป็นอย่างดี  เป็นภาษาท่ีใช้พูดสนทนา
กันในกลุ่มชนผู้รู้ผู้คงแก่เรียน  ทั้งยังเป็นสื่อกลางของการแต่งวรรณกรรมดั้งเดิมและเป็นหนึ่งในสิบสี่ภาษา
ส าคัญที่ระบุอยู่ในรัฐธรรมนูญอินเดีย 
 ภาษาสันสกฤตไม่มีอักษรอันเป็นของตนเองหากแต่ใช้อักษรของทุกชาติที่ใช้กับเสียงของภาษานี้ได้  ใน
อดีตอันยาวนานอักษรที่ใช้กับภาษาสันสกฤตนั้นคืออักษรพรหมมี (Brahmi)  ในปัจจุบัน  ใช้อักษรเทวนาครี
อักษรโรมัน  และอักษรของชาติที่ศึกษาภาษาสันสกฤตก็มี  อย่างเช่นประเทศไทยใช้อักษรไทย  เป็นต้น 
 ภาษาสันสกฤตมีเสียงสระ  เสียงพยัญชนะ  มีหลักเกณฑ์การสร้างรูปค าและอ่ืน ๆ  ในที่นี้จะไม่กล่าว
ชี้แจงส่วนย่อยเช่นนั้น จะกล่าวรวม ๆ  ดังนี้ 
 จากการศึกษาภาษาสันสกฤตจะพบได้ว่าภาษานี้แบ่งออกเป็น ๓ ชนิดคือ ๑ 

๑. สันสกฤตชนิดเก่า  (ประมาณ ๒๕๐๐ - ๕๐ ปีก่อนพุทธศักราช)  ได้แก่ ภาษาพระเวท  (The 
Vedic Language)   

๒. สันสกฤตชนิดต่อจากเก่าจนถึงปัจจุบัน (ประมาณ  ๕๐  ปีก่อนพุทธศักราช  ถึงปัจจุบัน)  ได้แก่  
ตันติสันสกต  (The Classical Sanskrit)  

๓.  สันสกฤตชนิดต่อจากเก่าจนถึงปัจจุบัน  (ประมาณพุทธศตวรรษที่ ๓ ถึงท่ี ๑๒)  ได้แก่ สันสกฤต
พันทางหรือสันสกฤตผสม  (The Hybrid Sanskrit or  Mixed Sanskrit) 
 สันสกฤตชนิดแรก :  สันสกฤตภาษาพระเวท  คือ  สันสกฤตเก่าแก่ดั้งเดิม  มีกฎเกณฑ์กว้างขวาง
แตกต่างจากสันสกฤตปัจจุบันนี้มาก   สันสกฤตชนิดนี้  มีชือ่เป็นสันสกฤตว่า  “ไวทิกภาษา”  วรรณกรรมที่ใช้
ภาษาสันสกฤตชนิดนี้ได้แก่ 

(๑) เวทสังหิตา  ของเวท  ๔  เวท  คือ  ฤคเวท  ได้แก ่ บทร้อยกรองที่เรียกว่า  มันตระ  อันเป็นค า
สวดสรรเสริญเทพเจ้าทั้งหลายมีอัคนิเทพ  อินทรเทพ  วรณุเทพ  มรุตเทพ เป็นต้น  และเป็นมันตระซึ่งกล่าว
เรื่องราวอื่น ๆ  มีเรื่องการแต่งงานและพิธีศพเป็นต้น, ยชุรเวท  ได้แก ่ บทร้อยกรองที่เรียกว่ามันตระและร้อย
แก้ว  อันกล่าวถึงเรื่องพิธีกรรมต่าง ๆ และการบูชาต่าง ๆ,  สามเวท  ได้แก่  บทร้อยกรองที่เรียกว่ามันตระ อัน
เป็นบทสวดท านองเพลงซึ่งมีเนื้อหาบูชาเทพเจ้า,  อถรฺเวท  ได้แก่  บทร้อยกรองที่เรียกว่ามันตระ  อันเป็นมนต์
ขลังเพ่ือใช้สวดท าลายสิ่งชั่วร้ายต่าง ๆ และเพ่ือความสวัสดิมงคล 
 (๒) พราหมณะ  คือ  ค าอธิบายหรือค าที่ชี้แจงมันตระของเวททั้ง  ๔  ดังกล่าวข้างต้น และกล่าวถึง
การประกอบยัญ (การบูชา)  ต่าง ๆ  พราหมณะใช้ทั้งภาษาร้อยกรองและร้อยแก้ว  และว่ากันว่า  พราหมณะ  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๖ 
 

ก็คืออรรถกถาของพระเวทนั่นเอง  แต่ละเวทมีพราหมณะมากบ้างน้อยบ้าง  เช่น  ไอตเรยพราหมณะ  
เกาษีตกีพราหมณะ  เป็นพราหมณะของฤคเวท,  ไตตฺติรียพราหมณะ   และศตปถพราหมณะ    เป็นพราหมณ
ของยชุรเวท,  ตาณฑยพราหมณะ  ไชมินียพราหมณะ  เป็นพราหมณะของสามเวท  และโคปถะพราหมณะ
เป็นพราหมณะของอถรฺเวท 
 (๓) อารัญยกะ  คือ ต าราหรือคัมภีร์ที่บรรจุบทเรียนอันลึกลับเป็นเรื่องประหลาดมหัศจรรย์แสดงนัย
ของยันต์และปรัชญาของนักบวช  อารัณยกะ  จ านวนมากบ้างน้อยบ้าง  เป็นของเวทย์ทั้ง ๔ ที่กล่าวข้างต้นนั้น  
เช่น  อตเรยารัณยกะ  เป็นอารัณยกะของฤคเวท,  ไตตฺติรียารัณยกะ และพฤหทารัณยกะ  เป็นอารัณยกะของ
ยชุรเวท,  ตลวการารัณยกะ เป็นอารัณยกะของสามเวท  ส่วนอารัญยกะของอถรฺเวทนั้น  ไม่ปรากฏว่ามีอยู่ 
 (๔) อุปนิษัท  คือต าราหรือคัมภีร์ที่บรรจุบทเรียนอันเกี่ยวกับหลักธรรมค าสั่งสอนที่เป็นปรัชญาธรรม
ขั้นสูง  ภาษาท่ีปรากฏในอุปนิษัท  มีทั้งร้อยกรองและร้อยแก้ว  อุปนิษัทก็เป็นของเวทต่าง ๆ  เช่นกัน  เช่น  
ไอตเรโยปษัท  เป็นอุปนิษัทของฤคเวท,  ไมตรายณฺยุปนิษัท  เป็นอุปนษัทของยชุรเวท,  ฉานฺโทคฺโยปนิษัท  
เป็นอุปนิษัทของสามเวท,  และมุณฑโกปนิษัท  เป็นอุปนิษัทของอถรฺเวท 
 ทั้งหมดนี ้คือ เวทส หิตา  พราหมณะ  อรัญรัณยกะ  และอุปนิษัท  เรียกว่า  วรรณกรรมพระเวท  ผู้
ปรารถนาจะทราบเรื่องราวอย่างละเอียดที่มีในคัมภีร์ต่าง ๆ ดังกล่าวมานี้  พึงค้นดูได้จากเวทและคัมภีร์นั้น ๆ 
 อย่างไรก็ด ี  ในตอนท้ายของสมัยสันสกฤตชนิดแรกนี้ ยังมีสันสกฤตท่ีแต่งขึ้นในรูปแบบสูตรต่าง ๆ อีก
ด้วย  เพ่ือเป็นองค์ประกอบในการศึกษาเวททั้ง  ๔  เวท  บางท่านเรียกสันสกฤตสมัยนี้ว่า  สันสกฤตสมัยสูตร  
แต่ก็ยังถือกันว่าอยู่ในชนิดแรกนี้  องค์ประกอบเวทที่แต่งเป็นสูตรนี้เรียกว่า  เวทางคศาสตร์  คือศาสตร์ที่เป็น
องค์ประกอบพระเวท  ใครก็ตามจะศึกษาเวททั้ง ๔ เวทให้รู้ดีและใช้งานได้อย่างถูกต้อง  ต้องศึกษา
เวทางคศาสตร์ด้วย  เวทางคะหรือองค์ประกอบเวทดังกล่าวนี้  มี  ๖  อย่าง  คือ  สัททศาสตร์  ฉันท์  
ไวยากรณ ์  นิรุกติศาสตร์  พิธีกรรม  และดาราศาสตร์  ศาสตร์ทั้งหมดนี้ผู้ปรารถนาจะทราบความละเอียดพึง
ศึกษาได้จากสูตรและคัมภีร์เฉพาะเรื่องนั้นๆ 
 สันสกฤตชนิดที่สอง  :  ตันติสันสกฤต  คือ  สันสกฤตที่ใช้ในการเรียนการพูดหลังจากสมัยสันสกฤต
ภาษาพระเวท  เป็นสันสกฤตที่มีกฎเกณฑ์แคบเข้าและรัดกุมยิ่งขึ้นกว่าสันสกฤตภาษาพระเวท  และเป็น
สันสกฤตท่ีใช้กันมาตั้งแต่ต้นสมัยของชนิดนี้  จนเท่าทุกวันนี้  วรรณกรรมเล่มแรก ๆ ของสมัยนี้  มาจนปัจจุบัน
นี้รวมทั้งภาษาพูดและเขียนชนิดต่างๆ  เรียกชื่อเป็นสันสกฤตว่า  “เลากิกภาษา”   (ภาษาท่ีใช้กับสิ่งที่เป็นไป
อย่างโลก ๆ)  มีทั้งร้อยกรองและร้อยแก้ว  วรรณกรรมเล่มแรก ๆ  ของสมัยนี้  ได้แก่  ค าภีร์มหากาพย์  ซึ่งเป็น
เรื่องหรือนิยายของความกล้าหาญ  (Epics)  เช่น  เรื่องรามายณะ,  มหาภารตะ,  และปุราณะ  และต่อ ๆ มาก็
มีคัมภีร์หรือหนังสืออ่ืน ๆ อีกเป็นจ านวนมาก  อันว่าด้วยเรื่องราวต่าง ๆ หลายด้าน  คือ (ท่ียกตัวอย่างต่อไปนี้
เป็นส่วนน้อยกว่าที่มีอยู่ ) 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๗ 
 

 (๑)  กาพย์  ได้แก ่  หนังสือ  :  รฆุว ศ, กุมารสมฺภว ของกาลิทาศ ;  กิราตารฺชุรีย ของ ภารว;ิ  ศิรุ
ปาลธะ  ของ มาฆ;  นโลท ของสุเทว;    ทศาวคารจริจ ของ เกษเมนฺทฺร และราฆวปาณฺฑรีย ของกวีราช เป็น
ต้น 
 (๒) กาพย์ที่เกี่ยวกับบุคคลในประวัติศาสตร์  ได้แก่หนังสือ  : หรฺษจริต  ของพาณ;  นวสาหสางฺกจริต 
ของปรุทคุปฺต; วิกรฺมางฺกเทวจริจ  ของพิลหน ;  ราชตรงฺคณี ของกลฺกณ ;  กุมารปาลจริต ของ เหมจนฺทฺร เป็น
ต้น 
 (๓) ขัณฑกาพฺย ได้แก่หนังสือ :  เมฆทูต,  ฤตุส หาร,  ศฺกงฺคารติลก, ของกาลิทาศ;  ห สสนฺเทศ ของเท
ทานฺตศษิก ;  โกกิลสนฺเทศ  ของอุททณฺฑ ;  เสารฺทรฺยลหรี ของศงฺกราจารฺย  เป็นต้น 

(๔) สุภาษิต  ได้แก่หนังสือ :  โมหมทุคร  ของศงฺกราจารฺย  ; จารุจรฺยา ของกฺมษเมนฺทฺร ; ศานฺติศตก  
ของศิลหณ เป็นต้น 
 (๕)  กถาคฺรนฺถ  หรือนิยายที่นิยมและชื่นชอบ  ได้แก่หนังสือ :  กถาสริตสาคร ของ โสมเทว ;  
เวตาลปญฺจวิศ ติกา ของศิวทาส เป็นต้น 
 (๖)  ปศุปกฺษิกถา  หรือนิทานสัตว์และนก  ได้แก่หนังสือ : ปญฺจตนฺตฺร  ของพราหมณ์วิษณุ ศรมสนฺ 
,  หิโตประเทศ  ของนารายณ  เป็นต้น 
 (๗)  ละคร  ได้แก่หนังสือ  :  ติรวินฺทฺรุมนาฏก ของภาสะ ;  ศกุนฺตล  ของกาลิทาส ;  พาลรามยณ  
ของราชเศขร เป็นต้น  
 (๘) อลังการศาสตร์  ได้แก่หนังสือ  :   นาฏยศาสูตรฺ  ของภรตมนุี ; กาวฺยทรฺศ  ของทณฺฑินฺ ;    มหา
ลงฺการ  ของภามห  และรสคงฺคาธร  ของชรนฺนาถ เป็นต้น 
 (๙)  สังคีตศาสตร์  ได้แก่หนังสือ  :  สังคีตรตนากร  ของศารงฺคเทว  ; สงฺคีตจูฑามณิ ของเวมภูปาล 
เป็นต้น 
 (๑๐)  กามศาสตร์  ได้แก่หนังสือ  :  กามสูตร  ของสาตฺสิยายน  มลฺลนาค ;  รติรหสยฺ ของกุกโกก 
เป็นต้น 
 (๑๑)  ฉันทศาสตร์  ได้แก่หนังสือ  :  ฉันทสูตร  ของปิงคล  ;  ศฺรุตโพธ  ของกาลิทาส  เป็นต้น 
 (๑๒)  ศัพทานุกรม  ได้แก่หนังสือ  :  นามมาล  ของธนญฺชย ;  อมรโกศ ของ อมรสิงฺห เป็นต้น 
 (๑๓)  ไวยากรณ ์ ได้แก่หนังสือ :  อษฺฏาธยายี ของปาณีนิ  ;  วารฺตติกสูตร  ของ กาตฺยายน  และมห
ทาภาษฺย  ของ ปตญฺชลิ เป็นต้น 
 (๑๔) ดาราศาสตร์, โหราศาสตร์ และคณิตศาสตร์ ได้แก่หนังสือ  :  อารฺยภฎีย  ของอารฺยภฏฺ  ; ปญจฺ
สิทฺธานฺติกา  ของวราหมีหิร ;  พฺราหฺมสิทฺธานฺต  ของ พรหมคุปฺต  เป็นต้น 
 (๑๕)  ธรรมศาสตร์  ได้แก่หนังสือ  :  มนถุสมฺฤติ  หรือมานวธรฺมศาสฺตฺร  ของฤาษีท้ังหลายที่คัดลอก
จากค าของเทพเจ้า  ;  สมฺฤติจนฺทฺริกา  ของเทวณฺณภฏฺฏ  เป็นต้น 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๘ 
 

 (๑๖)  อายถุรเวท หรือไวทยศาสตร์  ได้แก่หนังสือ  :  จรกส หิตา ของ จรก ;  สุศิรุส หิตา ของสุศิรุต ;  
อษฺฏางฺคสงฺครห  ของวาคฺภฏ  และสิทฺธิโยค  ของวฤนฺท  เป็นต้น  
 (๑๗) อรรถศาสตร์  หรือนีติศาสตร์  ได้แก่หนังสือ :  อรฺถศาสฺตฺร  ของเกาฏิลฺย ;  นีติสาร  ของกามนฺ
ทก  ;  ราชนีติรตนกร  ของจณฺเฑศฺวร  เป็นต้น 

(๑๘)  ธนุรเวท  ได้แก่หนังสือ  :   ธนุศฺศาสฺตฺร  ของวิศวามิตร เป็นต้น 
(๑๙)  สถาปัตยกรรม  ได้แก่หนังสือ :  สมรางฺคณสูตฺรธาร  ของโภช ;  ศิลปรตน  ของศฺรีกุกฺมาร  เป็น

ต้น 
  การเขียนภาพก็มีไม่น้อย  ที่ได้จากวรรณคดีของตันติสันสกฤต  นอกจากนี้แล้ว  เรื่องท่ีเกี่ยวกับ
ปรัชญาหรือทรรศนะก็มีมากคัมภีร์  ตัวอย่างดังต่อไปนี้ 
 (๒๐)  คัมภีร์ของส านักนยาย  ได้แก่ นายภาษาย ของ สาตฺสฺยายน  มลฺลนาค ;  นยาย วรฺติก ของ 
อุทฺทโยตกร  เป็นต้น   

(๒๑)  คัมภีร์ของส านักไวเศษิก  ได้แก่  วโยมวตี  ของวโยมเศขร ;  กีรณาวลี  ของอทุยน  เป็นต้น 
(๒๒)  คัมภีร์ของส านักสางฺขย  ได้แก่  สางฺขยการิกา  ของอีศิวรกฺฤษฺณ ; สางฺขยตตฺติวเกมุทีของวาจสฺ

ปติมิศฺร  เป็นต้น   
(๒๓)  คัมภีร์ของส านักโยค  ได้แก่  โยคสูตร ของปตญฺชลิ  เป็นต้น  
(๒๔)  คัมภีร์ของส านักมีม าสา  ได้แก่  มีม าสาสูตร  ของไชมินิ ;  วิธวิิเวก  ของมณฺฑนมิศฺร  เป็นต้น 
(๒๕)  คัมภีร์ของส านักเวทานต  ได้แก่  เคาฑปาทการิกา  ของเคาฑปาท  และเวทนฺตสาร  ของสฑา

นนฺท  เป็นต้น 
 อนึ่ง  บทความหรือข้อเขียนลักษณะต่าง ๆ  สมัยใหม่  ที่เขียนขึ้นเมื่อหนึ่งหรือสองศตวรรษที่ผ่านมา
จนถึงปัจจุบันก็มเีป็นจ านวนมาก 
 จากเวท  คัมภีร์  และหนังสอืต่าง ๆ  ในสมัยพระเวทและตันติสันสกฤตดังกล่าวแล้ว  จะเห็นได้ว่า
อินเดียในสมัยอดีตอันไกลโพ้นและในสมัยต่อต่อมา  เป็นแหล่งขุมทรัพย์มหาศาล  ขุมทรัพย์เหล่านี้ได้มีอยู่ใน
เวท  คัมภรี ์ และหนังสือสันสกฤตนั้น ๆ  ดังนั้น  จึงกล่าวได้ว่า  สันสกฤตมีบทบาทส าคัญในชีวิตความเป็นอยู่  
ความคิดและวัฒนธรรมของอินเดีย  โดยชาวอินเดียได้รับรู้จาก  เวท  คัมภีร์  และหนังสือเหล่านั้น  ใครก็ตาม
ประสงค์จะทราบเรื่องต่าง ๆ  พึศึกษาเอาได้นั่นแล 
 สันสกฤตชนิดที่สาม  :  สันสกฤตพันทางหรือสันสกฤตผสม  คือสันสกฤตท่ีผสมกับภาษาอ่ืนมีบาลีเป็น
ต้น  ค าบางค าเป็นรูปสันสกฤตแท้  และบางค าเป็นรูปบาลี  ใช้คละปะปนกัน  และบางรูปไม่ใช่ทั้งสันสกฤต
และบาลี  แต่เป็นรูปค าที่สร้างข้ึนมาด้วยกฎบาลีและสันสกฤตร่วมกัน  และบางค าสร้างรูปขึ้นมาใหม่ต่างจาก
สันสกฤตและบาลีดั้งเดิม  สันสกฤตชนิดที่สามนี้  ใช้ในการเขียนหลักธรรมและเรื่องราวทางพระพุทธศาสนาทั้ง
สองนิกาย  คือ  นิกายสรวาสติวาท  และนิกายมหายาน  ซึ่งได้เริ่มใช้เขียนกันมาในราวพุทธศตวรรษที่ ๓ 
จนถึงราวพุทธศตวรรษที่ ๑๒ (ตามหลักฐานของคัมภีร์ที่แต่งไว้)  ในปัจจุบัน  สันสกฤตชนิดนี้มีอยู่แต่ในคัมภีร์



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๙ 
 

เท่านั้นเท่าที่ทราบ  มิได้มีผู้ใช้เขียนแต่งเรื่องราวต่าง ๆ ด้วยสันสกฤตชนิดนี้อีกเลย  ทีศึ่กษาสันสกฤตชนิดนี้กัน
ก็เพียงเพ่ือแปลคัมภีร์เท่านั้น  กล่าวคือ  แปลคัมภีร์ของพระพุทธศาสนาที่เขียนไว้ด้วยรูปค าสันสกฤตพันทาง
ออกมาเป็นภาษาต่าง ๆ คือ  ภาษาจีน ทิเบต  เกาหลี  ไทย  เป็นต้น 
 คัมภีร์ที่เป็นภาษาสันสกฤตพันทาง  ได้แก่  อภิธรรมโกศ  ของวสุพนฺธุ  :  โพธิจรฺยวตาร  ของศานฺติ
เวท,  ธรฺมสงฺคห  ของนาคารชุน ;  ชาตกมาลา ของอารฺยศูร ;  มธฺยมกิการิกา  ของนาคารชุน ;  และคัมภีร์อ่ืน
อีกมากท่ีไม่ปรากฏนามผู้แต่ง   คัมภีร์เหล่านั้น  ได้แก่  คณฺฑววยูห,  ทีวยาวทาน,  การณฑวฺยูห,  ลงฺกาวตาร
สูตรฺ, ลลิตวสิฺตฺร,  มหาวสฺต,ุ สทฺธมฺมปุณฺฑรีก, ปรชฺญาปารมิตา,  สุขาวดีวยูหสูตร  เป็นต้น 
 ภาษาสันสกฤตเป็นภาษาโบราณเก่าแก่ ได้ศึกษากันมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน   นอกจากในประเทศ
อินเดียแล้ว  ยังศึกษากันในประเทศต่าง ๆ  ทั้งในทวีปยุโรปอเมริกาและเอเชีย  ดังนั้น  ที่บางท่านกล่าวว่า
สันสกฤตเป็นภาษาตาย (a dead language) จึงยังไม่เป็นที่ยอมรับกันโดยทั่วไปนัก  แต่ก็มีผู้เห็นด้วยกับค า
กล่าวนี้อยู ่  โดยถือหลักว่า  สันสกฤตไม่ใช้เป็นภาษาพูดกันในปัจจุบัน  หรือหากจะพูดกันบ้างก็ในวงการ
นักวิชาการ  แต่ไม่ได้พูดกันตั้งแต่แรกเกิด  ส าหรับชาวอินเดียส่วนใหญ่เรียกภาษาสันสกฤตว่า  ภาษาเก่า  (the 
old language)  M. Winternitz  มีความเห็นว่า  ไม่ควรเรียกภาษาสันสกฤตว่า  ภาษาตาย  โดยให้เหตุผลว่า
เพราะภาษาสันสกฤตเป็นภาษาท่ียังใช้อยู่  ทั้งยังวิวัฒนาการอยู่เรื่อย ๆ  และว่าควรเรียกเพียงว่า  ภาษาท่ีถูก
ล่ามหรือถูกจ ากัดขอบเขต  (a fettered language) เท่านั้น  โดยอธิบายว่า  เมื่อปราชญ์ชื่อปาณิน ิ  ได้
ปรับปรุงไวยากรณ์สันสกฤตขึ้นมาใหม่นั้นได้ก าหนดหลักเกณฑ์ไวยากรณ์ของภาษาไว้ตายตัว  เท่ากับล่ามหรือ
จ ากัดขอบเขตของภาษาไว้  แต่ก็เพียงส่วนคือไวยากรณ์เท่านั้น  ส่วนอื่น ๆ  อาท ิ ศัพท์ที่ยังใช้  ยังวิวัฒนาการ
อยู่เรื่อยไปไม่หยุดยั้ง 

แท้ทีจ่ริง หากจะมองกันในแง่วิวัฒนาการหรือไม่วิวัฒนาการแล้ว  มาก าหนดกนัว่าเป็นภาษาไม่ตาย – 
เป็นภาษาตาย  นั้น  น่าจะแยกกล่าวอย่างนี้  -ภาษาพระเวท (ไวทิกภาษา)   เป็นภาษาดั้งเดิม  ลักษณะคล้าย 
ๆ กับภาษาพระเวท  คือ เริ่มแต่งหรือเขียนกันราวพุทธศตวรรษที่ ๓ และแต่งเรื่อยมาจนถึงราวพุทธศตวรรษที่ 
๑๒  ต่อจากนั้นไม่ปรากฏว่ามีการแต่งเรื่องโดยใช้สันสกฤตพันทางอีก  ถึงจะมีการศึกษากันก็เพียงเรื่องราวใน
คัมภีร์เก่าๆเหล่านั้นเท่านั้น มิได้เขียนหรือแต่งเรื่องโดยใช้สันสกฤตชนิดนี้ขึ้นมาใหม่อีกเลย  อย่างนี้น่าจะกล่าว
ได้ว่า  สันสกฤตพันทางไม่วิวัฒนาการแล้วในปัจจุบันนี้  ดังนั้น  หากจะเรียกสันสกฤตภาษาพระเวท (ชนิดแรก) 
และสันสกฤตพันทาง (ชนิดที่สาม) ว่า  ภาษาตาย  น่าจะไม่ผิด  แต่จะเรียกตันติสันสกฤต (ชนิดที่สอง) ว่า
ภาษาตายด้วยนั้น  คงไม่เหมาะนัก  เพราะสันสกฤตชนิดนี้ยังวิวัฒนาการอยู่อย่างไม่หยุดยั้ง  ตราบเท่าทุกวันนี้
แต่สันสกฤตชนิดนี้ถูกจ ากัดขอบเขตทางไวยากรณ์ไว้อย่างที่  M.  Winternitz แสดงความเห็นไว้และเรียกว่า
ภาษาถูกล่าม  น่าจะเข้าทีมากกว่า 
 ได้กล่าวแล้วว่าสันสกฤตนั้นมีการศึกษากันอยู่และศึกษากันในหลายประเทศในโลก  ส าหรับในทวีป
เอเชียมีหลายประเทศรวมทั้งประเทศไทยด้วยที่ยังศึกษาภาษานี้อยู่  กลา่วให้แคบเข้าโดยเฉพาะในประเทศไทย
เรา  มีหลายสถาบันขั้นอุดมที่ศึกษาภาษาสันสกฤต  แต่ละสถาบันได้วางแนวการศึกษาตามหลักสูตรของตน



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๒๐ 
 

หน้าที่นี้จะกล่าวเฉพาะแต่การศึกษาภาษาสันสกฤตในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยเพียงแห่งเดียว
เพ่ือให้สอดคล้องกับหัวข้อที่ว่า  “สันสกฤตกับมหาจุฬาฯ” 
 มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัยในพระบรมราชูปถัมภ์  มหาวิทยาลัยแห่งคณะสงฆ์ไทย  เป็น
สถาบันการศึกษาชั้นสูงของคณะสงฆ์  ซึ่งสมเด็จบรมบพิตรพระราชสมภารเจ้าพระบาทสมเด็จพระปรมินทร
มหาจุฬาลงกรณ ์  พระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัวได้ทรงสถาปนาขึ้นเมื่อพุทธศักราช ๒๕๓๒ และได้เริ่มเปิด
ด าเนินการศึกษาในรูปมหาวิทยาลัย  เมื่อวันที่ ๑๘ กรกฎาคม  พุทธศักราช  ๒๔๙๐  โดยมีคณะวิชาคณะเดียว
คือ  คณะพุทธศาสตร์  ภิกษุสามเณรซึ่งจะเข้าเป็นนิสิตศึกษาในคณะวิชานี้ต้องผ่านการศึกษามาหลายขั้นตอน
คือต้องสอบได้นักธรรมและเปรียญธรรม  ต้องสอบผ่านชั้นบาลีอบรม ๒ ชั้น  (อบรมปีที่ ๑ เทียบเท่าม ๓ 
อบรมปีที่ ๒ เทียบเท่าม ๖ หลักสูตรเก่า) จากนั้นต้องสอบผ่านขั้นบาลีเตรียมอุดม ๒ คัน (เตรียมปีที่ ๑ เทียบ
เท่าม ๗ เตรียมปีที่ ๒ เทียบเท่ามอ ๘ หลักสูตรเก่า) และต่อจากนั้น  จึงเข้าเรียนในขั้นบาลีอุดมคือชั้นพุทธ
ศาสตร์  จากชั้นพุทธศาสตร์ปีที่ ๑ จนถึงชั้นพุทธศาสตร์ปีที่ ๔ 
 วิชาที่ศึกษาในคณะพุทธศาสนา  มีทั้งวิชาทางธรรมและวิชาทางโลกด้วย  วัตถุประสงค์ตามท่ีกล่าวใน
หลักสูตรโดยเฉพาะการศึกษาทางธรรมนั้น  ทางมหาวิทยาลัยเน้นหนักในวิชาพระวินัย  พระสูตร  และพระ
อภิธรรม  ส่วนด้านภาษาเน้นหนักในวิชาภาษาบาลีและสันสกฤต  ดูเหมือนจะพูดกันจนติดปากเสมอมาว่า  
“วิชาที่เป็นเอกลักษณ์ของ  มจร.  คือ ธรรม  กับ บาลีและสันสกฤต”  ส่วนวชิาอ่ืนทางโลกเป็นวิชาประกอบ
ดังนั้นจะเห็นได้ว่า ภาษาสันสกฤตถูกก าหนดให้เป็นวิชาส าคัญวิชาหนึ่งใน  มจร. 
 ในการเริ่มต้นการด าเนินการศึกษานั้น  วิชาสันสกฤตได้จัดให้ศึกษาในชั้นบาลีอุดมศึกษา คือ ชั้นพุทธ
ศาสตร์  ตั้งแต่ปีที่ ๑ ถึงปีท่ี ๔ หนังสือที่ใช้เป็นอุปกรณ์การศึกษาที่เป็นหนังสืออ่านแปลในชั้น  ได้แก ่ หนังสือ
สันสกฤต  ชื่อ “ส สฺกฺฤตพาลาทรศะ”   หรือที่รู้จักกันดีในชื่อที่เป็นอังกฤษว่า  “Infant Reader  และหนังสือ  
“ส สฺกฺฤต ปฺรถมาทรฺศะชส สฺกฺฤต ทฺวิตียาทรฺศะ” ; ส สฺกฺฤตตฺฤตียาทรฺศะ” ซึ่งเรียกเป็นภาษาอังกฤษว่า “reader  
I,II,III”  และท่ีสูงยิ่งไปกว่านั้นก็คือ  หนังสือ  “ภควัทคีตา และ คาถาพระธรรมบทพากยส์ันสกฤต”  ส่วน
หนังสือที่เก่ียวกับเรื่องไวยากรณ์  คือ  “ศัพท์มัญชรี” กับ “ธาตุรูปมัญชรี”  เป็นต้น  หนังสือทีก่ล่าวทั้งหมดนี้
เป็นหนังสือทีเ่รียบเรียงโดยชาวต่างประเทศชาวอินเดีย  การศึกษาภาษาสันสกฤตนั้นทาง  มจร.  ให้ศึกษา
ติดต่อกันตลอด ๔ ปี  มิได้เว้นช่วงในปีใดปีหนึ่งเลย  แม้ปีต่อ ๆ มา  มจร.  ปรับปรุงหลักสูตรหลายครั้ง  มจร.  
ก็ยังได้ให้ความส าคัญแก่วิชาภาษาสันสกฤตตลอดมาเหมือนเดิม และยิ่งกว่าเดิมในระยะหลัง ๆ  นี้  สมกับที่
กล่าวกันว่าเอกลักษณ์ของ มจร.  คือธรรม  บาลี  สันสกฤต  นั่นแหละ 
 ต่อมา  เมื่อการศึกษาของ  มจร.  เจริญรุดหน้ายิ่งขึ้น  ประมาณปี พ.ศ.  ๒๕๐๐ มจร.  ได้จัดให้
นักเรียนชั้นบาลีเตรียมอุดมศึกษา ๒ ปี  เรียนภาษาสันสกฤตด้วย  โดยให้เรียนหนังสือสันสกฤตชั้นต้น ๆ ที่เคย
ใช้อยู่ในการเริ่มต้นศึกษาวิชานี้ในชั้นบาลีอุดมศึกษา  และหนังสือที่ศิษย์เก่า  มจร.  เรียบเรียงขึ้นด้วย  ส่วนใน
ชั้นบาลีอุดมศึกษา(พุทธศาสตร์)  ใช้หนังสือสันสกฤตที่สูงขึ้นและยากขึ้น  มันตระในพระเวทต่าง ๆ  และคัมภีร์
ทางพระพุทธศาสนาเป็นต้น  ต่อมา  ประมาณป ี  พ.ศ. ๒๕๐๙  มจร.  ได้บรรจุวิชาสันสกฤตไว้ในหลักสูตร 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๒๑ 
 

อบรมปีที่ ๒ และให้ใช้หนังสือเรียน  เรียน  ชื่อว่า  แบบเรียนภาษาสันสกฤตเป็นต้น  ซึ่งรวบรวมและเรียบเรียง
โดยศิษย์เก่า มจร. ต่อมาอีก  เมื่อประมาณปี  พ.ศ. ๒๕๑๐ มจร.  ได้ขยายวงการศึกษาภาษาสันสกฤตให้
กว้างไกลออกไปอีก  นั่นคือ  ได้จัดวิชาภาษาสันสกฤตไว้ในหลักสูตรชั้นบาลีมัธยมศึกษา  บาลีสาธิตศึกษา  
มจร.  โดยให้เรียนชั้นม ๔, ๕, ๖ (หลักสูตรเก่า)  และให้ใช้หนังสือสันสกฤต ชื่อ สันสกฤตปาฐะ เล่ม ๑, ๒, ๓ 
ชั้นละ ๑ เล่ม  ตามล าดับ  ซึ่งเป็นหนังสือที่เรียบเรียงโดยศิษย์เก่า มจร.  

ในปัจจุบัน  แม้  มจร.  ได้ปรับปรุงหลักสูตรของทุกระดับชั้นของการศึกษา  วิชาภาษาสันสกฤตก็ยัง
อยู่ในอันดับที่เรียกกันว่า เอกลักษณ์มหาจุฬาฯ อยู่นั่นเอง  และศิษย์เก่า มจร.  หลายท่าน  ได้รวบรวมและ
เรียบเรียงหนังสือสันสกฤตขึ้น  เพ่ือใช้เป็นอุปกรณ์การเรียนภาษาสันสกฤตในระดับนั้น ๆ  ทั้งนี้  เป็นผลอันเกิด
จากการที่ศิษย์เก่า  มจร.  ได้ศึกษาสันสกฤตพ้ืนฐานมาจาก  มจร.  นั่นเอง 

ปัจจุบันนี้  มจร.  ได้แบ่งการศึกษาข้ันอุดมศึกษาออกเป็นหลายคณะวิชาแล้ว  โดยจัดแบ่งวิชาที่
จะต้องศึกษาออกเป็นสัดส่วน  นิสิตที่ชื่อว่า  ส าเร็จการศึกษาเป็นปริญญาต้องผ่านการศึกษาวิชาหลายกลุ่ม  
คือ (๑) กลุ่มวิชาการพุทธศาสตร์ (๒) กลุ่มวิชาพ้ืนฐาน (๓)  กลุ่มวิชาเอก (๔) กลุ่มวิชาโท และ (๕) กลุ่มวิชา
เลือกเสรี  สันสกฤตมีบทบาทส าคัญอยู่อย่างน้อยใน ๓ คณะวิชา  นั่นคือ  นิสิตคณะพุทธศาสตร์  คณะ
มนุษยศาสตร ์ และคณะสังคมศาสตร์  ต้องศึกษาวิชาสันสกฤตในกลุ่มวิชาพ้ืนฐานไม่น้อยกว่า ๓ หน่วยกิต  อัน
เป็นวิชาบังคับ  นอกจากนี ้  มจร.  ยังจัดสันสกฤตเป็นกลุ่มวิชาเอกกลุ่มหนึ่งด้วย  มีหน่วยกิตอย่างน้อย ๓๐ 
หน่วยกิต  สังกัดอยู่ในคณะพุทธศาสตร์  จึงนับได้ว่าสันสกฤตมีบทบาทอันส าคัญท่ีเกี่ยวข้องกับ มจร. ไม่น้อย
เลย 

 เกี่ยวกับผลที่เกิดจากการศึกษาสันสกฤต  ผลประโยชน์ที่ได้จากการศึกษาสันสกฤตจาก  
มจร.  นั้น  มีมากมาย กล่าวคือ  ผู้จบการศึกษาจาก  มจร.  ที่ได้เคยศึกษาสันสกฤตจาก  มจร.  สามารถศึกษา
ต่อวิชาสาขานี้ได้อย่างสะดวกสบายและภาคภูมิใจ  ทั้งยังสามารถท างานในด้านสาขาวิชานี้อย่างมีประสิทธิผล 
หากจะติดตามดูแล้ว  ก็จะเห็นจริงตามที่กล่าวนี้  ทั้งนี ้  เพราะได้รับความรู้สันสกฤตพ้ืนฐานที่ได้ที่ศึกษาจาก  
มจร.  แม้การศึกษาสันสกฤตในระยะที่ผ่านมา  ยังมิได้เป็นระบบแข็งแกร่งอย่างระบบปัจจุบันก็ตามที และหาก
ได้รับความรู้สันสกฤตตามระบบอย่างท่ีเป็นอยู่ปัจจุบันนี้  ผลที่ได้รับจะเลิศกว่าขนาดไหนก็เหลือที่จะกล่าวได้ 
เพราะโดยธรรมชาติ  เมื่อเรียนน้อยยังรู้มากได้  หากเรียนมากจะรู้น้อย  คงเป็นเปน็ไปไม่ได้ใช่ไหม ? 

 แต่เป็นที่น่าเสียดาย  ตามหลักสูตรใหม่ของคณะพุทธศาสตร์  สันสกฤตเป็นวิชาเอก  อันมีมา
ตั้งแต่ป ี พ.ศ. ๒๕๒๖ จนถึงบัดนี้ ทาง  มจร.  ยังไม่ได้เปิดให้นิสิตศึกษาวิชาเอกสาขาสันสกฤตเลย  ไม่ทราบว่า
มีปัญหาหรืออุปสรรคอันใดอันท าให้เปิดวิชานี้ไม่ได้  ดังนั้น  นิสิตที่ศึกษาตามหลักสูตรใหม่นี้  จึงได้ศึกษาวิชา
สันสกฤตในชั้นอุดมศึกษาเพียง ๓ หน่วยกิตเท่านั้น  ซึ่งเป็นสันสกฤตในกลุ่มวิชาพ้ืนฐาน  เมื่อเทียบกับ
การศึกษาในอดีตแล้ว  การศึกษาสันสกฤตในปัจจุบันนี้นับว่าศึกษาน้อยกว่าในอดีตมากนัก  ดังนั้น  ความหวัง
ที่จะได้ผู้รู้ผู้สามารถในภาษาสันสกฤตในปัจจุบันที่คาดว่าจะได้รับผลที่เลิศกว่ากว่าผลที่เกิดจากการศึกษาใน



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๒๒ 
 

อดีต  อาจเป็นหมัน  และผิดคาดเสียละกระมัง  ?  จึงใคร่ขอฝากชาว มจร.  ให้ช่วยกันคิดเรื่องนี้ไว้  ณ  ที่นี้
ด้วย ด้วยความว่า 

อันธรรมะและบาลีสันสกฤต 
เป็นนิมิตเอกลักษณ์ในศักดิ์ศรี 
ของมหาจุฬาฯ แห่งเรานี้ 
สมควรที่เหล่านิสิตต้องรู้ซึ้ง 

แต่บัดนี้สันสกฤตเรียนเล็กน้อย 
รู้นิดหน่อยเทียบกับก่อนทาบไม่ถึง 
เอกลักษณ์เราวิชาใดควรค านึง 
ควรนึกถึงมันให้มากให้หนักแล. 

 
บรรณานุกรม 

จ าลอง  สารพัดนึก, รศ.ดร.  ประวัติวรรณคดีสันสกฤต, ภาควิชาภาษาตะวันออก คณะโบราณคดี
มหาวิทยาลัยศิลปากร. ๒๕๓๐. 

หลักสูตรมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย หนังสือ : ปกขาว.  ๒๔๙๐. 
หลักสูตรและระเบียบปริญญาพุทธศาสตรบัณฑิต, ๒๕๒๖. 
Garg Ganga Ram An Encyclopedia of India literature. Delhi : Mohan Printing 

Corporation, 1972.  
MahaChulalongkorn Rajavidyalaya : Catalogue, 1957-58.  
MahaChulalongkorn Rajavidyalaya : Catalogue, 1957-68.   
Ramachandra Iyer, T.K. A Short History of Sanskrit Literature, Madras: Bharathi Vijayam 

Press, 1977. 
Winternitz, M.A. History Indian literature 2 Vols. Calcutta:Loyal Art Press, 1962. 

 



ศึกษาวิเคราะห์ อเนกันตวาทในปรัชญาเชน 
An Analytical Study of Anekãndavãda in Jain Philosophy 

พระศรีรัตโนบล ดร.๑ 
ผศ.กฤต  ศรียะอาจ 

 
บทคัดย่อ  

บทความนี้  มีจุดมุ่งหมายเพื่อศึกษาวิเคราะห์ อเนกันตวาทในปรัชญาเชนผลของการวิจัยพบว่า       
อเนกันตวาท เป็นหลักอภิปรัชญาของเชน ซึ่งตั้งอยู่บนพ้ืนฐานความเชื่อที่ว่า สรรพสิ่งทั้งหลายในโลกนี้ก าเนิดมาจาก
ความหลากหลาย และมีความสัมพันธ์กัน การยืนยันสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นความจริง จึงไม่อาจท าได้ เพราะความรู้ของ
มนุษย์เป็นสิ่งสัมพัทธ์ และมีขอบเขตจ ากัด การตัดสิน หรือการลงมติเกี่ยวกับสิ่งใดสิ่งหนึ่งของมนุษย์จึงสัมพัทธ์ และ
มีขอบเขตจ ากัดตามไปด้วย ในการพรรณนาถึงความจริงจึงท าได้ก็เพียงใช้วาทะว่า “บางท”ี  เป็นวิธีการหนึ่งทาง
ญาณวิทยาเรียกว่า ทฤษฎีสยวาท (syadvada)ซึ่งถือเป็นเหรียญอีกด้านของทฤษฏีอเนกันตวาท ดังนั้น อเนกันตวาท 
ด ารงสถานะส าคัญ ๒ ประการคือ ทางอภิปรัญาและญาณวิทยา 

ค าส าคัญ : อเนกันตวาท , ปรัชญาเชน 

ABSTRACT 
 This paper has an attempt to analyze the view of manyness (Anekãndavãda) in Jain 
philosophy. This view is regarded as one aspect of Jain Metaphysics based on the belief that this 
world originated from many components, each component has internal relationship, thereby 
human’s  knowledge is relative and limited. The determination of what is true is not possible, so 
the determining or making thing as truth is relative and limited as well. The describing of reality 
would be used simply the word, ‘perhaps.’ This view is sometimes called “Syadyada-theory,” 
which is on the one side of the reality on the view of manyness (Anekãndavãda). Thus, this view 
belongs to two important branches of philosophy, namely, Metaphysics and Epistemology. 

Keywords: Anekãndavãda , Jain philosophy 
 

๑. บทน า 
 ศาสดามหาวีระของปรัชญาเชนและพระพุทธเจ้าศาสดาของพระพุทธศาสนา  เป็นบุคคลร่วมสมัย๒ จะ
เห็นได้จากคัมภีร์พระไตรปิฎกของฝ่ายเถรวาทได้บันทึกร่องร่อยลัทธิศาสนานี้ไว้หลายแห่ง๓ หลักฐานที่พบมีทั้งการ
                                                 

๑ อาจารย์ประจ าภาควิชาศาสนาและปรัชญา คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๒๔ 

 

พรรณนาถึงหลักค าสอน ประวัติศาสดา ประวัติศาสนา รวมไปถึงการโต้วาทะระหว่างสาวกของศาสดามหาวีระกับ
พระพุทธเจ้า ซึ่งถ้าจะว่าไปแล้ว บรรดาลัทธิครูทั้ง ๖ นั้น เชนนับว่ามีบทบาทส าคัญ ได้รับการกล่าวถึง และมี
รายละเอียดปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกมากที่สุด  ขณะเดียวกันเรื่องราวการสนทนาแลกเปลี่ยนทัศนะระหว่าง ศา
สนิกของเชนก็มีปรากฏในคัมภีร์ทางศาสนาของเชนเช่นเดียวกัน๔ 

นอกจากนั้น ประวัติของศาสดาทั้งสองยังมีความคล้ายคลึงกันหลายด้าน เช่น ทรงเกิดในตระกูลกษัตริย์ 
ตอนประสูติพระมารดาฝันเห็นช้างน าดอกบัวมาถวาย ตอนประสูติมีการท านายลักษณะไว้ ๒ ประการ คือ ถ้าอยู่
ครองเรือนจักได้เป็นเจ้าจักรพรรดิ์ ถ้าออกบวชจะได้เป็นศาสดาเอกในโลก๕ ใช้เวลาบ าเพ็ญทุกกรกิริยาเป็น
ระยะเวลา ๑๒ ปี จึงถึงความหลุดพ้นตรัสรู้ธรรมขณะนั่งญาณสมาธิภายใต้ต้นโพธิ์๖ ยิ่งไปกว่านั้น ในคัมภีร์ทาง
ศาสนาของเชนระบุว่า พระพุทธเจ้าเคยบวชในลัทธินี้มาก่อน๗  แต่เห็นว่าไม่เป็นไปเพ่ือความหลุดพ้นจึงออกจาก
ปรัชญาเชนไปแสวงหาหนทางใหม่  

ที่น่าสนใจยิ่งไปกว่านั้นคือ ค าสอนของศาสดามหาวีระมีความคล้ายคลึงกันหลายเรื่องกับค าสอนทาง
พระพุทธศาสนา ไม่ว่าจะเป็น ความเชื่อในเรื่องกรรม สังสารวัฏ โมกษะ นิรฺวาณ เชื่อว่าไม่มีพระเจ้าผู้สร้าง  การ
คัดค้านพิธีกรรมและความเชื่อในคัมภีร์พระเวท  หลักอหิงสา รวมไปถึงหลักอเนกันตวาทกับหลักวิภัชชวาทด้วย 

อเนกันตวาท(Anekãndavãda) เป็นหลักค าสอนที่ส าคัญของเชนที่ต้องการแสดงนัยตรงกันข้ามกับ
หลักเอกันตวาท (Ekãndavãda) ที่ถือว่า ความจริงแท้มีเพียงอย่างเดียว  ตามหลักค าสอนของเชนถือว่า ความจริง
แท้ (Ultimate Reality) มีโครงสร้างที่ซับซ้อน (Complex) ดังนั้น ในการตรวจสอบจึงต้องพิจารณาแง่มุมที่
เกี่ยวข้องเกี่ยวกับธรรมชาติของความจริงแท้นั้นให้ครบถ้วน จึงเป็นไปไม่ได้ที่เราจะอ้างถึงความจริงแท้ด้วยแง่มุม
เพียงอย่างใดอย่างหนึ่งเพียงอย่างเดียว๘  ในการตรวจความจริงดังกล่าว เชนจึงเสนอหลักการที่เรียกว่า สยาทวาทะ 

                                                                                                                                                               
๒Jadunath Sinha. Indian Philosophy, Vol.II. (Delhi: MotilalBanarsidass Publishers, 1999), p.178. 
๓เช่น วิ.มหา. (ไทย) ๕/๒๙๐/๑๐๘., ที.สี. (ไทย) ๙/๑๗๖/๕๘., ที.ปา. (ไทย) ๑๑/๑๖๔/๑๒๕, ม.มู. (ไทย) ๑๒/๑๗๙/

๑๘๒, ม.ม. (ไทย) ๑๓/๕๖/๕๓, ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๑/๑, ส .ส. (ไทย) ๑๕/๑๑๒/๑๒๗, ส .สฬา. (ไทย) ๑๘/๓๕๐/๓๘๗. เป็นต้น 
๔ดูรายละเอียดใน Hermann Jacobi. JainaSutrasPartII : Sacred Books of the East, Vol. 22 (Oxford: The 

Clarendon Press,1884), p.120-129. บันทึกเรื่องราวท่านเกสีทูลถามข้อสงสัยกับพระพุทธเจ้า ซึ่งในคัมภีร์ของเชนเรียก
พระพุทธเจ้าว่า พระโคดม (Gautama) 

๕ผู้ช่วยศาสตราจารย์วิชัย สุธีรชานนท์. ศาสนาเปรียบเทียบ. (กรุงเทพ ฯ : ส านักพิมพ์ดวงกมล จ ากัด, ๒๕๓๔), หน้า 
๕๓. 

๖ธนู แก้วโอภาส. ศาสนโลก. (กรุงเทพ ฯ : ส านักพิมพ์สุขภาพใจ, ๒๕๔๒), หน้า ๒๗๒. 
๗พระญาณวโรดม. ศาสนาต่าง ๆ . (กรุงเทพ ฯ : มหามกุฎราชวิทยาลัย,๒๕๔๓), หน้า ๓๑๑. 
๘Radhakrishnan.History of Philosophy: Eastern and Western. (London: George Allen & Unwin 

Ltd.,1967), p.139. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๒๕ 

 

(Syãdvãda) โดยพรรณนาความจริงแท้ในรูปสัมพัทธ์โดยยึดหลักสัปตภังคีนัย (Saptabhanginaya)๙โดยเริ่มต้นด้วย
วาทะว่า “บางท”ีหรือ “อาจจะ” (สยาท,Syãd)  

๒. อเนกันตวาท 
๒.๑ ความหมาย 
อเนกันตวาท มาจากรากศัพท์สันสกฤตว่า อน (ไม่)+เอก (หนึ่ง)+อันต (ความจริง)+วาท (ลัทธิ,วาทะ,ค า

สอน) รวมความว่า ลัทธิค าสอนที่ถือหลักความจริงสูงสุดว่าไม่ใช่มีหนึ่งเดียว หรือ กล่าวถึงความจริงไม่ใช่หนึ่ง
ทรรศนะของเชนเชื่อว่า ความจริงนั้นมีหลากหลาย (พหุนิยม) ความจริงจึงเป็นสิ่งที่เราสามารถเข้าถึงได้จากจุดยืนที่
แตกต่างกันออกไป  เราไม่สามารถยืนยันทรรศนะใดทรรศนะหนึ่งในฐานะเป็นความจริงสมบูรณ์สูงสุด  ถือเป็นหลัก
อภิปรัชญาของเชนเกี่ยวกับความจริงบนพ้ืนฐานหลักการดังกล่าว เชนถือว่า จักรวาลประกอบไปด้วยอะตอมและ
ชีวะมากมายประมาณไม่ได้ หรือวัตถุทุกอย่างทุกชนิดตามที่เรารู้นั้น มีคุณลักษณะมากมายนับไม่ถ้วน 

อีกนัยหนึ่ง อเนกันตวาท คือการยอมรับว่า  โลกนั้นซับซ้อนยิ่งกว่า  ความจริงแท้นั้นละเอียดลึกซึ้งกว่า
ที่เราน้อมใจเชื่อ ความรู้ของเรามีความแน่นอนน้อยกว่าที่เราคิดข้อเสนอก าหนดให้   แม้โดยทั่ว ๆ ไปจะยอมรับกัน
ว่าเป็นข้อเสนอที่ถูกต้อง ก็อาจเป็นข้อเสนอท่ีถูกต้องอย่างสัมพัทธ์เท่านั้น๑๐  เช่น การพิจารณาสิ่งใด ๆ ว่าเป็นอนิจจ
ตา หรืออนัตตตา อาจพิจารณาความจริงในข้อนี้ได้หลายแง่หลายมุม ไม่ใช่ทางใดทางหนึ่งอันเป็นทางเดียว๑๑ 

สรรพสิ่งจะมีลักษณะอย่างที่เป็น ลักษณะดังกล่าวนี้มีทั้งลักษณะในทางบวก และลักษณะในทางลบ 
เช่นเมื่อกล่าวถึงคน ลักษณะทางบวกก็จะประกอบด้วยขนาด ผิวพรรณ รูปร่าง น้ าหนัก ภาวะ กรรมพันธุ์ ครอบครัว 
ตระกูล เผ่าพันธุ์ ชาติ การศึกษา อาชีพ สถานที่เกิด วันเกิด นิสัย อายุวัย เป็นต้น และความสัมพันธ์ที่คนส่วน
เกี่ยวข้องกับสิ่งอ่ืน ๆ ในโลกนี้นับมากมายไม่ถ้วน  ส่วนคุณลักษณะทางลบ ก็คือคนลักษณะไม่มีในตน เช่น 
ความเห็นแก่ตัว ความโงเขลา ความฉลาด เป็นต้น เพราะฉะนั้น การที่จะรู้จักบุคคลนั้นได้ดี  เราจะต้องรู้รายละเอียด
ทั้งหมด ทั้งต้องรู้ว่า คนผู้นี้แตกต่างจากสิ่งอ่ืน และบุคคลอ่ืนอย่างไร ซึ่งหากพิจารณาในรายละเอียดแล้วจะเห็นว่า 
เป็นสิ่งที่ยุ่งยากในการพรรณนาถึงคุณลักษณะของคนให้สิ้นสุดได้๑๒    ดังนั้น คนที่จะรู้คุณลักษณะของสิ่งใดสิ่งหนึ่ง
ได้อย่างสมบูรณ์นั้น ย่อมมีได้เฉพาะสัพพัญญูเท่านั้น  

                                                 
๙Satischandra Chatterjee. An Introduction to Indian Philosophy.(India: University of 

Calcutta,1984), p.82. 
 ๑๐จ านงค์  ทองประเสริฐ, ผู้แปล , บ่อเกิดลัทธิประเพณีอิน เดีย เล่ม  ๑ ภาค ๑-๔ , (กรุงเทพมหานคร : 

ราชบัณฑิตยสถานจัดพิมพ์,๒๕๔๐), หน้า ๗๙. 
 ๑๑เสฐียรพันธรังษี, ศาสนาเปรียบเทียบ, (กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,๒๕๓๔), หน้า ๑๑๕. 
 ๑๒สนั่น ไชยานุกูล, ผู้แปล. ปรัชญาอินเดีย, (กรุงเทพมหานคร: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,๒๕๑๙), หน้า ๑๖๒. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๒๖ 

 

เชนอธิบายว่า  สรรสิ่งทั้งหลายจะประกอบด้วยคุณสมบัติ ๓ ประการ กล่าวคือ  ๑) ทรัพยะ  ๒) คุณ 
และ ๓) ปรยายะ เสมอ๑๓ 

๑) ทรัพย์ หมายถึง สิ่งที่มีอยู่ หรือสภาพที่มีอยู่จริง (สัต)จ าแนกออกเป็น ๒ ประเภท คือ (๑) อสฺติกายะ 
คือสิ่งที่กินเนื้อที่มีน้ าหนัก และ (๒) อนสฺติกาย สิ่งที่ไม่กินที่ไม่มีน้ าหนัก อสิติกายะ แบ่งออกเป็น ๒ กลุ่ม ได้แก่ (๑) 
ชีวะ คือสิ่งที่มีวิญญาณครอง (๒) อชีวะ  คือสิ่งที่ไม่มีวิญญาณครอง  

สิ่งที่มีวิญญาณครอง (ชีวะ) แบ่งออกเป็น ๒ ประเภท คือ ๑) มุกตะ/สิทธา คือสิ่งมีวิญญาณครองที่พ้น
จากเครื่องผูกพันทั้งปวง ๒) พัทธะ  คือ สิ่งมีวิญญาณครองที่ยังมีเครื่องผูกพัน ซึ่งแบ่งออกเป็น ๒ ประเภทย่อยอีก 
ได้แก่ ๑) ตฺรสะ สิ่งมีวิญญาณครองที่เคลื่อนไหวได้  เช่น สิ่งมีวิญญาณที่มีประสาทสัมผัส ๕ รับประสาทสัมผัสได้ ๔ 
รับประสาทสัมผัสได้ ๓ รับประสาทสัมผัสได้ ๒   ๒) สฺถารวะ สิ่งมีวิญญาณครองที่เคลื่อนไหวไม่ได้ เช่น ดิน น้ า ลม 
ไฟ หรือพืช เป็นต้น 

ส่วนที่ไม่มีวิญญาณครอง แบ่ง ๔ ประเภท ได้แก่ ๑) ธรรม ๒) อธรรม ๓) อากาศ และ ๔) บุทคล  ซึ่ง
ในส่วนบุทคลนี้ จ าแนกเป็น ๒ ประเภท คือ ๑) สิ่งที่แบ่งแยกไม่ได้อีกแล้ว เช่น อณู หรือ อะตอมของธาตุดิน น้ า ลม 
ไฟ  ๒) สิ่งที่รวมตัวกันตั้งแต่ ๒ อณูข้ึนไป เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า สังขตะ๑๔ 

๒. คุณ หมายถึง สิ่งที่เป็นสมบัติ หรือของทรัพยะ มี ๒ ประเภท ได้แก่  ๑) คุณลักษณะแท้ หากทรัพย์
ขาดคุณลักษณะแท้ ความเป็นทรัพย์ก็จะหมดไป เช่น ความรู้เป็นคุณลักษณะแท้ของวิญญาณ  ถ้าเมื่อใดวิญญาณ
ขาดความรู้ วิญญาณก็จะหมดความเป็นวิญญาณเม่ือนั้น ๒) คุณลักษณะเทียม หรือคุณลักษณะรอง เช่น ความอยาก 
เจตนา ความเพลิดเพลิน ความเจ็บปวด เป็นคุณลักษณะเทียมของวิญญาณ  คุณลักษณะดังกล่าวนี้เป็นสิ่งที่
เปลี่ยนแปลงได้ ไม่แน่นอน เปรียบเหมือนเครื่องแต่งตัว 

๓. ปรยายะ หมายถึง สิ่งที่เป็นคุณลักษณะเทียมของวิญญาณ  ตามที่กล่าวในสิ่งที่เป็นคุณสมบัติ
ของทรัพยะ โดยจ าแนกเป็น สิ่งที่เป็นคุณลักษณะแท้เรียกว่า คุณ ส่วนสิ่งที่เป็นคุณลักษณะเทียมเรียกว่า ปรยายะ 

โลกนี้ ประกอบขึ้นโดยทรัพย์มากมายหลายชนิด ตราบใดที่คุณลักษณะแท้ ของทรัพย์นั้นยั งคงอยู่ 
ตราบนั้นโลกก็จะปรากฏเป็นเที่ยงเสมอ และตราบใดคุณลักษณะเทียมเข้ามาแฝงอยู่ โลกจะปรากฏว่าไม่
เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ ความเข้าใจที่ว่า ไม่มีสิ่งใดในโลกนี้เที่ยงแท้แน่นอน และทุกสิ่งทุกอย่างเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ 
จึงเป็นความเข้าใจที่ผิด เพราะมองความจริงเพียงด้านเดียว๑๕ 

                                                 

 ๑๓ http://www.britannica.com/EBchecked/topic/24262/anekantavada (เข้าเมื่อวันท่ี ๑๕ มีนาคม ๒๕๕๕) 
 ๑๔ See also, Y.Masih, A Comparative Study of Religions, (Delhi: MotilalBanarsidass Publishers, 

1993), p. 239. 
 ๑๕สนัน่ ไชยานุกูล, ผู้แปล. ปรัชญาอนิเดีย, อ้างแล้ว, หน้า ๑๖๖. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๒๗ 

 

อนึ่ง เพ่ือเป็นแนวทางในการที่จะท าความเข้าใจเรื่องอเนกันตวาทให้ชัดเจนยิ่งขึ้น นักปราชญ์ฝ่ายเชน
มักยกอุปมา ๒ เรื่องมาประกอบ กล่าวคือ อุปมาเรื่องโล่ห์ และอุปมาเรื่องตาบอดคล าช้าง๑๖ 

โล่ห์ที่อยู่ในมือของนักรบ ด้านหน้าจะเป็นสีทอง ส่วนด้านหลังจะเป็นสีเงิน เมื่อนักรบถือโล่ห์สู่สนามรบ 
ผู้ที่มองมาจากด้านหน้าก็จะเห็นโล่ห์เป็นสีทอง ขณะที่หากมองด้านหลัง โล่ห์จะเป็นสีเงิน เมื่อคนสองคนนี้มาเจอกัน 
ก็จะโต้เถียงกันเรื่องโล่ห์ตามทัศนะของตน ต่อเมื่อแต่ละคนได้เห็นทั้งสองด้านของโล่ห์ ข้อถกเถียงก็จะหมดไป เพราะ
ทุกคนมองเห็นความจริงสมบูรณ์ตามความเป็นจริง 

ท านองเดียวกันกับเรื่องตาบอดคล าช้าง พระราชามีความประสงค์จะทดสอบตาบอด ๖ คน จึงได้ส่งไป
ตรวจสอบช้าง แล้วก็ทรงถามทีละคนว่า ช้างเหมือนอะไร  ตาบอดคนแรกคล าถูกหู ก็กราบทูลว่า ช้างเหมือนกระโด้ง 
คนที่คล าถูกล าตัว  ก็กราบทูลว่าช้างเหมือนครก, คนที่คล าถูกงวง ก็กราบทูลว่าช้างเหมือนท่อ, คนที่คล าถูกขา ก็
กราบทูลว่า ช้างเหมือนเสา, คนที่คล าถูกท้อง ก็กราบทูลว่าช้างเหมือน เหมือนถุงน้ า, คนที่คล าถูกหาง ก็กราบทูลว่า 
ช้างเหมือนไม้กวาด   

การแสดงความจริงตามจุดยืนของตน ๆ เพียงอย่างเดียวเรียกว่า นยะ (Naya) ภาษาไทยบางครั้งก็ใช้ค า
ว่า “แง่” นัยก็ดี แง่ก็ดี ถือเป็นความจริงบางส่วน (partial truth) การยืนยันความจริงบางส่วน ในทางกลับกันจึงมี
ค่าเท่ากับความเป็นเท็จ  เหตุนั้นจึงไม่สามารถยืนยันได้ เว้นแต่สัพพัญญูดังกล่าวแล้วข้างต้น 

ดังนั้น อเนกันตวาท จึงเป็นหลักอภิปรัชญาของเชน ซึ่งตั้งอยู่บนพ้ืนฐานความเชื่อที่ว่า สรรพสิ่ง
ทั้งหลายในโลกนี้ก าเนิดมาจากความหลากหลาย และมีความสัมพันธ์กัน๑๗ การยืนยันสิ่งใดสิ่งหนึ่งเป็นความจริง จึง
ไม่อาจท าได้ เพราะความรู้ของมนุษย์เป็นสิ่งสัมพัทธ์ และมีข้อขอบเขตจ ากัด การตัดสิน หรือการลงมติเกี่ยวกับสิ่งใด
สิ่งหนึ่งของมนุษย์จึงสัมพัทธ์ และมีขอบเขตจ ากัดตามไปด้วย๑๘  ในการพรรณนาถึงความจริงจึงท าได้ก็เพียงใช้วาทะ
ว่า “บางที”  เป็นวิธีการหนึ่งทางญาณวิทยาเรียกว่า ทฤษฎีสยวาท (syadvada)  ซึ่งถือเป็นเหรียญอีกด้านของ
ทฤษฏีอเนกันตวาท    

๒.๒ ความเป็นมา 
ผู้วิจัยได้พยายามตรวจแนวค าสอนเรื่องอเนกันตวาทในพระสูตรของเชนโดยเริ่มจากอาจารางคสูตร 

(The ÂkârâṅgaSûtra),กัลปสูตร(The KalpaSûtra), อุตตราธยายนสูตร(The UttarâdhyayanaSûtra), และ    

                                                 

 ๑๖ Shri Jayatilal S. Sanghvi,A Treatise On Jainism, http://www.sacred-texts.com/ jai/ treatise.txt. 
(เข้าถึงเมื่อวันท่ี ๑๕ มีนาคม ๒๕๕๕) 

 ๑๗ศัพท์ทางวิชาการ ภาษาอังกฤษใช้หลายค า เช่น Realistic Pluralism, Relativistic Pluralism/Pluralistic 
Realism, Relativistic Realism เป็นต้น ภาษาไทยก็มีใช้หลายค า เช่น  พหุสัจนิยม, พหุสัมพัทธนิยม, สัมพัทธสัจนิยม  

 ๑๘สุนทร ณ รังษี, ปรัชญาอินเดีย: ประวัติและลัทธิ, (กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย,๒๕๓๗),หน้า 
๑๑๔. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๒๘ 

 

สูตรกฤตางคสูตร (The SûtrakritâṅgaSûtra),๑๙ ไม่พบค าว่า อเนกันตวาทในพระสูตรเหล่านี้เลย ท าให้เห็นพ้องกับ
ข้อสังเกตของ Wm. Theodore de Baryที่ว่า “ไม่มีประจักษ์พยานทีดีใด ๆ บ่งว่า ศาสดามหาวีระได้แสดงทัศนะ
เหล่านี้ไว้เลย และทัศนะเช่นนี้อาจถูกน ามาไว้ในปรัชญาเชนหลังจากที่ศาสดามหาวีระถึงไกลวัลย์ (นิพพาน) แล้วก็
ได”้๒๐  หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง แนวค าสอนเรื่องอเนกันตวาทเกิดข้ึนในยุคของอรรถกถาจารย์ 

อย่างไรก็ตาม แนวค าสอนเรื่องอเนกันตวาท ได้สะท้อนให้เห็นอยู่บ้างแล้ว   เช่น ในเทศนาที่ศาสดา 
มหาวีระได้แสดงไว้ในสูตรกฤตางคสูตร ฆัมพูสวามี (Gambûsvâmin) ได้ถามศาสดามหาวีระถึงสาเหตุที่ท าให้
วิญญาณติดอยู่ในพันธนาการ และแนวทางแห่งความหลุดพ้น  ท่านได้ให้ค าตอบไว้ตามล าดับ เช่น   ๑) การไม่
ครอบครองสมบัติ รวมทั้งยินดีให้คนอื่นครอบครองสมบัติ  ๒) การไม่ฆ่า หรือเป็นต้นเหตุให้ฆ่าสิ่งมีชีวิต  ๓) ไม่มัวแต่
ใส่ใจประโยชน์ของญาติและพวกพ้อง   ๔) ตระหนักรู้ และมองเห็นคุณค่าของชีวิต๒๑  เป็นต้น ถัดจากนั้น ท่านได้
ตรัสถึงธาตุทั้ง ๕ ประการ ได้แก่ ดิน น้ า ไฟ ลม และอากาศ ว่าเป็นสาเหตุก่อก าเนิดสิ่งทั้งหลาย๒๒ 

คัมภีร์ยังแจกแจงต่อไปอีกว่า ธาตุดิน แม้จะเป็นเพียงธาตุเดียว แต่ก็เป็นได้หลายรูป หรือหลายภาวะ 
เหตุนั้นจักรวาลนี้จึงมีความหลากหลาย๒๓ อาจถือได้ว่า นี้เป็นจุดเริ่มต้นของค าสอนเรื่องอเนกันตวาทในปรัชญาเชน 
จากนั้นจึงมีค าอธิบายถึงทรัพยะ ๖ ประการ ซึ่งถือเป็นปัจจัยส าคัญในการก่อก าเนิดโลกขึ้นมา ได้แก่ ธรรม(มี
ลักษณะเคลื่อนไหว), อธรรม (มีลักษณะหยุดนิ่ง), อากาศะ (เป็นช่องว่างบรรจุทรัพยะทุกอย่าง), เวลา (หน่วยที่แสดง
ถึงช่วง/ระยะของเหตุการณ์), ปุทคละ (สิ่งที่สามารถสัมผัสได้ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย), และวิญญาณ (มีลักษณะรู้)๒๔ 

ในจ านวนนี้ ธรรม อธรรมะ และอากาศ มีเพียง ๑ ทรัพยะ ส่วน เวลา วัตถุ และวิญญาณมี    ทรัพยะ
จ านวนมากมายนับไม่ถ้วน๒๕ ทั้งคุณสมบัติของทรัพยะเหล่านี้ก็มีมากมายนับไม่ถ้วนเช่นกัน จึงเป็นไปไม่ได้ที่สามัญ

                                                 

 ๑๙Gaina Sutras Translated from Prakrit by Hermann Jacobi, พิ ม พ์ อ ยู่ ใ น ชุ ด  The 
Sacred Books of the East, translatedby various Oriental scholarsand edited byF. Max MüllerVol. xxii,xlvOxford: 
The Clarendon Press,1884. อาจารางคสูตร เป็นพระสูตรที่ว่าด้วยเรื่องความประพฤติที่ดีงามแบ่งเป็น ๒ เล่ม  เล่มที่ ๑ มี ๘ 
เทศนา (Lecture) เล่มที่ ๒ มีทั้งหมด ๔ ตอน ตอนที่ ๑ มี ๗ เทศนา, ตอนที่ ๒ มี ๘ เทศนา ตอนที่ ๓,๔  มีอย่างละ ๑ เทศนา 
ตอนท้ายของเทศนาแต่ละเรื่อง จะลงท้ายด้วยค าว่า “เรากล่าวอย่างนี้” (Thus I say) บ่งบอกว่าเป็นบันทึกเทศนาที่ศาสดามหาวีระ
แสดงไว้ในโอกาสต่าง ๆ, กัลปสูตร เป็นพระสูตรที่ว่าด้วยชีวิตความเป็นอยู่ของนักบวชเชน เริ่มตั้งแต่ชีวิตของศาสดามหาวีระ, ท่าน
ปารศวะ, เป็นต้น อุตตราธยายนสูตร เป็นพระสูตรที่บันทึกค าสอนสมัยหลัง ๆ, สูตรกฤตางคสูตร เป็นหนังสือท่ีว่าด้วยสูตรต่าง ๆ  

 ๒๐จ านงค์ ทองประเสริฐ, ผู้แปล.อ้างแล้ว, หน้า ๗๗. 
 ๒๑ SÛTRAKRITÂṄGA, 1:1:1:1-5. 
 ๒๒ SÛTRAKRITÂṄGA, 1:1:1:7-8. 
 ๒๓ SÛTRAKRITÂṄGA, 1:1:1:9. 
 ๒๔ UTTARÂDHYAYANA, 28:7. 
 ๒๕ UTTARÂDHYAYANA, 28:8. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๒๙ 

 

ชนจะสามารถรู้ถึงลักษณะของสิ่งใดสิ่งหนึ่งทั้งหมด เรารู้ได้ก็เพียงแต่บางส่วนเท่านั้น  พระสัพพัญญูเท่านั้นจึงจะ
เข้าถึงความรู้ทั้งหมด ในคัมภีร์จึงกล่าวไว้ว่า “ผู้รู้จักสิ่งหนึ่ง ย่อมรู้จักทั้งหมด  และผู้รู้จักทั้งหมด ย่อมชื่อว่ารู้จักสิ่ง
หนึ่ง”๒๖ หมายความว่า การจะรู้จักสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ย่อมต้องรู้จักรายละเอียดของสิ่งนั้นทั้งหมดก่อน เมื่อรู้จัก
รายละเอียดทั้งหมดครบสมบูรณ์แล้ว จึงจะได้ชื่อว่า รู้จักสิ่งนั้นอย่างถ่องแท้ 

เมื่อข้อเท็จจริงเป็นเช่นนี้ ในการพรรณนาถึงสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เชนจึงใช้หลักการ “สยาท” (แปลว่า บางที 
อาจจะ) ทั้งนี้เพ่ือป้องกันการยืนยัน “ทั้งหมด” ทั้งนี้เพราะเชนชื่อว่า เป็นไปไม่ได้ที่จะรู้ทั้งหมด 

สยาท หรือ สยาทวาทะ จึงถือเป็นชุดของค าพรรณนาความจริงของสิ่งใดสิ่งหนึ่งในรูปของความเป็นไป
ได้มากกว่าหนึ่ง (อเนกันตวาท) หรือความน่าจะเป็น หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า สัปตภังคีนยะ ๗ ประการ ได้แก่๒๗ 

๑. สยาทฺอสฺติ  อาจใช่ก็ได้ 
๒. สยาทฺนสฺติ  อาจไม่ใช่ก็ได้ 
๓. สยาทฺอสติ นาสติ  อาจใช่ และไม่ใช่ก็ได้ 
๔. สยาทฺอวกฺตวยะ ไม่อาจพรรณนาได้ 
๕. สยาทฺอสติอวกฺตวยะ อาจใช่ แต่ก็พรรณนาไม่ได้ 
๖. สยาทฺ นาสติ อวกฺตวยะ อาจไม่ใช่ และก็ไม่อาจพรรณนาได้ 
๗. สยาทฺอสติ นาสติ อวกฺวยะ อาจใช่ และอาจไม่ใช่  ทั้งพรรณนาไม่ได้ 

เพ่ือความกระจ่าง ยกตัวอย่างแนวความคิดเรื่อง “อนิจจัง” (ความไม่เที่ยง) หากเป็นมติทาง
พระพุทธศาสนา ค าสอนนี้จะได้รับการยืนยันอย่างเดียวคือ สังขารทั้งหลายไม่เที่ยง ขณะที่เชนมีความเห็นแตกต่าง 
เบื้องต้นคือไม่ยืนยัน หรือไม่สามารถสรุปลงนยะเดียวว่าสังขารทั้งหลายไม่เที่ยง เพราะการยืนยันว่าสังขารทั้งปวงไม่
เที่ยง ก็ไม่ต่างอะไรกับตาบอดคล าช้าง  

ในทัศนะของเชน สังขารถือเป็นทรัพยะอย่างหนึ่ง ในบรรดาทรัพยะ ธรรมะ อธรรมะ และอากาศเป็น
สภาวะที่มีอยู่ตลอดเวลา ปราศจากจุดเริ่มต้นและที่สุด๒๘ ท านองเดียวกับกาละ หากพิจารณาในแง่สากล ก็เลื่อนไหล
ต่อเนื่องไม่มีเบื้องต้นและที่สุด แต่หากพิจารณาในแง่ของปัจเจก เวลาก็มีจุดเริ่มต้นและที่สุด๒๙โดยนัยนี้ สังขารที่ตก
อยู่ในฐานะเป็นอนิจจัง (ไม่เที่ยง) ก็มี ที่ตกอยู่ในฐานะเป็นนิจจัง (เที่ยง) ก็มี  เมื่อเป็นเช่นนี้ การยืนยันว่าสังขารทั้ง
ปวงไม่เที่ยง จึงขัดกับความเป็นจริงอีกมุมหนึ่ง 

                                                 

 ๒๖ ÂKÂRÂṄGA SÛTRA,1:3:4:1 
 ๒๗Radhakrishnan, Indian Philosophy Vol.1, (London: George Allen&Unwin,1971), p.302-303. 
 ๒๘ UTTARÂDHYAYANA, 36:8. 
 ๒๙ UTTARÂDHYAYANA, 36:9. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๓๐ 

 

อีกตัวอย่างหนึ่ง ประโยคท่ัวไปว่า “ดวงอาทิตย์ขึ้นทางทิศตะวันออก” ตอบตามความรู้สึกคนทั่วไปก็ว่า 
“ใช่”  แต่หากไปถามเชน  เราจะได้ค าตอบอีกอย่างหนึ่ง เป็นค าตอบที่ ไม่ได้สร้างขึ้นจากตรรกะที่ตายตัวเหมือน
อย่างที่คุ้นเคยโดยทั่วไป  ค าตอบจึงไม่ได้ตายตัว ต่อค าถามนี้ หลักสยาทวาทะจะบอกว่า อาจใช่ หรืออาจไม่ใช่ก็ได้ 

ใช่ คือการตอบตามสัมพันธภาพระหว่างผู้สังเกตกับข้อเท็จจริงที่ปรากฏ คือตื่นเช้าขึ้นมาเราก็เห็นดวง
อาทิตย์ขึ้นทางทิศตะวันออก ตกทางทิศตะวันตก  ก็บอกว่า ดวงอาทิตย์ขึ้นทางทิศตะวันออก 

อาจไม่ใช่ คือการพิจารณาตามสภาพความเป็นจริง  เพราะดวงอาทิตย์ไม่ได้ขึ้น ไม่ได้ตก แต่ที่เราเห็นว่า
ขึ้น หรือตก เป็นเพราะโลกหมุนรอบดวงอาทิตย์ และหมุนรอบตัวเองในแต่ละวัน ๆ ตะวันตก-ตะวันออกจึงไม่ได้มีอยู่
จริง  

อีกตัวอย่างหนึ่ง 
ประโยคว่า “น้ าในอ่างนี้อุ่น”  
หากยึดตามหลักอเนกันตวาท และหลักสยาทวาทะ จะไม่สามารถสรุปเช่นนั้นได้ เพราะการบอกว่า 

“น้ าในอ่างนี้อุ่น” เท่ากับเป็นการยืนยันโดยส่วนเดียว ขัดหลักอเนกันตวาทและสยาทวาทะ 
“น้ าในอ่างนี้อุ่น” อาจถูก ส าหรับผู้ที่อยู่ในที่เย็น ๆ เช่น ห้องแอร์ เป็นต้นมาก่อน แต่อาจกลายเป็น 

“น้ าในอ่างนี้เย็น” ส าหรับผู้ที่อยู่ในที่ร้อน หรือท างานตากแดดมาก่อน  หรืออาจกลายเป็น “ไม่อาจพรรณนาได้” 
เพราะผู้พูดอาจเพ่งถึงลักษณะที่แท้จริงของห้องนั้นซึ่งอาจจะทั้งอุ่น และเย็น หรืออาจจะไม่ทั้งสองอย่าง ไม่สามารถ
พรรณนาเป็นอย่างใดอย่างหนึ่งแน่นอน  

ตัวอย่างง่าย ๆ ในชีวิตประจ าวันของเราอีกตัวอย่างหนึ่งคือ ชายคนเดียว ในมุมหนึ่งอาจเป็นทั้งพ่อ  
พ่ีชาย  น้องชาย  ปู่  หลาน  ลุง  อา และอ่ืน ๆ ได้อีก ทั้งนี้ข้ึนอยู่กับความสัมพันธ์ในแต่ละบริบทที่อ้างถึง๓๐ 

อนึ่ง การใช้หลักสยาทวาทะเพ่ือตอบปัญหา มิใช่ว่า ปัญหาหนึ่ง ๆ จะต้องใช้หลักสยาทวาทะทั้ง ๗ ข้อ
ตอบจนครบ  แต่การจะใช้หลักการใดตอบ ขึ้นอยู่กับประเภท ชนิด และลักษณะของปัญหา เช่น ถ้าถามว่า คนเรา
ตายแล้วเกิดอีกหรือไม่ ค าตอบก็อาจจะเป็น ๑) อาจเกิดอีก ๒) อาจไม่เกิดอีก  ๓) อาจเกิดอีก หรือไม่เกิดอีกก็ได้ ๔) 
ไม่อาจพรรณนาได้ ๕) อาจเกิดอีก แต่ไม่อาจพรรณนาได้ ๖) อาจไม่เกิดอีก และไม่อาจพรรณนาได้ หรือ ๗) อาจเกิด
อีก หรือไม่เกิดอีก ทั้งพรรณนาไม่ได้ 

กล่าวโดยสรุป อเนกันตวาท เป็นทฤษฎีอธิบายความจริงเชิงอภิปรัชญา คือสะท้อนหลักความเชื่อที่ว่ า 
โลก หรือจักรวาลทั้งปวง เกิดมาจากความหลากหลาย ความหลากหลายดังกล่าวนี้ เกินก าลังสติปัญญาของมนุษย์
ธรรมดาจะเข้าถึง หรือพรรณนาได้ด้วยถ้อยค าที่จ ากัด เหตุนั้นเราจึงไม่สามารถอ้างหลักการใดหลักการหนึ่งเพ่ือ
ยืนยันความจริงที่หลากหลายดังกล่าว  เพราะการยืนยันสิ่งหนึ่ง  อาจเป็นการปฏิเสธอีกสิ่งหนึ่ง เช่น การพูดว่า มี

                                                 

 ๓๐J.N.Farquhar, (ed.), The Religious Quest of India, (London: Oxford University Press, 1915), p.92 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๓๑ 

 

เหยือกทองอยู่ในห้องนี้ ก็อาจหมายความว่า ไม่มีเหยือกทองอยู่ในห้องอ่ืน หรืออาจไม่มีสิ่งอ่ืนนอกจากเหยือกทองอยู่
ในในห้องนี้ 

ความจริงต่างๆมีอยู่หลายแง่หลายมุมทั้งความจริงก็มีหลายอย่างแต่ความจริงเหล่านั้นจะยืนยันเพียง
ด้านใดด้านหนึ่งไม่ได้เพราะจะกลายเป็นปฏิเสธความจริงด้านอ่ืนๆดังนั้นการจะกล่าวยืนยันความจริงใด ๆจ าต้องมี
ค าว่า “บางที” หรือ “อาจนะ” เข้ามาก ากับเพ่ือเป็นการเปิดโอกาสความจริงด้านอ่ืนให้เป็นความจริง  เป็นการ
อธิบายความจริงในเชิงญาณวิทยา 

หลักอเนกันตวาทสะท้อนออกมาในค าอธิบายเรื่องทรัพยะ ในพระสูตรต่าง ๆ ที่อ้างถึงข้างต้น เป็นการ
แสดงในมิติของศาสนา มีจุดมุ่งหมายเพ่ือเหตุผลทางด้านศีลธรรม แต่ต่อมาศานุศิษย์รุ่นหลัง ได้พัฒนาหลักการ
ดังกล่าวเชิงอภิปรัชญา และน ามาเครื่องมือรองรับหลัก    สยาทวาทะ กระทั่งกลายเป็นหลักปรัชญาที่ส าคัญของเชน
ในเวลาต่อมา 

๒.๓ สถานะของอเนกันตวาท 
อเนกันตวาท ด ารงสถานะส าคัญ ๒ ประการ คือ 
๑) สถานะทางอภิปรัชญา 
อภิปรัชญา คือสาขาวิชาที่ว่าด้วยสิ่งที่เป็นจริงเช่น พระเจ้า (God) โลก (World) วิญญาณ (Soul) 

สาระ (Substance) เจตจ านงเสรี (Free Will)๓๑อเนกันตวาท เป็นอภิปรัชญาว่าด้วยความเป็นจริงเกี่ยวกับสาระ 
(ทรัพยะ-Substance) ของจักรวาล  และถือเป็นหลักการที่ส าคัญของเชน 

เชนแบ่งทรัพยะออกเป็น ๒ ประเภท ได้แก่ ชีวะ หมายถึงสิ่งที่มีชีวิต และอชีวะ หมายถึงสิ่งที่ไม่มีชีวิต  
ทั้งสิ่งมีชีวิตและสิ่งไม่มีชีวิต ก็จ าแนกรายละเอียดปลีกย่อยออกไปตามภาวะ หรือลักษณะเฉพาะของแต่ละสิ่ง 
สุดท้ายก็น าไปสู่ข้อสรุปที่ว่า ความจริง ซึ่งในค าสอนของเชนก็คือทรัพยะ มีมากมายนับไม่ถ้วน ทรัพยะเหล่านั้น เป็น
พ้ืนฐานของสรรพสิ่งทั้งที่มีชีวิต และไม่มีชีวิต๓๒และสามารถพรรณนาถึงได้ด้วยการอ้างถึงทรัพยะ๓๓ เพราะประกอบ
ขึ้นจากทรัพยะเหล่านั้น 

๒) สถานะทางญาณวิทยา 
ญาณวิทยา คือปรัชญาสาขาหนึ่งที่ว่าด้ายบ่อเกิด ลักษณะ หน้าที่ ประเภท ระเบียบวิธี และความ

สมเหตุสมผลของความรู้๓๔อเนกันตวาทนอกจากจะแสดงความจริงเชิงอภิปรัชญาเกี่ยวกับความมีอยู่จริงของทรัพยะ

                                                 

 ๓๑ราชบัณฑติยสถาน, พจนานกุรมศพัท์ปรัชญา, (กรุงเทพ ฯ : ราชบัณฑิตยสถาน จัดพมิพ์, ๒๕๓๒),หน้า ๗๑. 
 ๓๒ UTTARÂDHYAYANA, 28:7. 
 ๓๓ UTTARÂDHYAYANA, 36:3-6 
 ๓๔ราชบัณฑติยสถาน, อ้างแล้ว, หนา้ ๓๗. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๓๒ 

 

ทั้งหลายแล้ว บนพื้นฐานดังกล่าว ยังมีท่าทีต่อความจริงในลักษณะสัมพัทธ์ คือจริงภายในใต้เงื่อนไข หรือบริบทอย่าง
ใดอย่างหนึ่ง ทั้งยังข้ึนอยู่กับมุมมองของแต่ละบุคคลด้วย  

ด้วยพื้นฐานความรู้ดังกล่าว ท าให้เชนมีท่าทีต่อการพรรณนาถึงความจริงในเชิงสัมพัทธ์ด้วย นั่นคือ เรา
ไม่สามารถยืนยันส่วนใดส่วนหนึ่งในฐานะเป็นความจริงทั้งหมดได้ ในการพรรณนาถึงความจริงเชนจึงใช้หลักการ 
“บางท”ี หรือ “อาจจะ” ทั้งนี้เพ่ือเปิดช่องส าหรับความจริงในมุมอ่ืน ๆ ด้วย 

หลักการ “บางที” หรือ “อาจจะ” จึงเป็นหลักการที่ส าคัญของเชนที่ใช้ส าหรับการพรรรณนา หรืออ้าง
ถึงความจริง ท าให้แนวค าสอนเรื่องอเนกันตวาทมีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น เปรียบเหมือนเหรียญที่มี ๒ ด้าน ด้านหนึ่ง
คืออเนกันตวาท แสดงหลักความจริง อีกด้านหนึ่งคือ สยาทวาทะ แสดงวิธีพรรณนาถึงความจริงบนพ้ืนฐานของการ
ตระหนักรู้ถึงข้อจ ากัดของสติปัญญาของมนุษย์ 

๒.๔ คุณค่าเชิงจริยธรรม 
 คุณค่าทางจริยธรรมของอเนกันตวาทสรุปได้ ๒ ประเด็น ดังนี้ 
 ๑. มุมอภิปรัชญา 
 อเนกันตวาท ได้ให้โลกทัศน์เกี่ยวกับความจริงแก่เรา ๒ ประการ คือ ๑) โลกทัศน์แบบสัจนิยม 

(Realistic)  ๒) โลกทัศน์แบบพหุสัมพัทธนิยม (relativistic pluralism) ๓๕ บนพ้ืนฐานของความจริงดังกล่าวอธิบาย
ว่า โลกนี้เต็มไปด้วยชีวะ และอชีวะมากมายนับไม่ถ้วน  ชีวะและอชีวะเป็นความจริงที่แยกจากกัน ขณะเดียวกันก็อิง
อาศัยกัน ทั้งมีลักษณะเฉพาะตนมากมายนับไม่ถ้วน  ขณะที่มนุษย์มีข้อจ ากัดในเรื่องความรู้เกี่ยวกับความจริงเหล่านี้
อย่างครบถ้วนสมบูรณ์  กล่าวง่าย ๆ ปัญญาของมนุษย์นั้นจ ากัด ขณะที่ความจริ งเกี่ยวกับโลกและจักรวาลนั้นไร้
ขอบเขตจ ากัด 

 การตระหนักรู้ในข้อเท็จจริงดังกล่าว จะช่วยให้มนุษย์ลดทิฐิมานะ  กระทั่งน าไปสู่การเปิดใจ
ยอมรับข้อเท็จจริงอ่ืน ๆ นอกเหนือจากมุมมองของตนได้มากข้ึน ไม่ท าให้กลายเป็นคนคับแคบ  เพราะอเนกันตวาท 
เป็นหลักการที่มองความจริงสูงสุดบนพ้ืนฐานแห่งเหตุผล เชนถือว่า ไม่มีหลักการใด (Principle) ที่ปราศจากเหตุ
ปราศจากผล๓๖ 

 รูปแบบของการอธิบายสรรพสิ่งในรูปแบบของความเป็นเหตุเป็นผล ถือเป็นเสน่ห์อย่างหนึ่งของ
เชน เพราะเป็นวิธีการที่ดีสุดในการเข้าถึงความจริง หรือแสวงหารากฐานความจริงของสิ่งต่าง ๆ  

 จากความคิดพ้ืนฐานทางอภิปรัชญาดังกล่าว ย่อมก่อให้เกิดคุณค่าทางจริยธรรมดังต่อไปนี้ 

                                                 

 ๓๕ http://jaincosmos.blogspot.com/2011/05/anekantavada-part-4-syadvada.html (เข้าถึงเมื่อวันท่ี ๒๓ 
มีนาคม ๒๕๕๕) 

 ๓๖ Shri Jayatilal S. Sanghvi,A Treatise On Jainism, http://www.sacred-texts.com/ jai/ treatise.txt. 
(เข้าถึงเมื่อวันท่ี ๑๕ มีนาคม ๒๕๕๕) 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๓๓ 

 

 ๑. อเนกันตวาท  เป็นฐานรองรับความเข้าใจธรรมชาติที่แท้จริงของสรรพสิ่ง ดังค ากล่าวที่ว่า “ถ้า
เข้าใจอเนกันตวาทอย่างดีแล้ว จะเผยให้เห็นถึงธรรมชาติที่แท้จริงของสิ่งนั้น”๓๗ข้อนี้สะท้อนให้เห็นว่าการเข้าใจ
หลักอเนกันตวาท ย่อมช่วยส่งเสริมให้มนุษย์เข้าใจหลักความจริงของโลก   

 ๒. อเนกันตวาท เป็นฐานรองรับความจริงของธรรมชาติในเชิงสัมพัทธ์ (relative) บนพ้ืนฐาน
ดังกล่าว  ย่อมน าไปสู่ความเข้าใจโลก จักรวาลในเชิงสัมพันธ์ อิงอาศัยกัน ไม่มีสิ่งใดด ารงอยู่ได้โดยอิสระ 

 ๓. อเนกันตวาท น าไปสู่ความเข้าใจที่ว่า ข้อตัดสินทุกอย่างเกี่ยวกับความจริงเป็นสิ่งสัมพัทธ์ และ
ตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของความน่าจะเป็น  หลักการนี้จะบอกเราว่า ไม่มีข้อตัดสินใด ๆ สมบูรณ์ในตัวของมัน ๓๘ เพราะ
ความจริง สามารถพิจารณาได้หลายแง่มุม หากเรายอมรับหลักการดังกล่าวนี้ ย่อมท าให้เป็นคนมีจิตใจกว้างขวาง 
ยอมรับฟังข้อเสนอ หรือข้อเท็จจริงอื่น และยังเป็นหนทางน าไปสู่ความรู้ที่กว้างขวางขึ้นด้วย 

 ๒. มุมจริยศาสตร์ 
 ในทางญาณวิทยา  อเนกันตวาทจะปรากฏในรูปของสยาทวาทะ  
 หลักสยาทวาทถือว่า เมื่อสรรพสิ่งมีเหลี่ยมมุมของความจริงมากมายหลายประการ การยืนยันจึง

สามารถท าได้เพียงแค่ส่วนย่อยเท่านั้น ไม่สามารถยืนยันทั้งหมดได้ ในการยืนยันจึงจ าเป็นต้องเปิดพ้ืนที่ไว้ส าหรับ
ความจริงส่วนอื่นด้วย เชนจึงใช้ค าว่า “สยาท” หรือ “บางที/อาจจะ” 

 โดยปกติ ตรรกศาสตร์แบบตะวันตก มักมีลักษณะจะบีบบังคับให้ต้องตัดสินใจเลือกอย่างใดอย่าง
หนึ่ง เช่น ถูก-ผิด,ใช่-ไม่ใช่,ดี-ชั่ว เป็นต้น ขณะที่ตรรกศาสตร์แบบตะวันออก อย่างเช่นปรัชญาเชน กลับมีท่าที
อ่อนโยน เว้นช่องส าหรับความเป็นไปได้อย่างอ่ืนไว้เพื่อเป็นทางเลือก 

 จากความคิดพ้ืนฐานทางญาณวิทยาดังกล่าว ย่อมก่อให้เกิดคุณค่าทางจริยธรรมดังต่อไปนี้ 
 ๑. อเนกันตวาท ช่วยส่งเสริมสัมมาทิฏฐิ คือช่วยให้เกิดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้อง ความเข้าใจที่

ถูกต้องน าไปสู่ศรัทธาที่ถูกต้อง ศรัทธาที่ถูกต้อง น าไปสู่การปฏิบัติที่ถูกต้อง๓๙ หรือศรัทธาที่ถูกต้อง น าไปสู่
ความคุ้นเคยต่อสัจจะ๔๐ 

 ๒. อเนกันตวาท ช่วยส่งเสริมหลักค าสอนเรื่องอหิงสา (ความไม่เบียดเบียน)๔๑  ความขัดแย้ง
ทั้งหลายในโลก หรือในสังคมปัจจุบัน เบื้องต้น ย่อมมีสาเหตุจากการขัดแย้งทางความคิดที่คับแคบ หรือไม่ยอมรับฟัง
ความเห็นของบุคคลอื่น  อเนกันตวาทจะท าให้เราทราบข้อจ ากัดของตนเอง  

                                                 

 ๓๗ Shri Jayatilal S. Sanghvi,A Treatise On Jainism, http://www.sacred-texts.com/ jai/ treatise.txt. 
(เข้าถึงเมื่อวันท่ี ๑๕ มีนาคม ๒๕๕๕) 

 ๓๘Jadunath Sinha, Indian Philosophy, Vol.II, (Delhi: MotilalBanarsidassPubhishers, 1999), p.180. 
 ๓๙ UTTARÂDHYAYANA, 28:29-30. 
 ๔๐ UTTARÂDHYAYANA, 28:28. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๓๔ 

 

 ๓. ความเข้าใจในสัจจะ ถือเป็นพื้นฐานที่ส าคัญในปรัชญาเชน เพราะเชนถือว่า ผู้ใดก็ตามที่ไม่ใส่ใจ
ในสัจจะ ย่อมก่อให้เกิดทุกข์ในสังสารวัฏอันหาที่สุดไม่ได้ ซึ่งจะเป็นเหตุให้ประสบทุกข์ต่าง ๆ อีกมากมาย  ผู้ฉลาดจึง
ควรใส่ใจ และแสวงหาความเข้าใจในสัจจะ๔๒ 

 
๓.วิเคราะห์ 

๓.๑ ความหมาย 
 อเนกันตวาท มีความหมายว่า ลัทธิค าสอนที่ถือหลักความจริงสูงสุดว่าไม่ใช่มีหนึ่งเดียว ๔๓ หรือ 

กล่าวถึงความจริงไม่ใช่หนึ่ง๔๔ เพราะความจริงนั้นมีหลากหลาย (พหุนิยม) ความจริงจึงเป็นสิ่งที่เราสามารถเข้าถึงได้
จากจุดยืนที่แตกต่างกันออกไป  เราไม่สามารถยืนยันทรรศนะใดทรรศนะหนึ่งในฐานะเป็นความจริงสมบูรณ์สูงสุด๔๕ 
บนพื้นฐานหลักการดังกล่าว เชนถือว่า จักรวาลประกอบไปด้วยอะตอมและชีวะมากมายประมาณไม่ได้ หรือวัตถุทุก
อย่างทุกชนิดตามที่เรารู้นั้น มีคุณลักษณะมากมายนับไม่ถ้วนอีกนัยหนึ่ง อเนกันตวาท คือการยอมรับว่า  โลกนั้น
ซับซ้อนยิ่งกว่าที่ดูเหมือนจะเป็น ความจริงแท้นั้นละเอียดลึกซึ้งกว่าที่เราน้อมใจเชื่อ ความรู้ของเรามีความแน่นอน
น้อยกว่าที่เราคิดข้อเสนอก าหนดให้   แม้โดยทั่ว ๆ ไปจะยอมรับกันว่าเป็นข้อเสนอที่ถูกต้อง ก็อาจเป็นข้อเสนอที่
ถูกต้องอย่างสัมพัทธ์เท่านั้น๔๖ 

 จากบทนิยามข้างต้น ท าให้เห็นว่า  อเนกันตวาท คือหลักการทางอภิปรัชญาที่ยอมรับความจริงบน
พ้ืนฐานของความหลากหลาย  อเนกันตวาทเป็นวิธีคิดและยอมรับเรื่องความหลากหลายของความจริง  ซึ่งความจริง
เหล่านั้นไม่สามารถพรรณนา หรือสรุปได้ให้สมบูรณ์ได้ด้วยข้อเท็จจริงอย่างใดอย่างหนึ่งเพียงอย่างเดียว 

๓.๒ ความเป็นมา 
อเนกันตวาท ผู้วิจัยได้ค้นพบว่า  ไม่มีประจักษ์พยานทีดีใด ๆ บ่งว่า ศาสดามหาวีระได้แสดงทัศนะ

เหล่านี้ไว้เลย และทัศนะเช่นนี้อาจถูกน ามาไว้ในปรัชญาเชนหลังจากที่ศาสดามหาวีระถึงไกลวัลย์ (นิพพาน) แล้วก็
ได๔้๗หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง แนวค าสอนเรื่องอเนกันตวาทเกิดขึ้นในยุคของอรรถกถาจารย์ 

                                                                                                                                                               

 ๔๑ http://www.britannica.com/EBchecked/topic/24262/anekantavada (เข้าเมื่อวันท่ี ๑๕ มีนาคม ๒๕๕๕) 
 ๔๒ UTTARÂDHYAYANA, 6:1,2. 
 ๔๓ http://en.wikipedia.org/wiki/Anekantavada. (เข้าถึงเมื่อวันท่ี ๑๔ มีนาคม ๒๕๕๕) 
 ๔๔www.gotoknow.org/blog/dhammakaya-23/215825 (เข้าถึงเมื่อวันที่ ๑๖ มีนาคม ๒๕๕๕) 
 ๔๕ http://jaincosmos.blogspot.com/2011/05/anekantavada-part-4-syadvada.html (เข้าถึงเมื่อวันที่ ๑๔ 

มีนาคม ๒๕๕๕) 
 ๔๖จ านงค์  ทองประเสริฐ, ผู้แปล , บ่อเกิดลัทธิประเพณีอิน เดีย เล่ม  ๑ ภาค ๑-๔ , (กรุงเทพมหานคร : 

ราชบัณฑิตยสถานจัดพิมพ์,๒๕๔๐), หน้า ๗๙. 
 ๔๗จ านงค์ ทองประเสริฐ, ผู้แปล.อ้างแล้ว, หน้า ๗๗. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๓๕ 

 

 อย่างไรก็ตาม แนวค าสอนเรื่องอเนกันตวาท ได้สะท้อนให้เห็นอยู่บ้างแล้วในพระสูตรต่าง ๆ เช่น  
ในสูตรกฤตางคสูตร  ศาสดามหาวีระแสดงสาเหตุที่ท าให้วิญญาณติดอยู่ในพันธนาการ และแนวทางแห่งความหลุด
พ้นด้วยการ    ๑) การไม่ครอบครองสมบัติ รวมทั้งยินดีให้คนอ่ืนครอบครองสมบัติ  ๒) การไม่ฆ่า หรือเป็นต้นเหตุให้
ฆ่าสิ่งมีชีวิต  ๓) ไม่มัวแต่ใส่ใจประโยชน์ของญาติและพวกพ้อง   ๔) ตระหนักรู้ และมองเห็นคุณค่าของชีวิต๔๘  ถัด
จากนั้น ท่านได้ตรัสถึงธาตุทั้ง ๕ ประการ ได้แก่ ดิน น้ า ไฟ ลม และอากาศ ว่าเป็นสาเหตุก่อก าเนิดสิ่งทั้งหลาย๔๙ 
คัมภีร์ยังแจกแจงต่อไปอีกว่า ธาตุดิน แม้จะเป็นเพียงธาตุเดียว แต่ก็เป็นได้หลายรูป หรือหลายภาวะ เหตุนั้นจักรวาล
นี้จึงมีความหลากหลาย๕๐ 

 อาจถือได้ว่า นี้เป็นจุดเริ่มต้นของค าสอนเรื่องอเนกันตวาทในปรัชญาเชน จากนั้นจึงมีค าอธิบาย
ถึงทรัพยะ ๖ ประการ ซึ่งถือเป็นปัจจัยส าคัญในการก่อก าเนิดโลกขึ้นมา ได้แก่ ธรรม(มีลักษณะเคลื่อนไหว), อธรรม 
(มีลักษณะหยุดนิ่ง), อากาศะ (เป็นช่องว่างบรรจุทรัพยะทุกอย่าง), เวลา (หน่วยที่แสดงถึงช่วง/ระยะของเหตุการณ์), 
ปุทคละ (สิ่งที่สามารถสัมผัสได้ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย), และวิญญาณ (มีลักษณะรู้)๕๑ 

 ในจ านวนนี้ ธรรม อธรรมะ และอากาศ มีเพียง ๑ ทรัพยะ ส่วน เวลา วัตถุ และวิญญาณมี    ทรัพ
ยะจ านวนมากมายนับไม่ถ้วน๕๒ ทั้งคุณสมบัติของทรัพยะเหล่านี้ก็มีมากมายนับไม่ถ้วนเช่นกัน จึงเป็นไปไม่ได้ที่
สามัญชนจะสามารถรู้ถึงลักษณะของสิ่งใดสิ่งหนึ่งทั้งหมด เรารู้ได้ก็เพียงแต่บางส่วนเท่านั้น  พระสัพพัญญูเท่านั้นจึง
จะเข้าถึงความรู้ทั้งหมด ในคัมภีร์จึงกล่าวไว้ว่า “ผู้รู้จักสิ่งหนึ่ง ย่อมรู้จักทั้งหมด  และผู้รู้จักท้ังหมด ย่อมชื่อว่ารู้จักสิ่ง
หนึ่ง”๕๓ หมายความว่า การจะรู้จักสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ย่อมต้องรู้จักรายละเอียดของสิ่ งนั้นทั้งหมดก่อน เมื่อรู้จัก
รายละเอียดทั้งหมดครบสมบูรณ์แล้ว จึงจะได้ชื่อว่า รู้จักสิ่งนั้นอย่างถ่องแท้ 

 เมื่อข้อเท็จจริงเป็นเช่นนี้ ในการพรรณนาถึงสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เชนจึงใช้หลักการ “สยาท” (แปลว่า บาง
ที, อาจจะ) ทั้งนี้เพ่ือป้องกันการยืนยัน “ทั้งหมด” ทั้งนี้เพราะเชนชื่อว่า เป็นไปไม่ได้ที่จะรู้ทั้งหมด ซึ่งถือเป็น
จุดเริ่มต้น และพัฒนาการเรื่องอเนกันตวาทในปรัชญาเชน 

 ๓.๓ สถานะของอเนกันตวาท 
 อเนกันตวาท ด ารงสถานะส าคัญ ๒ ประการ คือ 

๑.สถานะทางอภิปรัชญา 

                                                 

 ๔๘ SÛTRAKRITÂṄGA, 1:1:1:1-5. 
 ๔๙ SÛTRAKRITÂṄGA, 1:1:1:7-8. 
 ๕๐ SÛTRAKRITÂṄGA, 1:1:1:9. 
 ๕๑ UTTARÂDHYAYANA, 28:7. 
 ๕๒ UTTARÂDHYAYANA, 28:8. 
 ๕๓ ÂKÂRÂṄGA SÛTRA,1:3:4:1 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๓๖ 

 

 อเนกันตวาท เป็นอภิปรัชญาว่าด้วยความเป็นจริงเกี่ยวกับสาระ (ทรัพยะ-Substance) ของ
จักรวาล  และถือเป็นหลักการที่ส าคัญของเชน 

 เชนแบ่งทรัพยะออกเป็น ๒ ประเภท ได้แก่ ชีวะ หมายถึงสิ่งที่มีชีวิต และอชีวะ หมายถึงสิ่งที่ไม่มี
ชีวิต  ทั้งสิ่งมีชีวิตและสิ่งไม่มีชีวิต ก็จ าแนกรายละเอียดปลีกย่อยออกไปตามภาวะ หรือลักษณะเฉพาะของแต่ละสิ่ง 
สุดท้ายก็น าไปสู่ข้อสรุปที่ว่า ความจริง ซึ่งในค าสอนของเชนก็คือทรัพยะ มีมากมายนับไม่ถ้วน ทรัพยะเหล่านั้น เป็น
พ้ืนฐานของสรรพสิ่งทั้งท่ีมีชีวิต และไม่มีชีวิต๕๔ 

๒.สถานะทางญาณวิทยา 
 อเนกันตวาทนอกจากจะแสดงความจริงเชิงอภิปรัชญาเกี่ยวกับความมีอยู่จริงของทรัพยะทั้งหลาย

แล้ว บนพ้ืนฐานดังกล่าว ยังมีท่าทีต่อความจริงในลักษณะสัมพัทธ์ คือจริงภายในใต้เงื่อนไข หรือบริบทอย่างใดอย่าง
หนึ่ง ทั้งยังข้ึนอยู่กับมุมมองของแต่ละบุคคลด้วย  

 ด้วยพ้ืนฐานความรู้ดังกล่าว ท าให้เชนมีท่าทีต่อการพรรณนาถึงความจริงในเชิงสัมพัทธ์ด้วย นั่นคือ 
เราไม่สามารถยืนยันส่วนใดส่วนหนึ่งในฐานะเป็นความจริงทั้งหมดได้ ในการพรรณนาถึงความจริงเชนจึงใช้หลักการ 
“บางท”ี หรือ “อาจจะ” ทั้งนี้เพ่ือเปิดช่องส าหรับความจริงในมุมอ่ืน ๆ ด้วย 

 หลักการ “บางที” หรือ “อาจจะ” จึงเป็นหลักการที่ส าคัญของเชนที่ใช้ส าหรับการพรรรณนา หรือ
อ้างถึงความจริง ท าให้แนวค าสอนเรื่องอเนกันตวาทมีความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น เปรียบเหมือนเหรียญที่มี ๒ ด้าน ด้าน
หนึ่งคืออเนกันตวาท แสดงหลักความจริง อีกด้านหนึ่งคือ สยาทวาทะ แสดงวิธีพรรณนาถึงความจริงบนพื้นฐานของ
การตระหนักรู้ถึงข้อจ ากัดของสติปัญญาของมนุษย์ 

 ๓.๔ คุณค่าเชิงจริยธรรม 
 ๑ คุณค่าเชิงจริยธรรมของอเนกันตวาทสรุปได้ ๒ ประเด็น ดังนี้ 
 ก.คุณค่าเชิงจริยธรรมจากมุมอภิปรัชญา  อเนกันตวาท ได้ให้โลกทัศน์เก่ียวกับความจริงแก่เรา ๒ 

ประการ คือ ๑) โลกทัศน์แบบสัจนิยม (Realistic)  ๒) โลกทัศน์แบบพหุสัมพัทธนิยม (relativistic pluralism) ๕๕ 
ซึ่งถือหลักการกว้าง ๆ ว่า  โลกนี้เต็มไปด้วยชีวะ และ  อชีวะมากมายนับไม่ถ้วน  ชีวะและอชีวะเป็นความจริงที่แยก
จากกัน ขณะเดียวกันก็อิงอาศัยกัน ทั้งมีลักษณะเฉพาะตนมากมายนับไม่ถ้วน  ขณะที่มนุษย์มีข้อจ ากัดในเรื่อง
ความรู้เกี่ยวกับความจริงเหล่านี้อย่างครบถ้วนสมบูรณ์  กล่าวง่าย ๆ ปัญญาของมนุษย์นั้นจ ากัด ขณะที่ความจริง
เกี่ยวกับโลกและจักรวาลนั้นไร้ขอบเขตจ ากัด 

                                                 

 ๕๔ UTTARÂDHYAYANA, 28:7. 
 ๕๕http://jaincosmos.blogspot.com/2011/05/anekantavada-part-4-syadvada.html (เข้าถึงเมื่อวันที่  ๒๓ 

มีนาคม ๒๕๕๕) 

http://jaincosmos.blogspot.com/


วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๓๗ 

 

 การตระหนักรู้ในข้อเท็จจริงดังกล่าว จะช่วยให้มนุษย์ลดทิฐิมานะ  กระทั่งน าไปสู่การเปิดใจ
ยอมรับข้อเท็จจริงอ่ืน ๆ นอกเหนือจากมุมมองของตนได้มากข้ึน ไม่ท าให้กลายเป็นคนคับแคบ  เพราะอเนกันตวาท 
เป็นหลักการที่มองความจริงสูงสุดบนพ้ืนฐานแห่งเหตุผล เชนถือว่า ไม่มีหลักการใด (Principle) ที่ปราศจากเหตุ
ปราศจากผล๕๖ 

 ข. คุณค่าเชิงจริยธรรมจากมุมจริยศาสตร์   เมื่อสรรพสิ่งมีเหลี่ยมมุมของความจริงมากมายหลาย
ประการ การยืนยันจึงสามารถท าได้เพียงแค่ส่วนย่อยเท่านั้น ไม่สามารถยืนยันทั้งหมดได้ ในการยืนยันจึงจ าเป็นต้อง
เปิดพื้นท่ีไว้ส าหรับความจริงส่วนอื่นด้วย เชนจึงใช้ค าว่า “สยาท” หรือ “บางที/อาจจะ” 

 จากความคิดพ้ืนฐานทางญาณวิทยาดังกล่าว ย่อมก่อให้เกิดคุณค่าทางจริยธรรมหลายประการ เช่น  
๑) ช่วยส่งเสริมสัมมาทิฏฐิ คือช่วยให้เกิดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้อง ความเข้าใจที่ถูกต้องน าไปสู่ศรัทธาที่ถูกต้อง 
ศรัทธาที่ถูกต้อง น าไปสู่การปฏิบัติที่ถูกต้อง๕๗ หรือศรัทธาที่ถูกต้อง น าไปสู่ความคุ้นเคยต่อสัจจะ๕๘  ๒) ช่วยส่งเสริม
หลักค าสอนเรื่องอหิงสา (ความไม่เบียดเบียน)๕๙  เพราะความขัดแย้งทั้งหลายในโลก หรือในสังคมปัจจุบัน เบื้องต้น 
ย่อมมีสาเหตุจากการขัดแย้งทางความคิดที่คับแคบ หรือไม่ยอมรับฟังความเห็นของบุคคลอ่ืน  ๓) อเนกันตวาทจะ
ท าให้เราทราบข้อจ ากัดของตนเอง ความเข้าใจ ถือเป็นพ้ืนฐานที่ส าคัญในปรัชญาเชน เพราะเชนถือว่า ผู้ใดก็ตามที่
ไม่ใส่ใจในสัจจะ ย่อมก่อให้เกิดทุกข์ในสังสารวัฏอันหาที่สุดไม่ได้ ซึ่งจะเป็นเหตุให้ประสบทุกข์ต่าง ๆ อีกมากมาย  ผู้
ฉลาดจึงควรใส่ใจ และแสวงหาความเข้าใจในสัจจะต่าง ๆ๖๐ 

๕. บทสรุป 
 ๑.ในแง่ความหมายความหมาย 
 อเนกันตวาท คือหลักการทางอภิปรัชญาที่ยอมรับความจริงบนพ้ืนฐานของความหลากหลาย  

กล่าวโดยสรุป อเนกันตวาทเป็นวิธีคิด ยอมรับเรื่องความหลากหลายของความจริง  ซึ่งความจริงเหล่านั้นไม่สามารถ
พรรณนา หรือสรุปได้ให้สมบูรณ์ได้ด้วยข้อเท็จจริงอย่างใดอย่างหนึ่งเพียงอย่างเดียว 

 ๒. ความเป็นมา 

                                                 

 ๕๖ Shri Jayatilal S. Sanghvi,A Treatise On Jainism, http://www.sacred-texts.com/ jai/ treatise.txt. 
(เข้าถึงเมื่อวันท่ี ๑๕ มีนาคม ๒๕๕๕) 

 ๕๗ UTTARÂDHYAYANA, 28:29-30. 
 ๕๘ UTTARÂDHYAYANA, 28:28. 
 ๕๙ http://www.britannica.com/EBchecked/topic/24262/anekantavada (เข้าเมื่อวันท่ี ๑๕ มีนาคม ๒๕๕๕) 
 ๖๐ UTTARÂDHYAYANA, 6:1,2. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๓๘ 

 

 อเนกันตวาทไม่มีประจักษ์พยานใด ๆ บ่งว่า ศาสดามหาวีระได้แสดงทัศนะเหล่านี้ไว้เลย  แนวค า
สอนเรื่องอเนกันตวาทเกิดขึ้นในยุคของอรรถกถาจารย์  อย่างไรก็ตาม แนวค าสอนเรื่องอเนกันตวาท ได้สะท้อนให้
เห็นอยู่บ้างแล้วในพระสูตรต่าง ๆ เช่น  ในสูตรกฤตางคสูตร    

 ๓. สถานะของวิภัชชวาทและอเนกันตวาท 
 อเนกันตวาท ด ารงสถานะส าคัญ ๒ ประการ คือ  ๑) สถานะทางอภิปรัชญา  ว่าความเป็นจริง

เกี่ยวกับสาระ (ทรัพยะ-Substance) ของจักรวาล มีมากมายไม่สามารถประมาณได้  ๒) สถานะทางญาณวิทยา  
เป็นเครื่องมือในการพรรณนาถึงความจริงในเชิงสัมพัทธ์ด้วย นั่นคือ เราไม่สามารถยืนยันส่วนใดส่วนหนึ่งในฐานะ
เป็นความจริงทั้งหมดได้ ในการพรรณนาถึงความจริงเชนจึงใช้หลักการ “บางที” หรือ “อาจจะ” ทั้งนี้เพ่ือเปิดช่อง
ส าหรับความจริงในมุมอ่ืน ๆ ด้วย 

 ๔. คุณค่าเชิงจริยธรรม 
 อเนกันตวาท  ได้ให้โลกทัศน์แบบสัจนิยม และโลกทัศน์แบบพหุสัมพัทธนิยม  ซึ่งถือ

หลักการกว้าง ๆ ว่า  โลกนี้เต็มไปด้วยชีวะ และ  อชีวะมากมายนับไม่ถ้วน  ชีวะและอชีวะเป็นความจริงที่
แยกจากกัน ขณะเดียวกันก็อิงอาศัยกัน ทั้งมีลักษณะเฉพาะตนมากมายนับไม่ถ้วน  ขณะที่มนุษย์มี
ข้อจ ากัดในเรื่องความรู้เกี่ยวกับความจริงเหล่านี้อย่างครบถ้วนสมบูรณ์  กล่าวง่าย ๆ ปัญญาของมนุษย์นั้น
จ ากดั ขณะที่ความจริงเกี่ยวกับโลกและจักรวาลนั้นไร้ขอบเขตจ ากัด 

 การตระหนักรู้ในข้อเท็จจริงดังกล่าว จะช่วยให้มนุษย์ลดทิฐิมานะ  กระทั่งน าไปสู่การ
เปิดใจยอมรับข้อเท็จจริงอ่ืน ๆ นอกเหนือจากมุมมองของตนได้มากขึ้น ไม่ท าให้กลายเป็นคนคับแคบ  
เพราะอเนกันตวาท เป็นหลักการที่มองความจริงสูงสุดบนพ้ืนฐานแห่งเหตุผล ซึ่งถือเป็นจุดเริ่มต้นในการ
บรรลุโมกษะ  เพราะอเนกันตวาท  ช่วยส่งเสริมปัจจัยแห่งสัมมาทิฏฐิ คือช่วยให้เกิดความรู้ความเข้าใจที่
ถูกต้อง ความเข้าใจที่ถูกต้องน าไปสู่ศรัทธาที่ถูกต้อง ศรัทธาที่ถูกต้อง น าไปสู่การปฏิบัติที่ถูกต้อง๖๑ หรือ
ศรัทธาที่ถูกต้อง น าไปสู่ความคุ้นเคยต่อสัจจะ 

 ในระดับจริยธรรมทั่วไป อเนกันตวาทช่วยส่งเสริมหลักค าสอนเรื่องอหิงสา  เพราะความ
ขัดแย้งทั้งหลายในโลก หรือในสังคมปัจจุบัน เบื้องต้น ย่อมมีสาเหตุจากการขัดแย้งทางความคิดที่คับแคบ 
หรือไม่ยอมรับฟังความเห็นของบุคคลอ่ืน และ อเนกันตวาทจะท าให้เราทราบข้อจ ากัดของตนเอง ความ
เข้าใจ ถือเป็นพ้ืนฐานที่ส าคัญในปรัชญาเชน เพราะเชนถือว่า ผู้ใดก็ตามที่ไม่ใส่ใจในสัจจะ ย่อมก่อให้เกิด
ทุกข์ในสังสารวัฏอันหาที่สุดไม่ได้  

 
 

                                                 

 ๖๑UTTARÂDHYAYANA, 28:29-30. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๓๙ 

 

บรรณานุกรม 
เอกสารปฐมภูมิ  
Hermann Jacobi, (tr.). Gaina Sutras. Vol.I,II. The Sacred Books of the East. Oxford:  

The Clarendon Press, 1988. 
๒. เอกสารชั้นทุติยภูมิ 

พระญาณวโรดม. ศาสนาต่าง ๆ. กรุงเทพ ฯ : มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๔๓. 
ฟ้ืน ดอกบัว. ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพ ฯ : ส านักพิมพ์บูรพสาส์น (๑๙๙๑) จ ากัด,๒๕๔๙. 
ธนู แก้วโอภาส. ศาสนาโลก. กรุงเทพ ฯ : ส านักพิมพ์สุขภาพใจ, ๒๕๔๒. 
ธีรยุทธ์ สุนทรา,รองศาสตราจารย์. ศาสโนปมศาสตร์. กรุงเทพ ฯ : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  

๒๕๔๓. 
วิชัย สุธีรชานนท์, ผู้ช่วยศาสตราจารย์. ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพ ฯ : ส านักพิมพ์ดวงกมล  

จ ากัด, ๒๕๓๔. 
สมัคร บุราวาศ. ปรัชญาพราหมณ์ในสมัยพุทธกาล. กรุงเทพมหานคร: แพร่พิทยา, ๒๕๑๖. 
เสฐียรพันธรังษี. ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔. 
ศักดิ์ศรี แย้มนัดนา, ผู้แปล. วิกรมจริต. กรุงเทพมหานคร: ส านักพิมพ์แม่ผาง, ๒๕๔๗. 
อดิศักดิ์ ทองบุญ. ปรัชญาอินเดีย. กรุงเทพฯ :  ราชบัณฑิตยสถาน จัดพิมพ์, ๒๕๓๒. 

๓. ภาษาอังกฤษ 
Charlotte Krause, An Interpretation of Jain Ethics, PhulchadjiVed. Publisher, 1929. 
Edward Thomas, Jainism, London: Trubner&Co.1877. 
Jadunath Sinha. Indian Philosophy, Vol.II. Delhi: MotilalBanarsidass Publishers, 1999. 
N.N.Bhattacharyya. Jain Philosophy: Historical Outline. New Delhi: Munshiram 

Manoharlal Publishers Pvt.Ltd., 1999. 
Radhadrishnan.History of Philosophy Eastern and Western. London: George Allen & 

Unwin LTD.,1967 
SitalPrashad.A Comparative Study of Jainism and Buddhism.  Delhi: Mehra Offset  

Press,1995. 
Shri Jayatilal S. Sanghvi.  A Treatise On Jainism.     
 http://www.sacred-texts.com/jai/treatise.txt. 
Pravin K. Shah. Twelve Vows OfLayperson.http://www.sacred-texts.com/jai/12vows.txt 
YakubMasih. The Hindu Religious Thought (3000 B.C.-200 A.D.). Delhi: Motilal 

http://www.sacred-/
http://www.sacred-/


วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๔๐ 

 

Banarsidass,1983. 
 



หลักการและวิธีการล้างบาปในพระพุทธศาสนา 
Principle and Method of Sin Cleansing in Buddhism 

พระมหาอุดร สุทฺธิญาโณ, ดร. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีเป้าหมายศึกษาวิเคราะห์ความเชื่อเกี่ยวกับการล้างบาปและวิธีการล้างบาป
ตามหลักการของพระพุทธศาสนา การล้างบาปซึ่งคนทั่วไปเข้าใจได้รับข้อมูลมาจากความเชื่อแบบ
ศาสนาเทวนิยมซึ่งมีอิทธิพลต่อสังคมไทยตั้งแต่สมัยโบราณบวกกับการคิดด้วยเหตุผลแบบไม่ครบถ้วน
น าไปสู่มโนทัศน์เรื่องการล้างบาป ค าสอนเรื่องการล้างบาปนี้เกิดจากความเชื่อที่ว่า มนุษย์มีตัวตน
ถาวรในฐานะผู้รับรู้และเป็นผู้ได้รับอารมณ์ ความคิดดังกล่าวจัดเป็นสักกายทิฏฐิ อยู่ในมิจฉาทิฏฐิซึ่ง
เป็นตัวปิดกั้นไม่ให้เกิดปัญญาและยังน าไปสู่ความทุกข์ และการปล่อยให้ตัวตนยึดติดความคิดเช่นนั้น
โดยการยึดถือความเป็นตัวตนและสิ่งที่เกี่ยวข้องกับตนอยู่ตลอดเวลา หลักค าสอนของพระพุทธเจ้ามี
เป้าหมายเพ่ือสร้างปัญญาและพัฒนาสติปัญญาให้รู้ความจริงของตัวตนหรืออัตตาและสิ่งที่เนื่องกับ
อัตตาตามหลักไตรลักษณ์เพ่ือท าลายความไม่รู้ กลุ่มเจ้าลัทธิต่าง ๆ ที่ไม่เข้าใจธรรมชาติของอัตตาต่าง
หวาดกลัวเพราะเชื่อว่าตัวตนเป็นสิ่งไม่สมบูรณ์เนื่องจากมีบาปติดตัวมาก่อนจึงถือการล้างบาปเป็นสิ่ง
ส าคัญในการช าระล้างตัวตนให้บริสุทธิ์ได้   ความเชื่ออย่างนี้จัดเป็นความคิดคือสังขารอย่างหนึ่งซึ่งตก
อยู่ในไตรลักษณ์ การล้างบาปที่ถูกต้องคือการสร้างสติปัญญาท าลายความยึดมั่นถือมั่นและมิจฉาทิฏฐิ
ในจิตของปัจเจกบุคคลก่อนโดยการพัฒนาจิตให้มีสติและสัมปชัญญะจนละกิเลส ซึ่งเป็นเหตุของบาป
ด้วยการเจริญวิปัสสนาภาวนาเพ่ือบรรลุมรรค ผลและนิพพาน การพัฒนาสติรู้ความเป็นจริงจนบรรลุ
นิพพานถือเป็นการล้างบาปได้อย่างแท้จริง  

ค าส าคัญ: การล้างบาป, สักกายทิฏฐิ, อริยบุคคล 

Abstract 
This article aims to analyze the doctrine of baptism or sin-cleansing and its 

method according to Buddhism’s perspective. The concept of sin-cleansing which 
people generally understand comes from textual and religious beliefs of Theism 
prevealed in ancient up to present concerning performances of sin-cleansing with 
incomplete reasoning. The doctrine of sin-cleansing is wrong view because such 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๔๑ 

 

belief involves self-attachment or Sakkāyadiṭṭhi that prevented ignorants from 
achieving the realization. Such detention of mind with self-existent and other-
existent clinging continue all the time by nature. Most of Buddha’s teaching aims at 
realizing  the reality of self as I and others or mine based on three common manners 
by  moral deeds and insight development to destroy ignorance and delusion. With 
such wrong faith and fears various masters taught that this self was sinful and 
imperfect when comparing to God or perfect self but it can be purified by sin-
cleansing. The Buddha had discovered that sin-cleansing can be accomplished not 
just by ritual performances undermined by clinging and  mistakes of individual but 
following insight development instead in order to uproot wrong views and clings. The 
true sin-cleansing  is to build up insight knowledge with mindfulness and awareness 
for cessation of all defilements which cause all sins until it leads to path knowledge. 
The mindfulness development until entering Nibbana is the right way of sin-
cleansing.  
Keywords: baptism, self-existence views, Noble One 
 
บทน า 
 ปัจจุบัน ประชาชนเชื่อว่าวิธีการแก้กรรมโดยช าระล้างบาปของตนด้วยการประกอบ
พิธีกรรมต่าง ๆ ในรูปแบบที่แตกต่างกันไป เพราะเชื่อว่าสิ่งที่เกิดขึ้นในชีวิตทั้งทุกขลาภและสุขลาภที่
ตนก าลังประสบอยู่มีสาเหตุมาจากบาปในชาติปางก่อน แม้บางอย่างเป็นผลมาจากสภาพสังคม 
เศรษฐกิจ และสถานการณ์การเมือง ซึ่งส่งผลให้ประชาชนต้องประสบปัญหาความยากล าบากในการ
ด าเนินชีวิตทั้งส่วนตนและครอบครัว ต่างแสวงหาวิธีการเพ่ือให้ตนและครอบครัวรอดพ้นจากความ
ทุกข์ยากดังกล่าว แม้รู้ว่าพระพุทธศาสนาสอนให้พ้นจากความทุกข์ได้ แต่เพราะขาดความเข้าใจที่
ถูกต้องท าให้ชาวพุทธเป็นจ านวนมากเปลี่ยนหลักความเชื่อและยอมเข้าร่วมวิธีการของกลุ่มคณาจารย์
และเจ้าลัทธิที่น าเสนอความเชื่อและรูปแบบพิธีกรรมการล้างบาปแบบผิด ๆ การที่จะเข้าใจและ
ด าเนินชีวิตให้ถูกต้องต้องตามหลักของชาวพุทธเข้าใจหลักการและวิธีการที่เป็นจุดยืนของพุทธศาสนา
อย่างถูกต้องเสียก่อน   
  ค าว่า พุทธ  ย่อมาจากภาษาบาลีว่า สมฺมาสมฺพุทฺโธ มีรูปวิเคราะห์ว่า อวิปรีต  สยมฺภุ



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๔๒ 

 

าเณน สพฺพาการโต สพฺพธมฺมาน  อภิสมฺพุทฺธตฺตา สมฺมาสมฺพุทฺโธ.๑ แปลว่า ชื่อว่า สัมมาสัมพุทธเจ้า
เพราะรู้แจ่มแจ้งธรรมทั้งปวง ทุกแง่ทุกมุม ด้วยปัญญารู้แจ้งเฉพาะพระองค์เอง อย่างไม่ผิดเพี้ยน ค าว่า 
พุทฺธ ประกอบด้วย พุธ ธาตุ = าเณ (รู้) นิทฺทกฺขเย (ตื่น) วิกสเน (เบิกบาน)  + ต ปัจจัย (อาเทศ ต 
เป็น ธ, แปลง ธฺ ที่สุดธาตุ เป็น ทฺ)๒  ดังนั้น ค าว่า พุทธศาสนา  แปลว่า ค าสอนของผู้รู้ธรรมทั้งปวง 
ผู้รู้แจ้งด้วยพระองค์เองแล้วปลุกผู้อ่ืนให้ตื่นจากความหลับ (โมหะ) ให้ได้ตรัสรู้ตามด้วย  มีทั้งหลักการ 
มีทั้งวิธีการ เพ่ือน าไปสู่การประพฤติปฏิบัติที่ถูกต้อง หากมีแต่หลักการแต่ไม่มีแนวปฏิบัติ ก็ไม่เกิด
ประโยชน์ใดๆ หรือเอาแต่ปฏิบัติ โดยไม่รู้หลักการที่ถูกตรง ก็ยากที่จะประสบความส าเร็จได้  ดังนั้น 
ศาสนาพุทธจึงเป็นค าสอนของผู้ค้นพบสัจธรรม   รู้แจ้งทั้งกฏเกณฑ์ของธรรมชาติทั้งปวง ทั้งเหตุปัจจัย
ของความเกิดขึ้นและความดับไปของธรรมชาตินั้นๆ  ไม่ใช่ศาสนาที่คิดประดิษฐ์ขึ้นโดยอ านาจ
ศักดิ์สิทธิ์ หรือถูกสรรสร้างให้เกิดข้ึน แต่เป็นหลักความจริงที่มีอยู่แล้วตามธรรมชาติ ดังที่พระสัมมาสัม
พุทธเจ้าตรัสไว้ว่า  

  ภิกษุทั้งหลาย ตถาคตเกิดขึ้นก็ตาม ไม่เกิดขึ้นก็ตาม ธาตุนั้น คือความตั้งอยู่ตามธรรมดา 
ความเป็นไปตามธรรมดา ก็คงตั้งอยู่อย่างนั้น ตถาคตรู้ธาตุนั้นว่า “สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง” ครั้นรู้
แล้ว จึงบอก แสดง บัญญัติ ก าหนดเปิดเผย จ าแนก ท าให้ง่ายว่า “สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง”  
ตถาคตเกิดขึ้นก็ตาม ไม่เกิดขึ้นก็ตาม ธาตุนั้น คือความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไปตาม
ธรรมดา ก็คงตั้งอยู่อย่างนั้น ตถาคตรู้ธาตุนั้นว่า..“สังขารทั้งปวงเป็นทุกข์”  ครั้นรู้แล้วจึงบอก 
แสดง บัญญัติ ก าหนด เปิดเผย จ าแนก ท าให้ง่ายว่า “สังขารทั้งปวงเป็นทุกข์”  ตถาคตเกิดขึ้นก็
ตาม ไม่เกิดขึ้นก็ตาม ธาตุนั้น คือความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไปตามธรรมดา ก็คงตั้งอยู่
อย่างนั้น ตถาคตรู้ธาตุนั้นว่า..“ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา” ครั้นรู้แล้วจึงบอก แสดง บัญญัติ 
ก าหนด เปิดเผยจ าแนก ท าให้ง่ายว่า “ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา”๓  

 การที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้สัจธรรม และวิธีปฏิบัติให้รู้แจ้งเห็นจริงถึงสัจธรรมนั้น นับว่าเป็น
การค้นพบหนทางเก่า ซึ่งมีอยู่แล้วตามธรรมชาติ แต่สัตว์ทั้งหลายทั้งเทพและมนุษย์ในกัปปัจจุบันยังไม่
รู้  พระองค์เป็นผู้แรกที่ทรงรู้และทรงน ามาแสดงให้คนอ่ืนได้รู้ตาม เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุข 
คือ เพ่ือความดับทุกข์ของมหาชน ศาสนาพุทธจึงเกิดจากการตรัสรู้อริยสัจ ๔ ของพระสัมมาสัมพุทธ
เจ้า ดังที่พระองค์ตรัสไว้ว่า   

                                                   
๑ขุ.อุ.อ. (บาลี):๑๒๘.  

  ๒พระอัคควังสเถระ.สัททนีติ ธาตุมาล, พระธรรมโมลี ตรวจช าระ, พระมหานิมิต ธมฺมสาโร และ 
จ ารูญ ธรรมดา แปล, (กรุงเทพมหานคร : ห้างหุ้นส่วนจ ากัด ไทยรายวันกาพิมพ์. ๒๕๔๖), หน้า ๖๐๓.  

๓องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๑๓๗/๓๘๕.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๔๓ 

 

       ภิกษุทั้งหลาย อริยสัจ ๔ ประการ คือ ทุกขอริยสัจ สมุทัยอริยสัจ ทุกขนิโรธอริยสัจ ทุกขนิ
โรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ เพราะเรารู้แจ้งอริยสัจ ๔ ประการนี้ ตามความเป็นจริง ชาวโลกจึงเรียก
เราว่า พระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า๔  

   อนึ่ง เนื่องด้วยอริยสัจจ์ข้อที่ ๑ “ทุกฺข  อริยสจฺจ ” ความจริงอันประเสริฐคือทุกข์ หลายคน
เข้าใจผิดไปว่าพระะพุทธศาสนาเป็นศาสนาประเภททุกข์นิยม มองโลกในแง่ร้าย  แท้ จ ริ งแ ล้ ว  พุ ท ธ
ศาสนาไม่เป็นทั้งทุกข์นิยม (มองโลกในแง่ร้าย) หรือสุขนิยม(มองโลกในแง่ดี) ถ้าจะให้เป็นอะไรสัก
อย่างหนึ่งแล้ว พุทธศาสนาก็เป็นสัจนิยม เพราะพุทธศาสนายึดชีวทัศน์และโลกทัศน์ตามความเป็นจริง 
พุทธศาสนามองสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริง (ยถาภูต )  ไม่ได้เกลี้ยกล่อมให้ท่านมีชีวิตอยู่อย่างผิดๆ 
ในลักษณะเพ้อฝันถึงสวรรค์วิมานของคนโง่  ทั้งไม่ท าให้ท่านตกใจและเกิดความทุกข์ร้อนจากภัยบาป
ต่างๆ ที่นึกคิดเอาเอง  พุทธศาสนาสอนอย่างตรงไปตรงมา และตามความเป็นจริงที่ว่า เราเป็นอะไร 
และโลกรอบๆ ตัวเราคืออะไร และชี้หนทางสู่เสรีภาพ สันติภาพ ความสงบ และความสุขอันสมบูรณ์
แก่ท่าน๕ นักเทววิทยาชาวตะวันตกบางคนวิจารณ์ค าสอนเรื่องทุกข์ในอริยสัจจ์  ว่า “ศาสนาพุทธสอน
ให้มนุษย์ปฎิเสธโลก และสอนให้มองโลกในแง่ร้าย”  แต่ส าหรับเคลาด์ วิตไมเออร์ ผู้ซึ่งเคยศึกษาพุทธ
ศาสนา ไม่เห็นด้วยกับแนวคิดนี้ ดังบทความท่ีเขาแสดงความเห็นไว้ว่า  

      โดยความเป็นจริงแล้ว หากเรามาพิจารณากันให้ถ่องแท้ด้วยสัมมาทิฏฐิ เราจะปฏิเสธ
ไม่ได้เลยว่า ความทุกข์นั้นเป็นปัญหาที่มีอยู่จริงในโลก แม้จะมีหลายคนพยายามที่จะปฏิเสธ 
และไม่ยอมรับโดยปล่อยให้การด าเนินชีวิตประจ าวันเป็นไปตามรูปแบบแห่งโลกียวิสัย  แต่
หากพิจารณาให้ลึกซึ้ง  ความทุกข์นั้นจะคงยังมีอยู่  ตราบที่มีการยึดมั่นถือมั่นในความมักได้ 
ใคร่อยากของผู้ที่ยังไม่สามารถยอมรับการเปลี่ยนแปลงที่มีอยู่อย่างหลีกเลี่ยงไม่พ้น  อัน
เนื่องมาจากความเป็นอนิจจัง เว้นเสียแต่เมื่อเรามองเห็นสัจธรรมว่า สรรพสิ่งทั้งหลายมันเป็น
เช่นนั้นเองแล้วเท่านั้น อุปาทานต่อสิ่งที่เราเคยหลงยึดติดอยู่ในโลกนี้จึงจะหมดไป เมื่อ
อุปาทานดับ ทุกข์ก็ดับ นี้คือค าสอนของพระพุทธองค์ตามแนวทางแห่งมัชฌิมาปฎิปทา(ทาง

สายกลาง)๖  

                                                   
๔ส .ม. (ไทย) ๑๙/๑๐๙๓/๖๐๗.  

   ๕สุวัฒน์ จันทรจ านง, แก่นพุทธรรม, (กรุงเทพมหานคร :โรงพิมพ์ ตถาคตพับลิเคช่ัน จ ากัด, ๒๕๔๖), 
๑๔๗.  

  
   ๖ร.ศ.ชูศักดิ์ ทิพย์เกษร และคณะ, พระพุทธเจ้าสอนอะไร, แปลจากภาษาอังกฤษ,  
(กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๔๗), หน้า ๓๙.  

  

http://www.easyinsurance4u.com/buddha4u/core_4.htm
http://www.easyinsurance4u.com/buddha4u/core_4.htm


วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๔๔ 

 

  ที.เอฟ. เคลียรลี ผู้ซึ่งศึกษาพุทธศาสนาจนเกิดความรู้ความเข้าใจในแก่นค าสอน ได้แสดง
ความคิดเห็นโต้แย้งความเชื่อเดิมที่มีชาวตะวันตกบางคนวิจารณ์ว่า “พุทธศาสนาเป็นศาสนาของคน
เจ้าทุกข์ มองโลกในแง่ร้าย” ไว้ดังนี้ 

      อันเนื่องมาจากวัฒนธรรมทางความคิดของชาวตะวันตกที่แปลความในค าสอนทางพุทธ
ศาสนาเกี่ยวกับ "ทุกข์" แบบด่วนสรุปเอาว่า ชีวิตคือความทุกข์ ซึ่งตามความจริง หากได้ท า
ความเข้าใจให้กระจ่าง  พุทธศาสนาสอนว่าสรรพสิ่ง(ท่ีเป็นสังขตธรรม) ทั้งหลายไม่เที่ยง เป็น
ทุกข ์ผู้เห็นธรรมข้อนี้แล เมื่อเจริญตามรอยอริยมรรค ย่อมพ้นทุกข์” 

 เคลียรลี แสดงข้อคิดเห็นเรื่องนี้ต่อไปว่า  
     หากเราใช้ความคิดอย่างเป็นอิสระ ไม่ปล่อยให้ตนเองเป็นเพียงหุ่นยนต์ตกเป็นทาสของ
ความเชื่อเดิมๆ ที่มีต่อธรรมชาติแล้ว เราจะบอกกับตัวเองได้ว่า พุทธศาสนาโดยแน่แท้แล้ว
เป็นศาสนาที่สอนให้มองโลกในแง่ดี พุทธศาสนาเชื่อว่า มนุษย์ทุกผู้ทุกนามมีความสามารถที่
จะเอาชนะเหนือความเขลา ความขลาด และความรุนแรงได้   ชีวิตไม่ ใช่สิ่ งที่น าไป
เปรียบเทียบกับความทุกข์  นิพพานไม่ใช่ทางตันในโลกวิญญาณ แต่เป็นที่พักพิงทางใจได้
อย่างอิสระ เพราะนิพพานนั้นโดยแท้จริงแล้วก็คือสภาวะะของการดับทุกข์  นั้นคือหลุดพ้น
จากธรรมที่มัดไว้กับทุกข์สังโยชน์  เช่น โลภ โกรธ หลง สงสัย ลังเล (วิจิกิจฉา) ความเย่อหยิ่ง
ถือตัว และความใจแคบไม่รับฟังความคิดเห็นผู้อ่ืน เป็นต้น  พุทธศาสนาสอนให้เรา “อยู่ใน
โลกแต่ไม่ยึดติดกับโลก ผู้มีปัญญามองเห็นสัจธรรมว่า สังขารทั้งปวงเป็นทุกข์ ย่อมเบื่อหน่าย
ในทุกข์ ย่อมหาทางพ้นทุกข์ได้ตามแนวแห่งทางอริยมรรค๗  

   พระพุทธศาสนาเป็นศาสตร์ที่มุ่งตอบปัญหาที่ว่า “ท าอย่างไร?  เราจึงจะเข้าถึงความพ้น
ทุกข์ได้อย่างแท้จริง”  พระพุทธศาสนาไม่สอนให้มองโลกในแง่ร้าย แต่พระพุทธเจ้าทรงสอนให้มอง
โลกตามความเป็นจริง  คนทั้งหลายมักมองข้ามเรื่องความพ้นทุกข์   แต่มุ่งความสนใจไปที่การแสวงหา
ความสุข  เพราะไม่รู้ความจริงว่า  ร่างกายจิตใจนี้เป็นกองทุกข์แท้ ๆ   ไม่มีทางท าให้เกิดความสุข
ถาวรได้จริง ยิ่งดิ้นรนแสวงหาความสุขหรือหลีกหนีความทุกข์มากเพียงใด  จิตใจก็ยิ่งมีภาระ และ
ความทุกข์มากข้ึนเพียงนั้น เพราะไม่ว่าจะดิ้นรนเพียงใด ความสุขที่ได้มาก็ไม่เคยเต็มอ่ิม หรือมิฉะนั้นก็
จืดจางไปอย่างรวดเร็วเสมอ ความสุขเสมือนสิ่งที่รอการไขว่คว้าช่วงชิงอยู่ข้างหน้า เหมือนจะไขว่คว้า
ได้  แต่ก็จะหลุดมือไปรออยู่ข้างหน้าต่อไปอีกทุกครั้ง เป็นเครื่องยั่วยวนและเร่งเร้าให้เกิดการดิ้นรนอยู่
ตลอดเวลา  แท้จริงความสุขที่พวกเราเที่ยวแสวงหานั้นเป็นเพียงภาพลวงตาที่ไขว่คว้าไม่ถึง  เรามักคิด
ว่า ถ้าได้สิ่งนั้น ถ้ามีสิ่งนี้  ถ้าไม่เจอสิ่งโน้น ก็จะมีความสุข ไปหลงใหลว่าทรัพย์สินเงินทอง ชื่อเสียง ยศ
อ านาจ ความสนุกสนาน ความอร่อย คือตัวความสุข  เราเอาแต่ดิ้นรนแสวงหาความสุขสนุกสนาน  
โดยไม่รู้จักความสุขที่แท้จริง  
                                                   

๗ร.ศ.ชูศักดิ์ ทิพย์เกษร และคณะ, พระพุทธเจ้าสอนอะไร, แปลจากภาษาอังกฤษ, หน้า ๔๐.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๔๕ 

 

   พระพุทธศาสนาไม่ได้สอนให้แสวงหาความสุขที่เป็นภาพลวงตานั้น แต่สอนให้รู้แจ้งความ
จริงแท้ของธรรมชาติทั้งปวง ที่ปรากฏมีอยู่ในโลก ว่า โลกทั้งปวงนั้นเป็นทุกข์ หาสาระแก่นสารไม่ได้ 
ดังที่พระองค์ตรัสว่า “สพฺเพ สงฺขารา ทุกฺขา. สังขารทั้งหลายทั้งปวงเป็นทุกข์ สพฺเพ ธมฺมา อนตฺตา. 
ธรรมทั้งปวงมิใช่ตัวตน”๘  มีแต่พระพุทธศาสนาเท่านั้นที่สามารถตอบปัญหาเรื่องความทุกข์ สาเหตุที่
แท้จริงของความทุกข์  และวิธีปฏิบัติเพ่ือความสิ้นไปแห่งทุกข์ได้  เพราะเมื่อเรารู้แจ้งทุกข์แล้วจึงจะ
เข้าถึงความพ้นทุกข์ได้อย่างแท้จริง เมื่อนั้นจะได้พบกับความสุขอันเต็มบริบูรณ์ทันทีในปัจจุบันชาตินี้   
ไม่ต้องรอชาติหน้า 

การล้างบาปในศาสนาพุทธ 
 ชาวพุทธหลายคนมีความเชื่อฝังใจว่า การล้างบาปไม่มีในศาสนาพุทธอย่างแน่นอน  บุญ
และบาปน ามาลบล้างกันไม่ได้อย่างเด็ดขาด โดยยึดแนวคิดว่า การล้างบาปก็คือการสารภาพความผิด
แล้วบาปทั้งหมดก็จะหลุดหายไป อย่างที่ท ากันในบางศาสนา  แต่โดยความเป็นจริงแล้ว พระพุทธเจ้า
หาได้ทรงปฏิเสธการล้างบาปไม่  พระองค์กลับตรัสย้ าถึงวิธีการล้างบาปที่ถูกต้อง ที่มิใช่เพียงแค่ปาก
พูดหรืออาบน้ า  นั่นคือทรงตรัสรับรองว่า บาปสามารถล้างได้โดยการช าระล้างที่กิเลสอันเป็นเหตุให้
เกิดบาปนั้นๆ อีกทีหนึ่ง ด้วยมรรคญาณ๙ อันเกิดจากการเจริญวิปัสสนาในพุทธศาสนาเพียงเท่านั้น  
ซึ่งเป็นการช าระล้างที่แท้จริง   
  พระพุทธเจ้าตรัสถึงบุคคลผู้ล้างบาปได้แล้วไว้ว่า “บุคคลผู้มีกาย วาจา ใจสะอาด ไม่มีอา
สวะ ถึงพร้อมด้วยความสะอาด บุคคลนั้นเรียกว่า เป็นผู้ล้างบาปได้แล้ว”๑๐ “ผู้มีสัมมาทิฏฐิ ย่อมล้าง
มิจฉาทิฏฐิได้  ล้างบาปอกุศลเป็นอันมากที่เกิดขึ้นเพราะมิจฉาทิฏฐิเป็นปัจจัยได้ และกุศลธรรมเป็น
อันมากย่อมถึงความ เจริญเต็มที่เพราะสัมมาทิฏฐิเป็นปัจจัย”๑๑ และว่า“บุคคลผู้ช าระล้างบาปได้
ทั้งหมด ไม่กลับมาสู่ตัณหาและทิฏฐิในภพเทวดาและมนุษย์อีก ผู้นั้นเรียกว่า ผู้ล้างบาปได้แล้ว”๑๒  
พระวักกลิอรหันต์กล่าวไว้ว่า  

 เราได้เสวยบาปกรรมที่เราได้ท าไว้ในชาติอ่ืนๆ แต่ปางก่อน  บัดนี้ เราจะลอยบาปนั้นเสีย
ตรงนี้ เราได้มีความเห็นอย่างนี้มาแต่เดิม เรานั้นครั้นฟังพระวาจาสุภาษิตอันเป็นบทที่
ประกอบด้วยเหตุผลแล้ว ก็ได้พิจารณาเห็นเนื้อความตามความเป็นจริง ได้อย่างถ่องแท้ โดย

                                                   
๘ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๒๗๗-๒๗๙/๑๐๖.  
๙ขุ.ม.อ. (บาลี) ๑๔/๑๗๓.  
๑๐องฺ.ทุก. (ไทย) ๒๐/๑๒๒/๓๖๘.  
๑๑องฺ.ทสก. (ไทย) ๒๔/๑๐๗/๒๕๐.  
๑๒ขุ.อุ. (ไทย) ๒๕/๕๒๕/๖๒๒.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๔๖ 

 

แยบคาย ล้างบาปได้หมดแล้ว เป็นผู้ไม่มีมลทิน หมดจดสะอาดบริสุทธิ์ เราก้าวลงสู่กระแสน้ า 
คือ มรรคมีองค์ ๘ ล้างบาปได้หมดแล้ว บรรลุวิชชา ๓ ได้แล้ว๑๓  

 เหล่าพราหมณ์ที่มานับถือศาสนาพุทธกล่าวภาษิตไว้ว่า “ฉันขอถึงพระพุทธเจ้า พระธรรม 
และพระสงฆ์ ผู้คงที่ ว่าเป็นที่พ่ึงที่ระลึก ข้อนั้นจะเป็นประโยชน์แก่ฉัน เมื่อก่อนนี้ฉันเป็นเผ่าพันธุ์แห่ง
พระพรหม วันนี้ ฉันเป็นพราหมณ์จริงๆ แล้ว ฉันได้วิชชา ๓ เป็นผู้ล้างบาปได้แล้ว”๑๔ 

บาปคืออะไร? 
ตามรูปศัพท์ บาป แปลว่า สิ่งที่ท าให้ตกอบายภูมิ ปราศจากความเจริญ๑๕ อบายภูมิ คือถิ่นที่

สัตว์จะไปถือก าเนิดอยู่อาศัยอันปราศจากความเจริญ มี ๔ ภูมิ เป็นเพราะอ านาจของกิเลสทั้ง ๓ คือ 
โลภ โกรธ หลง ท าให้เกิดในทุคติภูมิ ได้แก่ ๑) เดรัจฉาน คือ แดนที่อยู่อาศัยของสัตว์ที่ด าเนินชีวิตโดย
ทางขวาง(คลาน) เป็นดินแดนส าหรับผู้ที่มีโมหะเป็นตัวน า มีจิตเป็นมิจฉาทิฏฐิ ได้แก่ สุนัข แมว ช้าง 
ม้า เป็นต้น พระผู้มีพระภาคเจ้า ตรัสว่า “ผู้เป็นมิจฉาทิฏฐิ เรากล่าวว่ามีคติอย่าง ๑ ใน ๒ อย่าง คือ 
นรก หรือก าเนิดเดรัจฉาน”๑๖ ๒) เปรต คือ แดนที่อดอยาก หิวกระหาย เต็มไปด้วยความทุกข์ทรมาน 
ปราศจากความสุขสบาย เหล่าสัตว์ที่ไปเกิดในเปรตวิสัย คือ ผู้ที่มี จิตโลภอยากได้ไม่สิ้นสุด คัมภีร์
อรรถกถาอธิบายว่า “เหล่าสัตว์ท ากาละแล้วบังเกิดในหมู่เปรต ด้วยอ านาจความโลภที่ครอบง าอยู่”๑๗ 
๓) อสุรกาย คือ แดนที่มีแต่ความเศร้าหมอง คือ พวกอสูรกายทั้งหลาย จัดอยู่ในจ าพวกเปรตเช่นกัน 
ผู้ที่จะเกิดในภูมิอสุรกายนี้ คือ ผู้ที่มีจิตประกอบด้วยโทสะ คือ ความโกรธเช่นเดียวกับผู้ที่เกิดในภูมิ
นรก๑๘ ๔) นรก  คือ แดนที่อันปราศจากความสุข มีแต่ความเร่าร้อน ไม่มีความชื่นใจ  มีแต่ความทุกข์
ทรมานโดยส่วนเดียว ได้แก่ มหานรก ๘ ขุม มีสัญชีวนรกเป็นต้น อุสสทนรก ๑๖ ขุม มีกุกกุลนรกเป็น
ต้น และโลกันตนรก ผู้ที่จะไปเกิดในนรกขุมต่างๆ นั้นขึ้นอยู่กับการกระท าของแต่ละบุคคลที่
ประกอบด้วยโทสะ คือ ความโกรธ๑๙  

                                                   
๑๓ขุ.เถร. (ไทย) ๒๖/๓๔๘/๓๙๘.  

          ๑๔ขุ.เถร. (ไทย) ๒๖/๒๕๑/๕๙๕.  
๑๕ที.ม.อ (บาลี) ๑/๙๕/๙๔.  
๑๖ที.สี. (ไทย) ๙/๕๐๙/๒๒๔.  
๑๗ขุ.เปต.อ. (ไทย) ๒/๒/-/๕๔๐.  
๑๘ขุ.อิติ.อ. (ไทย) ๑/๔/-/๒๔๖.  
๑๙ที.ปา.อ. (ไทย) ๑๕/๑๓๘.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๔๗ 

 

  ค าว่า อบาย ทุคติ วินิบาต ทั้ง ๓ ค านี้เป็นไวพจน์ของนรก แต่มีความหมายต่างกัน คือ  ๑) 
อบาย หมายถึง ที่ที่ปราศจากความเจริญงอกงามหรือความสุข   ๒) ทุคติ หมายถึง สถานที่ที่มีแต่
ความทุกข์  ๓) วินิบาต หมายถึง สถานที่ที่สัตว์ผู้ท าความชั่วจะต้องตกไป๒๐  
 ค าว่า “บาป” มีค าที่เป็นไวพจน์อีกหลายค า เช่น อกุศล ทุจริต อกรณียะ เป็นต้น บาปนี้
พระพุทธเจ้าทรงตรัสสั่งไม่ให้ท า ว่า “สพฺพปาปสฺส อกรณ ” อย่าท าบาปทั้งปวง๒๑ ดังนั้น ค าว่า
“บาป” ในทางพระพุทธศาสนา หมายถึง “ความชั่ว” เป็นสิ่งน าไปสู่หนทางแห่งความเสื่อมทราม ยัง
ผู้กระท าบาปนั้นให้ได้รับความเดือดร้อนและเป็นทุกข์หรืออกุศลกรรม  สาเหตุที่ท าให้เกิดบาป คือ 
ตัณหาและทิฏฐิ๒๒ รากเหง้าแห่งตัณหาและมิจฉาทิฏฐิ คือ  อวิชชา (ความไม่รู้จริง) อโยนิโสมนสิการ 
(ความไม่ท าไว้ในใจโดยแยบคาย) อัสมิมานะ (ความถือตัว)  อหิริกะ (ความไม่ละอายต่อบาป)  อโนตตัป
ปะ (ความไม่เกรงกลัวต่อวิบากกรรม) และอุทธัจจะ (ความฟุ้งซ่าน)๒๓  
 จึงสรุปได้ว่า สาเหตุที่ท าให้เกิดบาปโดยรวมเรียกว่ากิเลส ได้แก่ สภาวธรรมฝ่ายชั่วที่เป็น
อกุศล มีอยู่ในสันดานของปุถุชนทุกคน ท าให้จิตเสื่อมทราม ชักจูงให้ท าความชั่วต่างๆ ส่งผลให้ต้องไป
ตกอบายภูมิ ๔  กิเลส เป็นธรรมชาติฝ่ายอกุศลที่ประกอบกับจิต มีอยู่ในสันดานของปุถุชนทุกคน ท า
ให้จิตเสื่อมทราม ชักจูงให้ท าความชั่วต่างๆ  มีวิเคราะห์ว่า “กิเลเสนฺติ  อุปตาเปนฺตีติ  กิเลสา” 
ธรรมชาติใดย่อมท าให้เศร้าหมองเร่าร้อน  ธรรมชาตินั้น ชื่อว่า “กิเลส”๒๔ มี ๑๐ ประการ ดังนี้ (๑)
โลภกิเลส เศร้าหมองและเร่าร้อน  เพราะยินดีอยากได้ (๒) โทสกิเลส เศร้าหมองและเร่าร้อน เพราะ
ไม่พอใจ ขุ่นเคือง (๓) โมหกิเลส เศร้าหมองและเร่าร้อน เพราะความมัวเมาลุ่มหลง (๔) มานกิเลส 
เศร้าหมองและเร่าร้อน  เพราะความทนงตนถือตัว (๕) มิจฉาทิฏฐิกิเลส เศร้าหมองและเร่าร้อน  
เพราะความเห็นผิดจากเหตุผลตามความเป็นจริงว่า บาป-บุญไม่มี นรก-สวรรค์ไม่มี เป็นต้น (๖) 
วิจิกิจฉากิเลส เศร้าหมองและเร่าร้อน  เพราะความสงสัยลังเลสงสัยในพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ 
เป็นต้น (๗) ถีนกิเลส เศร้าหมองและเร่าร้อน เพราะหดหู่ท้อถอยจากความเพียร (๘) อุทธัจจกิเลส 
เศร้าหมองและเร่าร้อน เพราะเกิดฟุ้งซ่านไปในอารมณ์ต่างๆ (๙) อหิริกกิเลส เศร้าหมองและเร่าร้อน 
เพราะไม่ละอายในการกระท าบาป (๑๐) อโนตตัปปกิเลส เศร้าหมองและเร่าร้อน เพราะไม่เกรงกลัว
ผลของการกระท าบาป๒๕  

                                                   
๒๐องฺ.เอกก.อ. (บาลี) ๑/๔๓/๕๐.  
๒๑ที.ม. (ไทย) ๑๐/๙๐/๕๐.  
๒๒ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๒๕/๑๐๔.  
๒๓ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๑๕๑/๔๑๒.  
๒๔ขุ.อุ.อ. (ไทย) ๔๔/๓๖๓.  
๒๕ม.มู.อ. (บาลี) ๑/๗๑/๑๘๑.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๔๘ 

 

กิเลสทั้ง ๑๐ ประการนี้ จ าแนกตามการแสดงออกเป็น ๓ ระดับ คือ  (๑) วีติกกมกิเลส กิเลส
ที่ท าให้ไม่ละอายชั่วกลัวบาป ท าให้ประพฤติชั่ว ท าทุจริตทางกาย และวาจา ท าให้ล่วงละเมิดศีล  (๒) 
ปริยุฏฐานกิเลส  กิเลสที่กลุ้มรุมจิต คุกรุ่นอยู่ภายในใจ ได้แก่ ความโลภ ความโกรธ ความหลง และ
นิวรณ์ ๕ มีกามฉันท์ พยาบาท ความง่วงเกียจคร้าน ความฟุ้งซ่าน และ ความลังเลสงสัย (๓) อนุสัย
กิเลส กิเลสที่นอนเนื่องอยู่ในสันดาน (เหมือนยักษ์หลับ) หมายถึง กิเลสที่ยังละไม่ได้ เป็นธรรมชาติที่
ละเอียดซ่อนเร้นอยู่เป็นประจ าในขันธสันดานของบุคคล (ยกเว้นพระอรหันต์) ไม่แสดงออกมาให้
ปรากฏทางทวารใดเลย ต่อเมื่อมีอารมณ์มากระทบ อนุสัยกิเลสที่นอนนิ่งอยู่นั้นก็จะแปรสภาพเป็นปริ
ยุฏฐานกิเลส เกิดความยินดียินร้ายต่ออารมณ์นั้น และถ้าปริยุฏฐานกิเลสนั้นมีก าลังมากขึ้นก็จะแปร
สภาพเป็นวีติกกมกิเลส เกิดเป็นกิเลสอย่างหยาบ ปรากฏขึ้นเป็นการกระท าที่แสดงออกทางกาย และ
วาจา การก าจัดกิเลสทั้งหมดนี้ให้หมดสิ้นไปได้ ต้องด าเนินการเจริญวิปัสสนาภาวนา ตามแนวทาง
มรรคมีองค์ ๘ เท่านั้น  

วิธีระงับกิเลสทั้ง ๓ ระดับ  
 พระพุทธเจ้าได้ทรงแนะน าให้ปฏิบัติดังนี้ คือ วีติกกมกิเลส เป็นกิเลสอย่างหยาบ สามารถ
ระงับไว้ได้ด้วยอ านาจของการรักษาศีล  แต่สงบได้เพียงชั่วคราว ตลอดเวลาที่ยังรักษาศีลอยู่ เท่านั้น 
การประหาณกิเลสลักษณะนี้ เรียกว่า ตทังคปหาน๒๖ ปริยุฏฐานกิเลส เป็นกิเลสอย่างกลาง เกิดอยู่
ภายในใจ สามารถข่มไว้ได้ด้วยอ านาจสมาธิ เป็นเวลานานตราบเท่าที่สมาธิยังไม่เสื่อม การประหาณ
กิเลสลักษณะนี้ เรียกว่า วิกขัมภนปหาน๒๗ อนุสัยกิเลส เป็นกิเลสอย่างละเอียดที่นอนเนื่องอยู่ใน
สันดานของสัตว์ ต้องประหาณด้วยมรรคญาณเท่านั้น จึงจะตัดขาดอนุสัยกิเลสนั้นๆ ได้ การประหาณ
ในลักษณะนี้เรียกว่า สมุจเฉทปหาน การประหาณซ้ าลงไปอีกไม่ให้กิเลสนั้นกลับมีขึ้นใหม่ได้ เรียกว่า 
ปฏิปัสสัทธิปหาน เมื่อหลุดพ้นไปจากสังขารธรรมอย่างสิ้นเชิงแล้ว เป็นนิสสรณปหาน เป็นนิโรธ คือ
พระนิพพาน๒๘  

การล้างบาปด้วยมรรคญาณ 
 พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่า “ผู้มีสัมมาทิฏฐิย่อมล้างมิจฉาทิฏฐิได้ ล้างบาปอกุศลเป็นอันมากที่
เกิดขึ้นเพราะมิจฉาทิฏฐิเป็นปัจจัยได้”๒๙ ก่อนอ่ืน ขอให้เข้าใจก่อนว่า ค าว่า “บาป”  ในที่นี้  มีความ
เข้าใจที่แตกต่างกันอยู่ คือ ชาวบ้านทั่วไปเข้าใจค านี้ว่า “คือวิบากของกรรมชั่วที่ต้องชดใช้” แต่ใน
ศาสนาพุทธมุ่งหมายถึงสภาวะที่ท าให้จิตใจเศร้าหมอง มีกิเลสเป็นสาเหตุ เป็นเหตุให้ท าทุจริตทางกาย 

                                                   
๒๖ขุ.อิติ.อ. (ไทย) ๑/๔/-/๖๗.  
๒๗ขุ.ป.อ. (ไทย) ๗/๒/๙๐๒.  
๒๘ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๒๔/๓๔.  
๒๙องฺ.ทสก. (ไทย) ๒๔/๑๐๗/๒๕๐.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๔๙ 

 

วาจา ใจ นั่นก็คือกิเลสนั่นเอง  ฉะนั้น ค าถามนี้จึงตอบได้ว่า เฉพาะบุญอย่างเดียวยังล้างบาปไม่ได้ บุญ
ช่วยได้แต่ชะลอวิบากกรรมไว้ชั่วคราวเท่านั้น และไม่มีวิธีการใดที่จะลบล้างกรรมที่ท าไปแล้วด้วย
เจตนาได้ แต่พระพุทธเจ้าทรงพบเงื่อนไขว่า กรรมลบล้างไม่ได้ก็จริง!   แต่สามารถหลีกหนีไปให้พ้น
จากการต้องรับวิบากกรรมได้  ด้วยการก าจัดเชื้อที่ท าให้ต้องเกิดอีก เพราะเมื่อไม่เกิดอีกก็ไม่ต้องรับ
วิบากกรรมใด ๆ อีกต่อไป เชื้อที่ก่อให้เกิดการเกิดใหม่ก็คือ “กิเลสตัณหา” นั่นเอง ซึ่งสามารถช าระ
ล้างได้อย่างเป็นขั้นตอน ด้วย “มรรคญาณ”  ที่เกิดจากการเจริญวิปัสสนาในพระพุทธศาสนา เพียง
เท่านั้น   
  ศาสนาพุทธล้างบาปได้หรือไม่?  ตอบว่า พระพุทธศาสนาล้างบาปให้ใครไม่ได้  นอกจากผู้
นั้นจะได้ลงมือปฏิบัติวิปัสสนาท ามรรคญาณให้เกิดขึ้นด้วยตนเอง ซึ่งมรรคญาณนี้แหละเป็นคุณเครื่อง
ช าระล้างบาป๓๐ ได้อย่างแท้จริง  มิใช่เพียงแค่ความเชื่อลมๆ แล้งๆ  เพราะเมื่อผู้ปฏิบัติเข้าถึงแล้วก็จะ
รู้แจ้งสภาวะจิตของตนเองว่า ล้างบาปได้แล้วหรือยัง ไม่ต้องให้ใครมาบอกหรือบงการ เหมือนกับเรา
ลิ้มรสมะนาวแล้วรู้ว่าเปรี้ยวโดยไม่ต้องไปเชื่อใคร หรือให้ใครมาบอกอีกต่อไป  

  พระพุทธเจ้าตรัสถึงมุนีผู้ล้างบาปได้แล้วไว้ว่า “บุคคลผู้เป็นมุนีทางกาย  เป็นมุนีทางวาจา 
เป็นมุนีทางใจ ผู้ไม่มีอาสวะแล้ว เป็นมุนีผู้สมบูรณ์ด้วยโมเนยยธรรม  เป็นผู้ล้างบาปได้แล้ว”๓๑ 
 คัมภีร์อรรถกถาอธิบายว่า “ล้างบาปได้แล้ว เพราะเป็นผู้ช าระล้างบาปทั้งปวง..ทั้งภายใน
และภายนอกได้แล้ว ด้วยมรรคญาณ”๓๒  มรรคญาณในที่นี้ได้แก่ ญาณที่ท าหน้าที่ประหาณกิเลส 
หรือจะกล่าวว่าล้างกิเลสก็ได้ เป็นญาณล าดับขั้นที่ ๑๔ ในญาณ ๑๖ ที่เกิดแก่ผู้เจริญวิปัสสนาภาวนา
เพ่ือบรรลุมรรค ผล นิพพาน เท่านั้น  ซึ่งแบ่งความสามารถในการประหาณกิเลสออกเป็น ๔ ขั้น ดังนี้ 

  ขั้นที่ ๑ โสดาปัตติมรรคญาณ ท าหน้าที่ประหาณสักกายทิฏฐิวิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส 
(มิจฉาทิฏฐิ และวิจิกิจฉา) ได้เด็ดขาด๓๓  ผู้ปฏิบัติวิปัสสนาจนส าเร็จญาณนี้ชื่อว่าเป็นพระอริยบุคคล
ชั้นโสดาบัน เป็นผู้มีศีล ๕ อยู่โดยปกติ (โดยไม่ต้องรักษา) มีศรัทธาตั้งมั่นในพระรัตนตรัย ไม่ตกไปใน
นรกอีกแล้ว มีความแน่นอนที่จะส าเร็จพระอรหันต์อีกไม่เกิน ๗ ชาติ 

 ขั้นที่ ๒ สกทาคามิมรรคญาณ ไม่ได้ประหาณกิเลส เพียงแต่บรรเทาราคะ โทสะให้เบาบาง  
ผู้ปฏิบัติวิปัสสนาจนส าเร็จญาณนี้ ชื่อว่าเป็นพระสกทาคามี   มีความแน่นอนที่จะส าเร็จสัมโพธิในวัน
ข้างหน้า เมื่อเกิดในภพใหม่เป็นเทวดาหรือ มนุษย์ก็เกิดได้เพียง ๑ ครั้ง๓๔  

                                                   
๓๐ขุ.ม.อ. (บาลี) ๑๔/๑๗๓.  
๓๑ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๒๔/๓๔.  
๓๒ขุ.ม.อ. (บาลี) ๑๔/๑๗๓.  
๓๓องฺ.ทสก.  (ไทย) ๒๔/๑๓/๒๑.  
๓๔ที.ม. (ไทย) ๙/๓๗๓/๑๕๖.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๕๐ 

 

 ขั้นที่ ๓ อนาคามิมรรคญาณ ท าหน้าที่ประหาณราคะ โทสะ ได้โดยเด็ดขาดสิ้นเชิง และ
บรรเทาโมหะให้เบาบาง ผู้ปฏิบัติวิปัสสนาจนส าเร็จญาณนี้ ชื่อว่าเป็นพระอนาคามี๓๕  

 ขั้นที่ ๔ อรหัตตมรรคญาณ ประหาณสังโยชน์ที่ผูกมัดใจได้ทั้ง ๑๐ ประการโดยเด็ดขาด ผู้
ปฏิบัติวิปัสสนาจนส าเร็จญาณนี้ ชื่อว่าบรรลุอรหันต์โดยสมบูรณ์ นับว่าเป็นผู้ล้างบาปได้แล้ว เพราะไม่
มีกิเลสอันเป็นเหตุให้เกิดบาป และไม่มีกิเลสให้ถือก าเนิดในภพใหม่อีกต่อไป๓๖  
  พระอรหันต์ไม่มีการเวียนว่ายตายเกิดอีกต่อไป เมื่อไม่เกิดอีกก็ต้องไม่แก่ไม่ต้องตาย ไม่
ต้องรับวิบากกรรมใดๆ อีกต่อไปชื่อว่าล้างบาปกรรมได้อย่างแท้จริง 

วิธีการล้างบาปด้วย ๓ น้ า      

 นอกจากนี้ยังมีหลักค าสอนเกี่ยวกับการล้างบาปในพุทธศาสนาก็คือการล้างกิเลสออกจาก
จิตนั่นเอง เพราะสังคมในสมัยพุทธกาลนิยมการอาบน้ าช าระบาบตามคติความเชื่อเดิมของพราหมณ์ 
แต่พระพุทธเจ้าก็แสดง การล้างบาปเหมือนกันแต่มีหลักการและวิธีการการช าระล้าง ตามความ
เหนียวแน่นของกิเลส ๓ ระดับ ดังนี้  
  น้ าแรก : ล้างวีติกกมกิเลสด้วยศีล   
     กิเลสอย่างหยาบที่ละเมิดออกมาทางกาย วาจา คือแสดงพฤติกรรมทุจริตออกมาทางกาย 
และทางวาจา ท าให้ล่วงละเมิดศีล  กิเลสชนิดนี้ได้แก่ ๑) อภิชฌา คือ ความเพ่งเล็งอยากได้ของผู้อ่ืน  
ความต้องการที่มากจนคุมไม่อยู่ จนต้องประพฤติทุจริต ด้วยการลักขโมย ๒) พยาบาท คือ ความปอง
ร้าย เป็นความขุ่นแค้นอาฆาตมากจนคุมใจไม่อยู่ จนดุด่า ท าร้าย หรือเข่นฆ่าคนอ่ืน ๓) มิจฉาทิฏฐิ คือ 
ความเห็นผิด บุญไม่มี บาปไม่มี ชาติหน้าไม่มี นรกไม่มี สวรรค์ไม่มี เป็นต้น จึงเสพสุขด้วยการร่ าสุรา 
คลึงเคล้านารี วีติกกมกิเลสเป็นกิเลสอย่างหยาบ ช าระล้างให้เบาบางลงได้ด้วยอ านาจของศีล  เช่น 
ศีล ๕ ศีล ๘ ศีล ๑๐ และศีล ๒๒๗ เป็นต้น แต่สงบได้เพียงครั้งคราว เฉพาะขณะที่ยังมีการรักษาศีล
อยู่เท่านั้น การประหาณกิเลสในลักษณะนี้ เรียกว่า ตทังคปหาน๓๗   
 น้ า ๒ : ล้างปริยุฏฐานกิเลสด้วยสมาธิ  
  กิเลสที่กลุ้มรุมอยู่ในจิตใจ ยังไม่ล่วงละเมิดออกมาเป็นวีติกกมกิเลส  เมื่อปริยุฏฐานกิเลส
เกิดขึ้นจิตก็จะเป็นอกุศลขุ่นมัวและฟุ้งซ่าน กิเลสประเภทนี้ก็คือ โลภะ โทสะ โมหะ นิวรณ์ ๕ และ
อุปกิเลสต่างๆ แต่ยังไม่แสดงพฤติกรรมออกมาทางกาย วาจา ยังไม่ล่วงละเมิดศีล ปริยุฏฐานกิเลสเป็น
กิเลสอย่างกลาง ที่เกิดอยู่ภายในใจ สามารถข่มไว้ได้ด้วยอ านาจของสมาธิ เป็นเวลานานตราบเท่าที่
สมาธิยังมีก าลัง การประหาณในลักษณะนี้ เรียกว่า วิกขัมภนปหาน 

                                                   

 ๓๕องฺ.ติก.อ. (บาลี)  ๒/๘๘/๒๔๒-๓.  

 ๓๖ขุ.อิติ. (ไทย) ๒๕/๔๔/๓๙๔.  
    ๓๗ขุ.อิติ.อ. (บาลี) ๑/๔๕/๖๗.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๕๑ 

 

  น้ า ๓ : ล้างอนุสัยกิเลสด้วยปัญญา 
สตฺตสนฺตาเน  อนุเสนฺติ อนุปวตฺตนฺตีติ อนุสยา๓๘ กิเลสที่นอนเนื่องอยู่ในสันดานของสัตว์

ทั้งหลาย ชื่อว่าอนุสัย  เป็นกิเลสอย่างละเอียดที่สะสมอยู่ในภวังคจิต หรือจิตไร้ส านึกของคนเรา ถ้ายัง
ไม่มีอารมณ์ภายนอกมากระทบแล้ว กิเลสชนิดนี้จะยังนอนสงบอยู่  ไม่แสดงอาการมาให้เห็น จะแสดง
ตัวก็ต่อเมื่อมีเหตุปัจจัยมากระตุ้น  อุปมาเหมือนตะกอนที่นอนอยู่ก้นแก้วน้ า  ดูใสสะอาด  ถ้าไม่สังเกต
ให้ดี จะมองไม่เห็นตะกอนที่สะสมอยู่เบื้องล่าง เปรียบได้กับอนุสัยกิเลส๓๙  

 อนุสัยกิเลส  แบ่งรายละเอียดออกได้ เป็น ๗ ประการ  คือ  ๑) กามราคานุสัย  กิเลสปรุง
แต่งจิตให้เกิดความก าหนัด พอใจในวัตถุกามทั้งหลาย คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ ธรรมารมณ์ 
 ๒) ปฏิฆานุสัย ความหงุดหงิดไม่พอใจ เมื่อกระทบกระทั่งทางใจ อันอาศัยรูปเป็นต้น ๓) 
ทิฏฐานุสัย ความเห็นผิดว่าอารมณ์ที่มากระทบเป็นสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา เมื่อได้รับอารมณ์ อัน
เป็นฝ่ายเดียวกับตน ก็จะเพ่ิมความเข้มข้นให้แก่ทิฏฐิที่เป็นอนุสัยภายในจิต ให้มีความเห็นผิดมาก
ยิ่งขึ้น ๔) วิจิกิจฉานุสัย ความลังเลสงสัยตัดสินใจอะไรไม่ได้ว่าเป็นอย่างไร ความสงสัยนั้นอาจสรุปลง
ในความสงสัยในคุณของพระรัตนตรัย ไตรสิกขา กาลทั้ง ๓ คือ อดีต อนาคต และกฎแห่งปฏิจจสมุป
บาท ๕) มานานุสัย  ความถือตัว ถือชาติ ตระกูล ทรัพย์  ต าแหน่งงาน ยศ ฐานะในสังคมเป็นต้น มา
แสดงตนว่า สูงกว่าเขา เสมอเขา หรือเลวกว่าเขา เรียกว่า อติมานะ (ดูหมิ่นท่าน) อวมานะ (ดูหมิ่นตน) 
เป็นต้น ๖) ภวราคานุสัย อนุสัยคือการก าหนัดติดในภพ ได้แก่การพอใจในภาวะที่เป็นอยู่ ติดใจใน
ความสุขท่ีได้จากการอุบัติในฐานะความเป็น ชนชั้นต่างๆ ๗) อวิชชานุสัย  ความไม่รู้แจ้งสภาพธรรมที่
ปรากฏ ที่นอนเนื่องอยู่ในขันธสันดาน อันได้แก่ โมหะ๔๐  

 กิเลสชนิดนี้นอกจากพระอรหันต์แล้ว ย่อมมีในสันดานของสัตว์ทุกชีวิต  ตั้งแต่ปฏิสนธิ 
(เกิด) จนถึงจุติ (ตาย)  กิเลสอย่างละเอียดนี้สามารถขจัดและท าลายให้สิ้นซากได้ด้วยมรรคญาณ ที่
เกิดจากการเจริญวิปัสสนาภาวนาเพียงเท่านั้น  กิเลสประเภทนี้ นอนเนื่องอยู่ในขันธสันดานของสัตว์
ทั้งหลาย  เป็นกิเลสละเอียดที่สะสมอยู่ในจิตของปุถุชนทุกคน๔๑  ถ้ายังไม่มีอารมณ์ภายนอกมากระทบ 
กิเลสชนิดนี้จะยังนอนสงบอยู่ไม่แสดงอาการออกมา จะแสดงตัวก็ต่อเมื่อมีเหตุปัจจัยมากระตุ้น  อุปมา
เหมือนตะกอนที่นอนอยู่ก้นแก้วน้ า ถ้าไม่สังเกตให้ดี จะมองไม่เห็นตะกอนที่สะสมอยู่เบื้องล่าง กิเลส
ชนิดนี้นอกจากพระอรหันต์แล้วย่อมมีนอนเนื่องอยู่ในสันดานของสัตว์ทั้งหลาย ตั้งแต่ปฏิสนธิจนถึงจุติ  
(เกิดจนถึงตาย) อนุสัยกิเลส  เป็นกิเลสอย่างละเอียด ที่นอนเนื่องอยู่ในสันดาน ต้องประหาณด้วย

                                                   
๓๘ขุ.จู.อ. (บาลี): ๓๒๙.  
๓๙ขุ.อุ.อ. (ไทย) ๑/๓/-/๓๖๓.  
๔๐ที.ปา. (ไทย)๑๑/๓๓๒/๒๒๓.  
๔๑ม.มู. (ไทย) ๑๒/๔๖๕/๕๐๖.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๕๒ 

 

วิปัสสนาปัญญาในมรรคจิตทั้ง ๔ เท่านั้น จึงจะไม่กลับมีขึ้นอีก การประหาณในลักษณะนี้  เรียกว่า 
สมุจเฉทปหาน๔๒  
       ๑) โสดาปัตติมัคคจิต ประหาณโลภมูลจิตที่ประกอบด้วยความเห็นผิด ๔ ดวง และโมหมูล
จิต ที่ประกอบด้วยความสงสัย   
  ๒) สกทาคามิมัคคจิต ประหาณกิเลสที่เหลือให้มีก าลังเบาบางลง   
 ๓) อนาคามิมัคคจิต ประหาณโทสมูลจิตทั้ง ๒ ดวง  
  ๔) อรหัตตมัคคจิต ประหาณโลภมูลจิตที่ไม่ประกอบด้วยความเห็นผิด ๔ ดวง  และโมหมูล
จิตที่ประกอบด้วยความฟุ้งซ่าน ๑ ดวง๔๓  
  การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาต้องเริ่มต้นจากการรักษาศีลให้บริสุทธิ์ เพ่ือละวีติกกมกิเลส อัน
เป็นเหตุให้กระท าผิดทางกาย วาจา เจริญสมาธิเพ่ือข่มปริยุฏฐานกิเลส อันได้แก่นิวรณ์ ๕ เอาไว้ และ
เจริญวิปัสสนาเพ่ือละอนุสัยกิเลส ได้แก่กิเลสที่แฝงตัวนอนเนื่องอยู่ในขันธสันดาน  เมื่อบรรลุมรรค
ญาณครั้งแรกละสักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาสได้เด็ดขาด จัดเป็นพระอริยบุคคลในพุทธ
ศาสนา   ถ้าบรรลุมรรคญาณครั้งสุดท้าย  คือ ครั้งที่ ๔  ละอนุสัยกิเลสได้หมดสิ้น ส าเร็จเป็นพระ
อรหันต์ ผู้ดับทุกข์ได้สิ้นเชิง ไม่มีภพใหม่อีกต่อไปแล้ว 

พระอริยบุคคลกับการล้างบาป 
 บาปเป็นผลที่เกิดขึ้นจากกิเลสภายในใจ จะล้างบาปได้ก็ด้วยการก าจัดกิเลสภายในจิตใจเท่านั้น 
ซึ่งเป็นผลที่เกิดขึ้นจากการเจริญวิปัสสนาภาวนา  จนก้าวผ่านความเป็นปุถุชนไปสู่ความเป็นพระอริยบุคคล
ขั้นต่างๆ  จึงสามารถละกิเลสได้ด้วยมรรคญาณตามขั้นของความเป็นพระอริยบุคคลประเภทนั้นๆ 
ตามล าดับ  จนกระทั่งหลุดพ้นหมดจดจากกิเลสทั้งปวงในที่สุด   กิเลสที่ท าให้เกิดบาปมี ๑๐ ประการ 
คือ ๑. ทิฏฐิกิเลส ๒. วิจิกิจฉากิเลส ๓. โลภกิเลส (กามราคะ รูปราคะ และอรูปราคะกิเลส)  ๔. โทส- 
กิเลส๕. โมหกิเลส  ๖. มานกิเลส  ๗. ถีนกิเลส  ๘. อุทธัจจกิเลส ๙. อหิริกกิเลส ๑๐. อโนตตัปปกิ
เลส๔๔  ในบรรดากิเลส ๑๐ อย่างนี้ บุคคลผู้ตั้งอยู่ในปฐมมรรคละกิเลสได้ ๒ อย่าง  คือ ทิฏฐิกิเลสและ
วิจิกิจฉากิเลส บุคคลผู้ตั้งอยู่ในตติยมรรค ละโทส กิเลส บุคคลผู้ตั้งอยู่ในอรหัตตมรรคละกิเลสที่เหลือ 
คือ โลภกิเลส โมหกิเลส มานกิเลส ถีนกิเลส อุทธัจจกิเลส อหิริกกิเลสและอโนตตัปปกิเลส พระ
อริยบุคคลคู่ที่ ๑ คือ ท่านที่เจริญวิปัสสนาภาวนาจนบรรลุปฐมมรรค  คือโสดาปัตติมรรคแล้ว  ในล าดับ
ต่อมาเมื่อโสดาปัตติมรรคจิตดับลงแล้ว ผลจิตที่เป็นวิบากของมรรคจิต  ได้แก่  โสดาปัตติผลจิตหรือโสดา
ปัตติผลญาณก็เกิดขึ้น ๒ หรือ ๓ ขณะ ส าเร็จเป็นพระอริยบุคคลอันดับที่ ๑ ได้ชื่อว่า พระโสดาบันบุคคล  

                                                   
๔๒ขุ.อิติ. อ. (ไทย) ๑/๔/-/๖๘.  
๔๓ขุ.พุทฺธ.อ. (ไทย) ๙/๒/-/๑๓๑.  
๔๔อภิ.ส . (ไทย) ๓๔/๑๒๓๕/๓๑๒.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๕๓ 

 

และด้วยอ านาจแห่งโสดาปัตติมรรค ท าให้ละกิเลสได้ ๒  อย่าง๔๕ คือ 
 ๑. ทิฏฐิกิเลส  ได้แก่ สักกายทิฏฐิ ความเข้าใจผิดในขันธ์ ๕ เข้าไปยึดมั่นถือมั่นว่าเป็นของ
ตน เป็นสัตว์ เป็นบุคคล เรา เขา ท าให้ติดอยู่ในสังสารวัฏไม่มีที่สิ้นสุด 
 ๒. วิจิกิจฉากิเลส ได้แก่ ธรรมชาติที่ท าให้ตัดสินใจล าบาก คือ  ความสงสัยในพระพุทธเจ้า 
ความสงสัยในพระธรรม ความสงสัยในพระสงฆ์  และความสงสัยในสิกขา  เป็นต้น 
 พระอริยบุคคลคู่ที่ ๒  คือ  ผู้เจริญวิปัสสนาภาวนา ส าเร็จเป็นพระอริยบุคคลอันดับที่ ๑ 
ชื่อว่า พระโสดาบันบุคคลแล้วท าความเพียรในวิปัสสนาภาวนาให้ยิ่งขึ้นจนบรรลุสกทาคามิมรรค ใน
ล าดับต่อมาเมื่อสกทาคามิมรรคจิตดับลงแล้ว ผลจิตที่เป็นวิบากของมรรคจิต  ได้แก่  สกทาคามิผลจิต
หรือสกทาคามิผลญาณก็เกิดขึ้น ๒ หรือ ๓ ขณะ  ส าเร็จเป็นพระอริยบุคคลอันดับที่  ๒  ได้ชื่อว่า พระ
สกทาคามีบุคคล และด้วยอ านาจแห่งสกทาคามิมรรค ไม่ได้ตัดกิเลสอย่างใดอย่างหนึ่งให้ขาดออกจาก
ขันธสันดานอย่างเด็จขาด แต่มีอ านาจท าให้กิเลสทั้งหลายเบาบางลงกว่าโสดาปัตติมรรค มาสู่โลกนี้อีก
เพียงชาติเดียวเท่านั้น   
 พระอริยบุคคลคู่ที่ ๓ คือ ผู้เจริญวิปัสสนาภาวนาส าเร็จเป็นพระอริยบุคคลอันดับที่  ๒ ชื่อ
ว่า พระสกทาคามีบุคคลแล้วท าความเพียรในวิปัสสนาภาวนาให้ยิ่งขึ้นจนบรรลุอนาคามิมรรค ใน
ล าดับต่อมาเมื่ออนาคามิมรรคจิตดับลงแล้ว ผลจิตที่เป็นวิบากของมรรคจิต ได้แก่ อนาคามิผลจิต หรือ
อนาคามิผลญาณก็เกิดขึ้น ๒ หรือ ๓ ขณะ ส าเร็จเป็นพระอริยบุคคลอันดับที่ ๓ ได้ชื่อว่า พระอนาคามี
บุคคล และด้วยอ านาจแห่งโลกุตตรภูมิชั้นนี้ท าให้ละกิเลสได้อีก ๑ ประการ คือ โทสกิเลส ได้แก่ความ
ขัดเคืองไม่พอใจในอารมณ์ท่ีมากระทบ และเม่ือจุติแล้วจักไปเกิดในพรหมโลกเท่านั้น    
 พระอริยบุคคลคู่ที่ ๔ คือ ผู้เจริญวิปัสสนาภาวนาส าเร็จเป็นพระอริยบุคคลอันดับที่ ๓ ชื่อ
ว่า พระอนาคามีบุคคลแล้วมีใจปรารถนาที่จะบรรลุอริยมรรค อริยผลสูงสุด  จึงท าความเพียรใน
วิปัสสนาภาวนาให้ยิ่งขึ้น เมื่ออินทรีย์ทั้ง ๕ เสมอกันดีและวาสนาบารมีที่ได้สั่งสมมาเต็มบริบูรณ์ 
สภาวะแห่งวิปัสสนาญาณขั้นสูงปรากฏขึ้นตามล าดับอย่างละเอียดชัดเจน  ในที่สุดก็จักบรรลุ
อรหัตตมรรคญาณ  ท าการปหานกิเลสได้สิ้นเชิง ในล าดับต่อมาอรหัตตผลญาณก็เกิดขึ้น ส าเร็จเป็นพระ
อริยบุคคลอันดับที่ ๔ เป็นพระขีณาสพผู้ถึงความบริสุทธิ์เป็นอย่างยิ่ง และด้วยอ านาจแห่งโลกุตตรภูมิ
ชั้นนี้ ท าให้ละกิเลสที่เหลืออยู่ในขันธสันดานอีก ๗ ประการ  ให้หมดสิ้นไปเด็ดขาด  ดังนี้ คือ ๑) โลภ
กิเลส ได้แก่ รูปราคะ ความยินดีพอใจใน รูปภพ รูปฌาน คือ มีความพอใจในการท าความเพียรเจริญ
สมถภาวนาเพ่ือให้ได้บรรลุรูปฌาน และความยินดีพอใจในการไปปฏิสนธิเป็นรูปพรหม, อรูปราคะ 
ความพอใจในการท าความเพียรเจริญสมถภาวนาเพ่ือให้ได้บรรลุอรูปฌาน และความยินดีพอใจในการ

                                                   

 ๔๕พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ), วิปัสสนาชุนี  หลักการปฏิบัติวิปัสสนา (ฉบับสมบูรณ์),  แปล
โดยจ ารูญ  ธรรมดา, (กรุงเทพมหานคร : ห้างหุ้นส่วนจ ากัด  ประยูรสาส์นไทยการพิมพ,์ ๒๕๓๓), หน้า ๕๘๔.   

 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๕๔ 

 

ไปปฏิสนธิเป็นอรูปพรหม  ส่วนกามราคะนั้น  พระอนาคามี  ละเป็นสมุจเฉทแล้ว ๒)มานกิเลส ได้แก่ 
ความถือตัว โดยยึดรูปนาม คือขันธ์ ๕ นี้มาเป็นเราเป็นเขา ๓) อุทธัจจกิเลส  ได้แก่  สภาพที่จิต
ฟุ้งซ่านจับอารมณ์ไม่แน่นอนหรือสภาพที่ไม่สามารถตั้งอยู่ในอารมณ์เดียวได้นาน ๔) ถีนกิเลส  ได้แก่  
กิเลสที่ท าให้จิตง่วงเหงาท้อถอย ๕) อหิริกกิเลส  ได้แก่  สภาพที่ไม่ละอายต่ออกุศลทุจริต  ๖) 
อโนตตัปปกิเลส ได้แก่สภาพที่ไม่เกรงกลัวต่ออกุศลทุจริต ๗) โมหกิเลส ได้แก่ สภาพที่มืดมนปิดบัง
ปัญญาไม่ให้เห็นอริยสัจ ๔ มี  อวิชชา  คือความไม่รู้นั่นเอง 

นิพพาน : ภาวะท่ีไม่มีบาป 

 นิพพาน คือ สภาวะที่ดับเย็น ในคัมภีร์อธิบายสภาพของ “นิพพาน” ไว้ว่า ในนิพพาน ไม่มี
ดิน น้ า ไฟ  ลม ไม่มีดวงดาวส่องแสง ไม่มีดวงอาทิตย์ส่องแสง ไม่มีดวงจันทร์ส่องแสง และไม่มีความ
มืด๔๖ ความเกิดขึ้นแห่งนิพพานไม่ปรากฏ ความเสื่อมไม่มี ความเป็นอย่างอ่ืนของนิพพานนั้น  ก็ไม่
ปรากฏ นิพพานจึงเป็นสภาวะเที่ยง มั่นคง แน่แท้ มีความไม่แปรผันไปเป็นธรรมดา  รวมความว่า 
สภาวะนั้นอันอะไรน าไปมิได้  ไม่ก าเริบ๔๗ ค าอธิบายนิพพานมีอีกมากมายดังตัวอย่างต่อไปนี้ 
 นิพพาน เป็นธรรมเกษม  เป็นที่ปกป้อง เป็นที่หลีกเร้น เป็นที่พ่ึง ที่อาศัย ที่ปลอดภัย  ที่ไม่
จุติ ที่ไม่ตาย ที่ดับเย็น๔๘ นิพพานเป็นที่สิ้นตัณหา๔๙  นิพพานเป็นเหตุล่วงพ้นวิญญาณฐิติได้ทั้งหมด๕๐  
ความสิ้นราคะ โทสะ โมหะ  นี้เรียกว่า นิพพาน๕๑ นิพพานเป็นที่สละความถือมั่น๕๒ นิพพาน  เป็น
สภาวะไม่แก่ ไม่ตาย เย็นสนิท๕๓  นิพพาน  คือ  ธรรมเป็นที่ระงับสังขารทั้งปวง  เป็นที่สลัดทิ้งอุปธิ 
ทั้งหมด เป็นที่สิ้นตัณหา เป็นที่คลายก าหนัด เป็นที่ดับกิเลส เย็นสนิท๕๔ นิพพาน  ชื่อว่า ไม่แก่  ไม่
ตาย  เพราะไม่เกิด๕๕ นิพพานนี้ ไม่แก่  ไม่ตาย เป็นทางด าเนินถึงความไม่แก่และไม่ตาย ไม่มีความ
เศร้าโศก  ไม่ถูกข้าศึกเบียดเบียน ไม่พลาด ไม่มีภัย ไม่มีความเดือดร้อน๕๖  นิพพานนี้ พระอริยเจ้าเป็น

                                                   
๔๖ขุ.อป. (ไทย) ๒๕/๑๐/๑๘๗.  
๔๗ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๑๒๐/๓๙๑.  
๔๘ขุ.จู. (ไทย) ๓๐/๖๗/๒๕๒.  
๔๙ม.ม.อ. (บาลี) ๒/๑๕๔/๑๒๖.  
๕๐ส .ส. (ไทย) ๑๕/๒๑๖/๓๑๖.  
๕๑ส .สฬา. (ไทย)๑๘/๓๑๔/๓๓๕.  
๕๒ส .ม. (ไทย) ๑๙/๓๔/๓๔.  
๕๓ขุ.ธ.อ. (บาลี)  ๒/๖๐.  
๕๔ขุ.ม. (ไทย) ๒๙/๖/๒๕.  
๕๕ขุ.ธ.อ. (บาลี) ๒/๖๐.  
๕๖ขุ.เถรี. (ไทย) ๒๖/๕๑๔/๖๓๙.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๕๕ 

 

จ านวนมากบรรลุแล้ว อมตนิพพานนี้อันผู้พยายามโดยแยบคายพึงได้ในวันนี้นี่แหละ แต่ผู้ไม่พยายาม
อาจหาได้ไม ่   
 “ความไม่เกิดขึ้นเป็นนิพพาน”….“ความไม่เป็นไปเป็นนิพพาน”….“อนิมิตเป็นนิพพาน”.. 
“ความไม่มีกรรมเป็นเครื่องประมวลมาเป็นนิพพาน” ..“ความไม่มีปฏิสนธิเป็นนิพพาน”...“อคติเป็น
นิพพาน”..“ความไม่บังเกิดเป็นนิพพาน”...“ความไม่อุบัติเป็นนิพพาน”...“ความไม่เกิดเป็นนิพพาน”.. 
“ความไม่แก่เป็นนิพพาน”..“ความไม่เจ็บไข้เป็นนิพพาน”..“ความไม่ตายเป็นนิพพาน”..“ความไม่เศร้า
โศกเป็นนิพพาน”...“ความไม่ร าพันเป็นนิพพาน” ควรรู้ยิ่งว่า “ความไม่คับแค้นใจเป็นนิพพาน” ควรรู้
ยิ่งว่า “ความเกิดขึ้นเป็นสังขาร ความไม่เกิดขึ้นเป็นนิพพาน”...“ความเป็นไปเป็นสังขาร ความไม่
เป็นไปเป็นนิพพาน”..“นิมิตเป็นสังขาร อนิมิตเป็นนิพพาน”...“กรรมเป็นเครื่องประมวลมาเป็นสังขาร  
ความไม่มีกรรมเป็นเครื่องประมวลมาเป็นนิพพาน”...“ปฏิสนธิเป็นสังขาร ความไม่มีปฏิสนธิเป็น
นิพพาน”...“คติเป็นสังขาร อคติเป็นนิพพาน”..“ความบังเกิดเป็นสังขาร ความไม่บังเกิดเป็น
นิพพาน”...“ความอุบัติเป็นสังขาร ความไม่อุบัติเป็นนิพพาน”...“ความเกิดเป็นสังขาร ความไม่เกิด
เป็นนิพพาน”..“ความแก่เป็นสังขาร  ความไม่แก่เป็นนิพพาน”...“ความเจ็บไข้เป็นสังขาร  ความไม่
เจ็บไข้เป็นนิพพาน”..“ความตายเป็นสังขาร  ความไม่ตายเป็นนิพพาน” ..“ความเศร้าโศกเป็นสังขาร 
ความไม่เศร้าโศกเป็นนิพพาน”..“ความร าพันเป็นสังขาร  ความไม่ร าพันเป็นนิพพาน” “ความคับแค้น
ใจเป็นสังขาร ความไม่คับแค้นใจเป็นนิพพาน”๕๗ จึงเป็นที่สุดแห่งทุกข์ท้ังปวง ไม่มีกิจใดต้องกระท าอีก 

สรุป 
 การล้างบาปเป็นแนวคิดความเชื่อเดิมเกิดจากกลุ่มที่เชื่อว่า มนุษย์ถูกสร้างให้มีบาปติดตัว 
กับการยอมรับมิจฉาทิฏฐิไม่เข้าใจความเป็นจริงของตนเองและสิ่งรอบข้างน าไปสู่การตกอยู่ในพลัง
อ านาจซึ่งครอบง าจิตให้เศร้าหมองและเป็นทุกข์จึงแสวงหาวิธีการและกิจกรรมที่จะช่วยให้ตนออกจาก
ความทุกข์ได้ เนื่องจากอิทธิพลของแนวคิดเชิงเทวนิยมซึ่งมองว่ามนุษย์ล้วนเกิดมาเพราะบาป 
พระพุทธเจ้าได้น าเสนอหลักความจริงและวิธีทางท่ีจะช าระล้างบาปคือกิเลสซึ่งเป็นต้นเหตุให้เกิดความ
ทุกข์ด้วยการพัฒนาจิตตามหลักไตรสิกขาเพ่ือละกิเลสในระดับต่าง ๆจากหยาบไปถึงละเอียด และมี
วิธีการช าระโดยการพัฒนาจิตด้วยการเจริญวิปัสสนาภาวนาเพ่ือให้เกิดอริยมรรคและอริยผลบรรลุพระ
นิพพานซึ่งเป็นความหมดจดจากบาปและกิเลสทั้งหลาย วิธีการดังกล่าวไม่มีความยุ่งยากซับซ้อนแต่
จ าเป็นต้องปฏิบัติตามเพ่ือให้เกิดสติปัญญาอย่างต่อเนื่องจนสามารถท าลายความหลงได้อย่างเด็ดขาด
จึงถือเป็นการล้างบาปอย่างได้ผลและถูกวิธี ทั้งยังก่อให้เกิดการด าเนินชีวิตด้วยความปกติ สร้าง
วัฒนธรรมไร้บาป ซึ่งเกื้อกูลต่อการเจริญหลักศีล สมาธิและปัญญาซึ่งเป็นประโยชน์ต่อปัจเจกชนและ
สังคมโดยรวมอีกด้วย 

                                                   
๕๗ขุ.ป. (ไทย) ๓๑/๑๐/๒๐.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๕๖ 

 

บรรณานุกรม 
พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ).วิปัสสนาชุนี  หลักการปฏิบัติวิปัสสนา (ฉบับสมบูรณ์),  แปลโดย   
          จ ารูญ  ธรรมดา. กรุงเทพมหานคร : ห้างหุ้นส่วนจ ากัด  ประยูรสาส์นไทย การพิมพ์.  
    ๒๕๓๓. 
พระอัคควังสเถระ.สัททนีติ ธาตุมาล. พระธรรมโมลี ตรวจช าระ, พระมหานิมิต ธมฺมสาโร และ 

จ ารูญ ธรรมดา แปล, กรุงเทพมหานคร : ห้างหุ้นส่วนจ ากัด ไทยรายวันกาพิมพ์, 
๒๕๔๖. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   พระไตรปิฎกภาษาบาลี   ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก ,  ๒๕๐๐. 
 กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕. 
________ .พระไตรปิฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, กรุงเทพมหานคร  
  :โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  ๒๕๓๙. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย . พระไตรปิฎกและอรรถกถา แปล ชุด ๙๑ เล่ม, กรุงเทพมหานคร :  
  โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺฐกถา.กรุงเทพมหนคร 
 :โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, โรงพิมพ์วิญญาณ, ๒๕๓๒. 
________ .ฎีกาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาฎีกา. กรุงเทพมหนคร :โรงพมิพ์โรงพิมพ์มหาจุฬา 
  ลงกรณราชวิทยาลัย, โรงพิมพ์วิญญาณ, ๒๕๓๙. 
ร.ศ.ชูศักดิ์ ทิพย์เกษร และคณะ( ๒๕๔๗). พระพุทธเจ้าสอนอะไร. แปลจากภาษาอังกฤษ.  
   กรุงเทพมหานคร: โรงพมิพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
สุวัฒน์ จันทรจ านง. แก่นพุทธรรม(๒๕๔๖). โรงพิมพ์ ตถาคตพับลิเคชั่น จ ากัด.  
Phra Sripariyattimoli.(1999). The Buddha in the Eyes of Eminent Scholars. May 19th,  
   1939, Albert Einstein’s speech on "Science and Religion" in  
   Princeton, New   Jersey, U.S.A.   



   

 

วิเคราะห์หลักกรรมในฐานะโอกาสพัฒนาตนเพื่อรู้แจ้งสัจธรรม 
An Analysis of Kamma as Opportunity for Truth Realization  

 
อาจารยช์ัยชาญ  ศรีหานู 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาเขตบาฬีศึกษาพุทธโฆส นครปฐม 

 

บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์หลักกรรมในฐานะโอกาสของการพัฒนาจิตของแต่ละคนให้บรรลุถึง
เป้าหมายคือนิพพาน ความเชื่อเรื่องกรรมของชาวพุทธในปัจจุบันแตกต่างจากหลักค าสอนเดิมเพราะได้รับอิทธิพล
แนวคิดเทวนิยมและปัจเจกนิยมเชิงวัตถุวิสัยที่มองว่ามนุษย์เป็น “ผู้ถูกกระท า” และกลายเป็น“ผู้มีบาปจะต้องถูก
ลงโทษ” ความจริงหลักกรรมคือโอกาสของการพัฒนาจิตให้เป็นอิสระจากการยึดติดและการถูกท าโทษ 
พระพุทธศาสนาสอนหลักความจริงที่ก าลังปรากฏขึ้นในขณะปัจจุบันในฐานะรูปและนามเท่านั้นไม่เกี่ยวข้องกับ
อ านาจของสิ่งศักดิ์สิทธิ์แบบเทวนิยมใด ๆ การคิด ความเชื่อและความเข้าใจ เป็นต้น ล้วนจัดเป็นความคิดปรุงแต่ง 
(สังขาร) ซึ่งตกอยู่ในภาวะเกิดและดับทุกขณะ แต่เนื้อหาของสังขารท าการผูกโยงมโนภาพที่เกิดจากสัญญาให้มีเส้น
แบ่งระยะเวลาเป็นอดีต อนาคตในความคิดซึ่งก่อให้เกิดความคิดว่า “มีตัวตน” ดังนั้น กรรมตามความเข้าใจของคน
ทั่วไปจึงน าไปสู่อัตตานุทิฏฐิหรือภวทิฎฐิซึ่งเป็นมิจฉาทิฐิอย่างหนึ่ง ความเข้าใจผิดนี้เกิดจากการมองหลักกรรมเชิง
หลักการแบบวัตถุวิสัยมากกว่าสภาวะความจริงแบบอัตตวิสัยในขณะปัจจุบัน กรรมคือสภาวะของความคิดเป็นส่วน
หนึ่งของจิตที่เป็นไปอยู่ในขณะปัจจุบัน และเปิดโอกาสให้มีการพัฒนาสติปัญญาเพ่ือกั้นไม่ให้หลงยึดเนื้อหาของ
ความคิดเป็นตัวตน จิตก็คือกระบวนการของวัฏฏกรรมซึ่งมีแรงผลักคือกุศลหรืออกุศล เกิด-ดับและเสวยวิบากทุก
ขณะจิตในปัจจุบัน ดังนั้น กรรมคือโอกาสในการตั้งจิตเปลี่ยนจากอกุศลจิตเป็นกุศลหรือจากกุศลเป็นอกุศลจิต
ขึ้นอยู่กับความเห็นถูกหรือความเห็นผิด โดยมีเป้าหมายพัฒนาจิตให้มีสติสัมปชัญญะเพ่ือบรรลุถึงมรรคจิต  
ค าส าคัญ: กรรม โอกาส การพัฒนาตน สังขาร มรรคจิต 

Abstract 
This article aims at analysis of Kamma or actions as an opportunity for spiritual 

development to achieve the goal or Nibbana. Recent understanding of Kamma principle of early 
Buddhism became mistaken because the doctrine has been influenced by Theistic religions and 



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๕๘ 

objective individualism, which cause the view of man as “sinful” then, became ‘a set of being 
punished”. The real sense of Kamma is an opportunity to develop one-self free from 
attachment and being punished since Buddhism presents the truth which is appearing at 
present moment only not concerned with any God or supernatural powers. Thoughts, beliefs, 
principles etc. are all contents of mental formations rising and falling every moment but its 
contents cause the binding duration of various perceptions of actions resulting as images of past 
and future so common people cling to the wrong self-existence and other permanent planes 
without awareness. This misunderstanding happens due to various Buddhist scholars have 
focused on principle with objectivism rather than the true state of consciousness as 
subjectivism at present moment. In fact, Kamma is a functioning state of consciousness while 
proceeding at present moment and allowing efforts to develop mindfulness and wisdom not to 
grasp any thought’s contents. It is a process of cycling around enforced by wholesome and 
unwholesome consciousness, rising and falling immediately and resulting in present moment 
only.  The action, thus is an opportunity to change unwholesomeness into wholesomeness or 
wholesomeness into unwholesomeness depending on the right or wrong views. It aims at being 
mindful to attain the Nibbana where all problems completely end up.  
Keywords: Kamma, opportunity, truth realization, mental formation, Nibbana  

 

๑.บทน า 
ความเข้าใจเรื่องกรรมในทางพระพุทธศาสนานั้นมักถูกอธิบายแบบ หลักความเชื่อ + เรื่องกรรม โดยการ

น าหลักความเชื่อที่มีอยู่ก่อนซึ่งเกิดจากสัญชานและแนวคิดของเจ้าลัทธิต่างๆ น ามารวมเข้ากันเป็นความเชื่อหลัก
กรรม เพ่ือน ามาอธิบายปรากฏการณ์ทางสังคมและปัจเจกชนให้เกิดความเข้าใจเชิงเหตุผลตามหลักศีลธรรม หลัก
ความเชื่อเรื่องกรรมจึงแยกไม่ออกจาก (๑) ความเชื่อ ซ่ึงได้รับอิทธิพลจากแนวคิดศาสนาเทวนิยมในหนังสือ 
เอกสารวิชาการ ละคร สื่อต่าง ๆ เป็นต้น และ (๒) หลักกรรม โดยอ้างอิงจากคัมภีร์ส าคัญของพระพุทธศาสนาแบบ
หลักวิชาการที่อธิบายปรากฏการณ์ทางสังคม กึ่งต้องการควบคุมและโน้มน้าวบังคับเพ่ือแก้ปัญหาเรื่องศีลธรรมที่
เป็นปัญหาสังคมเช่น หลักสัทธา ๔ คือ กัมมสัทธา วิปากสัทธา เป็นต้น และหลักกรรม ๑๒   เป็นต้น ความเชื่อ
ดังกล่าวเกิดจากการท างานของสัญชานหรือความจ าและเวทนาที่เป็นการเสวยอารมณ์สุข-ทุกข์ซึ่งถูกแปลงมาเป็น
วิบากให้เกิดขอบเขตของภพภูมิต่าง ๆ สัญชานและเวทนานั่นเองท าให้เกิดความคิดหรือสังขารที่เรียกว่า กรรม 



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๕๙ 

ได้แก่การโดยน ามาผสมกันเป็นต้นเหตุเป็นผลให้เข้าใจว่ามีผู้คิดซึ่งเกิดจากการรับมโนภาพสัญญาในปัจจุบันและ
อดีตคิดปรุงแต่งให้เกิดมโนภาพในอนาคต 

ข้อเสียจากการน ามาผสมกันโดยปราศจาการสอบสวนวิเคราะห์สภาวะแท้จริงและเป้าหมายที่ถูกต้อง การ
ปฏิบัติเพ่ือบรรลุเป้าหมาย คือธรรมชาติแท้จริงว่าเป็นอย่างไร? เป้าหมายที่สอดคล้องกับความจริงคืออะไร? จึงจะ
สามารถน าไปสู่กระบวนการของการปรับแนวปฏิบัติหรือวิถีชีวิตให้เป็นไปในทิศทางที่ถูกต้องได้ หากปราศจาก
ความเข้าใจที่ถูกต้องถึงธรรมชาติที่แท้จริงและเป้าหมายย่อมน าไปสู่กระบวนการสรุปแนวทางปฏิบั ติผิดพลาดไป 
การอธิบายหลักกรรมเกิดจากการต้องการปรับปรุงพฤติกรรมให้สอดคล้องกับความเชื่อในเชิงศีลธรรมแบบสังคม
เป็นหลักเมื่อสังคมมีแนวคิดความจริงและเป้าหมายอย่างไร ก็จะน าสองสิ่งนั้นมาตัดสินและประเมินแนวทางการ
ปฏิบัติตามหลักการนั้นด้วย ดังนั้นปริบทความเข้าใจและเป้าหมายจึงเป็นองค์ประกอบส าคัญที่ท าให้เกิดการ
ตีความหมายหลักกรรมแตกต่างไป ดังนั้นการเข้าใจธรรมชาติแท้จริงของกรรมและหลักเป้าหมายจึงจะน าไปสู่การ
ปฏิบัติเพื่อให้บรรลุถึง 

๒.ความเข้าใจหลักกรรมที่ไม่สอดคล้องกบัเป้าหมายของพระพุทธศาสนา 
แนวคิดเรื่องบุญกรรมได้รับการยอมรับและผ่านการกลั่นกรองทางกระบวนการทางวัฒนธรรมและสังคมมา

ตั้งแต่สมัยพุทธกาล กระทั่งสังคมพุทธได้ขยายตัวออกไปเป็นชุมชนต่างๆ โดยมีค าสอนของพระพุทธศาสนาเป็น
หลักการในการด าเนินชีวิตประจ าวัน และมกีารประเมินโดยมีเป้าหมายคือการดับทุกข์เป็นตัวชี้วัด เป้าหมายจะต้อง
สอดคล้องกับหลักความเป็นจริงนี่ถือเป็นสิ่งที่ส าคัญที่สุดซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของการประกาศสัจธรรมของพระพุทธเจ้า 
สังคมไทยนับตั้งแต่เริ่มสร้างอาณาจักรได้ยอมรับค าสอนของพระพุทธเจ้ามาเป็นแบบแผนเพ่ือสร้างมโนทัศน์ของ
ตนเอง ก่อให้เกิดวิถีชีวิต วัฒนธรรม รสนิยม ค่านิยม เป้าหมายในชีวิตตามหลักพระพุทธศาสนา แม้จะมีการผสม
ปนกันระหว่างความเชื่อท้องถิ่นเดิมแต่หลักการและเป้าหมายยังคงด าเนินอยู่ ส่วนพฤติกรรมนั้นได้รับการ
ปรับเปลี่ยน ปรับปรุงให้เหมาะสมตามยุคสมัย เมื่อความจริงและเป้าหมายยังคงด าเนินไปอยู่กระบวนปรับเปลี่ยน
หรือพฤติกรรมของปัจเจกบุคคล และกระแสของโลกแม้จะเปลี่ยนแปลงอย่างไรก็สามารถน ามาเป็นตัวประเมินได้  

แต่ในสภาพสังคมไทยปัจจุบันหลักความจริงและเป้าหมายของการด ารงชีวิตแตกต่างไปอย่างสิ้นเชิง
เนื่องจากขาดการศึกษาวิเคราะห์และน าหลักความเป็นจริงในพระพุทธศาสนามาใช้ในสังคมเพ่ือเข้าถึงความพ้น
ทุกข์ตามหลักพุทธศาสนาอย่างเป็นรูปธรรมและทันสมัย ประชาชนจึงต้องแสวงหาความรู้และสร้างโลกทัศน์ตาม
ข้อมูลในสิ่งแวดล้อมที่ถูกสร้างขึ้นมาใหม่ ข้อมูลหรือความรู้ที่ได้รับนั้นเองเป็นตัวกรอบมโนทัศน์ของหลักความจริง
และเปิดโอกาสให้สร้างเป้าหมายของชีวิตตามแบบมโนทัศน์ของแต่ละคนตามลัทธิปัจเจกนิยมในปัจจุบัน แม้
รูปแบบของพุทธศาสนาเช่นวัดวาอาราม ประเพณี เป็นต้นยังปรากฏอยู่แต่เนื้อหาเกี่ยวกับมโนทัศน์ความจริงและ



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๖๐ 

เป้าหมายของชีวิตเดิมได้เปลี่ยนแปลงไปอย่างสิ้นเชิง จึงเป็นที่มาของการไม่ประสบผลส าเร็จในการด าเนินชีวิตของ
ชาวพุทธจ านวนมากทีส่อดคล้องกับหลักธรรมและเป้าหมายของพระพุทธศาสนา  
 ในปัจจุบันความรู้เรื่องหลักกรรมมีสอนกันอย่างมากในฐานะหลักการถือเป็นเกณฑ์วัดการตัดสินที่มักอ้าง
กัน เช่น  “ภิกษุทั้งหลาย  เจตนานั่นเอง เราเรียกว่ากรรม  บุคคลจงใจแล้วจึงกระท าด้วยกาย ด้วยวาจา ด้วยใจ”๑ 
หลักการนี้ให้ความส าคัญแก่จิตใจว่าเป็นกุญแจส าคัญในฐานะของการแสดงออกทางกาย วาจาและความคิด ไม่
เกี่ยวกับเรื่องหลักการท าโทษใด ๆ ธรรมชาติของจิตนั้นมีการเกิดดับอยู่ตลอดเวลา(ในขณะปัจจุบัน) กล่าวคือเมื่อมี
เหตุมาปรุงแต่งจิตก็จะเปลี่ยนแปลงตามเหตุปัจจัยทุกขณะจิต ไม่ได้เป็นตัวตนในฐานะผู้ครองร่างกายและใจยั่งยืน
ถาวรอย่างที่คนทั่วไปเข้าใจ หมายความว่าจิตแต่ละขณะนั้นมีการสร้างกรรมและรับผลกรรมในตัวเองระหว่างการ
เกิด-ดับ การเสวยผลกรรมนี้ไม่เกี่ยวกับการได้รับทุกขเวทนาซึ่งเกี่ยวเนื่องกับความคิดในทางกายภาพ เรื่องของ
ระยะเวลายาวนานมากกว่าขณะการเกิด-ดับของจิต เนื่องจากความคิดของมนุษย์มีแนวโน้มยึดติดกับตัวตนเชิง
สังคมที่เกิดจากการคิดเมื่อต้องการจะให้คุณให้โทษจึงมองไปที่กายภาพเป็นหลัก เช่น การเป็นเจ้าของวัตถุ การ
เป็นอยู่ สถานภาพเป็นต้นโดยไม่ให้ความส าคัญแก่คุณสมบัติของจิตที่เกิดดับอยู่ขณะปัจจุบัน 

นอกจากนั้นยังมีการจัดแบ่งกรรมเชิงหลักการเพ่ือใช้เป็นเกณฑ์การตัดสินเชิงศีลธรรมมากกว่า ศ.สมภาร 
พรหมทา มองกรรมใน ๒ ลักษณะ คือ  (๑) กรรมในฐานะกฎธรรมชาติ  หมายถึง ความเป็นระเบียบได้แก่หลักอิ
ทัปปัจจยตาที่ว่า  “สรรพสิ่งล้วนอิงอาศัยกันและกัน ในฐานะสิ่งหนึ่งเป็นสาเหตุและสิ่งหนึ่งเป็นผล”๒ และ (๒) 
กรรมในฐานะกฎทางศีลธรรม  ครอบคลุมเฉพาะสิ่งมีชีวิตที่สามารถมีเจตจ านงเสรีได้เท่านั้น เพราะสามารถก าหนด
พฤติกรรมเป็นดีหรือชั่ว ตามมาตรฐานทางศีลธรรมของสังคมมนุษย์ การอธิบายดังกล่าวมีผลต่อการท าให้เกิดการ
น าไปบังคับสังคมมากกว่าการรู้เห็นความเป็นจริง จึงอาจน าไปสู่การโต้แย้งได้ซึ่งน าไปสู่ความขัดแย้งในเชิงหลักการ
ดังที่ปรากฏได้ในปัจจุบันเช่นแนวคิดกับพฤติกรรมขัดแย้งกัน และการพิสูจน์ข้อเท็จจริงมักอยู่ในขอบเขตของเหตุผล
และการคิดเรื่องระยะเวลาอยู่ในข้อจ ากัดทางภาษา หรืออาจได้ข้อสรุปเชิงหลักการแต่ในทางปฏิบัติอาจมีความย้อน
แย้ง เช่น คนที่เชื่อเรื่องหลักกรรมอาจท าสิ่งชั่ว เป็นต้น จะเห็นว่าหลักการกับการด าเนินชีวิตไม่สอดคล้องกัน และ
ยังอาจท าให้ผู้รู้หลักการยึดติดอัตวาทุปาทาน คือผู้รู้หลักการมักยึดติดความคิดของตนกว่าคนธรรมดาทั่วไป ทั้งยัง
ต้องการบังคับให้คนอ่ืนเชื่อตามและปฏิบัติตามความคิดเห็นของตนในเชิงการบังคับใช้อ านาจในทางผิด และไม่ยอม

                                                           
๑องฺ. ฉกฺก.  (ไทย) ๒๒/๓๓๔/๔๒๒. 

๒สมภาร  พรมทา,  พุทธศาสนากบัวิทยาศาสตร์, พิมพครั้งท่ี ๒, (กรุงเทพมหานคร :  จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, 
๒๕๔๐), หน้า ๗๕. 

   



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๖๑ 

ปรับเปลี่ยนให้ถูกต้อง ความล้มเหลวในด้านพฤติกรรมนี้ไม่ได้เกิดจากการขาดความรู้หลักการแต่เป็นเพราะการไม่
ด าเนินชีวิตให้สอดคล้องกับหลักความเป็นจริง  แนวคิดแบบผสมกันของความเชื่อและหลักกรรมที่น าไปสู่ความ
ขัดแย้งและผิดพลาดของพฤติกรรมมีสาเหตุดังนี้ 

๑) อิทธิพลของแนวคิดเรื่องกรรมแบบเทวนิยมของพราหมณ์ 
ศาสนาพราหมณ์และคติความเชื่อแบบแบ่งแยกเนื่องจากขาดความรู้และปัญญาที่ถูกต้องจึงน าไปสู่การ

เข้าใจปรากฏการณ์ทางจิตและสิ่งรอบข้างในลักษณะด้อยกว่า เป็นสิ่งถูกสร้าง โดยถือว่ามนุษย์เป็นอัตตาเล็กและ
สรรพสิ่งจึงตกอยู่ในอ านาจของสิ่งสูงสุดเป็นอัตตาใหญ่เป็นผู้สร้าง ผู้ด ารงไว้และเป็นเป้าหมายของสรรพสิ่ง คติความ
เชื่อของพราหมณ์จัดเป็นเทวนิยมคือเชื่อว่ามีเทพเจ้าเป็นผู้สร้าง ส่วนมนุษย์นั้นเป็นผู้ถูกสร้างคือมีฐานะเป็นผู้จะต้อง
รับกรรมเนื่องจากความเข้าใจผิด  ท าผิดประสงค์ของพระเจ้าจึงต้องได้รับการท าโทษ แนวคิดนี้น าไปสู่ความเชื่อ
เรื่องกรรมลิขิตหรือพรหมลิขิตและถูกส่งต่อผ่านทางวรรณกรรม ความเชื่อ วัฒนธรรม เป็นต้น จากอดีตกระทั่ง
ปัจจุบัน ซึ่งเห็นได้จากอิทธิพลดังนี้  

 ก.วรรณกรรมที่เชิดชูการเวียนว่ายตายเกิดแบบพราหมณ์ 
วรรณกรรมถือเป็นเครื่องมือที่ส าคัญต่อการสร้างสัญญาภาพเสมือนในสมองซึ่งไม่ใช่ความจริง โดยมี

ค าศัพท์เป็นภาษาสื่อสาร ท าการเชื่อมโยงและสร้างภาพจ าลองในสมอง เมื่อสมองรับรู้ภาษาจะสร้างภาพจ าลอง
ขึ้นมาท าให้เกิดสัญญาย้อนอดีตเชิงซับซ้อน  สัญญาผ่านรูปภาษาเมื่อได้รับการกระตุ้นให้เกิดบ่อย ๆ ก็กลายเป็นสิ่ง
ที่สมองเคยชินและประทับให้คงทนและหนาขึ้น สัญญาบางอย่างเป็นกุศลวิบากและบางอย่างเป็นอกุศลวิบาก คือ
ภาพของสัญญานั้นมีทั้งส่วนที่ท าให้จิตเบิกบานและจิตหดหู่ ซึ่งก่อให้เกิดการพอใจและไม่พอใจ โดยเฉพาะภาษา
นามธรรมก็ยิ่งก่อให้เกิดกระบวนการคิดซับซ้อนและรวดเร็วมากขึ้น คือท าให้เกิดรูปแบบการยึดถือตัวตนมากขึ้น 
ศาสนาพราหมณ์เป็นศาสนาล าดับแรกที่ใช้ภาษาเพ่ือครอบง าความคิดและสร้างภาพให้ผู้คนคิดถึงตัวตนที่เป็นอดีต 
และอนาคตได้มากท่ีสุดในฐานะเหตุที่แก้ไขไม่ได้และอนาคตแบบคาดหวัง ท าให้วรรณกรรมของพราหมณ์มีอิทธิพล
ในการควบคุมความคิด และสร้างอัตตาแบบถูกสร้างหรือชีวาตมัน (Jivatman or passive Self) แก่ผู้รับสาร 
อัตตาชนิดนี้ไม่มีความสมบูรณ์ในตัว ต้องพ่ึงพิงอัตตาที่สมบูรณ์หรือปรมาตมัน (Paramatman or Active Self) 
เป็นหลัก๓ วรรณกรรมของพราหมณ์จึงได้พยายามอธิบายอัตตาที่ต้องแสวงหาความหลุดพ้นโดยการรวมเข้าไปสู่
อัตตาใหญ่คือปรมาตมันในฐานะเป้าหมายสมบูรณ์ ความผิดพลาดนี้เกิดจากการไม่สามารถวิเคราะห์ตัวอัตตาว่ามี

                                                           
๓Yativara Shri Bole Baba, Brahmasutrabhāsaya of Sankara with Ratnaprabhā, Trans, by     

III Vols, (1960), p. 6.  



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๖๒ 

ธรรมเป็นอย่างไร? เกิดขึ้นจากอะไร? อะไรที่เรียกว่าการเวียนว่ายตายเกิด? เป็นต้น แท้จริงแล้ว การเวียนว่ายตาย
เกิดก็คือมโนภาพเกี่ยวกับอัตตาในฐานะผู้ครอบครองที่ถูกสร้างข้ึนในเชิงเก่ียวพันกับอดีต อนาคตและปัจจุบัน 

ในอดีตสังคมไทยได้รับ เอาความเชื่อและสารศาสนาพราหมณ์ผสานกับหลักความเชื่อเดิมใน
พระพุทธศาสนาต้ังแต่สมัยอาณาจักสุโขทัย ในสมัยอยุธยามีการค้าขายกับชาวต่างชาติท าให้มีการขยายตัวทาง
เศรษฐกิจ  ขุนนางและผู้ที่เก่ียวของกับการค้ามีฐานะดีขึ้น   ความเชื่อเรื่องกรรมเริ่มเปลี่ยนไปจากค าว่า “ท าดี อย่า
ท าชั่ว” มาเป็น “ท าดีได้ดี  ท าชั่วได้ชั่ว”   ดี จึงเริ่มหมายถึงผลที่ออกมาเป็นวัตถุ  มิใช่ผลที่จิตใจ   ในสมัยกรุง
ธนบุรีและรัชกาลที่ ๑-๓ ในสมัยกรุงรัตนโกสินทร์ ได้ทรงน าแนวคิดเรื่องรามเกียรติ์ของพราหมณ์ผสมกับไตรภูมิ
พระร่วงในสมัยสุโขทัยมาเป็นแนวทางในการสอนเรื่องกรรมเพ่ือให้เกิดความละอายชั่วกลัวบาป  โดยในสมัยรัชกาล
ที ่๒ “กรรม” ได้ถูกน ามาใช้ในความหมาย “ผลของการกระท าที่ไม่ดี  และท าไว้ในอดีตชาติ”  เช่น  “ตามกรรมที่
ท าไว้”   “กรรมสิ่งใดเลยซัดมาให้”   และ   “ชะรอยกรรมเวราตามมาทัน”   ดังที่มีปรากฏอยู่ในวรรณคดีเรื่อง 
อิเหนาและรามเกียรติ์๔  

ต านานวรรณกรรมของพราหมณ์จึงวนเวียนติดอยู่กับเรื่องการแสวงหาปรมาตมันในฐานะสิ่งสมบูรณ์ซึ่ง
เป็นอัตตายั่งยืนแยกจากตัวตน ณ ปัจจุบันท าให้เกิดความเชื่อเชิงการเวียนว่ายตายเกิดแบบข้ามภพชาติ 
วรรณกรรมของศาสนาพราหมณ์จึงแสดงรูปลักษณ์ในเชิงอวตารของปรมาตมัน เช่น รามเกียรติ์  นารายณ์อวตาร 
๑๐ องค์ เป็นต้น ในฐานะพระเอกของวรรณกรรม ซึ่งส่งผลต่อวัฒนธรรมความคิดแบบทาส เนื่องจากศักยภาพของ
อัตตาแต่ละคนนั้นไม่เท่ากันทั้งด้านความรู้ ความพยายาม สถานภาพ และกิจกรรมในชีวิตประจ าวันที่แตกต่างกัน 
เปิดทางให้เกิดการคิดว่า ตัวเองคือความไม่สมบูรณ์ท าให้มโนภาพของปัจเจกบุคคลถูกครอบง าด้วยภาพของอวตาร
ข้ามภพชาติในฐานะผู้ช่วยซึ่งถูกปรุงแต่งโดยนักปราชญ์และกวีผู้มีความช านาญในการสร้างสุนทรีย์เพ่ือครอบง า
ความคิดโดยผ่านความงามแบบตรึงจิต ท าให้จิตหลงออกจากกรอบของสติสัมปชัญญะ ณ เวลาปัจจุบัน คือไม่เห็น
การเกิด-ดับของขณะจิตนั่นเอง  วรรณกรรมของพระพุทธศาสนาในช่วงหลังก็ได้รับอิทธิพลแนวคิดวรรณคดีแบบ
พราหมณ์มาใช้ช่วยสร้างความตราตรึงให้เกิดขึ้นกับผู้ฟังหรือผู้เสพไม่ว่าจะเป็นวรรณกรรม การละคร การแสดง 
เป็นต้น ก่อให้จิตเกิดความหลงผิด 

ข. กรรมในฐานะการแบ่งชนชั้นทางสังคม 
สมัยอยุธยาความเชื่อเรื่องกรรมมีอิทธิพลต่อการด าเนินชีวิตประจ าวัน   ผู้ท ากรรมดีย่อมได้สิ่งของที่ดีเป็น

สิ่งตอบแทน เช่น การมีฐานะทางสังคมดี ได้รับเกียรติยศ แก้วแหวน เงินทอง เป็นต้น จึงมีการพัฒนาหลักกรรมเพ่ือ
ยกย่องความแตกต่างและจัดล าดับของชนชั้นต่างๆ โดยเฉพาะชนชั้นสูงศักดินาว่าเป็นผู้มีบุญญาธิการที่ได้สั่งสม
                                                           

๔สุภาพรรณ  ณ  บางช้าง (๒๕๓๖),  พุทธธรรมที่เปน็รากฐานสังคมไทย  กอ่นสมัยสุโขทัยถึงก่อนการปลี่ยนแปลงการ
ปกครอง, (กรุงเทพมหานคร : โครงการเผยแพร่ผลงานวิจัย  ฝายวจิยัจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๓๖), หน้า ๙๔.  



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๖๓ 

กรรมดีในชาติปางก่อนโดยขาดการมองไปที่คุณสมบัติของจิตดังเช่นในสมัยพุทธกาล สังคมโดยรวมก็มีแนวโน้มที่จะ
เชื่อหลักการนี้และยอมรับกันอย่างแพร่หลายจนกลายเป็นวัฒนธรรมและวิถีชีวิต จึงก่อให้เกิดหลักกรรมในฐานะ
เป็นตัวแบ่งทางชนชั้น๕ ช่องว่างของความคิดแบบมีอัตตาถาวรเป็นผู้ได้และเป็นผู้เสีย เป็นผู้ครอบครองวัตถุสิ่งของ 
ทรัพย์สิน ต าแหน่งฐานะ เป็นต้น น าไปสู่การจัดแบ่งชนชั้นทางสังคม ท าให้ผู้คิดเข้าใจว่าตนมีอ านาจและโอกาสที่
จะมีความสุขอ านาจมากกว่าคนทั่วไปจึงเป็นที่มาของการแสวงหาบทบาทและการเลื่อนขั้นทางสังคม (Social 
Stratification) โดยใช้ศาสนาเป็นผู้แนะน าส่งเสริมการจัดแบ่งชนชั้นตามลักษณะของความคิด การกระท าหรือ
หน้าที่ทางสังคม ค าสอนเรื่องกรรมของพุทธกับพราหมณ์นั้นต่างกันตรงที่พราหมณ์ยกย่องวรรณะโดยอ้างความ
ศักดิ์สิทธิ์สนับสนุนการแบ่งชั้นกันอย่างชัดเจน ส่วนพุทธนั้นถือสถานะและการกระท าของจิตเป็นสิ่งส าคัญ แนวคิด
ดังกล่าวมีความเข้มแข็งมากกว่าเทววิทยาของตะวันตก๖  

การต้องการเป็นผู้ได้รับผลกรรมดีแตข่าดระบบบริหารจัดการที่ดี ยุติธรรม ทันสมัย และการเป็นอยู่ในสมัย
โบราณเป็นการปกครองโดยระบบราชาธิปไตยซึ่งท าให้เกิดชนชั้น ๒ กลุ่มคือผู้ปกครองในฐานะผู้ใช้อ านาจและทาส
คือผู้ถูกปกครองหรือผู้ถูกอ านาจครอบง าซึ่งมีจ านวนมากกว่า ชนชั้นปกครองจึงใช้หลักกรรมนั่นเองเป็นเครื่องมือใน
การสร้างสถานะภาพให้ตนเองเป็นที่ยอมรับและรักษาสถานะตัวเอง เพ่ือครอบง าจิตใจของชนชั้นล่างโดยหวัง
ประโยชน์ทางสังคมและอ านาจในการปกครอง ดังนั้น หลักความเชื่อเรื่องกรรมจึงเป็นเครื่องมือสร้างอ านาจและ
สิทธิขาดของผู้ปกครอง ศาสนาจึงเป็นองค์กรแรก ๆ ทีถู่กน ามาใช้ในการปกครองตั้งแต่ในสมัยโบราณเพราะค าสอน
ศาสนาสามารถครอบง า ชักจูงใจคนได้ลึกมากกว่าการบังคับทางด้านกายภาพคือ สามารถครอบง าความคิด 
ความเห็นและการตัดสินใจของปัจเจกบุคคลได ้ 

ค. กรรมคือศีลธรรมทาสไม่ใช่เสรี 
จากคติค าสอนในเรื่องการ “ท าดีได้ดี ท าชั่วได้ชั่ว”ซึ่งได้รับอิทธิพลมาตั้งแต่สมัยอยุธยารุ่งเรืองกลายมาเป็น

แรงผลักให้คนท าความดี (เพ่ือให้ตน) ได้ดี ละเว้นความชั่ว (เพ่ือไม่ให้ตน) ได้ชั่วโดยไม่ได้ศึกษาหลักความจริงของ
กรรมและเป้าหมายตามหลักของพุทธศาสนา ท าให้ชนชั้นผู้ปกครองน าหลักกรรมมาเป็นเครื่องมือบังคับ ควบคุม
พฤติกรรมของประชาชนทางสังคมแบบชนชั้น ดังนั้นกรรมในสภาพนี้จึงมีลักษณะเป็นกฎ ข้อบังคับให้ยอมรับโดย
พฤตินัยของผู้คนในสังคม จะเห็นได้ว่าความหมายของกรรมแบบนี้เป็นการยอมตามคือเป็นมาตรการศีลธรรมแบบ
                                                           

๕สุภาพรรณ  ณ  บางช้าง (๒๕๓๖),  พุทธธรรมที่เปน็รากฐานสังคมไทย  กอ่นสมัยสุโขทัยถึงก่อนการปลี่ยนแปลงการ

ปกครอง, (กรุงเทพมหานคร : โครงการเผยแพร ่ผลงานวิจัย  ฝายวจิยัจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย, ๒๕๓๖), หน้า ๔๕. 

๖Charles Eliot, Hindu and Buddhism, (London: Routledge & Kegan Paul, 1921), pp. 176-178. 
  



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๖๔ 

ทาสมากกว่ากรรมซึ่งหมายถึงโอกาสในการเปลี่ยนแปลงคุณสมบัติของจิตเชิงบวกและการพัฒนาพฤติกรรมของ
คน  นอกจากนั้นศีลธรรมแบบทาสนี้ยังพยายามสร้างความหวาดกลัวเชิงบังคับแก่คนทั่วไป การท ากรรมดีคือการ
ยอมจ านนโดยดุษฎีแต่แฝงด้วยความหวาดกลัวต่อการถูกท าโทษ ตรงกันข้ามกับศีลธรรมแบบเสรีซึ่งมีลักษณะเป็น
เหตุเป็นผลและเป้าหมายในตัวเอง สามารถใช้เหตุผลสืบหาข้อเท็จจริงและเป้าหมายหรือจุดประสงค์ได้อย่างเสรี มี
ความสมบูรณ์ในตัวมันเอง ไม่ใช่ศีลธรรมแบบเป็นเครื่องมือเพ่ือไปแสวงหาสิ่งอ่ืน กรรมในฐานะที่เป็นศีลธรรมทาส
จึงไม่มีการพัฒนาและไมต่ั้งอยู่บนความเป็นจริงและความหมายที่ถูกต้องสอดคล้องกับหลักสัจธรรม  

๒) อิทธิพลของกรรมในช่วงศาสนาเทวนิยมตะวันตกเข้าสู่สังคมไทย 
หลังจากสมัยอยุธยา การค้าขายกับชาวต่างประเทศโดยเฉพาะชาวตะวันตกซ่ึงได้เดินทางเข้สู่ไทยพร้อมกับ

หลักค าสอนทางศาสนาเช่น แคธอลิค และ อิสลามในสมัยรุ่งเรืองของอยุธยา โดยเฉพาะในสมัยสมเด็จพระนารายณ์
มหาราช  จนกระทั่งถึงสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น อิทธิพลของแนวคิดของชาวตะวันตกได้ถูกน ามาเผยแพร่ผ่านทาง
ชนชั้นสูงโดยน าหลักการ วิธีการ แบบตะวันตกในสมัยนั้นปลูกฝังให้ความคิด มโนทัศน์ ส่งผลให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงวิธีคิดโดยเฉพาะโลกทัศน์และเป้าหมายของชีวิต รวมถึงกิจกรรมและวัฒนธรรมแตกต่างออกไปจาก
รากฐานเดิมที่มีหลักค าสอนของพระพุทธเจ้าเป็นหลัก ในสมัยรัชกาลที่ ๔ นักการทูตชาวตะวันตกได้น าเอาเอกสาร 
กฎหมาย และหลักเศรษฐศาสตร์แนวใหม่เข้ามาในสังคมไทย มุ่งเน้นไปที่สิทธิ หน้าที่ของปัจเจกบุคคลโดยมีชื่อและ
นามสกุลในฐานะตัวตนถาวรที่สามารถเป็นเจ้าของสิทธิทรัพย์สินต่าง ๆ เพ่ือให้ปัจเจกชนดิ้นรนให้เกิดค่าแรง กลาย
มาเป็นระบบการเป็นเจ้าของสิทธิของปัจเจกบุคคลกระทั่งถึงปัจจุบัน แนวคิดแบบตะวันตกส่งผลต่อการเกิด
กระบวนทัศน์แบบยึดถือตัวตนและโลกทัศน์เชิงสนองตัณหาซึ่งต่างจากพระพุทธศาสนา และยังส่งผลให้เกิด
แนวความคิดดังต่อไปนี ้

  ก.เกิดวัฒนธรรมอัตตานิยมตามหลักเศรษฐศาสตร์สมัยใหม่ 
หลักเศรษฐศาสตร์ตะวันตกสมัยใหม่บังคับให้แสวงหาความมั่งคั่งของปัจเจกบุคคลได้แพร่หลายทั่วโลก

ในช่วงศตวรรษที่ ๑๗ โดยมีปรัชญาประโยชน์นิยมของจอห์น สจ๊วตมิลล์ เป็นตัวผลัก บวกกับปรัชญาแนวปัจเจก
นิยมที่ถือว่า มนุษย์ทุกคนต้องการความสุขและหนีจากความทุกข์ หลักการดังกล่าวถูกน ามาใช้เพื่อผลักดันให้มนุษย์
แต่ละคนดิ้นรนแสวงหาครอบครองความสุขและหนีจากความทุกข์ ท าให้เกิดการกระท าหรือค่าแรง (Surplus) ของ
ชนชั้นกรรมกรและกลายเป็นมูลค่า (Value) หรือเงิน (Money) ในปัจจุบัน เงินจึงเป็นสิ่งที่มีมูลค่าในฐานะที่เป็น
ตัวกลางแลกเปลี่ยนสินค้าทุกชนิด แนวคิดเรื่องกรรมในสมัยนี้ถูกศาสนาน าไปเป็นเครื่องมือในการสร้างเงื่อนไขให้
คนท างานในฐานะเป็นผู้ถูกลงโทษ กรรมในความหมายนี้จึงมีลักษณะเป็นสิ่งต้องชดใช้ตามหลักศาสนาเทวนิยม เช่น 
แม็กซ์ เวเบอร์ นักสังคมวิทยา มองว่าองค์กรของศาสนาคริสต์เป็นองค์กรซึ่งเกิดจากการสะสมทุนของแรงงานต่าง 
ๆ เพราะองค์กรศาสนาได้ค่าแรงงาน เช่นเก็บค่าเช่าอาคาร สถานที่ สร้างอาคารเก็บสะสมวัสดุ สิ่งของ ซี่งเป็นการ



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๖๕ 

สะสมทุนขององค์กร ไม่ว่าจะเป็นทุนทางด้านทรัพย์สิน บุคลากร อ านาจทางสังคมในยุคเริ่มต้นของโครงสร้างของ
สังคม โดยเฉพาะการเก็บภาษีศาสนาของศาสนาคริสต์๗  

อัตตานิยมในสมัยนี้คือการที่ปัจเจกบุคคลมีชื่อและนามสกุลเพ่ือใช้เป็นสิทธิถือครอง แสวงหาวัตถุมาเป็น
กรรมสิทธิ์เพ่ือสนองตัณหาของเอง ยิ่งได้ครอบครองยิ่งเพ่ิมอ านาจของกิเลสตัณหาของปัจเจกบุคคลให้มากขึ้น 
ตัณหานั่นเอง และยังผลักให้เกิดการดิ้นรนแสวงหาแบบไม่มีที่สิ้นสุดดังเช่นในปัจจุบัน คนเป็นทุกข์ไม่ใช่เพราะไม่มี
แต่ไม่พอและไม่หยุดคิดดิ้นรนแสวงหาเพ่ือสนองตัณหา การมีชื่อและนามสกุลนั้นเริ่มใช้ในสมัยรัชกาลที่ ๔ เริ่มมา
เป็นกฎหมายบังคับในสมัยรัชกาลที่ ๖ ท าให้สังคมไทยก้าวเข้าสู่อัตตานิยมสุดโต่งเพ่ือแสวงหาความเป็นเจ้าของวัตถุ
เพ่ือความสุขและความปลอดภัยเพ่ือหลีกเลี่ยงสิ่งตรงกันข้ามกับความสุขคือความทุกข์ให้กับชีวิตของแต่ละคน ลัทธิ
อัตตานิยมเชิงปัจเจกนิยมจึงได้แพร่หลายและเป็นที่ยอมรับกัน จนส่งผลให้เกิดการปฏิเสธหลักกรรม ขาดเป้าหมาย
ของชีวิตที่แท้จริง ผลก็คือท าให้จิตหมกมุ่นและเป็นทาสของตัณหาไม่มีที่สิ้นสุด การแก้ปัญหาในด้านสังคมและ
เศรษฐกิจในปัจจุบันจึงประสบความล้มเหลวเพราะจบลงด้วยสังคมที่เสื่อมศีลธรรม โลกอยู่ในภาวะเสี่ยงต่อการถูก
ท าลายเพราะธรรมชาติถูกน ามาใช้เพื่อสนองตัณหาแบบไม่มีการหยุดยั้งและข้อจ ากัด  

ข. การเสพข้อมูลจากแนวคิดตะวันตกเป็นมาตรฐาน 
ข้อมูลเป็นอีกส่วนหนึ่งซึ่งท าให้กระบวนทัศน์ของความคิดแบบพุทธถูกแปรเปลี่ยนไปเป็นหลักการคิดแบบ

อัตตานิยมของชาวตะวันตก ความรู้และข้อมูลต่างๆ ทางตะวันตกเกิดจากการสังเกตปรากฏการณ์ทางกายภาพเป็น
หลัก โดยมีเป้าหมายในการประมวลความรู้เหล่านั้นมาใช้เพ่ือจัดการสิ่งต่างๆ เชิงกายภาพ การมองมนุษย์และสังคม
ในทรรศนะของตะวันตกแบบกายภาพมากกว่าที่จะให้ความส าคัญในเรื่องของการพัฒนาจิตใจให้เกิดปัญญาความรู้
แจ้งตนเอง ข้อมูลดังกล่าวส่งผ่านทางเอกสารหนังสือ การศึกษา สื่อสิ่งพิมพ์ โทรทัศน์ สื่ออินเตอร์เน็ตทางสังคม 
เป็นต้น ล้วนมีเป้าหมายในการกระตุ้นยอดผู้ชมเพ่ือเพ่ิมมูลค่าทางโฆษณาจากผู้สนับสนุนเป็นหลัก ท าให้สื่อเหล่านั้น
ขาดมาตรการในเชิงศีลธรรมซึ่งเน้นในเรื่องของจิตใจ ศีลธรรมทางพระพุทธศาสนาไม่ได้ถูกน ามาใช้เป็นมาตรการใน
การให้ค าแนะน า วางแนวทางในการด าเนินชีวิตประจ าวันแก่ประชาชนทั่วไป 

แหล่งความรู้เชิงวิชาการที่สังคมไทยได้รับผ่านการถ่ายโอนความรู้จากประเทศตะวันตกของลูกหลาน
เจ้านายที่ไปศึกษาแล้วกลับมาพัฒนาประเทศตามหลักยุทธศาสตร์และกระบวนการคิดแบบตะวันตกในสมัยเริ่มแรก
ท าให้แหล่งข้อมูลที่ได้นั้นเกิดจากหนังสือ เอกสารที่น ามาจากตะวันตกโดยการแปลเป็นภาษาไทยเป็นหลักเนื่องจาก
สังคมตะวันตกมีการพัฒนาความรู้ในระดับมหาวิทยาลัยและบันทึกไว้เป็นลายลักษณ์อักษรจ านวนมากกว่าที่พบใน

                                                           
๗Dean M. Kelley, Why Churches Should Not Pay Taxes, (New Hapshire: Harper & Row, 1977), pp. 

17-18.  



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๖๖ 

ประเทศไทยในสมัยเดียวกันจึงเป็นเหตุให้เอกสารข้อมูลทางตะวันตกมีอิทธิพลสร้างหลักความรู้ แนวคิดและ
เป้าหมายแตกต่างไปจากแนวคิดของสังคมไทยในสมัยก่อนซึ่งตั้งอยู่บนหลักและเป้าหมายของพระพุทธศาสนา 
เนื่องจากต้องมีการปรับปรุงพัฒนาประเทศให้มีความเจริญก้าวหน้าทางกายภาพ สังคมเศรษฐกิจและบ้านเมืองให้
เทียบเท่ากับสังคมตะวันตกจึงท าให้ขาดข้อมูลจากหลักค าสอนของพุทธศาสนาเนื่องจากยังไม่มีการศึกษาค้นคว้าให้
ทันสมัยในสมัยเริ่มแรก 

ค. การเผยแผ่ความเชื่อหลักการมากกว่าหลักสัจธรรม 
ในปัจจุบันแม้การศึกษาหลักธรรมของพุทธศาสนาได้รับการเผยแพร่แต่นักการศาสนาที่มีความรู้ส่ วนมาก

ได้ศึกษาศาสนา หลักการ จากเอกสารหนังสือแบบศาสนาเทวนิยมตะวันตกแล้วน ามาผสมกับค าสอนของ
พระพุทธศาสนา เห็นได้จากเอกสารหนังสือเพ่ือเผยแพร่ศาสนาจ านวนมากที่เน้นความรู้แบบหลักการมากกว่าสัจ
ธรรมจนไม่สามารถที่จะสร้างวัฒนธรรมพุทธในชีวิตประจ าวันได้ เนื่องจากน าเสนอหลักการของศาสนาแบบ
ตะวันตกได้รับอิทธิพลแนวคิดมาจากศาสนาคริสต์ ที่เน้นการคิดวิเคราะห์สร้างเหตุผลเพ่ือโน้มน้าวให้เห็นด้วย ให้
เชื่อและยอมตาม ตรงข้ามกับพระพุทธเจ้าทรงสอนสัจธรรมเน้นการปฏิบัติในชีวิตประจ าวันจนเป็นวิถีชีวิตแบบพุทธ 
ค่านิยม เป้าหมายชีวิต เป็นต้น ของคนในสังคมล้วนมีแก่นสารคือสัจธรรมและมีเป้าหมายคือการพ้นทุกข์ตามหลัก
ค าสอนเดิมทั้งสิ้น 

หลักค าสอนของพุทธศาสนาเน้นเรื่องสัจธรรมพร้อมที่จะถูกน ามาใช้ทุกขณะจิตในปัจจุบันมากกว่าหลักการ
ที่จะต้องเชื่อและยอมตาม และมีเป้าหมายคือการพ้นทุกข์ ด้วยการพัฒนาจิตด้วยปัญญาจนท าอริยมรรคให้เกิด
เท่านั้น ตราบใดที่จิตไม่ถึงอริยมรรคและสติสัมปชัญญะยังไม่บริบูรณ์ตราบนั้นก็ยังไม่สามารถจะพ้นทุกข์และดับ
กิเลสได้ ความรู้หลักการไม่สามารถจะน าไปสู่การหลุดพ้นจากทุกข์ได้  นี้เป็นหลักการดั้งเดิมในสมัยพุทธเจ้า ดังนั้น
ชาวพุทธในสมัยก่อนจึงนิยมการพัฒนาจิตด้วยการเจริญสติสัมปชัญญะเพ่ือให้เกิดวิปัสสนาญาณบรรลุมรรคผล
มากกว่าการแสดงและน าเสนอความรู้เชิงหลักการ การมสีติสัมปชัญญะในทกุขณะจิตได้เท่านั้นจึงเป็นดับทุกข์ได ้

ง.การด าเนินชีวิตแบบวัตถุนิยมถือการครอบครองและการเสพติดกิเลสกามและวัตถุกามเป็นเป้าหมาย 
ความคิดและมโนทัศน์ที่ต้องการเป็นเจ้าของวัตถุและการเสพติดวัตถุท าให้เกิดการแก่งแย่ง ความอ

ยุติธรรม ความเสื่อมศีลธรรมแก่บุคคลและสังคมโดยรวม เนื่องจากขาดการค านึงถึงหลักธรรมและเป้าหมายที่
แท้จริง เพราะพฤติกรรมของปัจเจกบุคคลนั้นเองส่งผลต่อพฤติกรรมโดยรวมของสังคม เมื่อมีความคิดเช่นนี้ย่อม
เพียรพยายามทะเยอทะยานสนองตัณหาของตน ซึ่งตรงกันข้ามกับกรรมในความหมายเดิมที่หมายถึงการพัฒนาจิต
ของตัวเองให้เปลี่ยนเป็นกุศลมากกว่าการสนองตัณหาซึ่งเป็นอกุศลจิต   การถือลัทธิปัจเจกบุคคลก็คือัตตวาทุ
ปาทานทีเ่กิดจากอกุศลจิต ดังนั้นมนุษย์จึงมีลักษณะของปัจเจกบุคคลผู้กระเสือกกระสน กระหาย แสวงหาเพ่ือการ
เสพตามอ านาจความโลภ ความโกรธ ซ่ึงเกิดจากความหลง ความหลงเกิดขึ้นได้เพราะขาดสติอยู่กับอารมณ์ปัจจุบัน 



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๖๗ 

จนไม่สามารถจ าแนกว่าสิ่งที่ก าลังเกิดขึ้นนี้คืออะไร? เป็นกุศลหรืออกุศล และก าลังเป็นไปอย่างไร? ดังนั้นความ
ทุกข์ของคนในสมัยปัจจุบันคือไม่สามารถแสวงหาครอบครองวัตถุกามเพ่ือสนองกิเลสกามของตนเองได้ตามที่
ปรารถนา เป็นให้ด าเนินชีวิตอยู่ด้วยความทุกข์ทรมาน การขาดศีลธรรม การเอารัดเอาเปรียบ การท าลายเพ่ือ
แก่งแย่งทรัพย์สิน เป็นต้น 

๓.มโนทัศน์เร่ืองกรรมเชิงอัตวิสัยและวัตถุวิสยั 
มโนทัศน์เรื่องกรรมเกิดจากมุมมองกรรมที่แตกต่างกัน มุมมองหรือจุดยืนของทัศนะเรื่องกรรมแบ่ง

ออกเป็น ๒ หลักใหญ่ๆ โดยก าหนดตามจุดมองคือจิตเป็นหลัก ได้แก่ การมองแบบอัตวิสัยและภาวะวิสัยหรือวัตถุ
วิสัย  

 ก.กรรมเชิงอัตวิสัย (Subjective Action) 
กรรมในฐานะที่เป็นอัตวิสัยหมายถึงกรรมที่เป็นโครงสร้างของจิต จิตและกรรมเป็นตัวเดียวกัน การมอง

ลักษณะนี้จะต้องมองตัวกรรม ณ เวลาปัจจุบัน และเห็นองค์ประกอบของกรรมโดยใช้จิตเป็นตัวมอง ไม่มีการโยงถึง
หลักการอ่ืนประกอบ การมองเห็นกรรมแบบอัตวิสัยคือกการใช้สติสัมปชัญญะสังเกตความเป็นจริงที่ก าลังเกิด
ขึ้นกับจิตทุกขณะ กรรมแบบนี้จึงสอดคล้องกับความเป็นจริง แสดงให้เห็นโครงสร้างของจิตก่อน ตามรู้การท างาน
ของจิตก่อน และพฤติกรรมทางวาจาและทางกาย ซึ่งตรงกับพุทธพจน์ว่า “เจตนาห  ภิกฺขเว กมฺม  วทามิ” 
หมายความว่า ตัวเจตนานั่นเองเป็นตัวกระท า “สิ่งมีชีวิตทั้งหมดมีการกระท า (กรรม) เป็นของตัวเอง (กมฺมสก
ตา)”๘ กรรมในที่นี้หมายถึงภาวะที่จิตขับเคลื่อนโดยธรรมชาติ หากเจตนาปรุงแต่งด้วยอกุศลจิต จิตนั่นเองก็จะเป็น
ตัววิบาก ไม่แยกจากกัน ดังนั้นการมองจิตเชิงอัตตวิสัยน าไปสู่ประสบการณ์การมีสติสัมปชัญญะ โดยในขณะนั้นจิต
ย่อมมีอารมณ์ของตนเองเป็นใหญ่ เช่นกรณีคนก าลังเจ็บป่วย หรือก าลังใกล้ตายย่อมไม่สนใจคิดเรื่องอ่ืน เป็นภาวะ
จิตที่ก าลังเปิดรับต่อการเปลี่ยนแปลง และรอรับผลที่ก าลังปรากฏตัว จบลงในขณะนั่นเอง จิตดังกล่าวจึงมีลักษณะ
เป็น ยถาภูตญาณทัสสนะ คือรู้เห็นด้วยญาณอย่างที่จิตเป็นไปอยู่แล้ว เป็นการมองเห็นองค์ประกอบของจิตและจิต
อย่างถูกต้อง จึงเหมาะที่จะยอมรับความเป็นจริง การเปลี่ยนแปลงและมีโอกาสปรับจิตให้เป็นกุศลและมองเห็น
ความเป็นจริงซึ่งน าไปสู่ความพ้นทุกขไ์ด ้

ข. กรรมเชิงวัตถุวิสัย (Objective action) 
กรรมเชิงวัตถุวิสัยมีลักษณะเป็นการอธิบายปรากฏการณ์เชิงภาวะวิสัยซึ่งเทียบได้กับกระบวนการอธิบาย

ปรากฏการณ์ทางวิทยาศาสตร์และสังคมศาสตร์โดยมีเป้าหมายเพื่อสร้างความเข้าใจและใช้เป็นเกณฑ์มาตรฐานการ
ยอมรับ การเข้าใจร่วมกัน การยอมรับนี้จัดเป็นเพียงความคิดหรือมโนสังขารอย่างหนึ่งโดยจัดหลักกรรมให้เป็น

                                                           
๘องฺ.ปญฺจก. (ไทย) ๒๒/๕๗/๑๐๑. 



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๖๘ 

ระบบเพ่ือความเข้าใจร่วมกัน เช่น (ก) หลักกรรมที่ให้ผลตามหน้าที่คือชนกกรรมคือกรรมส่งให้เกิด อุปถัมภกกรรม 
คือกรรมสนับสนุนสงเสริม เป็นต้น  (ข) กรรมที่ให้ผลก่อนหรือหลัง คือ ๑) ครุกรรม กรรมหนัก   ๒) อาสันนกรรม 
กรรมใกล้ดับจิต   ๓) อาจิณณกรรม กรรมที่ท าจนชิน   ๔)กตัตตากรรม กรรมสักว่าท าและ (ค) กรรมให้ผลตาม
ระยะเวลา  มี ๔  อย่างคือ   ๑)  ทิฏฐธัมมเวทนียกรรม กรรมใหผลในชาตินี้   ๒)  อุปปชชเวทนียกรรม กรรมใหผล
ในชาติหนา   ๓)  อปราปริยเวทนียกรรม กรรมใหผลในชาติตอ ๆ ไป   ๔) อโหสิกรรม กรรมไม่ให้ผล๙   

หลักกรรมดังกล่าวนี้เป็นเพียงหลักการท าให้เกิดความเชื่อ ตกลงใจ โดยมีเหตุผลประกอบเพ่ือให้เกิดการ
ยอมรับ แต่ยังไม่ใช่ส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงของจิตได้ต้องอาศัยสติสัมปชัญญะเพ่ือให้ด าเนินไปสู่เป้าหมายคือการ
ดับทุกข์ได้อย่างเป็นรูปธรรม หลักกรรมเชิงหลักการเกิดจากกระบวนการคิดทบทวนและเชื่อมโยงศัพท์และ
ค าอธิบายเพ่ือให้เกิดความเข้าใจและยอมรับร่วมกันเท่านั้น ความเข้าใจเรื่องกรรมเพียงหลักการยังอาจมีการ
เพิกเฉยต่อการพัฒนาจิตจนไม่สามารถสร้างกุศลจิตทุกขณะได้ คือปล่อยให้ตนและสังคมเต็มไปด้วยอกุศลจิตโดยไม่
รู้ตัว ดังที่ พระพุทธทาสภิกขุกล่าวไว้ว่า 

     สังคมไทยปัจจุบันได้มีการเปลี่ยนแปลงไปตามวัตถุเป็นอย่าง มาก  แต่ การเปลี่ยนแปลงดังกล่าว หา
ได้เป็นไปเพ่ือประโยชน์สุขท่ีแท้จริงของคนไทยไม่  คนนิยมวัตถุหรือวัตถุนิยมมากไปมีกิเลสมากขึ้น และสิ่ง
ที่ขาดคือ ศีลธรรม สภาพสังคมที่ฟอนเฟะ เพราะรับอิทธิพลอารยธรรมตะวันตก๑๐  
ในปัจจุบันสังคมไทยตกอยู่ภายใต้อิทธิพลของกระแสวัตถุนิยมและบริโภคนิยมตามอย่างชาติตะวันตก เมื่อ

หลักกรรมถูกบิดเบือนไปจากหลักค าสอนเดิมในพระพุทธศาสนาว่า “ละบาป บ าเพ็ญกุศล และท าจิตให้บริสุทธิ์” 
กลายมาเป็น  “ท าดีได้ดี  ท าชั่วได้ชั่ว”  เป็นการวัดผลของความดีกันที่วัตถุ  คนในสังคมจึงแสวงหาความเป็น
เจ้าของวัตถุและความร่ ารวยโดยด้วยวิธีการที่ผิดหลักกรรมและผิดศีลธรรม ส่งผลกระทบต่อความเป็นอยู่แบบปกติ
สุขของสังคมส่วนรวม  “ความเชื่อเรื่องกรรมที่ไม่ถูก คือเรามองกรรมไปที่สิ่งของ ที่เงินทองของนอกกายจะไปเทือก
นั้นซึ่งเป็นความเชื่อที่ไม่ถูกต้องแต่ไม่ได้มองที่ผลของมัน คือความดี ความชั่ว อันมีอยู่แล้วในกรรมนั้นซึ่งจิตใจเรา
สัมผัสได้ทุกครั้งที่เราท ากรรม”๑๑ นอกจากนั้น หลักความเชื่อของกรรมยังถูกน าไปสูู่การพนัน เสี่ยงโชค หรือการได้
ลาภลอย เช่นการถูกหวย การพนัน หรือการประสบสิ่งที่ไม่คาดฝันเช่นอุบัติเหตุ ความจริงปัญหาดังกล่าวเกิดจาก

                                                           
๙ พระพรหมโมลี (วิลาศ  ญาณวโร), กรรมทีปนี,  เลม่ ๑, (สงขลา: ส านักปฏิบัติธรรมประจ าจังหวัดสงขลา     

๒๕๕๒), หน้า ๑๑๗. 
๑๐พุทธทาสภิกข,ุ  ท่านพุทธทาสกับการศึกษา, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพคุรุสภา, ๒๕๔๕), หน้า ๑๓. 
  

๑๑พุทธทาสภิกข,ุ กรรมและการอยูเหนือกรรม, (กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา, ๒๕๓๙), หน้า ๒๐.  



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๖๙ 

ความยากจนหรือการด้อยโอกาสทางด้านเศรษฐกิจท าให้น าความคิดเรื่องหลักกรรมในชาติปางก่อนมาช่วยอธิบาย
เพ่ือให้เกิดการยอมรับ 

๔.สภาวะแท้จริงของกรรม 
กรรมที่ถูกต้องนั้นต้องพิจารณาความเป็นจริงของกรรมว่าคืออะไร? มีสาเหตุจากอะไร? และมีผลหรือ

เป้าหมายอย่างไร?  จุดยืนของพุทธศาสนาถือความจริงที่ประกอบด้วยประโยชน์ เป็นสภาพธรรมที่ก าลังเกิดข้ึนและ
ด าเนินไปอยู่ในปัจจุบัน มีพุทธพจน์ที่ทรงตรัสไว้ว่า  

      กรรมเก่าเป็นไฉนคือตาเห็นรูปได้ พึงเห็นว่าเป็นกรรมเก่า หู จมูก ลิ้น กาย ใจก็เช่นกัน พึงเห็นว่าเป็น
กรรมเก่า อันปัจจัยปรุงแต่งแล้ว ส าเร็จด้วยเจตนา เป็นที่ตั้งของเวทนานี้เรียกว่า กรรมเก่า กรรมใหม่เป็นไฉน 
คือ กรรมที่บุคคลท าด้วยกาย ด้วยวาจา ด้วยใจในปัจจุบันขณะนี้ เรียกว่า กรรมใหม่ ความดับแห่งกรรมเป็น
ไฉน คือ นิโรธที่ถูกต้องวิมุตติเพราะความดับแห่งกายกรรม วจีกรรม มโนกรรม นี้เรียกว่า ความดับแห่งกรรม 
หลักปฏิบัติให้ถึงความดับแห่งกรรมได้แก่การเจริญมรรคมีองค์ ๘๑๒  

ในนิพเพธิกสูตร  พระพุทธเจ้าตรัสถึงสาเหตุของกรรมว่า  “ผัสสะ ๑๔  เป็น เหตุเกิดแห่งกรรม”๑๓  และ
ในนิทานสูตร  พระพุทธองคตรัสถึงเหตุเกิดแห่งกรรมในลักษณะที่เป็นปัจจัยเกิดสืบเนื่องต่อกันเป็นสาย ซึ่งสรุปเหตุ
เกิดกรรมชั่วคือโลภะ โทสะ โมหะ เหตุที่เกิดกรรมดีคือ อโลภะ อโทสะ อโมหะ๑๔ พุทธพจน์นี้บ่งบอกสภาวะของจิต
นั่นเองไม่เกี่ยวข้องกับเหตุการณ์สิ่งภายนอก ซึ่งแตกต่างจากคนทั่วไปมักน าเอาหลักกรรมไปอธิบายสิ่งปรากฏ
ภายนอก แท้จริงแล้วสิ่งที่ปรากฏภายนอกก็เกิดขึ้นในจิตในฐานะสัญญาคือภาพความจ าซึ่งเป็นองค์ประกอบหนึ่ง
ของจิตนั่นเอง  

ถ้ามองจากจุดนี้ลักษณะของกรรมไม่สามารถจะแยกออกจากจิตที่ด าเนินไปตามเหตุปัจจัยที่ท างานร่วมกัน
ในรูปแบบ  กิเลส  กรรม  วิบาก คือจิตมีลักษณะรับรู้อารมณ์และเกิด-ดับพร้อมกับอารมณ์ การเกิดดับของจิตนั้น
เกิดจากแรงผลักคือกิเลส ส่งผลให้สถานะของจิตมีสภาพถูกปรุงแต่งเรียกว่าสังขารหรือกรรม กรรมก็คือสภาพจิตที่
ปรุงแต่งโดยกุศลกับอกุศล ท าให้เกิดการเวียนว่ายตายเกิดอย่างต่อเนื่อง โดยมีเจตนาเป็นตัวก าหนดที่ไป  เจตนาคือ
กรรมที่แสดงออกของจิตที่เป็นกุศลหรืออกุศล  กรรมทางพระพุทธศาสนาจึงมิใช่ตัวก าหนดโชคชะตาหรือการค้ า

                                                           
๑๒ส .สฬา.(ไทย) ๑๘/๑๔๖/๑๗๙. 
๑๓อง.ปฺจก.(ไทย).๒๒/๖๓/๕๗๗  
๑๔องฺ.ติก.(ไทย) ๒๐/๓๔/๑๘๖.  



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗๐ 

ประกันทางสังคมของมนุษย์ แต่เป็นเรื่องการกระท าโดยมีจิตเป็นตัวเริ่ม ซึ่งทางศาสนาเทวนิยมความเข้าใจว่าพระ
เจ้าเป็นผู้ก าหนด๑๕  

เมื่อจิตเกิด-ดับ วิบากก็อยู่ในช่วงขณะที่จิตเกิดดับนั้นเองต่อเนื่องกันไปไม่ขาดสาย เมื่อถูกปรุงแต่งโดยกุศล
จิตและสติปัญญาก็จะท าให้เกิดการเข้าใจกระบวนการดังกล่าวสามารถน้อมจิตซึ่งก าลังเสวยวิบากกรรมซึ่งเป็นกุศล
และอกุศลนั้นให้เข้าสู่ปัญญาเพ่ือหลุดพ้นออกจากความหลงเข้าใจผิดและอุปาทานว่ามีตัวตนเป็นเราเป็นเขา การ
ยึดถือเป็นตัวตนเราเขานั้นเองเป็นผลคือวิบากและเป็นเหตุของการกระท าที่แสดงออกมาทางกายและวาจาซึ่งส่งผล
สะท้อนให้เกิดวิบากกรรม ดังนั้นตัวตนที่เกิดขึ้นจึงเป็นวิบากของกรรมโดยอัตโนมัติ เป็นความเข้าใจผิดที่คิดว่าจะ
เอาตัวตนไปท าและไปเสวยอนารมณ์อย่างที่ตนคิด เช่น ความคิดมโนภาพว่า ภพภูมิต่างๆ เชิงกายภาพเป็นสิ่งที่มี
อยู่จริงต่างหากจากจิตที่เป็นปัจจุบัน ย่อมตกอยู่ในเครือข่ายของความคิดซึ่งถูกปรุงแต่งโดยความไม่รู้ (ดูรูป ก.) 

 
รูป ก. ภาพแสดงการท างานของกรรมช่วงขณะจิต  

ดังนั้นลักษณะกรรมเชิงอเทวนิยมที่ถูกต้องของพระพุทธศาสนานั้นจึงประกอบด้วยคุณลักษณะที่ตรงกัน
ข้ามกับหลักแนวคิดของเทวนิยม ดังนี้ 

  ๑)มุ่งตรงต่อการตัดการเวียนว่ายตายเกิด 
กรรมคือเครื่องมือที่น าไปสู่การปฏิบัติเพ่ือให้เข้าถึงการดับกรรม ได้แก่ข้อปฏิบัติตามหลักอริยมรรคมีองค์ 

๘ โดยมีเป้าหมายคือการพัฒนาจิตให้หลุดพ้นจากทั้งกรรมดีและกรรมชั่ว ซึ่งเป็นการสิ้นกรรมคือการหยุดปรุงแต่ง
ทางความคิด  การจะหลุดพ้นจากอ านาจของความคิดได้ต้องพัฒนาจิตตามหลักไตรสิกขาเพ่ือให้เกิดวิปัสสนาญาณ 
จึงจะสามารถรู้เท่าทันสภาวธรรมตามความเป็นจริงได้ ความหลงคิดผิดว่ามีตัวตนที่เที่ยงแท้ มีสิ่งที่เป็นสุขนิรันดร์ก็
พลอยดับไปด้วยเพราะสภาวะที่สติปัญญามองเห็นความจริงปรากฏชัดแจ้งทุกตามหลักไตรลักษณ์ ดังนั้นภาวะจิต
ของผู้บรรลุธรรมย่อมไม่ตกลงไปสู่ความหลงผิดพลาดโดยการคิดว่ามีตัวเขา ตัวเราหรือภพภูมิเที่ยงแท้ถาวร การ

                                                           
๑๕Nyanatiloka, Buddhist Dictionary Manual of Buddhist Terms and Doctrines,  

(Kandy:  Buddhist Publication Society, 1980), p. 92.  



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗๑ 

กระท าที่ไม่มีกิเลสจึงไม่จัดเป็นกรรมแต่เป็นเพียงกิริยาเท่านั้นจึงไม่มีวิบากคือไม่มีตัวตนที่จะต้องไปรับผลนั้นเอง จึง
กล่าวได้ว่าภาวะจิตเช่นนั้นเป็นการหลุดพ้นจากวัฏฏะ ๓ คือกิเลส กรรม วิบากและได้บรรลุถึงนิพพาน 

๒) ท าลายการแบ่งชนชั้นทางสังคม 
ในศีลธรรมระดับโลกิยะซึ่งคนทั่วไปผู้ไม่รู้ความเป็นจริงเรื่องกรรมย่อมน าหลักกรรมมาใช้เพ่ือการแบ่งชน

ชั้นเนื่องจากคิดค านึงถึงผลประโยชน์ที่ตัวเองจะได้ ต่อเมื่อปราศจากความเข้าใจผิดในเรื่องของการมีตัวตนเราเขา
แล้ว กระท าหรือกรรมก็คือการด ารงชีวิตอยู่ พร้อมด้วยสติและสัมปชัญญะพิจารณาความเป็นจริงที่ก าลังเกิดขึ้นอยู่
และให้ความส าคัญกับจิตและภาวะที่มากระทบ การด ารงชีวิตจึงเป็นไปเพ่ือการลดทอนชนชั้นในทางสังคม เพราะ
ถือเอาคุณสมบัติของจิตเป็นหลัก มิได้ถือเอาคุณสมบัติและปริมาณของวัตถุซึ่งท าให้เกิดความพึงพอใจ ไม่พอใจจนมี
อิทธิพลครอบง าเหนือจิตได ้ดังนั้นกรรมคือความพยายามเพ่ือท าลายการแบ่งชนชั้นวรรณะ การถือเราถือเขา ความ
ขัดแย้ง เป็นต้น นั่นเอง 

๓) เป็นศีลธรรมแบบเสรี 
กรรมเป็นกฎธรรมชาติอย่างหนึ่งซึ่งเกิดจากจิตที่เป็นกุศลและอกุศล กรรมจึงถือเป็นโอกาสในการ

เปลี่ยนแปลงตนเองโดยการใช้สติสัมปชัญญะรู้ความเป็นจริงและไม่หลงคล้อยตามไปตามความความหลง ลักษณะ
กรรมและผลของกรรมเกิดขึ้นในช่วงขณะจิตและเสวยผลดับไปสืบต่อเนื่องกัน ดังนั้นการท าสิ่งใดล้วนมีเป้าหมายใน
ตัวมันเองหรือมีคุณค่าสิ้นสุดในตัวมันเองไม่ได้เกิดจากการคาดหวังสิ่งอ่ืนที่จะะเกิดขึ้นในอนาคตหรือตนเองจะได้สิ่ง
ใดตอบแทน เสร็จสมบูรณ์ในตัวเองแล้ว คือไม่เป็นทาส ไมต่้องเดือดร้อนใจภายหลัง กรรมจึงสนับสนุนศีลธรรมแบบ
เสรีภาพ เพราะศีลธรรมเป็นตัวจิตที่ก าลังเกิดขึ้นและดับไปทุกขณะนั่นเอง จิตก็จะท างานใหม่ไปทุกขณะ สติที่
ท างานสมบูรณ์ย่อมน าไปสู่ศีลธรรมแบบเสรี คือไม่ยึดติดกับสิ่งใด จิตจะเป็นอยู่กับความจริงมากกว่าความจริงเชิง
หลักการ  

๔) ท าลายอัตตานิยมแบบเสพติดวัตถุ 
เมื่อเกิดความรู้เข้าใจอย่างถูกต้องจิตจะสร้างกรรมเพ่ือท าลายความหลงผิดเป็นอัตตาคือการยึดถือว่ามี

ตัวตนพร้อมกับคุณลักษณะความเป็นตัวตนอ่ืน ๆ ทีต่ิดตามมา โดยไม่ได้คาดหวังหรือเสพติดภาพที่ปรากฏภายนอก
ซึ่งเป็นสัญญาที่ก าลังปรากฏในขณะปัจจุบันนั่นเอง สติสัมปชัญญะท าให้คลายจากความยึดมั่นว่าเป็นตัวตนและเรา
เขาเพราะเห็นสัญญาเกิด-ดับไม่ได้สร้างภาพของวัตถุภายนอกให้ด ารงอยู่นาน จิตย่อมไม่ติดเสพอารมณ์นั้น ดังนั้น
กรรมที่ถูกต้องจึงน าไปสู่การท าลายอัตตาโดยตรง ตรงกันข้ามกับกรรมที่คนทั่วไปเข้าใจที่สร้างอัตตาถาวรไว้รอเสพ
ผลกรรมในอนาคตเพราะความอยากหรือตัณหา 

๕) เน้นหลักสัจธรรม 



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗๒ 

 หลักสัจธรรมคือความเป็นจริงซึ่งก าลังปรากฏเป็นองค์ธรรมที่ส าคัญส าหรับการรู้อารมณ์และการหลุดพ้น
จากความหลงผิด กรรมจึงไม่ใช่ค าอธิบายแต่เป็นปรากฏการณ์ที่ด าเนินไปอยู่ตามธรรมชาติในขณะปัจจุบันซึ่งหลัก
สัจธรรมเป็นหลักธรรมนิยามคือความไม่เที่ยง การด ารงอยู่เพียงชั่วขณะ และดับพร้อมไปจิตสืบเนื่องกัน เมื่อจิตมี
ความมั่นคงต่อขณะปัจจุบัน ก็สามารถท าลายความคิดหลงข้ามขณะปัจจุบันไปสู่อดีตและอนาคต ดังนั้นตาม
ข้อเท็จจริงคือหลักกรรมเป็นกระบวนการซึ่งจะด าเนินไปสู่เป้าหมายคือการปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่นทุกอย่าง 
 

๖) ส่งเสริมเสรีภาพในการด าเนินชีวิตด้วยสติสัมปชัญญะ  
เมื่อจิตรู้สภาวะความเป็นจริงและรู้ว่าต้นเหตุของการเข้าใจผิดเรื่องกรรมเป็นมิจฉาทิฐิที่เจ้าลัทธิศาสนาอ่ืน

สอนให้ยึดมั่นถือมั่นเพราะความไม่รู้ทางที่ถูกต้อง การด าเนินชีวิตจึงเกิดความหลงเข้าใจผิดและมีพฤติกรรมเป็นไป
ในทางทุจริตหรือยึดมั่นผูกตัวเองไว้กับความหลง ผู้มีสติจะแสวงหาสถานะภาพที่แท้จริงในเชิงปฏิบัติโดยก าหนดรู้
สภาวะธรรมที่เป็นประโยชน์เพ่ือปลดปล่อยจิตจากความเป็นทาสของกิเลสคือโลภ โกรธ หลง มองเห็นสิ่งที่มา
กระทบเป็นเพียงอารมณ์ที่เกิด-ดับตลอดเวลา ดังนั้นผู้มีชีวิตอยู่ด้วยสติสัมปชัญญะจึงมีเสรีภาพไม่ขึ้นตรงต่อสิ่งใด 
ไม่เป็นทาสของใคร การเป็นทาสก็คือการยอมให้จิตถูกภาพสัญญาครอบง าจิตอยู่นานจนสร้างอ านาจในการปรุงแต่ง
ให้เกิดความหลงยึดถือสัญญาอารมณ์ต่างๆเหล่านั้นซ้ าแล้วซ้ าอีกเพราะความเคยชินของสมอง ต่อเมื่อจิตมีสติรู้เท่า
ทันภาพสัญญาที่เกิด-ดับกส็ามารถปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่นได้ 

๕.จุดยืนของหลักกรรมทีถู่กต้อง 
การตีความเรื่องกรรมในเชิงวัตถุวิสัยหรือภาวะวิสัยเป็นเหตุอย่างหนึ่งที่น าไปสู่การน าหลักกรรมไปอธิบาย

ปรากฏการณ์ทางกายภาพมากกว่าปรากฏการณ์ทางจิต เนื่องจากการคิดเชิงเหตุผลเน้นการสังเกตผลที่สอดคล้อง
กับสภาวะความเป็นจริงทางกายภาพโดยอาศัยกฎทางฟิสิกส์ ชีวะ เคมี ซึ่งเป็นวิทยาศาสตร์กายภาพน ามาอธิบาย
ให้เกิดความเข้าใจแบบกายภาพ จึงมักปฏิเสธกฏที่สูงขึ้นไปอีกคือกฎของจิตหรือจิตตนิยามซึ่งบอกความเป็นจริง
ของจิตที่ประกอบด้วยกุศลและอกุศล กฎของการกระท าหรือกรรมนิยามซึ่งส่งผลให้เกิดวิบากโดยมีต้นเหตุมาจาก
กิเลส ลักษณะของกรรมที่ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนาต้องมีลักษณะคือ  

๑) กรรมตั้งอยู่บนความจริงขณะปัจจุบัน 
ความคิดปรุงแต่งเกิดจากสัญญาและเวทนาเป็นตัวปรุงแต่งท าให้เกิดการคิดว่ามีตัวตนที่เป็นอดีตในฐานะ

เหตุและตัวตนในอนาคตซึ่งเป็นผู้รับผลของกรรม การกระท าบางอย่างเช่น การได้รับความสุข ได้ลาภสักการะ เป็น
ต้นท าให้จิตเกิดความปีติยินดี อีกอย่างหนึ่งครุกรรมไม่สามารถจะถูกน ามาอธิบายเพ่ือให้ได้รับผลของกรรมตอบ
แทนสาสมไดใ้นขณะปัจจุบัน เนื่องจากโทษที่ได้รับมนุษย์คิดว่า ผลกรรมไม่ควรสิ้นสุดลงเพียงขณะจิตปัจจุบัน ท าให้
เกิดการซัดทอดวิบากของกรรมหนักมากกว่าสิ่งที่ เป็นอยู่ในปัจจุบัน ไปไว้ในอนาคตที่มีตัวตนเดียวกันเป็นผู้



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗๓ 

ครอบครอง เหตุผลดังกล่าวนี้เป็นตัวปิดบังไม่ให้สนใจความเป็นจริงของขณะจิตที่ก าลังปรากฏจริง หากคนรู้จิต
อย่างถูกต้องแล้วย่อมไม่หลงไปกระท าพฤติกรรมซึ่งมีโทษหนักเช่นนั้น ครุกรรมจึงเป็นสิ่งที่น าไปสู่ความยากล าบาก
ในการแก้ไขเพราะมีผลต่อคุณสมบัติของจิตมากในการพัฒนาจิตให้ละวางสัญญาภาพที่มีตัวตนเกี่ยวข้องผูกไว้จนจิต
ไม่สามารถด ารงอยู่กับสติสัมปชัญญะในปัจจุบันไดเ้พราะความเข้มข้นของสัญญาและการยึดติด 

๒) กรรมสนับสนุนการพัฒนาจิตให้พ้นทุกข์ 
ตามหลักระพุทธศาสนาถือว่ามนุษย์เป็นผู้มีใจสูงสุด มนุษยภูมิเป็นภพที่พระพุทธเจ้าและพระอรหันต์

ทั้งหลายบ าเพ็ญบารมี ดังนั้นภาวะจิตของมนุษย์เหมาะสมในการบรรลุธรรม การเกิดเป็นมนุษย์ถือว่าเป็นคุณสมบัติ
สูงสุดเหนือกว่าภพภูมิหรือเทวดาอ่ืนๆ เนื่องจากมนุษยภูมิสามารถบ าเพ็ญบารมีและมีอ านาจในการเปลี่ยนจิตจาก
อกุศลวิบากให้เป็นกุศลและสามารถพัฒนาจิตให้เหนือกุศลและอกุศลวิบากได้ คือดับทุกข์ได้ ดังนั้นเป้าหมายของ
กรรมเพ่ือน าไปสู่การพัฒนาจิตซึ่งมีลักษณะเป็นสากล๑๖ ภาพของภูมิอ่ืนนั้นไม่เอ้ือให้มีการพัฒนากุศลจิตและเจริญ
วิปัสสนาได้ด้วยตัวของจิตเอง ถ้ามองในแง่นี้พุทธศาสนาจึงถือว่าเป็นมนุษยนิยมคือยกย่องมนุษย์ผู้สูงส่งกว่าเทวดา 
พระอินทร์ พรหมทั้งหลายเพราะสามารถบรรลุธรรมได้และไม่จ าเป็นต้องอ้อนวอนเทพเจ้าใด ๆ 

๓. กรรมสร้างวัฒนธรรมของสติสัมปชัญญะ 
กรรมเป็นตัวแสดงเหตุและกระบวนการปรับเปลี่ยนให้เห็นความเป็นจริงแท้เพ่ือด าเนินไปสู่เป้าหมาย 

ดังนั้นหลักกรรมถือเป็นเครื่องมือเพ่ือเปลี่ยนเหตุซึ่งจะน าไปสู่เป้าหมายในการพ้นทุกข์ กรรมจะต้องน ามาอธิบายใน
เชิงกระบวนการหรือเครื่องมือเพ่ือให้บรรลุถึงเป้าหมาย การเจริญสติสัมปชัญญะเพ่ือรู้เท่าทันสภาวะธรรมจนเกิด
วิปัสสนาญาณในระดับขั้นต่างๆ จึงจะสามารถรู้ความเป็นจริงและเข้าถึงมรรคจิตได้ ด้วยอ านาจของมรรคจิตจึงจะ
สามารถท าลายกิเลสต่างๆ และหลุดพ้นทุกข์ ได้ ดังนั้น กรรมต้องสนับสนุนการสร้างสติสัมปชัญญะ ณ ปัจจุบัน
เพ่ือให้รู้เท่าทันความเป็นจริงอย่างถูกต้อง พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต)  ได้กล่าวถึงคุณค่าทางจริยธรรมของ
หลักกรรมมี ดังนี้ (๑) ให้เป็นผู้หนักแน่นในเหตุผล  รู้จักมองเห็นการกระท าและผลการกระท าตามแนวทางของเหตุ
ปัจจัยไม่เชื่อสิ่งงมงาย ตื่นข่าว  (๒) ให้เห็นว่าผลส าเร็จที่ตนต้องการจุดหมายที่ปรารถนาจะเข้าถึงความ ส าเร็จได้
ด้วยการลงมือท าจึงต้องพ่ึงตนและท าความเพียรพยายามไม่รอคอย โชคชะตาหรือหวังผลดวยการอ้อนวอน  เซ่น
สรวงต่อปัจจัยภายนอก (๓) ให้มีความรับผิดชอบต่อตนเองก็จะงดเว้นจากกรรมชั่วและรับผิดชอบต่อผู้อ่ืนด้วยการ
กระท าความดีต่อเขา (๔) ให้ถือว่าบุคคลมีสิทธิ์โดยธรรมชาติที่จะท าการต่าง ๆ เพ่ือแก้ไขปรับปรุง สร้างเสริมตนเอง
ให้ดีขึ้นไปโดยเท่าเทียมกัน สามารถท าตนให้เลวลงหรือให้ดีขึใ้ห้ประเสริฐจนถึงยิ่งกว่าเทวดาและพรหมได้ทุก ๆ คน 

                                                           
๑๖Paul Dahlke, Kamma - Buddhist Essays, trans. from the German - Bhikkhu SÏlÈcÈra,  

(London: Macmillan and Co. Ltd., 1908), p.112.  



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗๔ 

(๕) ให้ถือว่าคุณธรรม ความสามารถและความประพฤติปฏิบัติเป็นเครื่องวัดความทรามหรือประเสริฐของมนุษย์
ไมใ่ห้มีการแบ่งแยกโดยชั้นวรรณะ (๖) ในแง่กรรมเก่าให้ถือเป็นบทเรียและรู้จักพิจารณาเข้าใจตนเองตามเหตุผลไม่
ค่อยเพ่งโทษแต่ผู้อ่ืน  มองเห็นพ้ืนฐานของตนเองที่มีอยู่ในปัจจุบัน เพ่ือรู้ที่จะแก้ไขปรับปรุงและวางแผนสร้างเสริม
ความเจริญกา้วหน้าต่อไปไดถู้กต้อง (๗) ให้ความหวังในอนาคตส าหรับสามัญชนทั่วไป๑๗  

จะสังเกตเห็นว่าพระพุทธเจ้าทรงอธิบายปรากฏการณ์ต่างๆ ในลักษณะของการเป็นเหตุเป็นผลโดยแสดง
ให้พิจารณาเห็นอาการที่เกิดขึ้นมาจากเหตุปัจจัยและด าเนินอยู่ตามกรรมซึ่งก่อให้เกิดวิบากเสวยอารมณ์ของจิตแต่
ละช่วงขณะ แต่ไม่ได้อยู่ที่การอาศัยปรากฏการณเ์พ่ืออธิบายสร้างความเข้าใจให้ยอมรับเพ่ือหวังการชนะการโต้แย้ง
ทางเหตุผล และทรงแนะน าทางไปสู่การสร้างสติสัมปชัญญะโดยมีความเพียรเผากิเลสคือน าไปสู่การเกิดขึ้นของ
มรรคญาณ การอาศัยกรรมที่มีมรรคญาณเป็นเป้าหมายไม่ว่าจะเป็นกายกรรม วจีกรรมและมโนกรรมรวมลงใน อา
ตาปี ซึ่งเป็นองค์ส าคัญในการผลักดันจิตให้ด าเนินไปสู่การพัฒนาวิปัสสนาญาณให้เกิดและผ่านระดับขั้นต่าง ๆ จน
จิตบรรลุถึงมรรคญาณจึงจะสามารถท าลายกิเลสและอยู่เหนือความทุกข์ได้ จะถือได้ว่าเป็นการเข้าถึงเป้าหมายที่
แท้จริง หากยังไม่ถึงก็ไม่ควรนิ่งนอนใจด้วยความประมาทแม้จะได้เสวยอิฏฐารมณ์ในโลกธรรม หรือทิพยสุข เมื่อยัง
ไม่เกิดมรรคผลนับว่ายังสอบไม่ผ่านอยู่นั่นเอง 

สรุป 
ปัจจุบันความคิดเรื่องกรรมถูกตีความแบบ “ผู้ถูกกระท า” เป็นการน าความเชื่อและกรรมผสมเข้ากันโดย

ความเชื่อที่ถือว่า มนุษย์เป็นสิ่งถูกสร้าง ต้องถูกลงโทษ อยู่ในสภาพหวาดกลัวต่อบาป เพราะอิทธิพลของศาสนา
เทวนิยม  ซึ่งต้องพ่ึงพิงอาศัยการบูชาอ้อนวอน การประกอบพิธีศักดิ์สิทธิ์เพ่ือแก้กรรมให้ได้สิ่งที่ตนปรารถนา 
จัดเป็นมิจฉาทิฎฐิอย่างหนึ่ง ในขณะที่พระพุทธเจ้าถือว่า มนุษย์เป็นผู้ประเสริฐกว่าเทพเจ้าทั้งหลายเพราะสามารถ
บรรลุธรรมได้ กรรมที่ถูกต้องจึงหมายถึง การกระท าของจิต ณ ขณะปัจจุบัน เป็นกระบวนการท างานของขณะจิต 
เป็นอัตตวิสัย จิตมีส่วนประกอบของกุศลและอกุศลในฐานะเป็นตัวผลัก จัดเป็นกิเลส ส่งผลให้เกิดการเคลื่อนไหว
คือกรรม และการเสวยวิบาก กรรมในความหมายนี้จึงเป็นโอกาสในการเปลี่ยนแปลงและพัฒนาจิตให้ มี
สติสัมปชัญญะซึ่งน าไปสู่การอยู่เหนือกิเลสได้  ดังนั้นหลักกรรมเป็นแรงผลักให้ผู้ปฏิบัติเจริญสติสัมปชัญญะมุ่งสู่
พระนิพพานซึ่งเป็นเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา การเข้าใจเรื่องกรรมทั้งต้นเหตุ การท างานและเป้าหมายของ
กรรมจึงเป็นหลักส าคัญซึ่งจะน าไปสู่ความรู้หลักกรรมและการพัฒนาตนให้พ้นจากกิเลสกรรมด้วยการเจริญ

                                                           
๑๗พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), พุทธธรรม. (ฉบับปรับขยาย). พิมพ์ครั้งท่ี ๓๒, (กรุงเทพมหานคร:  

กองทุน ป. อ. ปยุตฺโต เพื่อเชิดชูธรรม, ๒๕๕๕), หน้า ๒๑๓-๒๑๔.  



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗๕ 

สติสัมปชัญญะเพ่ือท าลายกิเลสและดับทุกข์ จิตจึงได้รับการพัฒนาอย่างถูกต้องและมั่นคงต่อศีลธรรมซึ่งเป็น
ประโยชน์ทั้งต่อปัจเจกชนและสังคมโดยรวม 

 

บรรณานุกรม 
 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   พระไตรปิฎกภาษาบาลี   ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก ,  ๒๕๐๐.กรุงเทพมหานคร :  โรง 
พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๕. 

________ .พระไตรปิฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง 
กรณราชวิทยาลัย,  ๒๕๓๙. 

พระพรหมโมลี (วิลาศ  ญาณวโร),  (๒๕๕๒).กรรมทีปนี,  เล่ม ๑. สงขลา: ส านักปฏิบัติธรรมประจ าจังหวัดสงขลา   
สงขลา.   

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (๒๕๕๕). พุทธธรรม. (ฉบับปรับขยาย). พิมพ์ครั้งที่ ๓๒. กรุงเทพมหานคร:  
กองทุน ป. อ. ปยุตฺโต เพื่อเชิดชูธรรม. 

พุทธทาสภิกขุ. (๒๕๓๙). กรรมและการอยูเหนือกรรม.กรุงเทพฯ : ธรรมสภา. 
พุทธทาสภิกขุ. (๒๕๔๕). ท่านพุทธทาสกับการศึกษา. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพคุรุสภา. 
สมภาร  พรมทา. (๒๕๔๐๗. พุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์, พิมพครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร :  จุฬาลงกรณ 

มหาวิทยาลัย. 
สุภาพรรณ  ณ  บางช้าง (๒๕๓๖).  พุทธธรรมที่เป็นรากฐานสังคมไทย  ก่อนสมัยสุโขทัยถึงก่อนการปลี่ยนแปลง 

การปกครอง.กรุงเทพมหานคร  :  โครงการเผยแพรผลงานวิจัย  ฝายวิจัยจุฬาลงกรณ
มหาวิทยาลัย. 

Dean M. Kelley. Why Churches Should Not Pay Taxes. New Hapshire: Harper & Row, 1977. 
Charles Eliot. (1921).Hindu and Buddhism. London: Routledge & Kegan Paul. 
Nyanatiloka. (1980). Buddhist Dictionary Manual of Buddhist Terms and Doctrines.  

Kandy:  Buddhist Publication Society. 
Paul Dahlke. (1908). Kamma - Buddhist Essays.trans. from the German - Bhikkhu SÏlÈcÈra,  

Macmillan and Co. Ltd., London.   
Yativara Shri Bole Baba. (1960). Brahmasutrabhāsaya of Sankara with Ratnaprabhā. Trans. By.   
      III Vols. 



 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗๖ 

 



ทางสายกลางในทัศนะของพระพุทธศาสนาเถรวาทกลางระหว่างอะไรกับอะไร 
พระครสูมุทรวชิรานุวตัร   

พระครสูมุห์วรวิทย์ ผาสุโก, ดร. 
พระปลดัเชาวลติ กิตฺติโสภโณ 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาลัยสงฆ์ราชบุรี  

  
บทคัดย่อ  

 บทความนี้  มีจุดมุ่งหมายเพ่ือศึกษาหลักค าสอนเรื่องทางสายกลางของพระพุทธศาสนา
เถรวาท ผลของการวิจัยพบว่า ทางสายกลางของพระพุทธศาสนา เป็นวิธีการปฏิบัติที่จะน าไปสู่ความ
ดับทุกข์ ดับอาสวะกิเลสทั้งปวง และนัยแห่งความเป็นกลางวัดกันที่ ๑) ความถูกต้อง ๒) ตรงเป้าหมาย
ที่ตั้งไว้ คือความดับทุกข์ ซึ่งเท่ากับว่าเราใช้เป้าหมาย หรือจุดมุ่งหมายเป็นตัวชี้วัด ดังนั้น  ความเป็น
ทางสายกลางจึงมีลักษณะเป็นเหตุน าไปสู่ผล คือความดับทุกข์ ซึ่งเป็นจุดหมาย หรือเป้าหมายสุดท้าย
แห่งการปฏิบัติ ทางสายกลางของพระพุทธศาสนา   มีความชัดเจน  และเป็นระบบที่สมบูรณ์   มี
องค์ประกอบแต่ละข้อ ๆ มีแนวทางในการปฏิบัติชัดเจน และมีความสัมพันธ์กันเป็นอย่างดี  
ค าส าคัญ :ทางสายกลาง, กามสุขัลลิกานุโยค, อัตตกิลมัตถานุโยค 

ABSTRACT 

 This article  aims at Comparative Study of the Middle Path in Buddhism 
As the result of study, is found that:- 
 The Middle Path in Buddhism is the method leading to the cessation of 
suffering. The Middle way can be measured by the correctness directed to the end 
of suffering, in the other word, the end identifies the means. According to Buddhism,        
the Middle way is the cause leading to the ultimate effect that is the cessation of 
suffering. The Middle Path in Buddhism is clear and systematic. 
 Keywords: Middle Path, Sensual Indulgence, Self-mortification 
 
 
 
 
 
๑.  นิยามและความหมาย 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗๕ 
 
 ค าว่า “ทางสายกลาง” (The middle way) ตรงกับภาษาบาลีว่า “มชฺฌิมาปฏิปทา”     

แปลตามรูปศัพท์ว่า ข้อปฏิบัติที่มีในท่ามกลาง๑ ซึ่งหมายถึง ข้อปฏิบัติที่เป็นกลาง ๆ เพื่อให้ถึงความดับ

แห่งปัญหาและดับทุกข์ด้วยปัญญา๒ พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย ได้แปล    ทับศัพท์ของค าว่า 
มัชฌิมาปฏิปทา คือ ข้อปฏิบัติที่เพ่งถึงวิธีการ หรือทางด าเนินชีวิต ที่เป็นกลาง ๆ ตามธรรมชาติ   
สอดคล้องกับกฎธรรมชาติพอเหมาะพอดีที่จะให้เกิดผลตามกระบวนการดับทุกข์ของธรรมชาติ โดย
เรียกสั้น ๆ ว่า มรรค ซึ่งแปลว่า ทางมีองค์  ๘ ประการ คือ ๑) สัมมาทิฏฐิ  เห็นชอบ ๒) สัมมา
สังกัปปะ ด าริชอบ ๓) สัมมาวาจา เจรจาชอบ ๔)  สัมมากัมมันตะ การงานชอบ  ๕) สัมมาอาชีวะ  
เลี้ยงชีพชอบ  ๖) สัมมาวายามะ พยายามชอบ  ๗) สัมมาสติ  ระลึกชอบ   ๘) สัมมาสมาธิ  ตั้งใจมั่น
ชอบ    ซึ่งอยู่ในหัวข้อธรรมข้อสุดท้ายของอริยสัจ ๔  โดยเรียกปฏิปทานี้ว่า  อริยมรรคมีองค์  ๘  
เพราะเป็นเหตุให้ผู้ปฏิบัติได้บรรลุถึงอริยผลทั้ง ๔ ประการ  คือ  โสดาปัตติผล  สกทาคามิผล  

อนาคามิผล  และอรหัตตผล๓  

  ในพระบาลีท่านได้แสดงไว้ว่า มัชฌิมาปฏิปทานี้ เป็นปฏิปทาก่อให้เกิดจักษุ   ก่อให้เกิด

ญาณ เป็นไปเพ่ือความสงบ เพ่ือความรู้ยิ่ง เพ่ือความตรัสรู้ เพ่ือพระนิพพาน๔ มีอยู่เพ่ือละโลภะและ

โทสะ๕ ในที่บางแห่งท่านเรียกว่า ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา๖ คือเป็นปฏิปทา หรือทางด าเนินไปเพ่ือ
ความดับทุกข์ เรียกว่า พรหมจรรย์ และเรียกผู้ปฏิบัติตามว่า พรหมจารี และเรียกความสิ้นไปแห่ง

ราคะ โทสะ และโมหะ ว่า ที่สุดแห่งพรหมจรรย์๗   โดยเรียกว่า พรหมยานบ้าง ธรรมยานบ้าง รถพิชัย

สงครามอันยอดเยี่ยมบ้าง ๘  เป็นต้น 

 ในการปฏิบัติตามหลักทางสายกลางที่กล่าวถึง จึงกล่าวได้ว่าเป็นประมวลหลักแห่งความ
ประพฤติและเป็นระบบจริยธรรมทั้งหมดในพระพุทธศาสนา เป็นค าสอน ภาคปฏิบัติที่ เห็นผลได้จริง
และช่วยน าทางบุคคลให้ด าเนินไปสู่จุดหมายตามกระบวนธรรม ที่รู้และเข้าใจได้ และเห็นผลส าเร็จ
จริงตามกระบวนธรรมนั้น หรือเป็นวิธีการใช้กฎเกณฑ์     แห่งกระบวนธรรมของธรรมชาติให้เกิด

                                                                 
  ๑ พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), พุทธธรรม, พิมพ์ครั้งท่ี ๖, (กรุงเทพมหานคร  : มหาจุฬา 
ลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๘), หน้า ๕๗๐. 
 ๒ ขุ.ธ. (บาล)ี ๒๕/๒๔/๒๔๘,  ขุ.ธ. (ไทย) ๒๕/๒๔/๓๖๙. 
 ๓ ที.ส.ี (บาล)ี ๙/๓๗๓/๑๕๖–๑๕๗,  ที.ส.ี (ไทย) ๙/๓๗๓/๑๕๖.  
 ๔ วิ.ม. (บาล)ี ๔/๑๓/๑๓,  วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๓/๒๐. 
 ๕ ม.ม.ู (บาล)ี ๑๒/๓๓/๒๐,  ม.ม.ู (ไทย) ๑๒/๓๓/๓๑. 
 ๖ ม.ม.ู (บาล)ี ๑๒/๙๑/๖๖,  ม.ม.ู (ไทย) ๑๒/๙๑/๘๖. 
 ๗ ส .ม.(บาลี) ๑๙/๒๐/๑๓–๑๔,  ส .ม.(ไทย) ๑๙/๒๐/๒๓.  
 ๘ ส .ม. (บาลี) ๑๙/๔/๕,  ส .ม. (ไทย) ๑๙/๔/๗. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗๖ 
 

ประโยชน์แก่ชีวิตจริงจนถึงท่ีสุด๙ ซึ่งเป็นหนทางแห่งปัญญา คือเกิดความรู้ เกิดความเข้าใจและความมี
เหตุมีผลในองค์ประกอบของทาง     สายกลางนั้น ท าให้มนุษย์สามารถท่ีจะขจัดปัญหาอันเกิดกับชีวิต
ของตนเองได้ หรือสามารถด าเนินชีวิตให้ถูกต้องและดีงามได้ด้วยตนเองโดยไม่ต้องคอยหวังพ่ึงอ านาจ
และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลายจากภายนอกที่มองไม่เห็น 

 ทางสายกลางที่แท้จริงมีหลักที่แน่นอน  และความแน่นอนของทางสายกลางนั้นอยู่ที่
ความมีจุดหมาย หรือเป้าหมายที่แน่ชัด เมื่อมีเป้าหมาย หรือจุดหมายที่แน่ชัดแล้ว ทางที่น าไปสู่
จุดหมาย หรือการกระท าที่ตรงจุด พอเหมาะพอดี  ที่จะให้ผลตามเป้าหมายนั้น      ก็คือทางสาย
กลาง เปรียบเหมือนการยิงลูกศร หรือยิงปืนอย่างมีเป้าหมาย จ าเป็นต้องมีจุด      ที่เป็นเป้า การยิง
ถูกคือการกระท าที่พอเหมาะพอดี ให้ลูกปืน หรือลูกศร พุ่งไปสู่จุดที่เป็นเป้าหมายได้อย่างแม่นย า  
ความเป็นทางสายกลางจึงอยู่ที่การยิงตรง พอดี สู่จุดที่เป็นเป้าหมาย การยิงที่เฉ หรือพลาดออกไปข้าง 
ๆ ย่อมไม่ถูกต้องทั้งหมด เมื่อเทียบกับการยิงที่ผิดพลาดออกไปข้าง ๆ ทั้งหมดแล้ว จะเห็นว่าจุดหมาย
ที่ถูกต้องมีจุดเดียวและเป็นจุดกลาง เป็นจุดที่แน่นอน ส่วนจุดที่ผิดพลาดมีมากมายและไม่แน่นอน 
ล้วนเขวออกไปเสียข้าง  ๆ และเส้นทางที่เข้าสู่จุดหมายนั้น ก็เป็นทางเส้นกลางเช่นเดียวกัน ทางที่
ถูกต้องมีจุดหมาย มีหลักที่แน่นอนของมันเอง มิใช่รอก าหนดเอาจากทางที่ผิดพลาด ทางสายกลางที่

เรียกว่ามัชฌิมาปฏิปทานี้    มีจุดหมายที่แน่นอน คือความดับทุกข์๑๐ 
 ดังนั้น ความเป็นทางสายกลางจึงอยู่ที่ว่า “ยิงให้ตรงเป้า” และให้ถูก “กึ่งกลาง” ของ
เป้าหมาย โดยท าตามกระบวนการหรือองค์ประกอบที่ได้ฝึกฝนมาแล้วเป็นอย่างดี           ก็จะท าให้ผู้
ยิงลูกศรพบกับความส าเร็จอันสูงสุดได้อย่างไม่ยากเย็น  ดังนั้น ทางด าเนินชีวิต   ใด ๆ ก็ตาม ถ้าไม่
เป็นไปเพ่ือความดับทุกข์แล้ว ย่อมไม่อาจถือได้ว่าเป็นทางสายกลาง      เพราะตัวมรรควิธี  ซึ่งเป็น
ระบบแนวความคิด  (concept)  แล้วน าไปสู่การปฏิบัติจริงปฏิบัติตรง จึงเป็นการด าเนินชีวิตที่ถูกต้อง 
เหมาะสม ตรงตามกาลและเวลา โดยเข้าถึงจุดหมายปลายทางได้อย่างสมบูรณ์ คือความดับทุกข์ หรือ
พ้นจากความเป็นทุกข์ทั้งปวงนั้นได้ จึงเรียกหนทางสายนี้ว่าเป็น “ทางสายกลาง” กล่าวโดยสรุปก็คือ 
มัชฌิมาปฏิปทา กล่าวอีกนัยก็คือ หนทางที่ด าเนินไปสู่ความเป็นพระอริยบุคคลนั่นเอง 

 นัยแห่งทางสายกลาง เป็นข้อปฏิบัติ หรือเป็นหลักปฏิบัติซึ่งเกี่ยวเนื่องด้วยระบบของ
จริยธรรมและคุณธรรมชั้นสูง ซึ่งปัจเจกบุคคลพึงน ามาปฏิบัติเพ่ือความสุขแห่งการด ารงชีวิต เพราะอยู่
ในระหว่างความพอดี ไม่อยู่ในระหว่างทางอันสุดโต่งทั้งสอง อยู่ในวิสัยของความสมดุล ความพอเหมาะ
พอดี โดยปราศจากความล าเอียงทั้งปวง มีจุดมุ่งหมายและเป้าหมายที่ชัดเจน และที่ส าคัญเป็นไปเพ่ือ
การดับทุกข์และเข้าถึงมรรคผลนิพพานเป็นที่สุด 

                                                                 
 ๙ พระธรรมปิฎก, พุทธธรรม, หน้า ๕๘๑-๕๘๒. 
                   ๑๐ เรื่องเดียวกัน, หน้า ๕๘๓.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗๗ 
 
๒. ความเป็นมาของทางสายกลาง 

 ผู้วิจัยจะจ าแนกความเป็นมาของทางสายกลาง โดยแบ่งนัยออกเป็น ๓ ประเด็น  คือ ๑) 
จะกล่าวถึงที่มาของค าสอนนี้ในพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยเพ่งถึงว่า ทางสายกลางเกิดขึ้นได้อย่างไร  
๒) เหตุผลที่องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงแสดงเรื่องทางสายกลาง ในฐานะที่เป็นแก่นเป็นหลักค าสอน
ของพระองค์ และในประเด็นนี้จะได้โยงไปถึงบริบททางสังคมในครั้งพุทธกาลนั้นด้วยว่ามีลักษณะเช่น
ไร จึงท าให้ต้องน าหลักทางสายกลางมาประพฤติปฏิบัติกัน และประเด็นที่ ๓ ผู้วิจัยจะวิเคราะห์นัย
ของค าว่าทางสายกลาง เพ่ือให้หมดข้อสงสัยที่ว่า นัยแห่งความเป็น “กลาง” นั้น คืออะไร และที่ว่า
กลางนั้นมีลักษณะเช่นใด  

 ประเด็นที่ ๑ ทางสายกลางเกิดขึ้นได้อย่างไร ซึ่งถ้าพิจารณาจากพระพุทธพจน์    ที่องค์
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงแสดงไว้นั้น มีประเด็นและนัยที่ส าคัญดังนี้ 

 ที่สุด ๒  อย่างนี้ บรรพชิตไม่ควรเสพ  คือ  ๑. กามสุขัลลิกานุโยค 
ซึ่งเป็นธรรมของปุถุชน ไม่ใช่ของพระอริยเจ้า เพราะไม่ประกอบด้วยประโยชน์  
๒. อัตตกิลมถานุโยค  ซึ่งเป็นทุกข์ และไม่ใช่ธรรม  ของพระอริยเจ้า เพราะไม่
ประกอบไปด้วยประโยชน์  

 มัชฌิมาปฏิปทา  ไม่เอียงเข้าใกล้ที่สุด ๒ อย่าง ตถาคตได้ตรัสรู้อันเป็น

ปฏิปทาก่อให้เกิดจักษุ เพ่ือความตรัสรู้  เพื่อพระนิพพาน ๑๑  

 จากพระพุทธพจน์ที่กล่าวถึงนี้แสดงให้เห็นว่า “ทางสายกลาง” เป็นผลมาจาก  การตรัส
รู้ของพระพุทธเจ้า ยังมีพระพุทธพจน์บางแห่งที่แสดงให้เห็นว่าทางสายกลางเป็น “ทางเก่า” เพราะ
เคยมีผู้ด าเนินมาก่อนแล้ว ดังนั้น การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้าจึงเท่ากับเป็นการ “ค้นพบ” แล้วน ามา
เปิดเผยแก่เวไนยสัตว์ทั้งหลาย เพ่ือจะได้ประพฤติปฏิบัติตาม    จนถึงความพ้นทุกข์  ทางสายกลางมี

องค์ประกอบ ๘ ประการ๑๒ 

 จากท่ีกล่าวมาทั้งหมดนั้น  จึงพอสรุปประเด็นแรก หรือนัยแรกเกี่ยวกับที่มาของทางสาย
กลางไว้  ๒  ประการ คือ 
  ๑. ทางสายกลางเป็นปฏิปทา หรือเป็นหนทาง (มรรค) ที่พระพุทธเจ้าทุกๆ พระองค์ใน
อดีตได้เคยด าเนินมาแล้วทั้งสิ้น ดังนั้น จึงเป็นหนทางที่มีมาก่อนแล้ว และทางสายกลางที่กล่าวถึงนี้  
เว้นจากพระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าแล้ว ย่อมเกิดข้ึนไม่ได้ 

                                                                 
 ๑๑ วิ.ม. (บาล)ี ๔/๑๓/๑๓,  วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๓/๒๐.  
 ๑๒ ส .นิ. (บาล)ี ๑๖/๖๕/๑๐๓,  ส .นิ. (ไทย) ๑๖/๖๕/๑๒๘. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗๘ 
 
 ๒. ทางสายกลางเป็นผลแห่งการตรัสรู้ของพระองค์เอง ซึ่งเกิดด้วยพระปัญญาอันยิ่งโดย
ชอบ 
 ประเด็นที่ ๒  เหตุผลในการแสดงทางสายกลาง  มองจากบริบททางสังคมในสมัยครั้ง
พุทธกาล ซึ่งประเด็นนี้ มีนัยส าคัญอย่างไรและมีเหตุผลอะไร จึงต้องใช้ทางสายกลางเข้าไปแก้ไขหรือ
ทางสายกลางเกิด ขึน้ในช่วงที่ภาวะทางสังคมหรือบริบทของสังคมไม่ปกติ ซึ่งประเด็นเหล่านี้จะสรุป 
เพ่ือให้มองเห็นภาพได้อย่างชัดเจนและง่ายต่อความเข้าใจ ดังนี้ 

 ๑. ด้านสังคม 

 สภาพบริบทสังคมในสมัยพุทธกาล ได้สะท้อนให้เห็นถึงความเป็นสุดโต่งจากลัทธิต่าง ๆ 
มีการยึดถือในเรื่องชนชั้นวรรณะอย่างที่สุด จากการศึกษาพุทธประวัติในตอนที่ว่าด้วยการก าเนิดศายก
วงศ์และโกลิยวงศ์ ยิ่งมองเห็นภาพได้อย่างชัดเจน กล่าวคือ พระราชกุมารและพระราชกุมารีของพระ
เจ้าโอกากราชทั้ง ๘ พระองค์(ยกเว้นพระเชฏฐภคินี) จับคู่อภิเษกสมรสกันเองระหว่างพ่ีระหว่างน้อง 

ซึ่งถือก าเนิดจากพระราชบิดาและมารดาเดียวกัน๑๓ ซึ่งนัยอย่างนีต้้องถือว่าเป็นเรื่องไม่ธรรมดาหรือใน
คัมภีร์อรรถกถาธรรมบท กรณีท่ีศากยวงศ์ ซึ่งเป็นพระญาติของพระพุทธเจ้า ก็ปลงชีวิตซึ่งกันและกัน

เพ่ือล้างแค้น ด้วยสาเหตุมาจากการดูหมิ่นเหยียดหยามกันในเรื่องวรรณะ๑๔ เป็นต้น 
 ผลเสียหายที่ เกิดขึ้นจากการแบ่งชนชั้นวรรณะทางสังคม ท าให้บริบทของสังคม
เปลี่ยนแปลงไปด้วย โดยเห็นได้จากการเอารัดเอาเปรียบกันทางสังคม และการกดขี่ข่มเหงกัน   ทั้ง
ทางร่างกายและจิตใจจากคนวรรณะท่ีสูงกว่ากระท ากับคนวรรณะที่ต่ ากว่า  

 ๒. ลัทธิ ความเชื่อทางศาสนา และปรัชญา 

 เมื่อส ารวจลัทธิความเชื่อทางศาสนาและปรัชญายุคที่พระพุทธเจ้าทรงอุบัติขึ้น จะเห็นได้
ชัดเจนว่า หลักการปฏิบัติจะมีลักษณะสุดโต่งในหลาย ๆ ด้าน ซึ่งล้วนแล้วแต่เป็นอุปสรรคและปัญหา
ในการเข้าถึงความจริง เพราะลัทธิและความเชื่อท่ีมีอยู่นั้น ไม่ใช่เป็นแค่เพียงลัทธิความเชื่อท่ีอยู่ในจิตใจ
ของปัจเจกบุคคลเท่านั้น  แต่ปัจเจกบุคคลในสังคมยังสร้างจารีตและประเพณีมารองรับลัทธิและความ
เชื่อเหล่านั้นด้วย จึงท าให้ลัทธิและความเชื่อเหล่านั้น มีความศักดิ์สิทธิ์ มีมนตร์ความขลัง และเป็น
ปราการที่แข็งแกร่งที่สุดยากที่ปัจเจกบุคคลจะข้ามพ้นได้ 

                                                                 
 ๑๓  ดูรายละเอียดเพิ่มใน วิจิตร สมบัติบริบูรณ์, บันทึกพุทธประวัติ, (กรุงเทพมหานคร  : โรงพิมพ์
การศาสนา, ๒๕๓๕), หน้า ๑๐-๑๑. 
 ๑๔ ขุ.ธ.อ. (บาล)ี ๓/๕-๒๕, ขุ.ธ.อ. (ไทย) ๓/๗-๓๙. ดูรายละเอียดใน สุชีพ ปุญญานุภาพ,         
คุณลักษณะพิเศษแห่งพระพุทธศาสนา, หน้า ๘๘ -๙๒. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๗๙ 
 
 ในที่นี้จะขอยกตัวอย่างและวิเคราะห์ลัทธิและคติความเชื่อบางประการ เพ่ือให้เห็นถึง
คุณลักษณะความเป็นสุดโต่งดังกล่าว ในพรมชาลสูตร ทีฆนิกาย สีลขันธวรรค  พระพุทธเจ้ารงตรัสถึง

ลัทธิที่มีลักษณะสุดโต่งถึง ๖๒ ลัทธิ๑๕ แต่เมื่อโดยสรุปแล้ว  มีอยู่  ๒ กลุ่มใหญ่ คือ ๑) สัสสตทิฏฐิ  
แปลตามศัพท์ว่า ลัทธิหรือความเห็นว่าเที่ยง  ๒) อุจเฉททิฏฐิ  แปลตามศัพท์ว่า มีความเห็นว่าขาดสูญ 

 ประเด็นที่ ๓ ผู้วิจัยจะวิเคราะห์นัยของค าว่า “ทางสายกลาง”  

 ทางสายกลางตามนัยแห่งพระพุทธศาสนา ซึ่งปรากฏอยู่ในพระบาลี ที่อ้างถึง ทาง ๒ 

สาย ว่าเป็นสิ่งสุดโต่งที่ปัจเจกบุคคลไม่ควรเดิน หรือไม่ควรเสพ๑๖ และไม่ได้ความหมายว่า เป็นทางที่มี
อริยมรรคมีองค์ ๘ อยู่ตรงกลาง แต่นัยแห่งทางสายกลางนั้น มีความหมายแต่เพียงว่า  ถ้าปัจเจก
บุคคลได้ด าเนินตามเส้นทางอันสุดโต่งนั้นแล้ว ย่อมพลาดจากทางสายกลาง ซึ่งถือว่าเป็นหลักค าสอน
ส าคัญของพระพุทธศาสนาเถรวาท คือไม่สามารถเข้าสู่ระบบ หรือกระบวนการแห่งความดับทุกข์ทั้ง
ปวงนั้นได้  

 ในกระบวนการดับทุกข์ที่กล่าวถึงนั้น ตามนัยแห่งทางสายกลาง จ าเป็นต้องยึดเป้าหมาย
เป็นหลัก และเป้าหมายในที่นี้ก็คือกระบวนการดับทุกข์ โดยยึดจุดหมายปลายทางเป็นส าคัญ ดังนั้น 
หากแม้จะมีหนทาง มากมาย ซึ่งบางครั้งอาจจะมากกว่าทาง ๒ สายที่กล่าวถึง แต่ทางเหล่านั้นถ้าไม่
เป็นไปเพ่ือมรรคผลและนิพพานหรือไม่ด าเนินไปสู่จุดมุ่งหมาย โดยมีเป้าหมายที่อริยมรรคมีองค์ ๘ 
เป็นประการส าคัญแล้ว ทางเหล่านั้นจะถูกปฏิเสธทั้งสิ้น เพราะไม่ใช่ทางสายกลางในพระพุทธศาสนา
ที่กล่าวถึง 

 การพิจารณาความหมายในนัยแห่งทางสายกลางตามลักษณะดังกล่าวนี้ จะท าให้หมดข้อ
สงสัยว่า “ทางสายกลาง” คืออะไร ไม่ต้องเป็นประเด็นให้ถามอีกว่า ที่ว่ากลางนั้น      มีความเป็น
กลางอย่างไร เพราะความรู้สึกของคนทั่วไป เมื่อพูดถึงค าว่า “ตรงกลาง” ก็ชวนให้คิดถึง สิ่ง ๓ สิ่ง 
หรือทาง ๓ สาย แล้วก็มีสิ่งหนึ่ง หรือทางสายหนึ่ง ซึ่งอยู่ตรงกึ่งกลางระหว่างทั้ง ๒  ซึ่งความรู้สึก
ดังกล่าวนี้ ไม่สามารถน ามาอธิบายหลักค าสอนในเรื่องทางสายกลางในทัศนะของพระพุทธศาสนาได้ 

 

 

๓.  สารัตถะของทางสายกลาง 

                                                                 
 ๑๕ ที.ส.ี (บาล)ี ๙/๗๕-๙๘/๓๑-๓๘,  ที.ส.ี (ไทย) ๙/๗๕-๙๘/๓๐-๓๘.  
 ๑๖ วิ.ม. (บาล)ี ๔/๑๓/๑๓,  วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๓/๑๓. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๘๐ 
 
 ทางสายกลางของพระพุทธศาสนา มีองค์ประกอบที่เป็นนัยแห่งหลักค าสอนที่ส าคัญอยู่ 
๘ ประการ และ ๘ ประการที่กล่าวถึงนั้น จะต้องเดินไปพร้อม ๆ กัน  เพราะเป็นทางสายตรงสาย
เดียวที่เข้าถึงมรรคผลและนิพพานได้เร็วที่สุด  เป็นหนทางที่พระพุทธเจ้าทุกพระองค์ทรงพระด าเนิน
มาแล้วทั้งนั้น  ซึ่งมีรายละเอียดและองค์ประกอบแต่ละข้อ ๆ ดังต่อไปนี้ 

 ๓.๑ สัมมาทิฏฐิ  (Right View )  สัมมาทิฏฐิ  ได้แก่ ความเห็นชอบ และทรงอธิบาย
ความต่อไปอีกว่า หมายถึงความรู้ในทุกข์ (ความทุกข์) ความรู้ในทุกขสมุทัย (เหตุเกิดแห่งทุกข์) ความรู้

ในทุกขนิโรธ (ความดับทุกข์) ความรู้ในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา (ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์)๑๗  
   กระบวนธรรมของอริยมรรค หรือทางสายกลางทั้งหมดย่อมไม่สามารถเกิดขึ้นได้ ถ้า
ปราศจากสัมมาทิฏฐิ นั่นหมายความว่าคุณธรรม ที่เป็นความดีงามทั้งหลายทั้งปวงไม่อาจเกิดขึ้นได้ 
รวมถึงประตูอมตมหานิพพาน ย่อมเป็นอันปิดสนิทโดยปริยาย องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าจึงตรัสไว้ว่า 
“ผู้มีสัมมาทิฏฐิ ย่อมล้าง  มิจฉาทิฏฐิได้ ล้างบาปอกุศลธรรมเป็นอันมากที่เกิดขึ้นเพราะมิจฉาทิฏฐิ 

เป็นปัจจัย และกุศลธรรมเป็นอันมากย่อมถึงความเจริญเต็มที่ เพราะมีสัมมาทิฏฐิเป็นปัจจัย”๑๘ 
 ๓.๒ สัมมาสังกัปปะ (Right  Thought)   สัมมาสังกัปปะ ได้แก่ ความด าริชอบ  

คือ ความด าริในการออกจากกาม ความด าริในการไม่พยาบาท ความด าริในการไม่เบียดเบียน ๑๙ ใน
คัมภีร์พระอภิธรรมปิฏก (ธัมมสังคณี) ได้นิยามความหมายว่า “ความตรึก ความตรึกโดยอาการต่างๆ 
ความด าริ ความที่จิตแนบแน่นในอารมณ์ ความที่จิตแนบสนิทในอารมณ์ ความยกจิตขึ้นสู่อารมณ์ 

สัมมาสังกัปปะอันเป็นองค์แห่งมรรค นับเนื่องในมรรคนี้เรียกว่า สัมมาสังกัปปะ”๒๐  

  ๓.๓ สัมมาวาจา (Right Speech) สัมมาวาจา หมายถึง  เจรจาชอบ วาจาที่ไม่
เป็นเหตุท าตนให้เดือดร้อน ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน เป็นวาจาเป็นที่รัก เป็นที่ถูกใจผู้ฟัง เป็นวาจาเกษม เพื่อ
การบรรลุนิพพาน เพ่ือท า   ที่สุดแห่งทุกข์  เว้นถ้อยค าลามก ควรกล่าวแต่วาจาที่เป็นสุภาษิต ไม่เป็น
ทุพภาษิต ไม่มีโทษ และวิญญูชนทั้งหลายไม่ติเตียน  

 ๓.๔ สัมมากัมมันตะ (Right Action) สัมมากัมมันตะ หมายถึง การท างานโดยชอบ 
เพ่งถึงการงาน เว้นจากการงาน ที่เป็นโทษ ประกอบแต่การงานที่ไม่มีโทษ หรือเว้นจากทุจริต 
ประกอบแต่สุจริต ใช้ความรู้ความสามารถของตนเองในทางที่ถูกที่ควร ไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืน 
คัมภีร์วิภังค์แห่งอภิธรรม นิยามค าว่า “ความงด ความเว้น ความเว้นขาด เจตนาเป็นเหตุเว้นจากกาย

                                                                 
 ๑๗ ม.อุ. (บาล)ี ๑๔/๓๗๕/๓๑๙,  ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๓๗๕/๔๒๒.  
 ๑๘ อง.ทสก. (ไทย) ๒๔/๑๐๗/๑๗๖,  อง.ทสก. (ไทย) ๒๔/๑๐๗/๒๕๐.  
 ๑๙ ม.อุ. (บาล)ี ๑๔/๓๗๕/๓๒๐,  ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๓๗๕/๔๒๒ 
 ๒๐ อภ.ิสง. (บาล)ี ๓๔/๒๙๘/๘๘,  อภ.ิสง. (ไทย) ๓๔/๒๙๘/๙๔.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๘๑ 
 
ทุจริต ๓ การไม่ท า การเลิกท า การไม่ล่วงละเมิด การไม่ล้ าเขต การก าจัดต้นเหตุแห่งกายทุจริต ๓  

สัมมากัมมันตะนี้เป็นองค์แห่งมรรค นับเนื่องในมรรค เรียกว่า สัมมากัมมันตะ๒๑ 

  ๓.๕ สัมมาอาชีวะ  (Right Livelihood)  สัมมาอาชีวะ หมายถึง การเลี้ยงชีพชอบ  
ถูกต้องตามท านองคลองธรรม ไม่ผิดหลักศีลธรรม ไม่เป็นไปเพ่ือเบียดเบียนตน และเบียดเบียนผู้อ่ืน 
ด้วยวิธีการต่าง ๆ สรุปความว่า อาชีพนั้นมีหลายอย่าง  หลักส าคัญอยู่ตรงที่ว่า อย่าท าให้ผิดวิธี  

  ๓.๖ สัมมาวายามะ (Right  Effort)  สัมมาวายามะ แปลว่า พยายามชอบ 
คัมภีร์อภิธรรม ได้ให้นิยามค าว่า “พยายาม” ไว้ดังนี้ “การปรารภความเพียรทางใจ ความขะมักเขม้น 
ความบากบั่น ความขวนขวาย ความพยายาม ความอุตสาหะ ความทนทาน ความเข้มแข็ง ความหมั่น 
ความมุ่งมั่นอย่างไม่ท้อถอย ความไม่ทอดทิ้งฉันทะ ความไม่ทอดทิ้งธุระ ความเอาใจใส่ธุระด้วยดี 
เรียกว่า วิริยะ  วิริยินทรีย์  วิริยพละ สัมมาวายามะ  วิริยสัมโพชฌงค์ อันเป็นองค์มรรค นับเนื่องใน

มรรค”เรียกว่า ความพยายาม๒๒ 

  ๓.๗ สัมมาสติ  (Right  Mindfulness)  สัมมาสติ   แปลว่า ระลึกชอบ ทรง
อธิบายเพ่ิมเติมอีกว่า คือภิกษุในพระธรรมวินัยนี้เป็นผู้มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติพิจารณาเห็น
กายในกายอยู่ พึงก าจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้ พิจารณาเวทนาในเวทนาทั้งหลายอยู่ ฯลฯ 
พิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ ฯลฯ เป็นผู้มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติพิจารณาเห็นธรรมในธรรม

ทั้งหลายอยู่ พึงก าจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้๒๓ คัมภีร์วิภังค์แห่งอภิธรรมปิฎก ให้ค าจ ากัดความ
ไว้ว่า การคอยระลึกอยู่เนือง ๆ การหวนระลึก สติคือภาวะที่ระลึกได้ ภาวะที่ทรงจ าไว้ ภาวะที่ไม่เลือน
หาย ภาวะที่ไม่ลืมสติ  คือสติที่เป็นอินทรีย์ สติที่เป็นพละ สัมมาสติ สติสัมโพชฌงค์ ที่เป็นองค์แห่ง

มรรค นับเนื่องในมรรค นี้เรียกว่า สัมมาสติ”๒๔  อนึ่ง สติตามความหมายในพระสูตรดังกล่าวข้างต้นนี้ 

ก็คือสติปัฏฐาน  ๔  คือ๒๕ โดยสาระส าคัญ หลักสติปัฏฐาน ๔ บอกให้ทราบว่า ชีวิตของเรานี้ มีสิ่งที่
ควรใช้สติเข้าไปก าหนดในจุดใหญ่ ๆ เพียง ๔ แห่งเท่านั้น คือ ร่างกายและพฤติกรรมของมัน ๑  
เวทนาคือความรู้สึกสุขทุกข์ต่าง ๆ ๑  ภาวะจิตที่เป็นไปต่าง ๆ ๑  ความคิดนึกไตร่ตรอง ๑ ถ้าด าเนิน

                                                                 
 ๒๑ อภ.ิวิ. (บาล)ี ๓๕/๒๐๖/๑๒๗,  อภ.ิวิ. (ไทย) ๓๕/๒๐๖/๑๗๔. 
 ๒๒ อภ.ิวิ. (บาล)ี ๓๕/๔๑๑/๒๕๔,  อภ.ิวิ. (ไทย) ๓๕/๔๑๑/๓๓๔. 
 ๒๓ ม.อุ. (บาล)ี ๑๔/๓๗๕/๓๒๐,  ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๓๗๕/๔๒๓.  
 ๒๔ อภ.ิสงฺ. (บาล)ี ๓๕/๔๙๕/๒๘๗,  อภ.ิสงฺ. (ไทย) ๓๕/๔๙๕/๓๗๖.     
 ๒๕ อภ.ิวิ. (บาล)ี ๓๕/๓๗๔/๒๔๒,  อภ.ิวิ. (ไทย) ๓๕/๓๗๔/๓๑๙. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๘๒ 
 
ชีวิตโดยมีสติคุ้มครองในจุดทั้ง ๔ แล้ว ก็จะช่วยให้เป็นอยู่อย่างปลอดภัย ไร้ทุกข์ มีความสุขผ่องใส 

และเป็นปฏิปทาน าไปสู่ความรู้แจ้งอริยสัจธรรม ๒๖ 

 ๓.๘ สัมมาสมาธิ (Right  Concentration) สัมมาสมาธิ แปลว่า ความตั้งใจชอบ 

สมาธิชอบ ทรงอธิบายความไว้ในพระสูตรว่า๒๗  “ภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ สงัดจากกามและอกุศล
ธรรมทั้งหลายแล้ว บรรลุปฐมฌานที่มีวิตก วิจาร ปีติและสุขอันเกิดจากวิเวกอยู่ เพราะวิตกวิจารสงบ 
ระงับไป ภิกษุนั้นพึงบรรลุทุติยฌานที่มีความผ่องใสภายใน มีภาวะที่จิตเป็นหนึ่ง ผุดขึ้น ไม่มีวิตก ไม่มี
วิจาร  มีแต่ปีติและสุขอันเกิดข้ึนจากสมาธิอยู่...บรรลุตติยฌาน...บรรลุจตุตถฌานอยู่”  

   ทางสายกลางอันประกอบด้วยองค์ ๘ ประการดังกล่าวข้างต้นนี้ เมื่อสงเคราะห์เข้ากับ
หลักไตรสิกขา จะได้ดังนี้ 

 

องค์ประกอบทางสายกลาง สงเคราะห์เข้ากับองค์ประกอบ
ไตรสิกขา 

๑.  สัมมาทิฏฐิ 
๒. สัมมาสังกัปปะ 

๓.  ปัญญาสิขา 
(ปัญญา) 

๓. สัมมาวาจา 
๔. สัมมากัมมันตะ 
๕. สัมมาอาชีวะ 

 
๑.  สีลสิกขา 

(ศีล) 
๖. สัมมาวายามะ 
๗. สัมมาสติ 
๘. สัมมาสมาธิ 

 
๒.จิตตสิกขา 

(สมาธิ) 

๔ คุณค่าของทางสายกลาง 
 ทางสายกลางเป็นหัวข้อธรรมที่เป็นแกนหลักของพระพุทธศาสนา เพ่ือความสะดวก   
และง่ายต่อการเข้าใจ   จะก าหนดเป็นหัวข้อ ๆ แล้วกล่าวในรายละเอียดเป็นล าดับ ๆ ไป ดังนี้ 

 ๑ ทางสายกลางเป็นฐานรองรับจิต พระพุทธศาสนาได้ให้ความส าคัญจิตในฐานะเป็น
ประธานในการกระท า     หรือประกอบกิจกรรมทุกอย่างในชีวิตประจ าวัน แต่ธรรมชาติของจิตนั้นดิ้น

                                                                 
 ๒๖ พระธรรมปิฎก, พุทธธรรม, หน้า ๘๑๒. 
 ๒๗ ม.อุ. (บาล)ี ๑๔/๓๗๕/๓๒๑,  ม.อุ. (ไทย) ๑๔/๓๗๕/๔๒๓–๔๒๔.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๘๓ 
 

รน กวัดแกว่ง รักษายาก ห้ามยาก ดิ้นรนไปมาเหมือนปลาที่ถูกยกขึ้นจากน้ าไปวางบนบก๒๘ การฝึก
จิต การควบคุมจิตจึงท าได้ยาก เพราะธรรมชาติของจิตย่อมดิ้นรนหาอารมณ์อยู่ตลอดเวลาดังนั้น จึง
ต้องอาศัยมรรคมีองค์ ๘ มาเป็นเครื่องยึดเหนี่ยว   

 ๒. ทางสายกลางเป็นเครื่องชี้วัดความเป็นสมณะ   พระพุทธเจ้าจึงทรงตรัสว่า จะ
มีแต่ศาสนาของศาสดาผู้มีอริยมรรคมีองค์ ๘ เท่านั้นที่มีพระอรหันต์  ส่วนลัทธิ ศาสนา หรือสมณะที่

ว่างจากอริยมรรคมีองค์ ๘ ย่อมว่างจากพระอรหันต์ด้วย๒๙ มุ่งเอาเฉพาะสมณะในพระพุทธศาสนา
เท่านั้น 

  ดังนั้น ไม่ว่านักบวชลัทธิศาสนาใดก็ตาม ที่อวดอ้างว่าตนเป็นพระอรหันต์    ย่อม
สามารถตรวจสอบได้ว่าเป็นจริง หรือเท็จ 

 ๓. ทางสายกลางเป็นปฏิปทาให้ถึงความสิ้นกรรม 

 พระพุทธศาสนาจ าแนกกรรมออกเป็น ๔ ประเภท คือ ๑. กรรมด า มีวิบากด า ๒. กรรม
ขาว มีวิบากขาว  ๓. กรรมทั้งด าและขาว มีวิบากท้ังด าและขาว ๔. กรรมทั้งไม่ด า ไม่ขาว มีวิบากท้ังไม่
ด าและไม่ขาว ทางสายกลางอันประกอบด้วยองค์ ๘ มีสัมมาทิฏฐิ ฯลฯ สัมมาสมาธิ จัดอยู่ในประเภท

กรรมทั้งไม่ด าและไม่ขาว มีวิบากทั้งไม่ด าและไม่ขาว คือเป็นไปเพ่ือความสิ้นกรรม๓๐  

 ๔. หลักทางสายกลางเป็นปฏิปทาส าหรับประหารกิเลส กองทุกข์  

   ผู้ที่ด าเนินตามทางสายกลาง ย่อมสามารถประหารกิเลสใหญ่น้อย มีประการ    ต่าง  ๆ 
ในคัมภีร์สังยุตตนิกาย มหาวรรค คือ มานะ ๓ ประการ,  อาสวะ ๓ ประการ, ภพ ๓ ประการ, สภาวะ
ทุกข์ ๓ ประการ, มลทิน ๓ ประการ, เวทนา ๓ ประการ, ตัณหา  ๓ ประการ,  ตสินา  (ความอยาก)  
๓ ประการ,  โอฆะ ๓ ประการ,  โยคะ ๔ ประการ,อุปาทาน ๔ ประการ, คันถะ (กิเลสเครื่องผูก) ๔ 
ประการ,  อนุสัย ๗ ประการ, กามคุณ ๕ ประการ, นิวรณ์ ๕ ประการ, อุปาทานขันธ์ ๕ ประการ, โอ

รัมภาคิยสังโยชน์ ๕ ประการ,   อุทธัมภาคิยสังโยชน์ ๕ ประการ ๓๑ อริยมรรคมีองค์ ๘ ย่อมเป็นไป

                                                                 
 ๒๘ ขุ.ธ. (บาล)ี  ๒๕/๓๓-๓๔/๒๒,  ขุ.ธ. (ไทย)  ๒๕/๓๓–๓๔/๓๕.  
 ๒๙ ที.ม. (บาล)ี ๑๐/๒๑๔/๑๓๒–๑๓๓,  ที.ม. (ไทย) ๑๐/๒๑๔/๑๖๒.  
 ๓๐ อง.จตุกฺก. (บาลี) ๒๑/๒๓๗/๒๖๔,  อง.จตุกก. (ไทย) ๒๑/๒๓๗/๓๕๓  
 ๓๑ ส .ม. (บาลี) ๑๙/๑๖๒–๑๘๑/๕๒–๕๗,  ส .ม. (ไทย) ๑๙/๑๖๒–๑๘๑/๙๔-๑๐๗. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๘๔ 
 

เพ่ือละ เพ่ือก้าวล่วง สมาตาปุตติกภัย ๓ และอมาตาปุตติกภัย ๓๓๒  ทางสายกลาง หรืออริยมรรคมี

องค์ ๘ ท่านจึงเรียกว่า “รถพิชัยสงครามอันยอดเยี่ยม”๓๓ ซึ่งมีความหมายว่า ย่ ายี หรือชนะกิเลส 
และความทุกข์ทั้งหลาย 

 ๕. ทางสายกลางเป็นปฏิปทาท าลายความผิด และอกุศลธรรมท้ังปวง 

  องค์ประกอบแต่ละองค์ในทางสายกลาง ยึดความถูกต้องเป็นเกณฑ์ เมื่อกระบวนการ
ของความถูกต้องด าเนินไป หรือเป็นไปแล้ว ย่อมท าลายความผิดพลาดทั้งหลายทั้งปวงที่จะเกิดขึ้น 
เหมือนความมืดกับความสว่าง ไม่สามารถด ารงอยู่ในขณะเดียวกันได้     

 ๖. หลักทางสายกลางคือเป็นไปเพื่อปฏิปทาให้ถึงฝั่งพระนิพพาน 

  จุดมุ่งหมายสูงสุดของทางสายกลาง หรืออริยมรรคมีองค์ ๘ ก็คือการดับทุกข์โดยสิ้นเชิง  
ซึ่งถือเป็นจุดมุ่งหมายที่แน่นอน ชัดเจน  ค าว่า “ทางสายกลาง” จึงมีความหมายว่า ไม่เอนเอียงไปทาง
ใดทางหนึ่งซึ่งจะเป็นเหตุให้พลาดจากเป้าหมาย หรือจุดมุ่งหมายสูงสุด    

 ๗. ถ้ายังไม่ถึงที่สุด หลักทางสายกลางก็เป็นเหตุให้เข้าถึงสุคติสวรรค์ 

 คุณค่าเชิงจริยธรรมในข้อนี้ เพ่งเอากรณีผู้ด าเนินการตามทางสายกลาง ทีย่ังไปไม่ถึง
เป้าหมายสูงสุดคือยังไม่ได้บรรลุนิพพาน สิ้นอาสวกิเลส การปฏิบัติตามหลักทางสายกลางย่อมส่งผลให้
ผู้ปฏิบัติได้ไปบังเกิดในสุคติโลกสวรรค์ตามสมควรแก่ฐานะของตน พุทธพจน์ที่ตรัสถึงมักจะไม่เน้นองค์
ธรรมครบทั้ง ๘ ประการเช่น  “เราไม่เห็นธรรมอื่นแม้อย่างหนึ่ง ที่เป็นเหตุให้สัตว์หลังจากตายแล้วไป
บังเกิด ในสุคติโลกสวรรค์เหมือนสัมมาทิฏฐิ เหล่าสัตว์ที่ประกอบด้วยสัมมาทิฏฐิ หลังจากตายแล้วย่อม

ไปบังเกิดในสุคติโลกสวรค์”๓๔ ผู้เป็นสัมมาทิฏฐิพึงหวังได้คติ ๑ ใน ๒ อย่าง คือ เทวดา หรือมนุษย์”๓๕ 
เป็นต้น 

 

 

                                                                 
 ๓๒หมายถึงภัยที่เกิดขึ้นเพราะการพรัดพรากจากมารดาและบุตรเมื่อยามเกิดอัคคีภัย วาตภัยและโจร
ภัย ท าให้เกิดความทุกข์เพราะการพรัดพราก ผู้ด าเนินตามทางสายกลางย่อมสามารถก าจัดความทุกข์ดังกล่าวได้  ดู
รายละเอียดใน อง.ติก. (ไทย)  ๒๐/๖๓/๒๔๔. 
 ๓๓ ส .ม. (บาลี) ๑๙/๔/๕,  ส .ม. (ไทย) ๑๙/๔/๖.  
 ๓๔ อง.เอกก (บาล)ี ๒๐/๓๐๕/๓๓,  อง.เอกก (ไทย) ๒๐/๓๐๕/๓๙, 
 ๓๕ อง.ทุก. (บาล)ี ๒๐/๒๙/๖๐,  อง.ทุก. (ไทย) ๒๐/๒๙/๗๕. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๘๕ 
 
๕ วิธีปฏิบัติตามหลักทางสายกลาง 

 องค์ธรรมในแต่ละข้อของอริยมรรคมีองค์ ๘ นั้น มีความสัมพันธ์กัน เกื้อหนุนซึ่งกันและ
กันอยู่ภายใน  แต่ในขณะเดียวกันก็มีหลักธรรมอ่ืนภายนอกที่เป็นปัจจัยสนับสนุน จึงท าให้องค์แห่ง
อริยมรรคที่กล่าวถึงนั้นสามารถด าเนินไปได้  
 ๑. หลักธรรมที่สนับสนุนก่อให้เกิดทางสายกลางได้แก่ 
  ๑) อัปปมาทธรรม อัปปมาทธรรม หมายถึง ความไม่ประมาท โดยสาระก็คือ 
ความเป็นผู้มีสติ     มีความระมัดระวังตนเองอยู่ตลอดเวลา จุดมุ่งหมายเพ่ือป้องกันไม่ให้เกิดความ
เสียหาย    อัปปมาทธรรม ถือได้ว่าเป็นธรรมหมวดหนึ่งที่เป็นปัจจัยส าคัญก่อให้เกิดทางสายกลาง ดังมี
พระพุทธพจน์รับรองในสังยุตตนิกาย มหาวารวรรครับรองว่า “ธรรมมีอุปการะมากเพ่ือการเกิดขึ้น

ของอริยมรรคมีองค์ ๘     ก็คือ ความถึงพร้อมด้วยความไม่ประมาท”๓๖  

 ๒) ปรโตโฆสะ และโยนิโสมนสิการ  ปรโตโฆสะ หมายถึง เสียงจากผู้อ่ืน หรือการชัก
จูงจากภายนอก เช่น การสั่งสอน การแนะน า ค าบอกเล่า ข่าวสาร ค าชี้แจง และการเรียนรู้จาก

ผู้อื่น๓๗ โดยเฉพาะการแนะน าและการสั่งสอนจากกัลยาณมิตร ซึ่งมีพระสัมมาสัมพุทธเจ้า พระอรหันต์
และสัตบุรุษ  

 โยนิโสมนสิการ หมายถึง การคิด การท าไว้ในใจโดยอุบายอันแยบคาย ซึ่งมีความหมาย
รวมไปถึง การใช้ความคิดอย่างถูกวิธี  คือรู้จักคิด  คิดเป็น หรือคิดอย่างมีระบบ    รู้จักพิจารณาสิ่ง
ทั้งหลายตามความเป็นจริง ตามเหตุปัจจัยที่เกิดขึ้น ซึ่งเป็นปัจจัยสนับสนุน ก่อให้เกิดสัมมาทิฏฐิ ซึ่ง
เป็นองค์มรรคข้อแรกสุด และเป็นหัวจักรส าคัญซึ่งจะท าให้  องค์มรรคที่เหลือเกิดข้ึนตามมา   

 ๓)  สีลสัมปทา สีลสัมปทา หมายถึงความถึงพร้อมด้วยศีล ความบริบูรณ์ด้วยศีล ความ
มีศีล     ไม่ด่างพร้อย ถือว่าเป็นปัจจัยส าคัญประการหนึ่งสนับสนุนก่อให้เกิดทางสายกลาง ดังมี    
พระพุทธพจน์ตรัสรับรองไว้ว่า “ภิกษุท้ังหลาย เมื่อดวงอาทิตย์ก าลังจะอุทัย ย่อมมีแสงอรุณขึ้นมาก่อน
เป็นบุพนิมิต  ฉันใด   สีลสัมปทา   ก็เป็นตัวน า    

 ๔)  กัลยาณมิตร 

   กัลยาณมิตร หมายถึง เพื่อนที่ดีงาม  ถือเป็นปัจจัยสนับสนุนที่ส าคัญที่ก่อให้เกิดทางสาย
กลาง หรืออริยมรรคมีองค์ ๘ ดังมีพระพุทธพจน์ตรัสรับรองไว้ในที่ต่าง ๆ เช่น “ภิกษุ  ทั้งหลาย เราไม่

                                                                 
 ๓๖ ส .ม. (บาลี) ๑๙/๖๔–๖๘/๒๖,  ส .ม. (ไทย) ๑๙/๖๔–๖๘/๔๙. 
 ๓๗ พระธรรมปิฎก, พุทธธรรม, หน้า ๖๒๑. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๘๖ 
 
พิจารณาเห็นธรรมอ่ืนแม้อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้อริยมรรคมีองค์ ๘ ที่ยังไม่เกิดก็เกิดข้ึน หรือเป็นเหตุให้

อริยมรรคมีองค์ ๘ ที่เกิดขึ้นแล้วถึงความเจริญเต็มที่เหมือนกัลยาณมิตตตา (ความเป็นผู้มีมิตรดี) นี้”๓๘  

๖.สรุปวิเคราะห์ 

 ทางสายกลางตามแนวแห่งพระพุทธศาสนาเถรวาท ไม่ได้มีความหมายว่าจะต้องมีทาง
อยู่ ๓ สาย และทางสายกลางเป็นทางเลือกที่อยู่ตรงกลางระหว่าง ๒ สายสุดโต่ง ไม่ว่าจะพิจารณาใน
แง่ใดก็ตาม แม้แต่บทนิยามที่ปรากฏอยู่ในพระบาลีที่อ้างถึงทาง ๒ ทาง ซึ่งเป็นที่สุดโต่งที่ไม่ควรเดิน 

หรือไม่ควรเสพ๓๙ ก็ไม่ได้มีความหมายว่าเป็นทางคู่ขนานซึ่งมีอริยมรรคมีองค์ ๘ เป็นทางด าเนินอยู่ตรง
กลาง  ความหมายมีแต่เพียงว่า ถ้าด าเนินตามทางสุดโต่งทั้งสองนั้นแล้ว ย่อมพลาดจากทางสายกลาง 
คือไม่สามารถดับทุกข์ได้ 

 ทางสายกลางตามนัยพระพุทธศาสนาเถรวาท จะต้องยึดเป้าหมายเป็นหลัก    หรือยึด
จุดหมายปลายทางเป็นส าคัญ ดังนั้น หากแม้จะมีทางมากมายซึ่งมากกว่า ๒ สาย  แต่ทางเหล่านั้นไม่
เป็นไปเพ่ือมรรคผลนิพพาน หรือไม่ด าเนินไปสู่จุดหมาย “พระนิพพาน” แล้ว ทางเหล่านั้นล้วนถูก
ปฏิเสธทั้งสิ้น มีนัยส าคัญคือ ความเป็นทางสายกลางจะต้องยึดเป้าหมายเป็นส าคัญ ซึ่งเป้าหมายก็คือ
กระบวนการดับความทุกข์และเดินไปให้ถึงความเป็น พระนิพพาน เพราะถ้าเฉไฉออกนอกทาง หรือ
เข้าถึงพระนิพพานไม่ได้ ก็เปน็อันว่าไม่ใช่ทาง   สายกลางในพระพุทธศาสนา 

 การพิจารณาความหมายในลักษณะดังกล่าวนี้ จะท าให้หมดปัญหา ไม่ต้องเป็นประเด็น
ให้ถามอีกว่า ที่ว่ากลางนั้นกลางอย่างไร หรือบางครั้งอาจจะท าให้ต้องเที่ยวถามหาทางอีก ๒ สายที่
เหลือ เพราะโดยภาษาและความรู้สึกของคนทั่วไป เมื่อพูดถึงค าว่า “ตรงกลาง” ก็จะชวนให้คิดถึงสิ่ง 
๓ สิ่ง แล้วก็มีสิ่งหนึ่งอยู่ตรงกลาง ซึ่งเราจะเอาความรู้สึก ดังกล่าวนี้มาอธิบายหลักค าสอนทางสาย
กลางในทัศนะของพระพุทธศาสนาไม่ได้ 

 ทางสายกลางในทัศนะของพระพุทธศาสนาเถรวาท เมื่อพิจารณาจากองค์ประกอบแต่
ละข้อโดยสรุปแล้ว ก็คือกระบวนการฝึกฝน อบรม และขัดเกลาจิตใจ ตามหลักไตรสิกขา ซึ่งได้แก่ ศีล 
สมาธิ และปัญญา องค์ประกอบเหล่านั้น  จึงประสานกลมกลืน เป็นปัจจัยสนับสนุน หรือเกื้อหนุนกัน
ตลอด ไม่ได้แยกว่าจะต้องเริ่มจากศีล แล้วก็มาสมาธิ และปัญญาในที่สุด  เพียงแต่ในการท าหน้าที่
บทบาทขององค์มรรคแต่ละข้อ ถ้าองค์มรรคข้อใดท าหน้าที่เป็นหลักในขณะนั้น องค์มรรคที่เหลือก็จะ
ท าหน้าที่คอยสนับสนุน เกื้อหนุนเป็นบริวารในแต่ละคราว ๆ ไป 

                                                                 
 ๓๘ ส .ม. (บาลี) ๑๙/๗๗/๒๘,  ส .ม. (ไทย) ๑๙/๗๗/๕๓. 
 ๓๙ วิ.ม. (บาล)ี ๔/๑๓/๑๓, วิ.ม. (ไทย) ๔/๑๓/๑๓. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๘๗ 
 
 ทางสายกลางในพระพุทธศาสนาเถรวาท แบ่งออกเป็น ๒ ระดับ ตามภูมิธรรมของบุคคล 
นั่นคือมีทั้งระดับที่เป็นโลกิยะ ซึ่งถือว่าเป็นพ้ืนฐานส าคัญที่จะท าให้ก้าวไปสู่ระดับที่เป็นโลกุตระด้วย 
ในระดับโลกิยะนั้น ท่านเน้นไปที่การมีความเห็นถูกต้อง ไม่ผิดจากท านองคลองธรรม เช่น เห็นว่า บาป
บุญมีจริง  ผลกรรมที่ท าไว้มีจริง บิดามารดามีคุณจริง   ครูบาอาจารย์มีคุณจริง นรกสวรรค์มีจริง เป็น
ต้น ซึ่งผลของสัมมาทิฏฐิในระดับโลกิยะนั้นท่านกล่าวว่าให้ผลเป็นอุปธิ คือยังต้องเวียนวายตายเกิดอีก 
เพียงแต่ภพชาติที่เกิดนั้นจะเป็นสุคติภูมิ เช่น มนุษย์สมบัติ และสวรรค์สมบัติ ส่วนในระดับโลกุตระนั้น 
ท่านเน้นไปที่กระบวนการรู้เท่าทันตามความเป็นจริง จนเกิดปัญญาญาณอันแก่กล้า สามารถประหาร
กิเลสได้โดยสิ้นเชิง พ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดอีกต่อไป นั่นคือเข้าถึงเป้าหมายสูงสุดของทางสาย
กลางโดยบริบูรณ์อย่างแท้จริง 

 ในแง่ของการปฏิบัติ สัมมาทิฏฐินับว่าเป็นองค์ประกอบหลักที่มีบทบาทส าคัญ  ในการ
ท าให้องค์ธรรมอ่ืนๆ ที่เหลือทั้ง ๗ เกิดขึ้น  การปฏิบัติตามหลักทางสายกลางจึงต้องเริ่มต้นที่
สัมมาทิฏฐิ  การเริ่มต้นที่สัมมาทิฏฐิ  มีความหมายรวมไปถึงกระบวนการทุกอย่าง  ที่จะท าให้
สัมมาทิฏฐิเกิดขึ้นด้วย ซึ่งกระบวนการที่ส าคัญก็คือปรโตโฆสะและโยนิโสมนสิการ  ปรโตโฆสะ เป็น
ปัจจัยสนับสนุนภายนอก เช่น การได้ยิน ได้ฟัง สิ่งที่เป็นธรรม การคบเพ่ือนที่ดีซึ่งจะน าไปสู่การคิด
และไตร่ตรองด้วยสติปัญญา ส่วนโยนิโสมนสิการ    เป็นปัจจัยสนับสนุนภายใน ได้แก่การคิดไตร่ตรอง
โดยอุบายอันแยบคาย หรือสอดคล้องกับความเป็นจริง เมื่อกระบวนการดังกล่าวนี้เกิดขึ้นแล้ว ย่อมได้
ชื่อว่าเริ่มก้าวเข้าสู่ทางสายกลางได้อย่างถูกต้องและสมบูรณ์อันจะน าไปสู่กระบวนการดับทุกข์ในที่สุด 
 

บรรณานุกรม 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  พระไตรปิฏกภาษาบาลี.  ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก .  
  กรุงเทพมหานคร  : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๐๐. 
               .  พระไตรปิฎกภาษาไทย.  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
  กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต).  พจนานุกรมพุทธศาสตร์  ฉบับประมวลธรรม. 
  พิมพ์ครั้งที่ ๑๒.  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
  ๒๕๔๖.   
             .  พุทธธรรม.   กรุงเทพมหานคร :  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  ๒๕๔๙. 



พุทธธรรมกับการสังคมสงเคราะห์ 
Buddhadhamma and Social Work 

 

 นางสาวฐิติพร สะสม๑ 
Miss Thitiporn Sasom  

 
บทคัดย่อ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างพุทธธรรมกับการสังคม
สงเคราะห์ ผลการศึกษาพบว่า พุทธธรรมคือธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงค้นพบ เฉพาะที่เกี่ยวกับสังคม
สงเคราะห์ พระองค์ทรงสงเคราะห์สังคมด้วยการสอนให้รู้จักอริยสัจ ๔ อันได้แก่  ทุกข์  สมุทัย นิโรธ  
มรรค  ทุกข์ได้แก่ปัญหาของสังคมที่รอการสงเคราะห์จากผู้มีเมตตา  สมุทัยได้แก่สาเหตุที่ท าให้เกิด
ปัญหาสังคม  นิโรธ  คือการแก้ปัญหาสังคมได้ส าเร็จ  มรรคคือวิธีการแก้ปัญหา  ในพุทธธรรม  การ
แก้ปัญหาสังคมด้วยการพัฒนาชีวิตของตนเองนั้น  พระพุทธเจ้าทรงเน้นให้ปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์  
๘  ได้แก่  สัมมาทิฏฐิ  สัมมาสังกัปปะ  สัมมาวาจา  สัมมากัมมันตะ  สัมมาอาชีวะ  สัมมาวายามะ  
สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ  ส่วนการสงเคราะห์ทรงเน้นหลักพรหมวิหาร  ๔  ได้แก่  เมตตา  กรุณา  
มุทิตา และอุเบกขา  
ค าส าคัญ: พุทธธรรม, การสังคมสงเคราะห์   

 

Abstract 

 This academic article aimed to study relation between Buddhadhamma and 

social work. From the study, it was found that the Buddhadhamma are the all Dhamm 

were discovered by the Buddha. For the social works, the Buddha helped all people by 

teaching the Four Noble Truths that are Dukkha, sufferings, Samuddhaya, cause of 

suffering, Nirodha, the cessation of suffering, and Magga, the Way leading to the 

cessation of Suffering. According to the Buddha’s teachings, social problem solving 

should be carried on by developing their lives by themselves. He emphasized on the 

Noble Eightfold Paths as the practical ways in their daily lives. The Noble Eightfold 

Paths can be classified into eight kinds as the followings: Right View, Right intension, 

Right Speech, Right Action, Right Livelihood, Right Effort, Right Mindfulness, and 

Right Concentration. In the Social works, the Buddha emphasized on the four sublime 

states as the following: Mettā, Loving kindness, Karuṇā, Compassion, Muditā, 

Sympathetic joy, and Upekkhā, Equanimity.                 

   
Keywords: Buddhadhamma, Social work 

                                                           

 ๑ อาจารย์ประจาสาขาวชิาพระพุทธศาสนา คณะพุทธศาสตร์ วิทยาลยัสงฆ์นครน่านเฉลิมพระเกียรติ 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย จ.น่าน 

 Permanent Lecturer in Buddhism, Faculty of Buddhism, Nan Sangha College, 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๘๙ 
 

๑.บทน า 
 สังคมสงเคราะห์มีความหมายกว้าง คือ โดยทางวัตถุก็ได้สงเคราะห์ทางฝ่ายจิตวิญญาณก็
ได้ เพราะการสงเคราะห์ไม่จ าเป็นจะต้องเป็นการให้การช่วยเหลือเสมอไป สิ่งใดเป็นการกระท าให้ดีขึ้น
เป็นการสงเคราะห์ทั้งนั้น แม้ ว่ าสิ่ งนั้ น จ ะ ไม่ เป็ น ที่ พ อ ใจ แก่ ผู้ ถู ก ส ง เค ราะห์ ก็ ต าม  ใน ท าง
พระพุทธศาสนาพระพุทธเจ้าพระองค์ทรงสงเคราะห์ภิกษุในพระพุทธศาสนาด้วยการชี้ให้เห็นโทษใน
เรื่องต่าง ๆ ภิกษุที่ประพฤติปฏิบัติไม่ชอบ  พระองค์ตรัสว่า “เราจักไม่ประคับประคองเธอทั้งหลาย 
เหมือนช่างหม้อประคับประคองภาชนะดินดิบที่ยังดิบอยู่ เราจักกล่าวข่มแล้วข่มอีก จักกล่าวยกย่อง
แล้วยกย่องอีก บุคคลใดมีแก่นสาร บุคคลนั้นจักด ารงอยู่”๒ ผู้ที่ทนไม่ได้ไม่สามารถจะเป็นสาวกของ
พระพุทธเจ้าได้ต่อไป ต้องออกไปจากศาสนา คนที่ทนได้จะบรรลุธรรม ดังนั้น สังคมสงเคราะห์ไม่
จ าเป็นจะต้องถูกใจผู้ถูกสงเคราะห์เสมอไป  
 การสงเคราะห์หรือการให้ความช่วยเหลือนั้น พระพุทธเจ้าทรงก าชับว่าจะต้องกระท าให้
เหมาะสมแก่กรณี เหมาะสมเป็นราย ๆ ไป เพราะถ้าไม่ถูกต้องเหมาะสมแก่กรณีแล้วก็จะท าให้การ
ช่วยเหลือนั้นไม่ได้ประโยชน์ เช่นเดียวกับงานสังคมสงเคราะห์ที่มุ่งการให้ความช่วยเหลือให้เหมาะสม
กับสภาพสถานะของผู้ขอรับบริการเป็นราย ๆ ไปโดยใช้หลักการค านึงถึงความแตกต่างของแต่ล่ะ
บุคคล และเริ่มจากสภาพที่เขาเป็นอยู่ขณะนั้น ถ้าอธิบายให้ชัดเจนก็คงจะเห็นว่า ถ้าเราให้ความ
ช่วยเหลือใครก็ตาม ช่วยอย่างไม่เหมาะสม เช่น บุคคลนั้นไม่สมควรช่วยเหลือ หรือสมควรช่วยเหลือใน
ระดับใด ในขอบเขตใด แต่เราไม่วิเคราะห์วินิจฉัยให้ถ่องแท้ ช่วยเหลือโดยไม่ตั้งใจ ไม่ค านึงว่าใครจะ
ช่วยใคร ไม่ควรช่วยและควรช่วยมากน้อยเพียงใด การให้ความช่วยเหลือนั้น ๆ ก็จะไม่มีคุณค่าจะเป็น
การช่วยเหลือใคร ๆ ก็ท าได้ไม่จ าเป็นจะต้องเป็นนักสังคมสงเคราะห์เป็นต้น สงเคราะห์ด้านจิตใจจะ
ช่วยควบคุมการสังคมสงเคราะห์ระบบฝ่ายวัตถุ ซึ่งถ้าสังคมสงเคราะห์ด้วยวัตถุกันบ่อย ๆ ก็อาจจะท า
ให้เฟ้อเกินไปหมดความหมายหรือหมดคุณค่า พระพุทธเจ้าตรัสว่า”สพฺพทาน  ธมฺมทาน  ชินาติ๓” การ
ให้ธรรมเป็นทานชนะการให้ทั้งปวง  โดยเฉพาะการให้การสงเคราะห์ผู้ อ่ืนด้วยสัมมาทิฏฐิ เพราะ
สัมมาทิฏฐิจะท าให้คนกระท าในสิ่งที่ถูกต้อง เพ่ือแก้ปัญหาต่าง ๆ ของเขาได้อย่างเหมาะสม  
 ในบทความนี้ ผู้เขียนจะน าหลักพุทธธรรมที่มีความสัมพันธ์กับสังคมสงเคราะห์มาเสนอเป็น
แนวทางให้ทราบหลักการสังคมสงเคราะห์ในพุทธธรรม 
  
 
 

                                                           

 ๒ ม.อุ.(ไทย) ๑๔/๑๙๖/๒๓๓. 
๓

 ข.ุธ. (บาลี)  ๒๕/๓๔/๖๐. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๐ 
 

๒. พุทธธรรม 
 พระพุทธศาสนาอุบัติขึ้นในโลกกว่า ๒,๕๐๐ ปีมาแล้ว แต่ก็ยังคงยืนยาวมาจนถึงปัจจุบัน  
เพราะพุทธศาสนาประกอบด้วยพระพุทธ  พระธรรม พระสงฆ์  ซึ่งเป็นรูปโครงของพุทธศาสนา  ค าว่า
พุทธนั้น ไม่ได้หมายความถึง พระพุทธเจ้าโดยเฉพาะ เพราะได้มีการยกประเภท ค าว่า พุทธ ออกเป็น 
๔ ประเภท คือ 
 สัมมาสัมพุทธ   รู้พร้อมโดยชอบ  รู้เอาโดยชอบ 
 ปัจเจกพุทธ   รู้เฉพาะตนผู้เดียว 
 อนุพุทธ    รู้ตามผู้อื่น 
 สุตพุทธ    รู้เพราะได้ฟัง ได้ศึกษา 
 พระสัมมาสัมพุทธเจ้าของเรา คือ ผู้รู้เองโดยชอบ โดยถูกต้องและสมบูรณ์และสามารถท า
ให้ผู้อ่ืนรู้ได้ด้วย พระองค์ทงรรู้แจ้งอริยสัจจ์ ๔ ซึ่งเป็นหัวใจที่ส าคัญของพุทธศาสนา  พุทธทาสภิกขุได้
กล่าวว่า๔  “การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้านั้น เป็นการค้นคว้าเรื่องอริยสัจจ์ ๔ แต่เป็นไปในรูปแบบที่
ละเอียดที่เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท  แยกย่อยออกเป็น  ๑๒ ขั้นตอน”  อริยมรรคมีองค์  ๘  นั้น  ท่าน
อธิบายไว้ในหนังสือบรมธรรมภาคต้นโดยเทียบเคียงกับภาษาอังกฤษไว้ดังนี้๕ 
  ๑. สัมมาทิฏฐิ ความคิดเห็นถูกต้อง (Right  view หรือ right  understanding) 
  ๒. สัมมาสังกัปปะ ความหมายมั่นหรือความปรารถนาที่ถูกต้อง ( Right ain หรือ 
right  aimbition) 
  ๓. สัมมาวาจา การพูดจาที่ถูกต้อง (Right speak ) 
  ๔. สัมมากัมมันตะ การกระท าทางกายที่ถูกต้อง  (Right conduct) 
  ๕. สัมมาอาชีโว การด ารงชีวิตเลี้ยงชีพอย่างถูกต้อง (Right livelihood)  
  ๖. สัมมาวายาโม ความพากเพียรพยายามที่ถูกต้อง (Right effort)  
  ๗. สัมมาสติ การมีสติไม่เผลอเลอ มีสติอย่างถูกต้อง ( Right  recollection) 
  ๘. สัมมาสมาธิ  การมีจิตใจเป็นสมาธิแน่วแน่อย่างถูกต้อง( Right concentration) 
 ท่านพุทธทาสภิกขุอธิบายต่อไปว่า  “ทั้ง ๘ ประการนี้ รวมเป็น ๘ ความถูกต้อง เป็นตัว
หนทางเรียกว่าหนทางที่ประเสริฐ นั่นแหละคือตัวทาง ทางเดียวส าหรับบุคคลเดียวเดินไปสู่จุดหมาย 
เพียงอันเดียวเรียกว่า “๑  กายนมรรค” หนทางเส้นเดียวเท่านั้น ไม่มีสายเส้นส าหรับคน ๆ เดียว
เท่านั้น เดินไป คือ มันเดินแทนกันไม่ได้และไปสู่จุดหมายอันเดียวเท่านั้น คือนิพพาน  สิ่งที่ดีที่สุด
ส าหรับ มนุษย์  มรรคมีองค์ ๘  แปดนี้อาจจะเรียนกว่าเป็น “อริยมรรค”  คือ หนทางที่ประเสริฐ เป็น

                                                           

 ๔ พุทธทาสภิกขุ,บรมธรรมภาคต้น, (กรุงเทพฯ : ธรรมทานมูลนิธิ, ๒๕๒๕), หน้า ๑๔. 
 ๕ พุทธทาสภิกขุ, เร่ืองเดียวกัน, หน้า ๘๘-๘๙. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๑ 
 

พรหมจรรย์  เป็นตัวศาสนา ในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าท่ านเรียกตัวศาสนาของท่ านว่า 
“พรหมจรรย์” ท่านตรัสว่า “มา-มามาประพฤติพรหมจรรย์” เป็นการบวชในยุคแรกW 
 การสอนเรื่องอริยสัจจ์สี่นี้ สอนครั้งแรก เรียกว่า “ปฐมเทศนา” ที่ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน
แก่คนเพียง ๕ คน เท่านั้น คือ  “ปัญจวัคคีย์”  และทรงสอนคนอ่ืน ๆ ด้วยพอได้สัก ๖๐ คน ก็ส่งไป
เผยแพร่ธรรมะแล้วก็แพร่หลายไปท่ัวจนถึงปัจจุบัน 
 ๒.๑ ระดับของพุทธธรรม 
 การศึกษาการปฏิบัติทางธรรมของทางพุทธศาสนาพบว่าได้มีการแบ่งระดับของธรรมะตาม
ระดับของจิตใจไว้เป็น ๔ ขั้น คือ 
 ๑. กามาวจรภูมิ ขั้นที่ลุ่มหลงอยู่ในกาม คือ สภาพจิตของสัตว์ที่บูชากามารมณ์เป็นสรณะมี
กามารมณ์เป็นสิ่งสูงสุดของชีวิตจิตใจและในภูมินี้รวมทั้งสัตว์นรก มนุษย์ธรรมดาที่หวังกามารมณ์และ
เทวดาที่ลุ่มหลงบูชากามารมณ์พวกนี้ จิตใจจะอยู่ในระดับกามาวจรภูมิ 
 ๒. รูปาวจรภูมิ  คือ สภาพจิตของพวกที่สูงขึ้นไป ไม่ได้บูชากามารมณ์แต่ไปบูชาสิ่งที่มีรูป
เป็นรูปธรรม  หรือความสุขที่ได้จากสิ่งที่เป็นรูปพวกนี้ เรียกว่ารูปพรหม 
 ๓. อรูปาวจรภูมิ  คือ สภาพจิตของพวกที่ไม่บูชารูป  เพราะความรู้สึกทางจิตใจนี้ ไม่มีรู้
ไม่ใช่วัตถุ  แต่ก็ยังเป็นพวกท่ีต้องการความสุข  
 ๔. โลกุตตรภูมิ คือ  สภาพจิตของพวกที่ไม่ลุ่มหลงอยู่เหนือโลกมีจิตใจอยู่เหนือสิ่งต่าง ๆ 
จะเป็นพวกท่ีพบกับความสุขอย่างถาวร 
 บุคคลโดยทั่วไปก็จะอยู่ในกามาวจรภูมิบ้าง  อยู่ในรูปาวจรภูมิบ้าง หรืออยู่ในอรูปาวจรภูมิ
บ้าง  แล้วแต่จะมีความลุ่มหลวงในเรื่องอะไรในชั่วขณะหนึ่ง ขณะนั้นส าหรับบุคคลแต่ละคนถ้ามี
สิ่งแวดล้อมที่ดี  ถูกต้องตามธรรมชาติพี คน ๆ นั้นมีชีวิตตอนแรก ๆ ของเขาเป็นกามาวจรภูมิ  ชีวิตอัด
มาเป็นรูปปาวจรภูมิ อรูปาวจรภูมิ  ชีวิตชั้นปลายสุดของเขาเป็นโลกุตตระภูมิเป็นพระอรหันต์ 
 ๒.๒ พุทธธรรมกับการพัฒนาจิต 
 ค าว่า พัฒนา    ตรงกับค าในภาษาบาลีว่า  วฑฺฒน แปลว่า  เจริญขึ้น  มากขึ้น  เช่น อา
สวะเจริญขึ้น กุศลธรรมเจริญขึ้น  จะใช้ค าว่า  วฑฺฒน  แต่ในบางแห่งการเจริญขึ้นมากเกินไปก็
กลายเป็นความรกได้ ดังปรากฏในค าว่า  “น  สิยา  โลกวฑฺฒโน”  ซึ่งมักแปลกันว่า  อย่าเป็นคนรก
โลก  หมายถึงอย่าเป็นเพียงสิ่งที่เจริญเติบโตขึ้นมาในโลก โดยไม่ท าให้เกิดประโยชน์อะไรไปมากว่านั้น   
 การพัฒนาที่ถูกต้องเหมาะสมนั้น ควรจะเป็นการพัฒนาทั้ง ๒ ประการ ควบคู่กันไป คือ 
พิจารณาวัตถุและพัฒนาจิตใจ  แต่ควรเน้นการพัฒนาจิตใจมากกว่าพัฒนาวัตถุ  เพราะจิตใจที่ได้รับ
การพัฒนาแล้วก็จะสามารถพัฒนาสิ่งอ่ืน ๆ ได้ด้วย และการพัฒนาจิตที่ถูกต้องที่สุดก็คือ การใช้ธรรมะ



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๒ 
 

เป็นเครื่องช่วย ท าให้จิตใจสูงขึ้น ตามหลักพุทธศาสนากล่าวว่า การท าจิตให้สูงนั้น ที่ดีที่สุดคือ  การฝึก
จิตให้เป็นสมาธิ เมื่อจิตได้พัฒนาถึงขั้นเป็นสมาธิแล้วจะประกอบไปด้วยคุณประโยชน์ ๓ ประการ คือ๖ 
  ๑. เป็นจิตที่บริสุทธิ์สะอาด (Pure) 
  ๒. เป็นจิตที่ตั้งม่ัน มั่นคง (Steady) 
  ๓. เป็นจิตที่ว่องไวในหน้าที่ (Active) 
 ๑.จิตที่สะอาด  นั้นทางบาลีเรียกว่า ปริสุทฺโธ จิตที่สะอาดหมายถึง  จิตที่มีปัญญา มีความ
บริสุทธิ์ใจ ท าหน้าที่เพ่ือหน้าที่ และก็เป็นความสุขที่แท้จริงอยู่ในตัว มีความเต็มเปี่ยมแห่งความเป็น
มนุษย์อยู่ในตัว การมีจิตที่สะอาด  ย่อมมีเมตตา กรุณา มีจิตใจเอ้ือเฟ้ือ เผื่อแผ่ต่อผู้อ่ืน ไม่สร้างความ
ทุกข์ความเดือดร้อนให้กับผู้อ่ืน  ก็จะไม่ก่อความเดือดร้อน  ไม่ก่อให้เกิดสิ่งทีไ่ม่ถูกต้อง 
 ๒.จิตที่ตั้งมั่นคง ทางบาลีเรียกว่า สมาหิโต จิตที่มีก าลังจะมีความนึกคิดสูง มีปัญญาสูง 
บังคับตัวเองได้ ควบคุมไว้ได้  มีความขยัน  มีความทรหดอดทน ฟันฝาอุปสรรคต่าง ๆ ได้ ไม่เป็นคน
ส ารวย หยิบโหย่ง ไม่นั่งงอมืองอเท้ารอใครมาช่วย แต่จะคิดช่วยตัวเองก่อนเสมอ 
 ๓.จิตที่ว่องไวต่อหน้าที่  ทางบาลีเรียกว่า กมฺมนยี จิตที่ว่องไวจะสามารถท าอะไรก็ได้  และ
จะกระท าไปในทางที่ถูกตลอดเวลาคุณประโยชน์ของจิต ๓ ประการนี้ อย่าพ่ึงเข้าใจผิดว่าจะปฏิบัติ 
เพ่ือให้ไปถึงนิพพานได้อย่างเดียว  แต่สามารถน ามาใช้ในชีวิตประจ าวันได้  เช่น  การท าจิตให้สะอาด 
 

๓. การสังคมสงเคราะห์   
 สังคมสงเคราะห์เป็นเรื่องของการช่วยเหลือบุคคล กลุ่มและชุมชนที่มีปัญหาความ
เดือดร้อนไม่สามารถช่วยตัวเองได้ ให้สามารถบรรเทา ลด และแก้ไขปัญหานั้นได้ด้วยค าแนะน า หรือ
ได้รับบริหารจากนักสังคมสงเคราะห์วิชาชีพน าทฤษฏี หลักการ ค่านิยม จรรยาบรรณ วิธีการ และ
กระบวนการทางสังคมสงเคราะห์ไปประยุกต์ใช้ ในการปฏิบัติงานรวมทั้งการน าหลักธรรมต่าง ๆ ไป
เป็นเครื่องมือในการให้บริการด้วยเช่นกัน คนโดยทั่วไปในสังคมยังไม่เข้าใจในงานสังคมสงเคราะห์ว่า
จ าเป็นอย่างไรกับสังคมไทยหรือจ าเป็นอย่างไรที่จะต้องมีการศึกษาวิชาสังคมสงเคราะห์ ใน
สถาบันอุดมศึกษา เพราะการสงเคราะห์ช่วยเหลือกันนั้น ถ้าสงเคราะห์ไม่ถูกหลัก ถูกวิธีแล้ว จะเป็น
เรื่องที่ใคร ๆ ก็จะท าได้ ไม่จ าเป็นต้องศึกษาเล่าเรียน  เพราะจะเป็นการสงเคราะห์ที่เฟ้อมากเกินไป  
ท าให้ผู้รับการสงเคราะห์ไม่คิดจะช่วยตัวเอง นั่งงอมืองอเท้า เพราะคิดว่ าจะต้องมีคนมาช่วยเมื่อเกิด
ปัญหา  เกิดความทุกข์ เป็นการสร้างนิสัยที่อ่อนแอ เห็นแก่ได้ ให้กับคนในสังคม และการสงเคราะห์
ที่เห็ฯกันอยู่ดาษดื่นทั่วไป มักจะเป็นการสงเคราะห์ทางด้านวัตถุ การแจกสิ่งของมากกว่าจะเห็นการ
ให้บริการในด้านการให้ค าแนะน าปรึกษานี้เป็นบริการที่ถูกต้องที่สุด เพราะจะท าให้ผู้รับบริการเกิด
ความคิด เกิดความส านึก รู้สึกในคุณค่าของตนเอง เกิดความรู้สึกที่พ่ึงพาตนเอง และคนที่คิดเป็น 
                                                           

 ๖ พุทธทาสภิกขุ,บรมธรรมภาคต้น, หน้า ๑๘๕. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๓ 
 

แก้ปัญหา เป็นนี้จะเป็นทรัพยากรที่มีคุณค่าของสังคมเพรานอกจากเขาจะช่วยตัวเองได้แล้ว เขาก็ยัง
สามารถช่วยผู้อ่ืนได้ และการมีความคิดที่จะช่วยผู้อื่นนั้น จะท าให้สังคมของเราอยู่ได้ด้วยความสงบสุข 
เป็นการลดอัตตา หรือความเห็นแก่ตัวของคนในสังคมให้คิดถึงผู้ อ่ืนบ้าง แนวคิดของงานสังคม
สงเคราะห์นั้นมิได้เน้นแต่เพียงการแก้ปัญหาของบุคคล กลุ่ม และชุมชน เท่านั้น แต่ยังเป็นการ
ช่วยเหลือพัฒนาปรับปรุงและเปลี่ยนแปลงสภาพแวดล้อมในสังคมให้เป็นไปในทางสร้างสรรค์และ
ส่งเสริมความเป็นอยู่ อันดีของประชาชนในสังคม ความมุ่งหมายประการสุดท้ายของงานสังคม
สงเคราะห์อยู่ที่สวัสดิภาพของสังคมส่วนรวม  แต่การที่สวัสดิภาพของสังคมจะดีได้นั้น จ าเป็นต้อง
มุ่งเน้นการช่วยให้สวัสดิภาพของบุคคลและครอบครัวดีเสียก่อน เพราะครอบครัวเป็นสถาบันทางสังคม
ที่เล็กที่สุด และส าคัญท่ีสุดของสังคม เมื่อรากฐานครอบครัวดีแล้วก็จะส่งผลให้สวัสดิภาพของสังคมโดย
ส่วนรวมดีไปด้วย แนวคิดนี้สอดคล้องกับค่านิยมด้านคุณธรรมอันเป็นพ้ืนฐานในการปฏิบัติงานสังคม
สงเคราะห์ที่ระบุว่า บุคคลคือ เป็นสิ่งควรค านึงเบื้อต้นของสังคมและบุคคลกับสังคมย่อมเกี่ยวพันซึ่งกัน
และกัน  เมื่อแนวคิดทางสังคมสงเคราะห์เน้นเรื่องสถาบันครอบครับ เป็นเรื่องส าคัญงานสังคม
สงเคราะห์ได้เน้นงานสวัสดิการครอบครัวและเด็ก(Family and  child  Welfare) ซึ่งเป็นงานที่จะ
ป้องกันแก้ไข  และพัฒนาครอบครัวที่ไม่สามารถปฏิบัติหน้าที่ได้ตามความเหมาะสม เช่น ไม่สามารถ
เลี้ยงดุสมาชิกในครอบครัวได้บิดามารดา ไม่สามารถปฏิบัติบทบาทหน้าที่ของการเป็นบิดามารดาได้ดี 
เป็นต้น 
  

๔. พุทธธรรมกับงานสังคมสงเคราะห์ 
 จุดมุ่ งหมายที่ส าคัญของพระพุทธศาสนานั้นมีจุดมุ่ งหมายที่ ส าคัญที่  ต้องการให้
พุทธศาสนิกชนเข้าใจเรื่องชีวิตให้ถูกต้อง คือ  เข้าใจว่าชีวิตคืออะไร สิ่งที่เกิดขึ้นในชีวิตคือ อะไร มันมา
จากเหตุอะไร  แล้วมันให้ทุกข์ให้โทษ ให้ประโยชน์แก่เราอย่างไร เราควรจะเข้าไปเกี่ยวข้องกับสิ่งนั้น
อย่างไรให้ใช้ปัญญาพิจารณาในเรื่องต่าง ๆ ให้ชัดเจนถูกต้อง ความทุกข์ก็จะน้อยลง คนที่ฉลาด
สามารถที่จะมีชีวิตอยู่ได้ด้วยความสุขและไม่คล้อยตามความทุกข์ ความสุขนั้นจนเกินไปเมื่อเราอยู่ได้
โดยไม่ เป็นทุกข์ เรียกว่าเราได้รับประโยชน์จากรพระพุทธศาสนา  เพ ราะจุดประสงค์ของ
พระพุทธศาสนาอยู่ที่การท าลายปัญหา คือความทุกข์ให้หมดสิ้นไป  จุดมุ่งหมายของงานสังคม
สงเคราะห์ก็เช่นเดียวกันคือ  การช่วยป้องกันแก้ไขปัญหาพัฒนาศักยภาพของบุคคลในสังคม หรือจะ
เป็นการช่วยบุคคลที่มีปัญหาให้ช่วยตัวเองได้  หรือจะเป็นการยกระดับคุณภาพชีวิตเพ่ือความเป็นอยู่ที่
ดีของคนในสังคม  ก็เป็นจุดมุ่งหมายของงานสังคมสงเคราะห์ว่าจะท าอย่างไรให้คนในสังคมมีชีวิตที่
เป็นสุขตามอัตภาพของแต่ละบุคคล  การขจัดปัญหาให้หมุดสิ้นไปในพระพุทธศาสนา ด้วยการไม่ยึดมั่น
ถือมั่นในรูป เวทนา  สัญญา สังขาร วิญญาณ ซึ่งเป็นของไม่เที่ยง เป็นอนัตตา ในงานสังคมสงเคราะห์ก็
เช่นเดียวกันการขจัดปัญหานั้น ก็ต้องหาสาเหตุของปัญหา หาทางด าเนินการ หาทางออกของปัญหา



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๔ 
 

และในขณะที่นักสังคมสงเคราะห์ให้บริการนั้นก็จะใช้ธรรมะ หรือใช้ข้อธรรมะบางประการในการให้
ความช่วยเหลือและจะให้ธรรมะนั้นช่วยแนะน าผู้รับบริการให้ด าเนินชีวิตด้วยความถูกต้องด้วยเช่นกัน  
ท่านพุทธทาสได้กล่าวว่า๗ “เรื่องสังคมสงเคราะห์ที่จะให้แก่ใครก็ตามให้ในปริมาณที่เหมาะพอดี ไม่ให้
มัวเมาลุ่มหลง ความหมายของการกินดี อยู่ดี อย่าให้เพ้อจนเกินไป และการสงเคราะห์ที่ดีที่สุดก็คือ 
การให้บรมธรรมแก่เขา” 
 การแก้ปัญหาหรือการขจัดปัญหาทั้งในทางพระพุทธศาสนาและทางสังคมสงเคราะห์นั้น
ต้องเป็นการแก้ปัญหาที่ถูกจุด โดยทางพุทธศาสนามองว่าปัญหาทางจิตมันส าคัญกว่าทางวัตถุ  ซึ่งก็
เช่นเดียวกัน  งานสังคมสงเคราะห์ที่มีความเชื่อว่าบุคคลที่พร้อมจะแก้ปัญหานั้นจะต้องมีจิตใจ มี
ความคิดที่จะยอมรับปัญหาของตนเองก่อนว่า มีปัญหาและพร้อมที่จะแก้ไข ท่านพุทธทาสได้แบ่ง
ปัญหาของคนออกเป็น ๓ ส่วน คือ 
 ปัญหาส่วนแรก  เป็นปัญหาเรื่องการไม่มีปัจจัยที่จ าเป็นแก่ชีวิต เงินไม่มีกินไม่มีใช้   ไม่มี
อนามัยที่ดี ไม่มีการศึกษา 
 ปัญหาส่วนที่สอง เป็นปัญหาเรื่องการท าให้มันมีขึ้นมาจะท าอย่างไรเป็นเรื่องของความ
ยากล าบากที่ต้องขวนขวายถ้าขวนขวายไม่ถูกกระท าในเรื่องของมิจฉาชีพก็จะมีโศกมีทุกข์เพ่ิมมากขึ้น 
 ปัญหาส่วนที่สาม  เป็นปัญหาเรื่องมีแล้วแต่ไม่พอ มีความกระวนกระวายเร่าร้อน
ตลอดเวลา มีการแข่งขันกันความไม่พออยู่ตลอดเวลา  หาความสุขที่แท้จริงไม่ได้จะมีการเจ็บป่วยทาง
จิต  เกิดโรงประสาท โรคจิตเพิ่มมากขึ้นมีความสมบูรณ์ทางร่างกาย แต่ขาดทางจิตใจเป็นวัตถุเฟ้อ 
 ดังนั้นปัญหาที่มีอยู่ทุกวันนี้ อาจจะกล่าวได้ว่า เป็นปัญหาทางจิตใจ เพราะถึงแม้ประเทศที่
พัฒนาดีแล้ว มีหลักประกันทางสังคมดีแล้ว ประชาชนยังไม่มีความสุขทางจิตใจ ส่วนความสุขทางวัตถุ
นั้นมีอยู่เต็มเปี่ยมแล้ว  แต่ขาดทางจิตใจ ท าให้ไม่มีความสุข การกินดีอยู่ดีนั้น ควรเป็นการกินอยู่แต่
พอดี  ไม่ให้มีอะไรที่มากเกินไป เกิดความต้องการ ปัญหาในปัจจุบันจะสิ้นสุดไม่ได้ เพราะปัญหามาจาก
วัตถุนิยม เมื่อคิดจะสร้างและพัฒนาแต่วัตถุ  จึงเกิดความไม่พอเพ่ิมขึ้นเรื่อย ๆ แต่ถ้าพัฒนาจิตใจขจัด
กิเลสตัณหา อุปาทานต่าง ๆ ลงก็จะพิจารณาได้ว่าอะไรถูกอะไรควร  อะไรพอดี  หรือไม่พอดี การ
แก่งแย่งกัน การเบียดเบียนกันก็จะน้อยลง มีความคิดที่จะช่วยเหลือผู้อ่ืน ช่วยเหลือสังคมมากว่ากา ร
มองแต่ตัวเอง ศาสนาพุทธไม่ได้ห้ามการพัฒนาหรือความก้าวหน้าทางวัตถุ  แต่ศาสนาสอนให้เราไม่
เป็นทุกข์ในการพัฒนานั้น  และท าให้การพัฒนานั้นก้าวหน้าไปโดยไม่เบียดเบียนคนในสังคม 
 อาจารย์วรศักดิ์  วรธมฺโมภิกขุ๘ ได้บรรยายเรื่อง “ปัญหาแท้จริงของมนุษย์” ในหนังสือ
จุดยืนของมนุษย์ ซึ่งท่านได้บรรยายให้แก่ครูผู้สอนหมวดวิชาสังคมศึกษาและนักเรียนชั้นมัธยมศึกษา

                                                           

 ๗ พุทธทาสภิกขุ, อ้างแล้ว, หน้า ๑๘๗. 
 ๘ วรศักดิ์  วรธมฺโมภิกขุ, จุดยืนของมนุษย์, (กรุงเทพมหานคร :  ธรรมบูชาการพิมพ์, ๒๕๒๓), หน้า 
๗๓. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๕ 
 

ตอนปลาย ณ ห้องศีลธรรม โรงเรียนหาดใหญ่วิทยาลัย  ในเรื่องปัญหาของมนุษย์นั้น  ท่านอาจารย์วร
ศักดิ์ วรธมฺโมภิกขุ  ได้กล่าวว่า ปัญหาที่แท้จริงของมนุษย์อยู่ที่ “ความทุกข์” ท่านอธิบายว่า “ทุกข์”
ไม่ใช่เรื่องของการพลัดพรากจากของรักจะเป็นความทุกข์อย่างเดียว ถึงแม้ความรู้สึกของความรักสิ่งใด
ก็ตามก็ท าให้เกิดความทุกข์ได้  ค าว่า “ทุกข์” ที่ศาสนาเน้นมากที่สุดคือ การที่จิตต้องหวั่นไหว ทั้งรัก
และเกลียดเป็นภาวะที่ไม่น่าปรารถนา การท าจิตให้ปรกติเป็นภาวะที่สงบสบายกว่า  ทางศาสนาจึง
กล่าวว่า ทุกข์ ไม่ทุกข์ ไม่ได้พูดว่าสุขกับทุกข์  เพราะความสุขก็ยังก่อให้เกิดความทุกข์ได้ ดังนั้นต้อง
มองความไม่ทุกข์ จิตใจสงบไม่หวั่นไหวจึงจะดีท่ีสุด 
 ปัญหาของมนุษย์นั้น แบ่งออกเป็นลักษณะได้ ๒ ลักษณะ คือ๙ 
 ปัญหาข้อที่ ๑ เป็นความทุกข์อันเกิดจากตัณหา ทุกข์ คนในโลกประสบ 
 ปัญหาข้อที่ ๒ เป็นความทุกข์ที่เราต้องเที่ยวข้องกับสิ่งต่าง ๆ ในชีวิต เป็นปัญหาเฉพาะตัว
ของแต่ละบุคคล 
 ปัญหาข้อที่ ๑ เป็นเรื่องของสติปัญญา เป็นเรื่องของกิเลสตัณหา เมื่อแก้ไขปัญหาข้อที่ ๑ 
ได้แล้ว ก็มีสติปัญญาที่จะแก้ไขปัญหาข้อที่ ๒ ได ้
 นักสังคมสงเคราะห์ก่อนที่จะให้บริการ  ให้ความช่วยเหลือผู้มีปัญหา ต้องพัฒนาจิตใจของ
ตนเสียก่อนให้มีคุณธรรมใช้หลักธรรมะพัฒนาเมื่อปฏิบัติงานจะได้ไม่เกิดปัญหาในข้อนั้น คือ ไม่
สามารถช่วยเหลือผู้รับบริการได้  เพราะตนเองไม่สามารถควบคุมอารมณ์  จิตใจ ความรู้สึกของตนเอง
ได้ เกิดความรู้สึกไม่อยากช่วยเหลือ เกิดความเบื่อหน่าย หรือรู้สึกร าคาญ มีจิตใจไม่เป็นสมาธิ มีความ
ร้อนลุ่มในใจ การท างานก็จะเกิดปัญหาขึ้นมาได้ 

 ในทางพุทธศาสนานั้น กล่าวถึง “สันโดษ” ซึ่งมาจากค าว่า ส  แปลว่า พร้อม ตุสฺส  แปลว่า  
อ่ิมใจ  ยินดี รวมกันแล้วแปลว่า ความอ่ิมใจพร้อม อ่ิมใจในสิ่งที่มีอยู่เป็นของตนเอง  แต่ความอ่ิมใจนี้
ไม่ได้ยับยั้งให้เกิดความรู้สึกที่ว่าต้องอยู่กับที่ ไม่ต้องคิดแก้ไขหรือพัฒนา ถึงแม้จะมีความอ่ิมใจก็ควรที่
จะขยายกิจการงานหรือพัฒนาสิ่งต่าง ๆไปตามที่ควรจะเป็น แต่ไม่ให้เกดความรู้สึกว่ามีกิเลส ตัณหาใน
การพัฒนาหรือการแสวงหานั้น ๆ เพราะจะให้โทษมากกว่าให้ประโยชน์ ในแวดวงของศาสนานั้นจะ
กล่าว่า “เราจะต้องไม่มีตัณหา ไม่เป็นทุกข์เมื่อเราจ าเป็นจะต้องเกี่ยวข้องกับสิ่งนั้นไม่ว่าจะเกี่ยวข้องใน
ลักษณะไหน” 

 ได้เคยกล่าวไว้ในตอนต้นแล้วว่า  งานสังคมสงเคราะห์นั้นมีวงจรในการปฏิบัติงานเกี่ยวข้อง
กับชีวิตของคนตั้งแต่เกิดจนตาย โดยมีงานในลักษณะต่าง ๆ ดังนี้คือ๑๐ 

 ๑. งานให้บริการค าปรึกษาก่อนสมรส ในการจะเลือกคู่ครองคู่สมรส 

                                                           

 ๙ วันทนีย์ วาสิกะสิน,รศ., ธรรมะกับงานสังคมสงเคราะห์, หน้า ๑๑๙. 
 ๑๐ เล่มเดียวกัน, หน้า ๑๒๑. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๖ 
 

     ปัญหา ที่จะเกิดในช่วงนี้ คือ ถ้าได้คู่ครองที่ขาดความรับผิดชอบ หรือสมรสเมื่อยังไม่
พร้อม เช่น ไม่พร้อมทางวุฒภาวะทางอารมณ์ ทางเศรษฐกิจ ขาดการวางแผนครอบครัวเด็กท่ีเกิดมาจะ
มีปัญหาตั้งแต่เริ่มอยู่ในครรภ์มารดา 

 ๒. งานให้บริการในด้านสวัสดิการครอบครัวและเด็ก 
    ปัญหา  ครอบครัวที่ไม่สามารถดูแลเด็กได้ พ่อแม่แยกทางกัน  พ่อแม่ทารุณทุบตีลูก พ่อ

ข่มขืนลูก เด็กถูกทอดทิ้งขาดภาวะโภชนาการ ถ้าเป็นในชนบทจะมีปัญหาขายเข้ามาท างานในเมือง 
เด็กถูกเอาเปรียบทางแรงงาน มีปัญหาทางด้านจิตใจ สุขภาพกาย ฯลฯ 

 ๓. งานให้ค าปรึกษาปัญหาชีวิตสมรส 
    ปัญหา คู่สมรสไม่สามารถมีชีวิตอยู่ด้วยกันได้อย่างมีความสุข ไม่สามารถกระท าบทบาท

ของการเป็นสามีภรรยาที่ดีต่อกันได้ ไม่สามารถกระท าบทบาทของการเป็นบิดามารดาที่ดีได้ ปัญหา
ส่งผลไปถึงลูก เด็กถูกทอดทิ้ง ว้าเหว่อาการอบรมสั่งสอน ขาดตัวอย่างที่ดีที่จ าเนินรอยตามเด็กติดยา
เสพตดิ เด็กผู้หญิงขายตัวเป็นโสเภณี  ถูกชักชวนล่อลวง ฯลฯ 

 ๔. งานอนามัยโรงเรียน 
    ปัญหา  เด็กมีสุขภาพกายและจิตที่ไม่ดีมีภาวะขาดโภชนาการ เป็นอุปสรรคต่อการเรียน 
 ๕. งานให้การสงเคราะห์บุคคลในสังคมในรูปแบบต่าง ๆ  

     ปัญหา   หญิงไร้อาชีพ 
      คนชรา 
      คนพิการ  คนเร่ร่อนขอทาน  คนกลุ่มน้อย 
 ๖. งานสังคมสงเคราะห์ทางการแพทย์ 
     ปัญหา  ผู้ป่วยที่มีปัญหาทางด้านอ่ืนที่นอกเหนือไปจากปัญหาทางด้านความเจ็บป่วย 
รวมทั้งผู้ป่าวฝ่ายกายและทางจิตเวช 
 ๗. งานสังคมสงเคราะห์ทางการศึกษา 
     ปัญหา   เด็กมีปัญหาทางด้านการเรียน  และพฤติกรรมที่เป็นปัญหา เข้ากับเพื่อนไม่ได้ หนี
โรงเรียนการเรียนตกต่ า 
 ๘. งานสังคมสงเคราะห์ทางด้านสวัสดิการแรงงาน 
     ปัญหา   ความขัดแย้งระหว่างนายจ้างกับคนงานสวัสดิการของลูกจ้าง  งานอาชีวอนามัย  
ลูกจากที่ประสบปัญหาทางสุขภาพเพราะผลจากการท างาน 
 ๙. งานสังคมสงเคราะห์ในกระบวนการยุติธรรม 
     ปัญหา บุคคลที่กระท าความผิดต้องถูกคุมขัง มีปัญหาครอบครัว มีปัญหาทางอารมณ์และ
จิตใจ มีปัญหาเรื่องอาชีพการปรับตัวเข้ากับสังคมเมื่อพ้นโทษ 
 ๑๐. งานสังคมสงเคราะห์ในชุมชน 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๗ 
 

     ปัญหา  ชุมชนที่ขาดระเบียบ ขาดความมั่นคงขาดทรัพยากร  ขาดคนที่มีคุณภาพ ขาด
ความรู้สึกร่วมของคนในชุมชน ท าให้บุคคลที่อาศัยอยู่ในชุมชนได้รับความเดือนร้อยร าราญใจเกิด
ปัญหา 
 ดังนั้น บุคคลที่เกิดมาในสังคม ถ้าอยู่ในครอบครัวที่มีปัญหาไม่สามารถช่วยตัวเองได้  งาน
สังคมสงเคราะห์ก็จะเข้าไปเกี่ยวข้องและไม่เก่ียวข้องเฉพาะแต่เด็ก แต่จะรวมคนทุกเพศ ทุกวัยในสังคม
ที่มีปัญหาไม่สามารถช่วยตัวเองได้ ดังกล่าวแล้วเข้าอยู่ในวงจรของงานสังคมสงเคราะห์ด้วยทั้งสิ้น 
 อาจารย์วรศักดิ์ วรธมฺโมภิกขุ  ได้กล่าวถึงมนุษย์ตั้งแต่เริ่มเกิดโดยท่านอธิบายว่ามนุษย์มี
ขึ้นมาในโลกตามกฎธรรมชาติ คือเป็นสิ่งที่เป็นธรรมชาติที่จะต้องคู่กับโลก และเกิดมาเพ่ืออะไร  เกิด
มาเพ่ือความเป็นมนุษย์ คือ ให้มีสัตว์ที่เรียกว่า มนุษย์อยู่ในโลกนอกเหนือไปจากสิ่งอ่ืน ๆ เช่น  ก้อนดิน 
ก้อนหิน ต้นไม้ ล าธาร หรือสัตว์เดรัจฉาน เช่น วัว ควาย เป็ด ไก่ ช้าง ม้า เป็นต้น 
 ดังนั้น ธรรมชาติสร้างสิ่งที่เรียกว่า เป็นมนุษย์ขึ้นมาก็เพ่ือมีอุดมคติในมนุษย์ได้บรรลุถึง
ความสูงสุดแห่งความเป็นมนุษย์ธรรมชาติจึงให้สิ่งที่เรียกว่า สติปัญญา กับ กิเลส คือ ประทานทั้ง
ความสุขสงบ ดับทุกข์ได้คือ สติปัญญา กับภาวะที่เป็นทุกข์ ทั้งสิ่งพึงปรารถนา  และไม่พึงปรารถนา 
คือ กิเลส เพ่ือมนุษย์จะได้เอาชนะสิ่งที่เป็นกิเลส เหลืออยู่แต่ความสุขสงบ เรียกว่ามนุษย์ท าหน้าที่
ส าเร็จบริบูรณ์ เพราะฉะนั้นถ้ามนุษย์ได้วิวัฒนาการได้สูงสุดของความเป็นมนุษย์ก็จะเป็นบุคคลที่หมด
จากปัญหาจากความทุกข์ท้ังปวง 
 ถ้ากล่าวโดยบุคคลแต่ละบุคคล มนุษย์ที่วิวัฒนาการสูงสุดจะไม่มีความทุกข์ภายในจิตใจ ทั้ง
กาย วาจา ใจ จะเต็มไปด้วยความปรกติ มีความสงบเยือกเย็น ถ้ากล่าวโดยสังคมทั้งหมด มนุษย์จะไม่มี
การเบียดเบียนกันทุกวิธีทาง ความทุกข์ที่เป็นธรรมชาติ เป็นสิ่งธรรมดาปรกตินั้นมนุษย์มักจะเผลอเข้า
ไปยึดมั่น ถือมั่นอยู่บ่อย ๆ เพราะความทุกข์มีรสอร่อย แต่เป็นความอร่อยที่ท าลายความสงบ  ความ
เยือกเย็นถ้ามนุษย์ไม่รู้เท่าทันในความทุกข์ดังกล่าว ก็จะไปลุ่มหลงและยึดติดอยู่กับสิ่งที่เป็นทุกข์ เป็น
โทษ นอกจากจะท าให้ตัวเองเดือดร้อนแล้วก็ยังท าให้ผู้อ่ืน เช่น คนในครอบครัวเดือดร้อนตามไปด้วย 
 เมื่อย้อนไปดูชาติพันธ์มนุษย์ตั้งแต่เกิดจะพบว่า แรกสุดมนุษย์มีสภาพคล้ายสัตว์เดรัจฉาน 
คือมีความเป็นอยู่เหมือนสัตว์ ต่อมาเริ่มมีความรู้สึกนึกคิด มีสติปัญญามากขึ้น มีวิวัฒนาการการด ารง
ชีพให้แตกต่างไปจากสัตว์ เริ่มมีศีลธรรม ซึ่งเป็นตัวศีลธรรมที่แท้จริงในอันที่จะไม่เบียดเบียนกัน จึงเริ่ม
ระเบียบของสังคม เพ่ือป้องกันการเบียดเบียนกัน นอกเหนือไปจากนั้นมนุษย์ยังมีคุณธรรม มีความดี
งามท้ังทางวัตถุและจิตใจ มนุษย์เริ่มมีการประกอบอาชีพท ามาหากิน  แตกต่างไปจากสัตว์ เริ่มรู้จักการ
ไถนา เรียกว่าเป็นวัฒนธรรมของมนุษย์ เมื่อมนุษย์เริ่มมีการไถนา  ค าว่า วัฒนธรรม (Culturo) แปลว่า 
คันไถคือ เริ่มวัฒนธรรมตรงที่เริ่มใช้กับไถ 
 มนุษย์เริ่มไถนา  เริ่มมีครอบครัว มีความรักใคร่ ผูกพัน เริ่มมีข้อห้ามทางสังคม ซึ่งเป็นเรื่อง
ที่เกี่ยวข้องกับจิตใจคือ สิ่งใดควรท า สิ่งใดไม่ควรท า และเมื่อมีครอบครัวก็มีหน้าที่ ที่จะต้องปฏิบัติต่อ



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๘ 
 

กันรวมเรียกว่า บทบาทหน้าที่  เช่น หน้าที่ของบิดา-มารดาต่อบุตร หน้าที่ของบิดา-มารดาต่อบรรพ
บุรุษ  หน้าที่ของลูกต่อบิดา-มารดา เป็นต้น 
 ต่อมามนุษย์เริ่มศึกษาค้นคว้าทางจิตใจ หลังจากที่อยู่กันเป็นสังคมไม่เบียดเบียนกันแล้ว ก็
ยังมีความทุกข์ภายในจิตจึงคิดหาวิธีให้หลุดพ้นไปจากความทุกข์ คิดค้นกันเรื่อยมาในประวัติศาสตร์
ของมนุษย์อันยาวนาน เกิดการคิดค้นพบความดีงาม ความสูงสุด ความสงบ มาเป็นล าดับ จนเกิดพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าขึ้นในโลก 
 พระพุทธเจ้าเป็นผู้เอาชนะตัณหา  เอาชนะกิเลสความทุกข์ได้ทั้งปวง เป็นบุคคลสูงสุดที่
แท้จริง เมื่อพระองค์ได้เข้าถึงเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์แล้ว ยังได้ชี้แนะกฎธรรมชาติอันจะน าไปสู่ภาวะแห่ง
ความสูงสุดขอมนุษย์ และก็มีผู้เข้าถึงบ้างเช่นกัน  จึงเกิดมีพระอรหันต์ขึ้นในโลก พระพุทธเจ้าได้
เอาชนะปัญหาความทุกข์ได้ เพราะพระองค์พิจารณาแล้วพบว่าการเกิด แก่ เจ็บ ตายของมนุษย์ในโลก
นี้เป็นความทุกข์และเป็นวงจรที่ไม่สามารถหลุดพ้นได้  การไม่ได้พิจารณาให้รู้เหตุและผลของการเวียน
ว่ายตายเกิดเหล่านั้น 
 เริ่มตั้งแต่เม่ือเกิดมาเป็นเด็ก ชีวิตในช่วงของความเป็นเด็ก เต็มไปด้วยความบริสุทธิ์ แรกสุด
ยังไม่กิเลส เป็นธรรมชาติสงบๆ จนกระทั่งเด็กนั้นเริ่มโตขึ้น เริ่มมีความรู้สึกชอบ ไม่ชอบ เริ่มมีกิเลส 
ตัณหา อุปาทาน ทารกจะเริ่มมีความทุกข์ เมื่อรู้สึกมีเวทนาแล้วก็จะปรุงเป็นตัณหา อุปาทานจนเจริญ
เต็มที่มีกิเลสโดยสมบูรณ์ ทั้งนี้กล่าวเฉพาะกิเลสตัณหา ซึ่งเกิดจากตนเอง ถ้าเด็กคนใดเกิดมาใน
ครอบครัวที่ไม่เป็นสุขถูกทอดทิ้ง ลองพิจารณาดูว่าเด็กจะเกิดปัญหา ความทุกข์ท่ีมาจากผู้อื่นหยิบยื่นให้
มากน้อยเพียงใดเป็นความทุกข์เพ่ิมขึ้นจากทุกข์ที่ตนเองเริ่มเกิดความรู้สึกต่าง ๆ ความไม่พอใจต่าง ๆ 
มากขึ้น ครอบครัวที่ท าหน้าที่ของตนโดยสมบูรณ์นั้น นอกจากจะเลี้ยงดูสมาชิกในครอบครัวของตน
แล้ว ยังจะต้องฝึกฝนนิสัยมีการกระท าที่เรียกว่า ก าจัดกิเลสให้น้อยลงไปไม่พยายามเพ่ิมความรู้สึกที่
เป็น “ตัวตน” รู้จักน้าที่ของตนเอง มีกิริยามารยาทมีความประพฤติเป็นคนอ่อนน้อม รู้กตัญญูกตเวที 
เสียสละ ไม่เห็นแก่ตัว รักผู้อ่ืน ช่วยท าให้เด็กมีกิเลสน้อยลง รู้จักหน้าที่ส่วนรวม เมื่อเติบโตขึ้นไปก็
สามารถเป็นผู้ใหญ่ที่มีคุณภาพอยู่ในจิตใจถ้าเป็นเช่นนี้ทุกครอบครัว สังคมก็จะอยู่ด้วยความร่มเย็น 
 หลักเกณฑ์ของศาสนา ศีลธรรม ไม่มีอะไรมากก็คือกฎของธรรมชาติ คือ ประพฤติกระท า
และน าไปสู่ความดีงามไม่ท าให้เกิดความเดือดร้อนต่อตนเองและผู้อื่น เมื่อพิจารณาให้ดีก็จะพบว่าเท่านี้
เหละคือชีวิตของคนแต่ละคน คือ เกิดมาเป็นเด็ก เรียนหนังสือ มีครอบครัว มีทรัพย์สมบัติ มีชื่อเสี ยง 
แก่ เจ็บ และตาย แต่ว่าในแต่ละขั้นตอนของชีวิตจะต้องมีความถูกต้อง มีความดีงามอยู่ในทุกขั้นตอน 
ไม่มีความยุ่งยากวุ่นวายเป็นทุกข์อยู่ในช่วงชีวิตนั้น ๆ  
 การศึกษาเล่าเรียนการแต่งงาน การท างาน การมีทรัพย์ มีเกียรติยศชื่อเสียง มิใช่เป็นความ
ชั่ว ทางศาสนาก็ไม่ได้ห้ามไม่ให้มีสิ่งเหล่านี้ แต่ขอให้มีความถูกต้อง ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน เมื่อมีเกียรติยศ
ชื่อเสียงก็ไม่ลุ่มหลงมัวเมา ยึดถือเอาว่าสิ่งเหล่านี้เป็นสรณะไม่มีวันเปลี่ยนแปลง เพราะแท้จริงแล้วสิ่ง



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๙๙ 
 

ทุกย่องในโลกล้วนเปลี่ยนแปลง ถ้าเราไม่ท าใจให้ยอมรับไว้ เราก็จะต่อต้านการเปลี่ยนแปลงนั้น ท าให้
เรามีชีวิตอยู่อย่างมีความทุกข์ 
 คนบางคนไม่พอใจในวงจรของชีวิตเหล่านี้ เห็นว่าเป็นสูตรส าเร็จของสังคม เกิดอาการ
ต่อต้าน ไม่ยอมรรับ คิดต่อต้านสังคม คิดจะแก้ไขสังคม คิดว่าทุกสิ่งทุกอย่างในสังคมเป็นความไม่ดีไป
หมด โทษผู้อ่ืน โทษว่าบิดามารดา ท าให้ตนเกิดมาผจญกรรม คนพวกนี้ก็จะมีจิตใจที่เศร้าหมอง ไม่
พอใจในความเป็นอยู่แต่ละข้ันตอนของชีวิต และกระท าไม่ถูกต้องกับขั้นตอนนั้น ๆ โดยแท้จริงแล้วสิ่งที่
ท าให้มีความวุ่นวายต่าง ๆ นั้น ได้แก่  กิเลสตัณหาที่แทรกตัวอยู่ในทุกขั้นตอนของการพัฒนาการและ
การเจริญเติบโตของมนุษย์ ดังนั้นธรรมะจะช่วยให้บุคคลที่ประพฤติธรรม สามารถปฏิบัติตนได้ถูกต้อง
ตามขั้นตอนของการพัฒนาการของชีวิตของเขา แทนที่จะมองโลกในแง่ร้ายศาสนาพุทธก็ต้องการเช่นนี้
เหมือนกัน  คือ ไม่ได้สอนให้มองทุกอย่างเป็นความทุกข์ไปหมด ที่ไม่ทุกข์ก็มีจะไม่ทุกข์ได้ก็จะต้องมีใจ
เป็นอุเบกขาวางเฉยในสิ่งต่าง ๆ ได้ และถ้าจะท าให้ไม่ทุกข์ตลอดไปก็ต้องปฏิบัติตนจนถึงนิพพาน ซึ่ง
เป็นความฝัน ความทุกข์ตลอดไปก็ต้องปฏิบัติตนจนถึงนิพพาน ซึ่งเป็นความฝัน ความสงบ คนเราทุก
คนเกิดมาต้องการความสงบสุข แต่กระท าไม่ถูกต้องใฝ่หาความสุขความสงบ แต่ไม่ปฏิบัติ ธรรม ความ
สงบความสุขย่อมจะมาไม่ถึงอย่างแน่นอน 
 สังคมหรือประเทศนั้น ก็ต้องการให้คนในสังคมมีความสุขความสงบ แต่ไปเร่งพัฒนาทาง
วัตถุ ด้วยมีความรู้สึกว่าโลกจะมีความสุข เพราะมีวัตถุมาก มนุษย์มีความสะดวกสบายเพราะมีเครื่อง
ทุนแรง ไม่ต้องเหนื่อยมาก แต่ละสังคมก็แข่งขันกันพัฒนาทางด้านวัตถุ เมื่อมีวัตถุแล้วก็พบว่าจิตใจของ
คนในสังคมตกต่ าลงทุกที ไม่มีใครปฏิบัติบทบาทหน้าที่ของตน ทุกคนแข่งขันกันอยู่ตลอดเวลา  ยิ่งมี
การพัฒนาทางด้านวัตถุมากเท่าไร งานสังคมสงเคราะห์ก็จ าเป็นต้องเข้าไปให้บริการเพ่ิมข้ึนเพราะจะมี
กลุ่มบุคคลหรือชุมชนทีไม่สามารถจะแข่งขันได้  เกิดเป็นกลุ่มชน  และชุมชนที่ด้วยโอกาส และแม้แต่
ชุมชนที่พัฒนาทางวัตถุดีแล้ว ก็จะต้องให้บริการในแง่ของปัญหาทางจิตใจของคนในชุมชนนั้น  ศาสนา
พุทธสอนให้คนเกิดมาช่วยเหลือสังคมตามแต่ความสามารถของแต่ละบุคคล ไม่ให้เบียดเบียนผู้อ่ืน 
ไม่ให้เบียดเบียนสังคม ค าว่าไม่เบียดเบียนนี้ มีความหมายมากไม่เฉพาะแต่ว่าไม่ไปท าร้ายฆ่าแกงผู้อ่ืน
เท่านั้น ยังรวมทั้งการไม่รู้จักเขอบเขตของตนเองก่อความเดือดร้อนร าคาญใจให้ผู้อ่ืน เมื่อเป็นเด็กไม่
เชื่อฟังพ่อแม่ ไม่สนใจเรียนหนังสือก็เป็นการเบียดเบียนพ่อแม่ เบียดเบียนอาจารย์   เมื่อมีเพ่ือไม่หวังดี
ต่อเพ่ือนชักจูงเพ่ือนไปในทางเสื่อมเสีย ก็เป็นการเบียดเบียนเพ่ือนคิดอิจฉาริษยาผู้อ่ืน กล่าวประณาม
ผู้อื่นในสิ่งที่ไม่เป็นความจริงก็เป็นการเบียดเบียน เมื่อแต่งงานแล้วไม่กระท าหน้าที่ของตนให้ถูกต้องต่อ
ครอบครัวก็เป็นการเบียดเบียนคนในครอบครัวหรือเมื่อเป็นผู้ปกครองในชุมชนไม่ปกครองด้วย
คุณธรรม เบียดบังเอาผลประโยชน์มาใส่ตน ก็เป็นการเบียดเบียนสังคมด้วยเช่นกัน เมื่อเราเบียดเบียน
ผู้อ่ืน ก็คือการเบียดเบียนตนเองเพราะจะเพาะให้เราเกิดนิสัยเห็นแก่ตัว มักได้ มีจิตใจตอกต่ าลงไป
เรื่อยๆ เราก็ไม่สามารถชนะตนเองและชนะกิเลสได้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๐ 
 

 เมื่อคนเราเกิดมานั่นมีหน้าที่ที่จะปฏิบัติทั้งต่อตนเองและต่อผู้รับ แต่ไม่ได้หมายความว่า 
เมื่อตนเองยังไม่พ้นทุกข์จะช่วยผู้อ่ืนไม่ได้ แต่หมายความว่าให้ท าไปด้วยกัน การแก้ไขตนเองก็กระท าไป 
การช่วยเหลือผู้อ่ืนเมื่อมีโอกาสก็หกระท าไปด้วยเปรียบได้กับนักสังคมสังเคราะห์ที่มีหน้าที่ให้ความ
ช่วยเหลือบุคคลอ่ืน มีค าถามว่า นักสังคมสงเคราะห์เป็นผู้ไม่มีปัญหาหรืออย่างไรถึงสามารถช่วยผู้อื่นได้ 
? ค าตอบนี้ก็คงจะบอกได้ว่า นักสังคมสงเคราะห์ก็พบกับสภาพปัญหาเช่นเดียวกับบุคคลอ่ืน ๆ แต่
ในขณะที่นักสังคมสงเคราะห์ช่วยเหลือผู้อ่ืนนั้น ก็จะแก้ไขปัญหาของตนเอง พัฒนาตนเองไปพร้อม ๆ 
กันด้วย ถ้ารอให้นักสังคมสงเคราะห์ปลอดจากปัญหาเสียก่อน ค่อยคิดช่วยเหลือผู้อ่ืน ก็คงจะไม่มีใคร
สามารถช่วยใครได้ 
 ธรรมะของพระพุทธเจ้านั้น เป็นได้ทั้งการป้องกันและแก้ไขทุกข์ รวมทั้งการพัฒนาบุคคล
ในสังคม ทางด้านจิตใจด้วยเช่นเดียวกับงานสังคมสงเคราะห์ที่มีทั้งบริการที่เป็นการแก้ไข และพัฒนา
แต่ยังเป็นเศษส่วนเพียงเล็กน้อย เมื่อไปเทียบเคียงกับศาสนา  แต่โดยวัตถุประสงค์แล้วสังคมสงเคราะห์
ก็มีทางโลกและพัฒนาทางจิตด้วยการใช้หลักธรรมะของพระพุทธเจ้าเป็นเครื่องมือ  แต่การพัฒนาจิต
ของนักสังคมสงเคราะห์นั้น คงไม่ใช่เรื่องที่ถึงขั้นวิปัสสนาเพ่งดูขันธ์ทั้ง ๕ แต่เป็นการพัฒนาจิตและ
วิญญาณในขั้นพ้ืนฐานที่พิจารณาความถูกต้องหรือสัมมาทิฏฐิไม่ให้กลายเป็นมิจฉาทิฏฐิทั้งตัวนักสังคม
สงเคราะห์เอง และผู้รับบริการด้วย 
 

๕. นักสังคมสงเคราะห์กับการน าพุทธธรรมไปใช้ปฏิบัติ 
 นักสังคมสงเคราะห์ผู้ปฏิบัติงานช่วยเหลือผู้ อ่ืน จะต้องปฏิบัติหรือประพฤติในธรรม 
โดยเฉพาะในแง่ของหน้าที่และความเสียสละ เพราะธรรมนั้น หมายถึง หน้าที่ที่ทุกคนจะต้องปฏิบัติ 
ภาระทางวัดเรียกว่า “กรณียะ” แปลว่า กิจอันบุคคลพึงกระท าคือ หน้าที่นั้นเอง มีความหมายหนึ่ง 
ธรรม หมายถึง  ผลอันเกิดขึ้นจากการปฏิบัติหน้าที่ ซึ่งเรียกว่า “วิปากะ”  หมายถึง ผลอันเกิดขึ้นจาก
การปฏิบัติงานนั้น ๆ นักสังคมสงเคราะห์จะต้องค านึกถึงหน้าที่ของตนในการปฏิบัติงานซึ่งมีอยู่แล้วใน 
จรรยาบรรณ ของนักสังคมสงเคราะห์ การจะปฏิบัติตามธรรมะในเรื่องของหน้าที่ก็ดี หรือการปฏิบัติ
ตนอยู่ในจรรยาบรรณของวิชาชีพก็ดี จะต้องลดอัตตา ความเห็นแก่ตัวลง  ให้ยึดหลักอนัตตา คือความ
ไม่เห็นแก่ตัวอยู่เสมอ โดยพิจารณาว่าเราเกิดมาเพ่ืออะไร เราอยู่ในโลกนี้เพ่ืออะไร สิ่งที่ดีสุดอันเป็น
ประโยชน์ที่สุด ที่เราควรจะปฏิบัติให้กับสังคม กับบ้านเมืองของเรานั้นคืออะไร  และเราได้กระท าสิ่ง
นั้นอยู่หรือเปล่า  ก าหนดไว้ตลอดเวลาไม่ว่าเวลาหลับหรือตื่นว่า เรามีหน้าที่อะไร เราควรจะท าตน
อย่างไร เพ่ือให้หน้าที่ที่เราได้รับมอบหมายนั้นประสบผลส าเร็จ บุคคลที่มีความเสียสละเพ่ือหน้าที่นั้น 
ย่อมค านึงถึงหน้าที่ มีใจรักในหน้าที่การงาน มีใจรักในวิชาชีพสังคมสงเคราะห์ไม่ท างานแบบ “เข้าชาม
เย็นชาม” ท าไปเรื่อย ๆ ไม่คิดอะไรจะเกิดผลดีผลเสียอะไรแก่ใครก็ไม่คิดถึง อย่างนี้เรียกว่าเป็นผู้ไม่



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๑ 
 

เสียสละ แต่เป็นผู้เข้าไปอิงหน้าที่เพ่ือประโยชน์ เพ่ือความสุขส่วนตัว เป็นผู้ไม่ประพฤติธรรม ธรรมย่อม
ไม่รักษาผู้นั้น ผู้นั้นย่อมตกต่ าในชีวิตการงาน  เป็นผู้เอาเปรียบแก่สังคม แก่ประเทศชาติ 
 นักสังคมสงเคราะห์มักจะบ่นอยู่เสมอว่า คนทั่วไปไม่เข้าใจในงานสังคมสงเคราะห์ แม้แต่
เพ่ือนร่วมงาน (ที่เป็นวิชาชีพอ่ืน) สาเหตุหนึ่งนั้นเกิดจากตัวของนักสังคมสงเคราะห์เองที่อาจจะไม่ได้
ปฏิบัติหน้าที่ด้วยความตั้งใจ ด้วยความเสียสละ เพราะนักสังคมสงเคราะห์ที่ขยันเอาใจใส่งาน รักงาน
รักวิชาชีพก็มี  นักสังคมสงเคราะห์จะต้องเป็นผู้ที่อดทนต่อความไม่พอใจต่าง ๆ ที่ เกิดขึ้นใน
ชีวิตประจ าวันของการปฏิบัติงานพยายามปรับปรุงตัวเองให้มีจิตใจสงบเย็น คือ 
 ๑. ท าจิตให้เหมาะสม ให้ว่างจากกิเลสบ้าง เช่น อยู่ในที่สงบสงัดแล้วพิจารณาข้อบกพร่อง
ของตัวเอง ในการปฏิบัติงานอะไรที่ยังไม่ได้ท าก็ท าเสีย อะไรที่ท าไม่ถูกต้องก็แก้ไข 
 ๒. ท าใจให้อ่ิมอยู่เสมอ  ให้มีความอ่ิมใจในการที่ได้มีโอกาสเกิดมาเป็นตัวเรา  มีโอกาส
ศึกษาเล่าเรียนพอใจในตัวเอง  พอใจในสิ่งที่ตนเองได้ศึกษาเล่าเรียน พอใจในหน้าที่การงาน ใน
ครอบครัวของตนเอง อย่าไปเปรียบเทียบกับผู้อ่ืน ถึงแม้ว่าจะเปรียบกับคนที่ต่ าด้อยกว่าก็ตาม เพราะ
ถ้าเปรียบกับคนที่ต่ าด้อยกว่า เราก็จะไปข่มเขา ถ้าเปรียบกับคนที่ดีกว่าเราก็จะเกิดความอิจฉาริษยา  
เกิดกิเลสเพราะฉะนั้นมีปิติปราโมทย์มีสันโดษ อ่ิมใจพอใจในตัวเอง 
 ๓. ท าจิตให้หนักแน่น นักสังคมสงเคราะห์ต้องมีจิตใจหนักแน่น มีอะไรเกิดขึ้นอย่าเพ่ิงด่วน
โกรธ  เกลียด รัก ชอบ ดูเหตุผลข้อเท็จจริงเสียก่อน ชีวิตที่เกิดมาต้องต่อสู้ดิ้นรนถ้าไม่มีอุปสรรคแล้ว
เราจะเข้มเข็งได้อย่างไร  ถ้าไม่มีอุปสรรคแล้วเราจะเอาชนะอะไร  การแก้ไขอุปสรรคต้องอาศัยปัญญา 
ถ้าปัญญาของตนเองไม่พอก็ต้องปรึกษาพ่อ แม่ ครูบาอาจารย์  ผู้เชี่ยวชาญต่างๆ คนที่มีใจหนักแน่นจะ
เอาชนะได้ในที่สุด เอาชนะอุปสรรคได้ ไม่ใช่เกิดอุปสรรคแล้ววิ่งหนี  เพ่ือนร่วมงานไม่เข้าใจบทบาท
หน้าที่ของเรา เราก็ออกจากงาน หรือว่ามีอาการโกรธแค้นอยู่เป็นนิจ  ไม่สามารถท างานร่วมกับผู้อ่ืนได้  
นักสังคมสงเคราะห์ช่วยตัวเองไม่ได้ในเรื่องของจิตใจ แล้วจะช่วยผู้อ่ืนได้อย่างไร 
 ๔. ท าจิตให้สูง ยกจิตให้สูงไว้ มองเห็นคนอ่ืนที่มีปัญหาด้วยความเข้าใจ ด้วยความเมตตา 
สงสาร ไม่ว่าบุคคลมีความทุกข์ ก็จะต้องมีปัญหาด้วยกันทั้งสิ้น  บางคนมีปัญหาเรื่องการมีวัตถุไม่
พอเพียง บางคนมีปัญหาเพราะมีวัตถุมากเกินไป สิ่งเหล่านี้จะท าให้จิตใจไม่สงบ เมื่อเรายกจิตไว้สูงเรา
จะเมตตาผู้อ่ืน  เห็นความทุกข์ของผู้อ่ืน ท าให้เราช่วยเหลือผู้ อ่ืนได้อย่างถูกต้อง โดยมีเมตตาเป็น
พ้ืนฐาน 
 ๕. ท าจิตใจให้เป็นหนึ่ง หมายถึง อย่าให้มีความรักความเกลียดมากเกินไป ให้มองเห็นว่า
มนุษย์ทั้งโลกเป็นเพ่ือน ทุกข์  เกิด  แก่  เจ็บ ตาย ด้วยกัน ปัญหาความวุ่นวายในโลก เกิดเพราะคน
ขาดธรรมะ  ถ้านักสังคมสงเคราะห์เองปฏิบัติธรรมะ จะช่วยคนอ่ืนได้ ช่วยสังคมได้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๒ 
 

 ท่านพุทธทาสได้เคยอธิบายไว้ว่า๑๑ เรื่องการท างาน อาชีพกับการปฏิบัติธรรมนั้นควรจะ
เกี่ยวข้องกัน คือในคณะที่ปฏิบัติงานกับปฏิบัติธรรมไปด้วย   คือใช้ธรรมะเป็นหลักยึดถือในการ
ปฏิบัติงานทุกอย่าง เพราะการท างานภาระหน้าที่ของมนุษย์ก็คือ การปฏิบัติธรรมะ  การปฏิบัติธรรมะ
ก็คือ การงานเพราะการปฏิบัติงานที่ถูกต้อง จะเป็นการท างานที่มีจิตใจบริสุทธิ์เมื่อท างานอย่างมีจิตใจ
บริสุทธิ์แล้ว ก็จะเป็นการปฏิบัติธรรมไปในตัวนั่นเอง 
 ตัวอย่างธรรมะที่จะต้องใช้ในการปฏิบัติงานก็ได้แก่การมีศรัทธา มีวิริยะ  มีสติ  มีสมาธิ  มี
ปัญญา มีสัจจะ ทมะ ขันติ จาคะ มีพรหมวิหาร ๔ สังคหวัตถุ ๔  อิทธิบาท ๔ เริ่มจากวงจรดังต่อไปนี้ 
คือ 
 ๑. มีสติ  และจะต้องประกอบดันเป็นสติสัมปชัญญะเพ่ือป้องกันความผิดพลาด  เพ่ือให้
เกิดความเสมอต้น เสมอปลาย 
 ๒. มีวิริยะ  มีความเพียรพยายาม มีความเกล้าหาญ การท างานต้องใช้วิริยะ  เช่น 
พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่า ”วิริเยน ทุกฺขมจฺเจติ” คนล่วงทุกข์เสียได้ด้วยความเพียร 
 ๓. มีสมาธิ ในการท างาน มีปัญญา แต่จะต้องเริ่มจากศรัทธา  ที่จะต้องมาพร้อมปัญญา มี
ศรัทธาในวิชาชีพสังคมสงเคราะห์ มีความรักงาน ศรัทธาจะก่อให้เกิดปัญญาในเรื่องของสมาธินี้ จะขอ
อธิบายเพิ่มเติมอีกเล็กน้อยคือ สมาธิท าให้จิตสงบ ซึ่งอธิบายได้ดังนี้ คือ 
  ๓.๑ จิตมีลักษณะเป็นสมาธิอยู่โดยธรรมชาติ 
  ๓.๒ สมาธิได้เพราะมีศีลบริสุทธิ์ 
  ๓.๓ สมาธิเกิดได้จากการพยายามเป็นอยู่ให้มีปิติปราโมทย์ 
 ๔. มีสัจจะ คือ มีความจริงใจในงานที่กระท า 
 ๕. มีทะ คือ มีการบังครับตัวเองให้กระท าในสิ่งที่ถูกต้อง 
 ๖. ขันติ คือ มีความอดทนอดกลั้น เมื่อเกิดความยากล าบาก เมื่อเกิดอุปสรรคขึ้นมา 
 ๗. จาคะ  คือ สลัดสิ่งที่ไม่ควรมีควรอยู่ในตัวของเราออกไปเสีย เช่นลักษณะนิสัยที่ไม่ดี 
พฤติกรรมที่ไม่ดีไม่ถูกต้อง ตัดกิเลสออกไปให้ได้ 
 ความผิดพลาดในการท างานถือว่า เป็นสิ่งที่เป็นบทเรียนที่ดีมาก เพราะถ้าพิจารณาให้ดี
แล้วความผิดจะท าให้ไม่ขาดสติ ไม่ประมาท แต่ความถูกอาจท าให้เพลิงเกิดความพอใจและอาจจะเกิด
ความประมาทขึ้นได้ ดังนั้นความผิดคือ ครูที่ดีที่สุดการปฏิบัติงานที่ถูกต้องด้วยการใช้หลักธรรมะ
ดังกล่าว จะสอนให้เราเห็นในเรื่องอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา สอนเรื่อง นิพพานอยู่ตลอดเวลา อาจจะเป็น
นิพพานชั่วคราว นิพพานชั้นลอง นิพพานจริงที่เป็นตลอดกาล  เป็นไปตามล าดับขั้นตอน  การงานที่
ถูกต้องจะท าให้นักสังคมสงเคราะห์มีอหิสา คือ การไม่เบียดเบียนตนเองและไม่เบียดเบียดผู้อื่น  ดังนั้น
นักสังคมสงเคราะห์ปฏิบัติงานด้วยการใช้ธรรมะก็คือ การปฏิบัติธรรมนั่นเอง 

                                                           

 ๑๑ พุทธทาสภิกขุ,บรมธรรมภาคต้น, หน้า ๑๘๖. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๓ 
 

 งานสังคมสงเคราะห์ไม่ใช่งานที่จะท าให้ทุกคนเป็นคนรวยเท่าเทียมกัน ไม่ได้คิดให้บริการ
ความช่วยเหลือให้เท่ากันในเรื่องของวัตถุ เพราะมนุษย์เราไม่สามารถเท่าเทียมกันได้ในทางวัตถุ  จะให้
เท่าใด จะสงเคราะห์เท่าใด จะพัฒนาเท่าใดก็ไม่สามารถมีเท่าเทียมกันได้ แต่ถ้าพัฒนาจิตใจของ
ผู้รับบริการโดยให้ค าแนะน า ให้หลักธรรมะที่จะน าปฏิบัติจะกระท าได้มากกว่า ถ้าจะท าให้คนเท่าเทียม
กัน ต้องพูดถึงเรื่องสันโดษความอ่ิมใจ ความพอใจในสิ่งที่ตนมีอยู่ ในสิ่งที่ตนได้ครอบครองอยู่ นักสังคม
สงเคราะห์ยอมรับว่าคนเราเกิดมาไม่เท่ากันโดยก าลังกาย โดยสมอง โดยสติปัญญา ความสามารถ เห็น
ได้ชัดเจนในหลักการทางสังคมสงเคราะห์  ดังนั้น นักสังคมสงเคราะห์จะต้องช่วยเหลือผู้รับบริการให้
ค าแนะน าให้มีเมตตา มีความเสียสละ มีสันโดษ จะช่วยแก้ไขปัญหาได้ เพราะเมตตาเป็นธรรมค้ าจุน
โลก  ท าให้คนไม่เบียดเบียนกัน ไม่ว่าที่ไหนในสถานการณ์อย่างไร  เรื่องของความมีเมตตาซึ่ งเป็นเรื่อง
ใหญ่นอกจากจะใช้กับตัวนักสังคมสงเคราะห์เองแล้ว ยังใช้ได้ในการให้ค าแนะน าผู้รับบริการ  นอกจาก
เรื่องเมตตาแล้วการด าเนินชีวิตโดยทางสายกลาง ด าเนินชีวิตด้วยเหตุและผล มีอยู่ ๓ ประการที่ส าคัญ 
คือ 
 ๑. ไม่หาความทุกข์มาใส่ตัวเอง ทั้ง ๆ ที่ยังไม่เป็นทุกข์ หรือมีความทุกข์อยู่แล้วก็ต้องแก้ไข
ให้ถูกต้อง ถ้าแก้ไขผิดทางก็จะเป็นการน าความทุกข์มาใส่ตนเองเพ่ิมข้ึนอีก 
 ๒. ไม่สละความสุขอันเกิดโดยธรรม หมายความว่า  การด าเนินชีวิตจะต้องมีจิตใจที่ยินดี
พอใจ เกิดความสุขในชีวิตตามแต่อัตภาพของแต่ละบุคคล 
 ๓. ไม่หลงใหลมัวเมาในความสุขท่ีไม่ถูกต้อง 
 สิ่งเหล่านี้ถ้าปฏิบัติแล้วจะเป็นทางสายกลางตั้งอยู่บนสมุฏฐานที่ตัณหาจะเกิดไม่ได้เลย 
นอกจากนั้นผู้รับบริการยังจะต้องให้ความร่วมมือกับนักสังคมสงเคราะห์ในการแก้ไขปัญหาของตน  ซึ่ง
ก็หมายถึงว่าผู้รับบริการก็จะต้องรู้จักบทบาทหน้าที่ของตนเองเช่นกันว่า ตอนเองมีหน้าที่อะไรบ้างใน
การของรับบริการ  และนอกจากนั้นจะต้องมีความคิดที่จะพ่ึงตนเอง เช่นจะต้องร่วมหาสาเหตุของ
ปัญหา  วิเคราะห์ถึงสาเหตุของปัญหาว่าเกิดมาจากอะไร ร่วมกับนักสังคมสงเคราะห์และหาทางออก
หรือทางเลือกตามที่นักสังคมสงเคราะห์ได้เสนอแนะให้ และต่อจากนั้นก็ต้องพยายามยืนอยู่บนขาของ
ตัวเองให้ได้ สามารถพ่ึงพาตนเองได้  เมื่อเกิดปัญหาต่อไปในอนาคต นักสังคมสงเคราะห์นอกจากจะ
ช่วยแก้ไขปัญหาให้กับผู้รับบริการแล้ว ก็ยังจะพูดคุยให้ผู้รับบริการเกิดความพอใจในธรรมะ เช่น พูดชัก
จูงให้เห็นถึงความทุก ความไม่เที่ยงแท้ในสิ่งต่าง ๆ พูดชักจูงให้เห็นถึงระเบียบเรียบร้อย พูดชักจูงให้
เกิดความเมตตา รักใครต่อเพ่ือมนุษย์ด้วยกัน  จะเป็นการช่วยสร้างสรรค์ในสิ่งที่ดีงามไม่เฉพาะแต่การ
หาทางช่วยแก้ปัญหาให้เขาเท่านั้น 
 ในสังคมมนุษย์เรานี้มีข้อบกพร่องอยู่ประการหนึ่งก็คือ ไม่ค่อยรักใครตักเตือนกันถึงแม้จะ
เห็นข้อบกพร่องของคนใกล้ชิดก็ไม่ค่อยจะบอกกล่าวตักเตือนกัน เพราะคิดว่าธุระไม่ใช่ เรื่องของเรา 
นักสังคมสงเคราะห์ก็ควรจะมีหน้าที่ที่จะต้องตักเตือน หรือชี้แนะในสิ่งที่ถูกต้องให้กับผู้รับบริการด้วย  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๔ 
 

ไม่เฉพาะในเรื่องของหน้าที่การงาน  หรือเฉพาะเรื่องของปัญหาเท่านั้น การบอกกล่าวให้กระท าในสิ่งที่
ถูกที่ควรเป็นการสงเคราะห์เพ่ือมนุษย์ที่ถูกต้องที่สุด และเป็นการป้องกันปัญหาต่าง ๆ ที่จะเกิดขึ้นใน
อนาคตด้วย  คนบางคนประพฤติตนไหลไปเรื่องคล้ายกับกระแสน้ า แต่จะต้องมีบุคคลประเภทคอยรั้ง 
คอยดึงเอาไว้ คอยปิดมันไว้อย่าให้ไหลมากเกินไป คนประเภทที่คอยบอกล่าวตักเตือนผู้อื่นให้ส านึกผิด
ชอบชั่วดี  เป็นการช่วยเหลือคนในทางที่ถูกต้อง ถ้าทุกคนในสังคมถือเป็นหน้าที่ที่จะต้องชี้แนะให้แก่
กันแล้ว ความเสื่อมโทรมทางจิตใจก็จะไม่เกิดขึ้นกับคนในสังคม จะต้องประพฤติปฏิบัติอย่ างที่
พระพุทธเจ้าเคยสอนไว้ว่า “ชมคนที่ควรชน ติคนที่ควรติ” คนไหนประพฤติดีอยู่แล้ว ถ้าชมเชยให้
ก าลังใจ คนไหนกระท าไม่ถูกต้องไม่เหมาะสม ก็ต้องบอกกล่าว สังคมเราก็จะน่าอยู่มากขึ้น 
 ท่านปัญญานันทะภิกขุ ได้เขียนไว้ในหนังสือปัญญาสารปีที่ ๑ เล่มที่ ๗๑๒ เกี่ยวกับการ
สงเคราะห์ผู้อื่นว่า การสงเคราะห์ผู้อื่นที่ประเสริฐที่สุดคือ การสงเคราะห์ในทางจิตทางวิญญาณ คือการ
สงเคราะห์ด้วยธรรมะ เพราะเมื่อเข้าได้ธรรมะเขาจะช่วยเหลือตนเองได้ เราจะช่วยคนสักเท่าใด ๆ แต่
ถ้าเราไม่ช่วยคนให้ถึงพระธรรม ก็เหมือนไม่ได้ช่วยก็เพราะจะช่วยแต่เพียงร่างกาย ไม่ได้ช่วยทาง
วิญญาณ ท่านปัญญาได้ยกตัวอย่างว่า ในครั้งพุทธกาล เมื่อครั้งพระพุทธเจ้ายังทรงพระชนม์อยู่ มี
อุบาสกคนหนึ่งแก่เลื่อมใสในพระพุทธศาสนา แต่เพ่ือยังไม่เลื่อมใส และเอามือจับมวยผม คือ แขกเขา
ไว้ผมยาวสมัยก่อนเหมือนแขกชิกเพ่ือนลากมวยผมของเพ่ือนแล้วบอกว่า “วันนี้ต้องไปวัดกันหน่อย” 
เพ่ือนก็คิดในใจว่า เอ..มันเรื่องใหญ่ซะแล้วไม่ใช่เรื่องเล็ก ถึงขนาดจับมวยผมลากไป มันต้องใหญ่โต
ส าคัญที่สุดแล้ว ก็เลยบอกว่าเพ่ือนไม่ต้องลากไปหรอก ฉันเห็นใจเพ่ือนแล้ววันนี้ ก็เลยไป ไปแล้วได้ฟัง
ธรรมจากพระพุทธเจ้า เลยเข้าถึงธรรมะ มีชีวิตเป็นอยู่ที่ถูกต้องดีงาม อย่างนี้เรียกว่ารักเพ่ือนในทางที่
ถูก 
 นักสังคมสงเคราะห์น าธรรมะไปใช้ในการปฏิบัติงานและใช้กับตนเองในการพัฒนาจิตใจ
ของตนจะมีประโยชน์ดังนี้ คือ 
 ๑. นักสังคมสงเคราะห์สามารถจัดระเบียบชีวิตของตนได้อย่างถูกต้อง ด าเนินชีวิตอยู่บน
ทางสายกลาง ที่มีความพอเหมาะพอควร  มีความอ่ิมใจ มีความปิติในชีวิตและครอบครัวของตน 
 ๒. นักสังคมสงเคราะห์สามารถช่วยเหลือผู้รับบริการได้อย่างมีประสิทธิภาพและยัง
สามารถแนะน าช่วยเหลือผู้รับบริการในเรื่องการน าธรรมะไปใช้ปฏิบัติงานกับตัวของเขาเองด้วย 
 ๓. นักสังคมสงเคราะห์สามารถเอาชนะอุปสรรคในการปฏิบัติงานร่วมกับวิชาชีพอ่ืน หรือ
อย่างน้อยมีก าลังใจเข้มแข็ง ไม่ท้อถอยเมื่อมีผู้ไม่เข้าใจงานที่ปฏิบัติอยู่ แต่จะหาวิธีการที่จะสามารถท า
ให้ผู้อื่นเข้าใจงานของตนได้ หรือยังหมายรวมถึงการใช้ธรรมะกับผู้ร่วมงานทั้งวิชาชีพเดียวกัน และ 
 ๔. นักสังคมสงเคราะห์ที่ใช้หลักธรรมะดังกล่าวจะได้รับการยกย่องจากบุคคลทั่วไปว่า เป็น
ผู้มีคุณธรรม ซึ่งเป็นผลดีต่อตนเองและต่อวิชาชีพ 
                                                           

 ๑๒ ปัญญานันทะภิกขุ, การสงเคราะห์ผู้อื่น, ปัญญาสาร  ปีที่ ๑ เล่มที่ ๗,๒๕๒๖ : ไม่ปรากฏเลขหน้า. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                  ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๕ 
 

๖. สรุป 
 นักสังคมสงเคราะห์จะต้องน าหลักธรรมะไปใช้ในการปฏิบัติงานและใช้ในการพัฒนาตนเอง 
นอกเหนือไปจากความรู้ที่มีอยู่เพ่ือให้นักสังคมสงเคราะห์ต้องกระท ากับบุคคล กลุ่ม และชุมชนที่มี
ปัญหา มีความต้องการในระดับต่างๆ กันการน าธรรมะมาประยุกต์ใช้จะให้คุณค่าเป็นอย่างมาก งาน
สังคมสงเคราะห์เป็นงานที่ละเอียดอ่อน เพราะเป็นการให้การช่วยเหลือที่จะพัฒนาบุคคล ไม่ใช่เพียงแต่
การช่วยเหลือที่จะให้เฉพาะสิ่งของเท่านั้น การปฏิบัติงานทุกขึ้นตอนจะต้องกระท าด้วยสติ ใช้ปัญญา 
ในการพิจารณาให้ความช่วยเหลือ ท่านผู้อ่านคงจะเห็นด้วยว่า ล าพังเฉพาะการสร้างสัมพันธ์ที่ดี
ระหว่างนักสังคมสงเคราะห์กับผู้รับบริการก็เป็นงานที่จะต้องใช้ความรู้สึก ใช้ความละเอียดอ่อน ใช้
ความอดกลั้นเป็นอย่างมากเพราะการสร้างสัมพันธภาพเป็นสิ่งจ าเป็นที่จะท าให้กระบวนการปฏิบัติงาน
ด าเนินต่อไปได้ดีหรือไม่เดียงใด สัมพันธภาพที่ดีจะเริ่มจากการที่นักสังคมสงเคราะห์ได้พบกับ
ผู้รับบริการครั้งแรก การให้การต้อนรับหรือพบปะด้วยความเป็นมิตรดังกล่าวนั้น นักสังคมสงเคราะห์
จะต้องยึดหลักการยอมรับประกอบหลักพรหมวิหาร ๔ คือ มองผู้รับบริการด้วยความเช้าใจ เป็นใจมี
เมตตา กรุณา และในระหว่างที่มีการสนทนาให้ค าปรึกษา นักสังคมสงเคราะห์จะต้องสังวรในตนเองไม่
น าเอาความรู้สึกนึกคิดส่วนตัว อารมณ์ต่างๆเข้าไปปะปนในขณะให้บริการ ซึ่งก็จะต้องมีการข่มใจอด 
ทนต่อความไม่พออกพอใจต่างๆ ที่เกิดขึ้นซึ่งก็ต้องใช้หลักธรรมของพระพุทธเจ้าเช่นกัน ดังนั้นในความ
เป็นจริงนักสังคมสงเคราะห์วิชาชีพหลายท่าน ก็คงจะใช้ธรรมะของพระพุทธเจ้าเป็นแนวทางในการ
ปฏิบัติงานอยู่แล้ว แต่ถ้าเป็นไปได้ก็คงจะใช้พัฒนาจิตใจของตนเองจนถึ งขั้นการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐาน เพื่อให้ได้สมาธิ มีจิตใจแน่วแน่ มีสติระลึกรู้ว่าเราคือใคร ก าลังท าอะไรอยู่ จะได้ปฏิบัติงานได้
อย่างถูกต้องไม่หลงทาง ไม่หลงไปกับอารมณ์ต่างๆ ที่มากระทบ และจะก่อให้เกิดประโยชน์ต่อตนเอง
และต่อผู้รับริการได้เป็นอย่างมาก 

 
เอกสารอ้างอิง 

กิตฺติวุฒฺโฑภิกขุ. พัฒนาการทางจิตเล่มที่ ๑ และเล่มที่ ๒. กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิธรรมมหาธาตุ
วิทยาลัย, ๒๕๑๑.  
ปัญญานันทะภิกขุ. การสงเคราะห์ผู้อ่ืน. ปัญญาสาร  ปีท่ี ๑ เล่มท่ี ๗,๒๕๒๖.  
พุทธทาสภิกขุ.บรมธรรมภาคต้น. กรุงเทพมหานคร : ธรรมทานมูลนิธิ, ๒๕๒๕.  
พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ, ๒๕๒๕. กรุงเทพมหานคร : นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์,  
 ๒๕๔๖.     
วันทนี ย์  วาสิ กะสิ น .รศ . ธรรมะกับงานสั งคมสงเคราะห์ . กรุ งเทพมหานคร : โรงพิม พ์
 มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์, ๒๕๓๔.   
วรศักดิ์  วรธมฺโมภิกขุ. จุดยืนของมนุษย์. กรุงเทพมหานคร :  ธรรมบูชาการพิมพ์, ๒๕๒๓. 



พระพุทธศาสนากับการแก้ปัญหาปัญหาสิ่งแวดล้อม 
Buddhism and the Solution of Environmental Problem 

 พระปลัดไพบูลย์ ญาณวิปุโล๑ 
Phrapalad Phaiboon ñāṇavipulo   

พระสมุทรวชิรโสภณ๒ 
Phrasamutvacirasobhon  

นางณัฏฐนาถ ศรีเลิศ๓ 
Mrs. Natthanath Srileit  

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิธีการแก้ปัญหานิเวศวิทยา ด้วยหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาจากในพระไตรปิฎก จากการศึกษาได้ข้อสรูปว่า พระพุทธศาสนามองว่า ปัญหาทาง
ระบบระบบนิเวศน์ที่มีการเปลี่ยนแปลงเกิดจากตัวมนุษย์ เป็นผู้ท าลายระบบทางนิเวศน์ขึ้น อันเกิด
จากกิเลส คือ ความโลภเป็นหลัก จึงก่อให้เกิดการเสียสมดุลทางธรรมชาติ  พระพุทธสาสนาจึงได้
เสนอหลักการแก้ปัญหาดังกล่าวด้วย หลัก อริยสัจ ๔  คือ ๑)  รู้ทุกข์  คือรู้ปัญหา ๒)  รูส้มุทัย  คือรู้
เหตุของปัญหา ๓)  รู้นิโรธ  คือรู้ผลคือความสงบเกิดจากการดับปัญหาได้ ๔)  รู้มรรค   คือรู้มรรควิธี
ดับเหตุของปัญหา 
ค าส าคัญ : พระพุทธศาสนา, ปัญหาสิ่งแวดล้อม 
 

Abstract 

 This article aims to study the solution of Environmental problem with the 

Buddhist principles in Tipitaka. From the study, it cloud be concluded that Buddhism 

has thought that the ecological system was changed by human beings, who destroyed 

the ecological environment with their defilements, e.g., greed, which cause the nature 

imbalanced. Buddhism has given the way to resolve the environmental problem with 

                                                
 ๑ อาจารย์พิเศษ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั ห้องเรียนวดัไชยชุมพลชนะสงคราม อ.เมือง 
จ.กาญจนบุร ี
 Special Lecturer, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Learning Room Wat 

Chaichumphon Chanasongkhram, Mueang Kanchanaburi.   

 ๒ อาจารย์พิเศษ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ห้องเรียนวัดไชยชุมพลชนะสงคราม อ.
เมือง จ. กาญจนบุร ี
 Special Lecturer, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Learning Room Wat 

Chaichumphon Chanasongkhram, Mueang Kanchanaburi. 
 ๓ อาจารย์พิเศษ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ห้องเรียนวัดไชยชุมพลชนะสงคราม อ.
เมือง จ. กาญจนบุร ี
 Special Lecturer, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Learning Room Wat 

Chaichumphon Chanasongkhram, Mueang Kanchanaburi. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๗ 

Four Noble Truths, namely, 1) Dukkha--knowing the problem, 2) Samudaya-- 

knowing the cause of problem, 3) Nirodha--knowing the cessation of problem, and 4) 

Magga--knowing the way of cessation or end of problem 

 

Keywords: Buddhism, Environment Problem 
 
บทน า 

 ในสภาพของสังคมปัจจุบัน ปัญหาสิ่งแวดล้อมเป็นปัญหาใหญ่ที่ทุกประเทศจะต้องหาทาง
แก้ไข เนื่องจากปัญหาเหล่านี้มีผลกระทบต่อทุกระบบของวงจรระบบนิเวศน์ เพราะเมื่อสิ่งแวดล้อมมี
ปัญหา สรรพสิ่งที่มีชีวิตทั้งหลายที่เคยอยู่อาศัย ในสภาพสิ่งแวดล้อมนั้นอย่างเป็นปกติสุขจะได้รับ
ผลกระทบโดยตรงอย่างหลีกเหลียงมิได้ ส่วนจะกระทบน้อยหรือมากก็ขึ้นอยู่กับสภาพของปัญหาว่ามี
ความรุนแรงมากน้อยเท่าใด หากมีความรุนแรงมาก ก็อาจจะเป็นสาเหตุให้สิ่งมีชีวิตทั้งหลายที่อยู่ใน
สภาพสิ่งแวดล้อมนั้นสูญพันธุ์ไปเลยก็ได้ หรือหากน้อยลงกว่านั้นก็อาจก่อให้เกิดโรคภัยไข้เจ็บต่างๆ 
ทุกวันนี้เราจะได้ยินข่าวเสมอว่า คณะแพทย์ได้ค้นพบเชื้อโรคชนิดใหม่ที่เกิดขึ้นแก่มนุษย์และสัตว์ร่วม
ทั้งพืชต่างๆ ด้วย หลายอย่างยังไม่สามารถบอกได้ว่าเกิดจากสาเหตุใด ทั้งนี้อาจเป็นไปได้ว่า การ
พัฒนาสายพันธุ์ของเชื้อโรคส่วนหนึ่งเกิดจากการกระท าของมนุษย์อาจจะโดยเจตนาหรือไม่ก็ตาม เช่น 
การที่มนุษย์คิดว่า สัตว์ที่ตนเองเลี้ยงต้องการแคลเซี่ยมเพ่ือไปเสริมสร้างกระดูกในร่ากายจะได้แข็งแรง 
จึงน าเอากระดูกสัตว์ จากโรงงานฆ่าสัตว์มาบดผสมอาหารให้วัวกินจนเป็นสาเหตุของโรควัวบ้าในกาล
ต่อมา หรือการพัฒนาอาวุธชีวภาพต่างๆ เป็นต้น 

 การที่จะก าจัดปัญหาสิ่งแวดล้อมเพ่ือให้สิ่งมีชีวิตทั้งหลายอยู่ได้อย่างเป็นสุขนั้น จะต้อง
อาศัยความร่วมมือกันจากทุกฝ่ายจึงจะส าเร็จ การรักษาสภาพแวดล้อมให้สะอาดเพ่ือป้องกันการ
เจ็บป่วยอันเกิดจากเชื้อโรคต่างๆ นี้ พระพุทธเจ้าทรงแนะน าให้ภิกษุทั้งหลายรักษาความสะอาด ที่อยู่
ที่ฉันเพ่ือไม่ให้เป็นแหล่งที่เพาะเชื้อโรค หากสถานที่สกปรกทรงอนุญาตให้ภิกษุปัดกวาดให้เรียบร้อย
ก่อนเข้าอยู่อาศัย ซึ่งเรื่องนี้เราจะศึกษาได้จากพระไตรปิฎกเล่มที่ ๔ ข้อ ๗๘ อาจริยวัตร ซึ่งเป็นวัตรที่
อันเตวาสิกทั้งหลายพึงปฏิบัติต่ออาจารย์ เช่น 

 ถ้ามีข้าวต้ม พึงล้างภาชนะ ใส่ข้าวต้มถวาย เมื่ออาจารย์ฉันข้าวต้มเสร็จแล้ว พึงถวายน้ า 
รับภาชนะมา ถืออย่างระมัดระวัง ไม่ให้ครูด ล้างแล้วเก็บง าไว้ เมื่ออาจารย์ลุกขึ้นแล้ว พึงยกอาสนะ
เก็บ ถ้าท่ีนั้นรก พึงกวาด 

 อาจารย์อยู่ในวิหารใด ถ้าวิหารนั้นสกปรก ถ้าสามารถพึงช าระให้สะอาด ถ้าวิหารมี
หยากเยื่อ พึงกวาดจากเพดานลงมาก่อน กรอบหน้าต่างและมุมห้องพึงเช็ด ถ้าฝาที่เขาทาน้ ามันหรือ
พ้ืนห้องขึ้นรา ควรใช้ผ้าชุบน้ าบิดแล้วเช็ด ถ้าเป็นพ้ืนไม่ได้ทา พึงใช้น้ าประพรมเช็ด อย่าให้วิหารคลา
คล าด้วยฝุ่นละออง พึงคัดหยากเยื่อไปทิ้ง ณ ที่สมควร  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๘ 

 จากตัวอย่างที่ยกมา จะเห็นได้เป็นอย่างดีว่าพระพุทธองค์ได้ทรงเน้นเกี่ยวกับสิ่งแวดล้อม
เป็นอย่างมากท้ังใกล้ตัวและไกลตัว ทรงแนะน าให้ภิกษุได้ช่วยป้องกันและรักษาทั้งสภาพแวดล้อมไกล
ตัวและระบบสิ่งแวดล้อมรอบตัวทุกระบบ เพ่ือรักษาความสมดุลไม่ให้เสียความสมดุลได้ เพราะทุกสิ่ง
ทุกอย่างมีความเก้ือกูลอาศัยกันและกันเป็นไปตามหลัก ปฏิจจสมุปบาท หากระบบสิ่งแวดล้อมเกิด
การสูญเสียความสมดุลขึ้นเมื่อใดก็จะก่อให้เกิดปัญหาขึ้นทันที ดังที่ประเทศไทยเราเองและประเทศ
ต่างๆ ก าลังเผชิญอยู่ในปัจจุบัน 

 
๑.ปัญหาระบบสิ่งแวดล้อมในปัจจุบัน 
 ๑.๑ สิ่งแวดล้อมคืออะไร 
 ค าว่า สิ่งแวดล้อม(Environment) หมายถึงสิ่งต่างๆ ที่อยู่รอบตัวมนุษย์ ไม่ว่าจะมีชีวิต
หรือไม่มีชีวิต ซึ่งมีผลต่อการด ารงชีวิต วิวัฒนาการของร่างกาย พฤติกรรมและสังคมมนุษย์ ว่าตาม
หลักนิเวศวิทยา(Ecology) ถือว่าสิ่งมีชีวิตทุกชนิดมีความสัมพันธ์กันกับสิ่งแวดล้อม 

 ปัญหาสิ่งแวดล้อมนับตั้งแต่มีการปฏิวัติอุตสาหกรรมในปี ค.ศ.๑๗๗๐ เป็นต้นมา การ
ขยายตัวของเศรษฐกิจภาคอุตสาหกรรมเป็นไปอย่างกว้างขวาง ประกอบกับการเพ่ิมข้ึนของประชากร
อย่างรวดเร็ว สภาพแวดล้อมตามธรรมชาติได้ถูกคุกคามและท าลายลงโดยการกระท าของมนุษย์จนก่อ
ให้  เกิดมลพิษและส่งผลร้ายต่อมวลมนุษย์อย่างรุนแรง 

 ปัญหาระบบสิ่งแวดล้อมในปัจจุบัน  สามารถแยกประเด็นส าคัญส าหรับการวิเคราะห์ได้  
๒ ประเด็น๔๑ คือ 
 ก.ปัญหาของระบบส่ิงแวดล้อมทางกายภาพและชีวภาพ (Physical and Biological 
  Environmental Problems) เป็นปัญหาความร่อยหรอของทรัพยากรธรรมชาติ มีทรัพยากรพืช 
สัตว์ ดิน น้ า ปัญหาขยะของเน่าเสีย ปัญหาระบบนิเวศวิทยา ปัญหามลพิษ ปัญหาการเพ่ิมของ
ประชากรเหล่านี้ล้วนเป็นปัญหาทางกายภาพและชีวภาพทั้งสิ้น  สามารถแยกพิจารณาได้ดังนี้ 
 ๑.  ปัญหาน้ าเสีย 
 ๒.  ปัญหาอากาศเป็นพิษ 
 ๓.  ปัญหาป่าไม้ถูกท าลาย 
 ๔.  ปัญหาที่ดินเสื่อมสภาพ 
 ๕.  ปัญหาการใช้ทรัพยากรธรรมชาติเกินควร 

                                                
 ๔ จ านงค์ อดิวัฒนสิทธิ์, รศ.,ดร., มนุษย์สังคมและสิ่งแวดล้อม, สารนิพนธ์พุทธศาสตรบณัฑิตรุ่นที่ 

๔๒, มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, หน้า ๑๕๘ 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๐๙ 

 ๖.  ปัญหาทรัพยากรแร่ธาตุ 
 ๗.  ปัญหาจากสารพิษ 
 ๘.  ปัญหาขยะมูลฝอยและสิ่งปฏิกูล 
 ๙.  ปัญหามลพิษทางเสียง 

 
 ๑.  ปัญหาน  าเสีย 

 น้ าเป็นทรัพยากรที่ส าคัญของชีวิตมนุษย์   เป็นปัจจัยหลักของการพัฒนาประเทศในอดีต 
น้ าเป็นทรัพยากรที่มีปริมาณเหลือเฟือ   และคุณภาพดี  เนื่องจากการใช้น้ าเพ่ือกิจกรรมต่างๆ  ยังมี
น้อย  ประกอบกับปัญหาภาวะมลพิษที่เป็นสาเหตุให้กระทบกระเทือนต่อคุณภาพน้ ายังไม่รุนแรง แต่
ปัจจุบันการเร่งรัดพัฒนาประเทศ  ทั้งทางเศรษฐกิจและสังคม  การขยายตัวของประชาชนท าให้เกิด
ความต้องการน้ ามากยิ่งขึ้น  ในขณะที่แหล่งน้ าในประเทศมีปริมาณจ ากัดท้ังน้ าผิวดินและน้ าใต้ดิน 
แหล่งน้ าจืดที่มีคุณภาพดีลดน้อยลงเป็นล าดับ  ความจริง น้ ามีวัฏจักรที่สามารถหมุนเวียนน ามาใช้ได้
อย่างไม่หมดสิ้น  หากมีการจัดการที่ดี  ในอนาคตเมื่อนิคมอุตสาหกรรมต่างๆ  ได้รับการพัฒนาอย่าง
เต็มที่แล้ว  การจัดสรรน้ าเพ่ือใช้ในระบบอุตสาหกรรมเป็นสิ่งจ าเป็นอย่างยิ่งและส าคัญคือจะต้องรีบ
ด าเนิน การเรื่องการบ าบัดน้ าเสียที่น ามาท้ิงและควบคุมแหล่งก าเนิดของน้ าทิ้ง การใช้น้ าจะต้องมีการ
วางแผน การใช้ให้เกิดประโยชน์สูงสุด 

 ปัญหาที่เกิดขึ้นกับแหล่งน้ าในปัจจุบัน  คือ 
 -  การขาดแคลนน้ าเพื่อการเกษตรในหน้าแล้ง   อันเป็นผลมาจากการท าลายป่าไม้  
แหล่งต้นน้ าล าธาร  ท าให้ดินไม่สามารถอุ้มน้ าได้  ปัญหาตามมาคือการตื้นเขินของแหล่งน้ าอันเกิด
จากการชะล้างพังทลายของดิน 
 -  การใช้ประโยชน์ในเชิงเศรษฐกิจ   การใช้น้ าจากโครงการแหล่งน้ าที่พัฒนาแล้วไม่คุ้มค่า  
รัฐได้ลงทุนด าเนินการโครงการใหญ่ ๆ  หลายโครงการ  เช่น  โครงการชลประทาน  โครงการไฟฟ้า
พลังน้ า  เป็นต้น  แต่ไม่ประสบผลส าเร็จตามวัตถุประสงค์นั้น  เนื่องจากการใช้ประโยชน์จากโครงการ
ยังไม่เต็มศักยภาพที่มีอยู่ 
 -   เกิดมลพิษในแหล่งน้ า  ในปัจจุบันแหล่งน้ าต่าง ๆ  มีคุณภาพต่ ามาก  โดยเฉพาะแม่น้ า
สายหลักอันได้แก่  แม่น้ าเจ้าพระยา  แม่น้ าท่าจีน  แม่น้ าบางปะกง  และแม่น้ าแม่กลอง  ทั้งนี้
เนื่องจากมีการขยายตัวของกิจกรรมต่าง  ๆ  ในพ้ืนที่ลุ่มน้ า  เช่น  การอุตสาหกรรม  การเกษตร  และ
การขยายตัวของแหล่งชุมชนแล้วมีการระบายน้ าเสีย  หรือทิ้งน้ าเสียลงสู่แหล่งน้ า  ท าให้เกิดมลพิษ
ทางน้ า  โดยเฉพาะน้ าทิ้งจากอุตสาหกรรมและเกษตรกรรมจะมีมลพิษเจือปนลงมาอีก 
 การขยายตัวของอุตสาหกรรมและชุมชนในระยะเวลา  ๑๐  ปีที่ผ่านมานี้  ท าให้
สภาพแวดล้อมทางน้ าแหล่งต่าง ๆ  ในเขตเทศบาลหรือชุมชนเมือง  เช่น  กรุงเทพฯ  เชียงใหม ่ 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๑๐ 

หาดใหญ่  โคราช  ขอนแก่น  ตลอดจนเมืองท่องเที่ยวชายทะเล  เช่น  พัทยา  ภูเก็ต  ประสบกับ
ปัญหาน้ าเน่าเสียมากข้ึนทุกขณะ  สาเหตุหลักท่ีท าให้น้ าเน่าเสียนั้นมาจากแหล่งส าคัญ ๆ  คือ 
 -  น้ าโสโครกจากชุมชน  มาจากอาคารบ้านเรือน  ร้านอาหาร  ภัตตาคาร  โรงแรม  
สถานที่ราชการ  เป็นต้น  ระบายของเสียและปฏิกูลต่าง ๆ ลงสู่แม่น้ า  น้ าเสียเหล่านี้เกือบทั้งหมดไม่มี
การบ าบัด  แต่ปล่อยลงสู่คลองและแม่น้ าโดยตรง  ท าให้แม่น้ าหลายสายใกล้เมืองใหญ่จะเน่าเสีย
ในช่วงฤดูแล้ง 
 -  น้ าทิ้งจากโรงงานอุตสาหกรรม  เกิดจากการชะล้างสิ่งต่าง ๆ  ในกระบวนการผลิต  
มักจะมีความเข้มข้นส่งกลิ่นเหม็นรบกวน  บางครั้งมีการปนเปื้อนของสารพิษและโลหะหนัก  หากไม่มี
การบ าบัดก่อนปล่อยลงสู่แหล่งน้ าจะก่อให้เกิดปัญหาน้ าเน่าเสีย 

 ๒.  ปัญหาอากาศเป็นพิษ 
 อากาศเป็นพิษ  คือ  อากาศที่ไม่บริสุทธิ์ตามธรรมชาติ   มีละอองอณูหรือผงธุลีสิ่งเป็นพิษ
แปดเปื้อนลอยกระจายฟุ้งอยู่ในอากาศตลอดเวลา ท าให้เป็นอันตรายแก่ผู้ที่หายใจเอาอากาศดังกล่าว
เข้าปอดเป็นประจ า ส านักงานคณะกรรมการสิ่งแวดล้อมแห่งชาติส ารวจพบว่า  ปัญหามลพิษทาง
อากาศท่ีเกิดจากโรงงานอุตสาหกรรม ท่อไอเสียรถยนต์ การเผาขยะไม่ถูกวิธี การก่อสร้าง  สว่นใหญ่
เป็นปัญหาที่เกิดจากฝุ่นและสารอ่ืน ๆ   เช่น  สารก ามะถัน  ส่วนการเผาเชื้อเพลิงในการอุตสาหกรรม  
และโรงงานไฟฟ้าส่วนใหญ่จะก่อปัญหาเกิดซัลเฟอร์ไดออกไซด์  อากาศเป็นพิษอาจจะมีหลายสาเหตุ  
เช่น 

 - ควันเสียจากท่อรถยนต์ 
 - ควันเสียจากโรงงานอุตสาหกรรม 
 - ฝุ่นละอองจากโรงงานอุตสาหกรรม 
 - กลิ่นเหม็นจากน้ าคร าเน่าเสีย 
 - กลิ่นเหม็นจากสารบางอย่าง 
 ๓.  ปัญหาป่าไม้ถูกท าลาย 

 ทรัพยากรป่าไม้นอกจากจะมีคุณค่าทางเศรษฐกิจต่อประชาชน โดยการใช้ไม้และผลิตผล
จากป่าเพ่ือการด ารงชีพขั้นพ้ืนฐาน  คุณประโยชน์อันส าคัญยิ่งก็คือ  ป่าไม้มีคุณค่าต่อสภาพแวดล้อม  
และระบบนิเวศน์  ป่าไม้เป็นที่ให้ความชุ่มชื้นแก่โลก  เป็นแหล่งก าเนิดของแม่น้ า  เป็นที่อยู่อาศัยของ
สัตว์ป่า  เป็นแหล่งของพืชสมุนไพร  และพืชหายาก  แต่กลับปรากฏว่าพ้ืนที่ป่าไม้ของประเทศไทยมี
อัตราลดลงเรื่อย ๆ  อัตราการลดลงของพ้ืนที่ป่าไม้เฉลี่ย  ๓.๐๕  ล้านไร่  นับว่าเป็นปัญหาที่น่าวิตก  
เพราะพ้ืนที่ป่าไม้มีน้อยเกินไปและหลายแห่งมีสภาพที่เสื่อมโทรมมาก  อาจจะเป็นเหตุให้สัตว์ป่าและ
พืชพรรณหลายชนิดต้องสูญพันธุ์  ซึ่งจะก่อให้เกิดผลกระทบไปถึงความอุดมสมดุลของระบบนิเวศน์  
เนื่องจากขาดความหลากหลายของชีวพันธุ์ต่อไปได้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๑๑ 

 ปัญหาป่าไม้ถูกท าลายเกิดจาก 
 - การบุกรุกป่าเพ่ือขยายพ้ืนที่เกษตรกรรม 
 - การท าไร่เลื่อนลอยของชาวเขาท่ีอาศัยอยู่ในเขตพ้ืนที่ต้นน้ าล าธาร 
 - การลักลอบตัดไม้ในระดับผู้มีอิทธิพลและชาวบ้าน 

การใช้ประโยชน์ของหน่วยงานราชการ  เช่น  การตัดถนนผ่านป่าไม้ธรรมชาติที่อุดมสมบูรณ์  ไม่ว่า
เพ่ือเป้าหมายทางยุทธศาสตร์  หรือเพ่ือการคมนาคม  หรือเพ่ือสร้างเข่ือนล้วนแต่มีส่วนท าให้การบุก
รุกพ้ืนที่ป่าไม้ได้อย่างสะดวกยิ่งขึ้น 

 ๔.  ปัญหาที่ดินเสื่อมสภาพ 
 ที่ดินเสื่อมสภาพ  คือ  ที่ดินซึ่งไม่เหมาะสมที่จะท าการเพาะปลูก  หมดความอุดมสมบูรณ์
เป็นที่ดินไม่มีปุ๋ยเป็นดินทราย ดินเค็ม  รวมทั้งดินที่มีสภาพเป็นกรดต่าง ๆ  ในฐานะที่ประเทศไทยเป็น
ประเทศเกษตรกรรม  ทรัพยากรดินเป็นปัจจัยส าคัญยิ่งต่อการพัฒนาเศรษฐกิจของประเทศ  จาก
พ้ืนที่ประเทศไทยทั้งหมด  ๗๒๐.๗  ล้านไร่  มีการก าหนดที่ดินมาใช้เพ่ือประโยชน์ทางการเกษตรถึง  
๑๕๒  ล้านไร่  ใน พ.ศ.๒๕๒๘  และประชาชน  ๒๐% นั้นประกอบอาชีพทางเกษตรกรรม   ที่ดิน
เสื่อมสภาพมีสาเหตุมาจากหลายประการ  เช่น การใช้ทรัพยากรที่ไม่เหมาะสมกับสมรรถนะของดิน  
ขาดการบ ารุงรักษาที่ถูกวิธี  ขาดวิธีการอนุรักษ์ดินและน้ า  ท าให้เกิดการชะล้างพังทลายและความ
อุดมสมบูรณ์ของดินลดลง 

 - การใช้ประโยชน์ในที่ดินที่มีทรัพยากรอ่ืนอยู่ร่วมกัน เช่น น้ ามัน แร่ต่าง ๆ เกิดจากการใช้
สารเคมีในการเพาะปลูก  สารเคมีก าจัดแมลงและการทิ้งสารเคมีอย่างอ่ืนลงในดิน 

 ๕.  ปัญหาการใช้ทรัพยากรธรรมชาติเกินควร 
 ปัญหานี้จะพบได้ทั้งในน้ าและบนบก  เช่น  การที่ชาวประมงจับปลาจ านวนมากในทะเล  
เพ่ือการอุตสาหกรรม ท าให้ปลาทะเลมีน้อยและมีสัตว์น้ าหลายชนิดสูญพันธุ์ เนื่องจากขยายพันธุ์ไม่
ทันกับความต้องการของมนุษย์ 
 บนบกทรัพยากรบางชนิดถูกน ามาใช้จนหมดไปจากโลกและบางชนิดไม่มีการฟ้ืนฟูกลับมา
สู่สภาพเดิมได้  เช่น  ต้นไม้ในป่าถูกโค่น  ทรัพยากรที่ใช้เป็นแหล่งพลังงานได้แก่  ถ่านหิน น้ ามัน และ
ก๊าซ ถูกน ามาใช้อย่างไม่จ ากัด ท าให้โลกปัจจุบันต้องสูญเสียทรัพยากรธรรมชาติที่มีค่านานัประการ 

 ๖.  ปัญหาทรัพยากรแร่ธาตุ 
 ทรัพยากรแร่ธาตุ  หมายถึง  แร่ธาตุชนิดต่าง ๆ  ที่มีอยู่ทั้งบนบกและใต้ทะเล  ซึ่งสามารถ
น ามาใช้ประโยชน์เป็นวัตถุดิบในกิจกรรมอุตสาหกรรม เป็นวัสดุก่อสร้างหรือเป็นเชื้อเพลิงและพลังงาน
ซึ่งแบ่งออกเป็นประเภทใหญ่ ๆ  คือ  แร่โลหะ  เช่น  ดีบกุ  สังกะสี  แมงกานีส  ทังสะเตน  ตะกั่ว  
พลวง  และเหล็ก  เป็นต้น  แร่อโลหะ  เช่น  ฟลูออไรด์  แบไรท์  ยิปซัม  ดินขาว  หินปูน  เป็นต้น  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๑๒ 

แร่เชื้อเพลิง  เช่น  ถ่านลิกไนท์  น้ ามันปิโตรเลียม  และก๊าซธรรมชาติ  เป็นต้น  ทรัพยากรแร่ธาตุนี้
เป็นทรัพยากรธรรมชาติที่มีโอกาสหมดสิ้น  ไม่สามารถเกิดใหม่ทดแทนให้ทันใช้ได้อีก 
 ในช่วงเวลาที่ผ่านมา  วิธีการท าเหมืองแร่ยังขาดหลักการประสานประโยชน์  ระหว่าง
เศรษฐกิจกับสิ่งแวดล้อม จึงก่อให้เกิดปัญหาการท าลายสิ่งแวดล้อม ในบริเวณพ้ืนที่ท าเหมืองแร่และ
บริเวณใกล้เคียง เช่น การท าเหมืองแร่ดีบุกในจังหวัดระนองหรือการท าแร่หินปูน  ต าบลหน้าพระลาน  
จังหวัดสระบุรี  ซึ่งมีผลกระทบต่อการตั้งถิ่นฐานของชุมชนในบริเวณใกล้เคียง เป็นต้น นอกจากนี้พ้ืนที่
ซ่ึงผ่านการท าเหมืองแร่แล้วยังไม่มีการปรับปรุงให้เกิดประโยชน์ต่อการพัฒนาท้องถิ่นและสิ่งแวดล้อม
ถูกปล่อยทิ้งไว้โดยขาดพืชปกคลุมและในการท าเหมืองแร่ยังใช้เทคโนโลยีที่ไม่เหมาะสมมีการปล่อยน้ า
ทิ้งท่ีมีตะกอนขุ่นข้นลงสู่แหล่งน้ า  ท าให้เกิดปัญหาการตกตะกอนในแหล่งน้ า  หรือไปทับถมบริเวณ
ปากแม่น้ าท าให้แม่น้ าตื้นเขิน ทรัพยากรป่าชายเลนเสียหาย 

 ๗.  ปัญหาจากมลพิษ 
 เนื่องจากประเทศไทยเป็นประเทศเกษตรกรรม  ดังนั้น สารพิษจึงมีบทบาทเกี่ยวข้องกับ
ชีวิต ประจ าวันของประชาชนในประเทศไทย และก่อให้เกิดปัญหามลพิษทาง ดิน น้ า และอากาศขึ้น 
ปัญหาส่วนใหญ่ได้แก่พวกสารเคมีป้องกันศัตรูพืชและสัตว์  การใช้สารเคมีโดยขาดความรู้ความเข้าใจ
ที่ถูกต้องท าให้เกิดการตกค้างของสารพิษในสิ่งแวดล้อมและถ่ายทอดสู่มนุษย์ได้ เป็นสาเหตุของการ
เจ็บป่วยและอาจเป็นอันตรายถึงชีวิต  ประเทศไทยได้สั่งสารเคมีป้องกันก าจัดศัตรูพืชและสัตว์  ซ่ึง
เป็นสารเคมีท่ีมีอันตรายค่อนข้างสูงต่อชีวิตและสิ่งแวดล้อม ในปี ๒๕๓๐ น าเข้า ๑๙,๐๐๐ ตัน  
นอกจากนี้ยังได้สั่ง  ดีดีที  เข้าประเทศเป็นปริมาณ  ๕๐๐–๖๐๐  ตันต่อปี  ทั้ง ๆ  ที่ในบางประเทศ  
เช่น  สหรัฐอเมริกา  ได้ประกาศเลิกใช้แล้วเนื่องจากเป็นสารสลายตัวยากและมีฤทธิ์ตกค้างยาวนาน 
 ปัจจุบันสารพิษตกค้างในสิ่งแวดล้อมตามธรรมชาตินั้นกระจายอย่างกว้างขวางทั่วประเทศ  
โดยตรวจพบทั้งในน้ ามีการตกตะกอนดิน  โดยเฉพาะในแหล่งที่ท าการเพาะปลูก  ซึ่งต้องใช้สารเคมี
จ านวนมาก  นอกจากนี้ยังพบสารพิษปะปนอยู่ในตัวสัตว์น้ า  ผลิตผลทางการเกษตรทั้งจากแหล่งผลิต
และแหล่งจ าหน่าย แม้แต่ในเลือดและน้ านมมารดาก็ยังพบพิษตกค้างของสารเคมี ซึ่งปนเปื้อนมาจาก
แหล่งอาหาร  ได้แก่  ดีดีทีและสารเคมีอ่ืนๆ 

 ๘.  ปัญหาขยะมูลฝอยและสิ่งปฏิกูล 
 ขยะมูลฝอยและสิ่งปฏิกูล ก าลังเป็นปัญหาสิ่งแวดล้อมที่ส าคัญปัญหาหนึ่งในชุมชนต่างๆ 
ของ ประเทศไทย โดยเฉพาะอย่างยิ่งชุมชนที่มีขนาดใหญ่ เช่น กรุงเทพมหานครและเมืองหลักต่าง ๆ  
เนื่องจากขยะมูลฝอยและสิ่งปฏิกูล  หากไม่ได้รับการเก็บและก าจัดที่ถูกต้อง  ก็จะเป็นสาเหตุประการ
หนึ่งที่ท าใหเ้กิดปัญหาด้านสาธารณสุข  ความเป็นระเบียบเรียบร้อยของบ้านเมือง  รวมทั้งปัญหา
มลพิษในด้านอื่นๆ  เช่น  การปนเปื้อนของแหล่งน้ าต่างๆ  เป็นต้น 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๑๓ 

 ปัญหาของขยะมูลฝอย มาจากการไม่สามารถด าเนินการจัดเก็บและก าจัดให้เพียงพอกับ
ปริมาณขยะมูลฝอย นอกจากนั้น การก าจัดก็ยังไม่สามารถแยกประเภทและก าจัดให้ถูกวิธีตาม
กรรมวิธี ขยะมูลฝอยที่จัดเก็บขนมาได้จะถูกน าไปกองรวมกันไว้กลางแจ้งก่อให้เกิดปัญหาสิ่งแวดล้อม
อีกมากส าหรับขยะเสี่ยงจากแหล่งชุมชนที่เป็นอันตราย  เช่น  กากแบตเตอรี่รถยนต์  ถ่ายไฟฉาย  
และหลอดเรืองแสง(Fluorescent) ที่ช ารุด  ซึ่งมีส่วนประกอบจากสารตะกั่ว แมงกานีส  และปรอท 
โดยไม่มีการแยกน าไปก าจัดอย่างถูกวิธีนับเป็นสาเหตุหนึ่ง ที่ท าให้การแพร่กระจายของสารที่เป็นพิษ
ออกสู่สิ่งแวดล้อม  และเป็นอันตรายต่อสุขภาพและอนามัยของประชาชน 
 ส่วนการก าจัดสิ่งปฏิกูลจากบ้านเรือนนั้นก็ยังพบปัญหารถยนต์ดูดถ่ายสิ่งปฏิกูลที่ผิด
กฎหมาย  ซึ่งมักจะน าไปก าจัดอย่างไม่ถูกวิธี  เช่น  แอบทิ้งลงในล าธารสาธารณะหรือในที่รกร้างอัน
อาจจะน าไปสู่ภาวะน้ าเสียและโรคระบาด 

 ๙.  ปัญหามลพิษทางเสียง 
 คุณภาพระดับเสียงในบางพ้ืนที่ของประเทศ  โดยเฉพาะอย่างยิ่งในเขตเมืองใหญ่ ๆ  เช่น  
กรุงเทพมหานคร  เชียงใหม่  หาดใหญ่  และขอนแก่น  ในปัจจุบันอยู่ในระดับที่เป็นสาเหตุร าคาญ
และอาจก่อให้เกิดอันตรายต่อสุขภาพในระดับการได้ยินของประชาชนได้ ปัญหามลพิษทางเสียง
สามารถเกิดขึ้นได้ทั้งทางบก ทางน้ าและทางอากาศ  ส่วนใหญ่มีสาเหตุมาจากยานพาหนะทางบก  
ประกอบกับสภาพการจราจรติดขัดและการขาดมาตรการควบคุมอย่างจริงจัง เกี่ยวกับการปล่อย
มลพิษทางเสียงอย่างจริงจัง ท าให้ยานพาหนะทางบกเป็นแหล่งก าเนิดที่ส าคัญของปัญหามลพิษทาง
เสียงนอกนั้นก็จะเป็นปัญหาจากโรงงานอุตสาหกรรมและอ่ืน ๆ 

 ข.  ปัญหาของระบบสิ่งแวดล้อมทางสังคม๕  
(Social Environmental Problems) 

  ปัญหาของระบบสิ่งแวดล้อมทางสังคม  (Social  Environmental  Problems)  สังคม
เป็นสิ่งแวดล้อมระบบหนึ่ง ซึ่งประกอบด้วยหมู่มนุษย์ ที่มีการปฏิสัมพันธ์ต่อกันและกันและมีการจัด
ระเบียบกฎเกณฑ์กติกาสังคมในรูปแบบต่าง ๆ ขึ้น ปัญหาที่เกิดข้ึนทางสังคมเป็นปัญหาที่เกิดจากการ
กระท าของมนุษย์  และแม้กระท่ังปัญหาระบบสิ่งแวดล้อมทางกายภาพและทางชีวภาพก็เกิดจากการ
กระท าของมนุษย์ด้วยเช่นกัน 
 ปัญหาระบบสิ่งแวดล้อมทางสังคมในปัจจุบัน  อาจแยกพิจารณาได้ดังนี้ 

                                                
 ๕ สวาท เสนาณรงค์ / วิไลเฉดิ ทวีสนิ, ส ๕๐๓ สังคมศึกษา, (กรุงเทพมหานคร: บริษัทอักษรเจรญิ

ทัศน์ จ ากัด,  ๒๕๓๓). 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๑๔ 

 ๑.  ปัญหาเศรษฐกิจ   การพัฒนาเศรษฐกิจ  และเทคโนโลยีสมัยใหม่   ได้ก่อให้เกิด
ปัญหาสิ่งแวดล้อมและปัญหาสังคม  ผลที่เกิดจากการพัฒนาด้านนี้ก็คือ  ความเหลื่อมล้ าทางรายได้ 
ช่องว่างระหว่างคนรวยกับคนจน มีการยกย่องคนรวยมากกว่าคนจน และมีการแข่งขันทางเศรษฐกิจ
มากยิ่งขึ้น  จนท าให้ทรัพยากรธรรมชาติหมดสิ้นไปอย่างรวดเร็ว 
 การพัฒนาเศรษฐกิจจะมุ่งเน้นการพัฒนาระบบอุตสาหกรรมเป็นหลัก และโรงงาน
อุตสาหกรรมก็จะต้องพ่ึงระบบเทคโนโลยีที่เป็นผลิตผลทางวิทยาศาสตร์ สิ่งที่จะน ามาป้อนโรงงาน
อุตสาหกรรมคือทรัพยากรธรรมชาติที่มีอยู่นั่นเอง ระบบเศรษฐกิจของประเทศไทยเป็นระบบที่ต้อง
พ่ึงพาอาศัยธรรมชาติเป็นหลัก เพราะเราเป็นประเทศเกษตรกรรม เมื่อธรรมชาติถูกท าลายด้วยระบบ
เทคโนโลยีสมัยใหม่ก็จะท าให้ระบบเศรษฐกิจพ้ืนฐานของคนไทยต้องสูญเสียไปด้วย จึงก่อให้เกิด
ปัญหาขึ้นอย่างมากในปัจจุบัน  

 ๒.ปัญหาทางการเมือง ในทางสังคมได้มีความพยายามที่จะเปลี่ยนแปลงรูปแบบการเมือง
การปกครองไปเป็นรูปแบบใหม่อยู่เสมอ มีการแข่งขันแย่งชิงอ านาจระหว่างผู้น าทางการเมือง ซึ่งเป็น
เหตุให้การพัฒนาประเทศ ไม่เป็นไปอย่างต่อเนื่อง เพราะผู้น าคนใหม่จะเปลี่ยนแปลงนโยบายการ
บริหารประเทศเสมอ 

 เนื่องจากการเมืองเป็นศูนย์กลางอ านาจและผลประโยชน์มหาศาล จึงท าให้ผู้
ทะเยอทะยานจะมีอ านาจทางการเมืองด าเนินการทุกวิถีทาง เพ่ือให้ได้มาซึ่งอ านาจและการยอมรับ
จากประชาชน  ไม่ว่าจะเป็นแบบถูกต้องทางศีลธรรมหรือไม่ก็ตามและการต่อสู้แย่งชิงอ านาจทาง
การเมืองนี้  ท าให้สังคมมนุษย์หลายแห่งประสบความเดือดร้อน เช่น มีการใช้อาวุธต่อสู้กันเพ่ือแย่ง
ความเป็นใหญ่ในสังคม  ในระดับวงกว้าง จะมองเห็นในรูปของสงครามกลางเมืองโดยการลอบท าร้าย 
การต่อสู้กันหรือการกล่าววาจาจ้วงจาบกัน  ซึ่งไม่ก่อให้เกิดผลดีต่อส่วนรวมแต่ประการใด 
 ๓.  ปัญหาทางสาธารณสุข  เมื่อประชากรบริโภคอาหารไม่เพียงพอหรืออาหารไม่มี
คุณภาพ เพราะประชากรยากจน มีรายได้ไม่เพียงพอท าให้มีผลต่อสุขภาพและอนามัยของประชากร
ผู้เชี่ยวชาญ ทางโภชนการพบว่า เด็กทารกและเด็กก่อนวัยเรียนและหญิงมีครรภ์เป็นโรคขาดอาหาร
หรือกินอาหารที่ขาดคุณภาพ ซึ่งจะมีผลต่อการเจริญเติบโตทางร่างกายและสมอง สถานพยาบาลของ
รัฐไม่เพียงพอ ประชาชนขาดความรู้เบื้องต้นในการดูแลและรักษาสุขภาพของตนเอง 
 ๔.  ปัญหาจากการเพ่ิมประชากร  การเพ่ิมขึ้นของจ านวนประชากรเป็นไปอย่างรวดเร็ว  
และการเปลี่ยนโครงสร้างทางการเกษตรจากระบบเพื่อการยังชีพมาเป็นระบบเพื่อการค้า  ท าให้พื้นที่
เพ่ือการเพาะปลูกได้เพ่ิมขึ้นอย่างรวดเร็วเช่นกัน  ทั้งพ้ืนที่นาข้าวและพ้ืนที่ปลูกพืชไร่  เมื่อประชากร
เพ่ิมมากข้ึนความต้องการอาหารเพิ่มขึ้น ความต้องการที่ดินเพ่ือท ากินก็เพ่ิมมากข้ึน  จึงเป็นสาเหตุให้
มีการบุกรุกท าลายป่าไม้เพ่ือแสวงหาที่ดินท ากินเกิดข้ึนทั่วประเทศ ท าให้ป่าไม้ลดลงและก่อให้เกิด
ปัญหาต่าง ๆ เช่น การศึกษา ที่อยู่อาศัยแออัด ปัญหาขยะ การลักขโมย การบริการสาธารณสุข 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๑๕ 

สาธารณูปโภค การขนส่ง เป็นต้น การบริการด้านต่าง ๆ ของรัฐ บริการไปได้ไม่ทั่วถึงเพราะประชากร
มีมาก 
 
๓.วิธีแก้ไขปัญหาสิ่งแวดล้อม 
 โลกยิ่งเจริญด้วยเทคโนโลยี ปัญหาสิ่งแวดล้อมกลับทวีความรุนแรงขึ้นเรื่อย ๆ ตามไปด้วย 
ถ้าหากมนุษย์ไม่หาวิธีแก้ไขอย่างมีประสิทธิภาพแล้วความหายนะก็จะเกิดขึ้นแก่มนุษย์ทั่วโลก 
นอกจากการแก้ไขโดยใช้ความรู้ทางวิทยาศาสตร์แล้ว ผู้เขียนใคร่ที่จะเสนอวิธีการแก้ไขด้วยหลักธรรม
ทางพุทธศาสนา คือ 

 ๓.๑ วิธีแก้ไขปัญหาตามหลักอริยสัจ ๔ 
 พระพุทธศาสนามีหลักอริยสัจ ๔ ซึ่งเป็นหลักความจริงแห่งชีวิตมนุษย์ที่พระพุทธเจ้าทรง
ชี้ให้เห็นถึงหลักการแก้ปัญหาชีวิต  หรือเป็นวิธีการใช้ปัญญาในการแก้ปัญหาอุปสรรคต่าง ๆ  โดยการ
สืบสาวหาต้นตอของปัญหา  เพ่ือต้องการรู้ว่าปัญหานั้นมาจากตรงไหน  และจะแก้ไขอย่างไร  โดยจัด
ระเบียบวิธีแก้ไว้อย่างเป็นระบบ 
         อริยสัจ ๔ ในฐานะเป็นกระบวนการแก้ปัญหาชีวิตแบบครบวงจร  มีทั้งเหตุและผล 

ค าสอนของพระพุทธเจ้า มีจุดหมายเพื่อช่วยให้ผู้ปฏิบัติรู้สภาพความจริงของชีวิตที่มี
ปัญหา คือทุกข์ และก าจัดสาเหตุของปัญหานั้น คือสมุทัย  จนถึงภาวะที่หมดปัญหา คือนิโรธ ซึ่งเป็น
แนวค าสอนตามหลักอริยสัจ ๔ กล่าวได้ว่าอริยสัจ ๔ เป็นหลักค าสอน ที่สามารถน ามาประยุกต์ได้ตาม
สถานการณ์ต่างๆ  ใช้ในการพัฒนาสังคม  โดยกรอบของอริยสัจ  ๔ ได้ตั้งอยู่แล้ว ในการวิเคราะห์
ปัญหา  สาเหตุของปัญหา  ภาวะเมื่อได้แก้ปัญหาแล้ว รวมทั้งวิธีการปฏิบัติเพ่ือแก้ไขปัญหา ที่
กล่าวว่าอริยสัจ ๔ สามารถน ามาแก้ไขปัญหาสังคมและพัฒนาสังคมได้นั้น  เพราะในสังคมเป็นแหล่ง
รวมปัญหา จากการที่มนุษย์มาอยู่รวมกัน ไม่ว่าจะเป็นปัญหาที่เกิดเฉพาะตัวมนุษย์เอง หรือเกิดจาก
สิ่งแวดล้อมชุมชนทั่วไป  

 พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต)   ได้กล่าวถึงจุดเด่นของอริยสัจไว้ในพุทธธรรมว่า  หลัก
อริยสัจ  นอกจากเป็นค าสอนที่ครอบคลุมหลักธรรมทั้งหมดในพระพุทธศาสนา ทั้งภาคทฤษฎีและ
ภาคปฏิบัติ  ดังกล่าวแล้ว  ยังมีคุณค่าเด่นที่น่าสังเกตอีกหลายประการ  ที่พอสรุปได้ดังนี้  

 ๑.  เป็นวิธีการแห่งปัญญา  ซึ่งด าเนินการแก้ปัญหาตามระบบแห่งเหตุผล  เป็นระบบวิธี
แบบอย่าง  ซึ่งวิธีการแก้ปัญหาใด ๆ ก็ตาม  ที่จะมีคุณค่าและสมเหตุผลจะต้องด าเนินไปในแนว
เดียวกันเช่นนี้ 

 ๒.  เป็นการแก้ปัญหาและจัดการกับชีวิตของตน  ด้วยปัญญาของมนุษย์เอง  โดยน าเอา
หลักความจริงที่มีอยู่ตามธรรมชาติมาใช้ประโยชน์  ไม่ต้องอ้างอ านาจดลบันดาลของตัวการพิเศษ
เหนือธรรมชาติ  หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ใด ๆ 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๑๖ 

 ๓.  เป็นความจริงที่เก่ียวข้องกับชีวิตของคนทุกคน  ไม่ว่ามนุษย์จะเตลิดออกไปเกี่ยวข้อง
สัมพันธ์กับสิ่งที่อยู่ห่างไกลตัวกว้างขวางมากมายเพียงใดก็ตาม  แต่ถ้าเขายังจะต้องมีชีวิตของตนเองที่
มีคุณค่าและสัมพันธ์กับสิ่งภายนอกเหล่านั้นอย่างมีผลดีแล้ว  เขาจะต้องเก่ียวข้องและใช้ประโยชน์
จากหลักความจริงนี้ตลอดไป 

 ๔.  เป็นหลักความจริงกลาง ๆ  ที่ติดเนื่องอยู่กับชีวิต  หรือเป็นเรื่องของชีวิตเองแท้ๆ  ไม่
ว่ามนุษย์จะสร้างสรรค์ศิลปะวิทยาการ  หรือด าเนินกิจการใด ๆ  ขึ้นมาเพ่ือแก้ปัญหาและพัฒนาความ
เป็นอยู่ของตน  และไม่ว่าศิลปะวิทยาการ หรือกิจการต่าง ๆ นั้น  จะเจริญขึ้น เสื่อมลง  สูญสลายไป  
หรือเกิดมีใหม่มาแทนอย่างไร ๆ ก็ตาม  หลักความจริงที่เรียกว่าอริยสัจนี้ก็จะคงยืนยงและใช้เป็น
ประโยชน์ได้ตลอดทุกกาล๖   

สนิท  ศรีส าแดง  ได้ให้ความหมายของอริยสัจ ๔ ไว้ว่า  อริยสัจ ๔  คือ 
๑.  รู้ทุกข์  คือรู้ปัญหา 
๒.  รู้สมุทัย  คือรู้เหตุของปัญหา 
๓.  รู้นิโรธ  คือรู้ผลคือความสงบเกิดจากการดับปัญหาได้ 
๔.  รู้มรรค   คือรู้มรรควิธีดับเหตุของปัญหา๗ 

 ๓.๒. การประยุกต์หลักอริยสัจ ๔  
 ในประเด็นการน าเสนอ การประยุกต์หลักอริยสัจ ๔ ในการแก้ปัญหา ผู้เขียนได้ตั้งเป็น

ตารางเพ่ืออธิบายกระบวนการแก้ปัญหานั้น ๆ  โดยก าหนดวิธีการตามล าดับมีขั้นศึกษาปัญหา  ขั้น
ค้นหาสาเหตุ  ขั้นก าหนดเป้าหมาย  และข้ันก าหนดวิธีการ ดังตารางนี้ 

ตารางแสดงกระบวนการแก้ปัญหาด้วยวิธีอริยสัจ๔ 
อริยสัจ ๔     ญาณ ๓ / ขั้นตอนการตรวจสอบ๘ 

ขั้นตอนการ
แก้ปัญหา 

สัจจญาณ กิจจญาณ กตญาณ 

ทุกข์ 
(ศึกษาปัญหา) 

รู้ว่าทุกข์มีอยู่จริง  
= รู้ว่า ปัญหาคืออะไร 
ตัวปัญหาอยู่ที่ไหน 

รู้ว่า ทุกข์ควรก าหนดรู้ 
=รู้ว่า ควรท าอย่างไร
กับปัญหานั้น 

รู้ว่าได้ก าหนดทุกข์แล้ว  
= รู้ว่าได้พบตัวปัญหา 
พร้อมทั้งท าความเข้าใจใน
ปัญหานั้น อย่างชัดเจน

                                                
 
๖ พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโฺต), พุทธธรรม, หนา้ ๙๒๐. 
๗ สนิท  ศรีส าแดง, พุทธศาสนากบัการศึกษา ภาคทฤษฎีแห่งความรู้, (กรุงเทพมหานคร : นีลนารา

การพิมพ์, ๒๕๓๔), หน้า ๖๙. 
๘ เร่ืองเดียวกัน, หน้า ๙๐๔. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๑๗ 

แล้ว 

สมุทัย 
(ค้นหาสาเหตุ) 

รู้สาเหตุของทุกข์ 
=รู้ว่า สาเหตุของ
ปัญหานั้นๆคืออะไร 

รู้ว่า สมุทัยควรละ 
=รู้ว่า การแก้ปัญหา
ต้องแก้ท่ีสาเหตุ 

รู้ว่า สมุทัยละได้แล้ว 
= รู้ว่า สาเหตุของปัญหา 
ได้รับการแก้ไขและก าจัด
หมดสิ้นแล้ว 

นิโรธ 
(ก าหนด

เป้าหมาย) 

รู้ว่า นิโรธมีอยู่จริง 
หรือสภาพดับทุกข์เป็น
อย่างไร  
= รู้ว่า ปัญหานั้นๆแก้
ได้ หรือมองเห็นสภาพ
หมดปัญหา ว่าเป็น
อย่างไร 

รู้ว่า นิโรธควรท าให้แจ้ง  
= รู้ว่าสภาพหมด
ปัญหา คือเป้าหมายที่
จะต้องท าให้ส าเร็จ 

รู้ว่า นิโรธได้ท าให้แจ้งแล้ว  
= รู้ว่า ได้บรรลุเป้าหมาย 
คือหมดปัญหาแล้ว 

มรรค 
(ก าหนดวิธีการ) 

รู้ว่า มรรคมีอยู่จริง 
=รู้ว่า วิธีการแต่ละ
ขั้นตอนนั้น จะต้องลง
มือปฏิบัติ หรือ
ด าเนินการให้ครบถ้วน 

รู้ว่า มรรคควรเจริญ 
=รู้ว่า วิธีการแต่ละ
ขั้นตอนนั้น จะต้องลง
มือปฏิบัติ หรือ
ด าเนินการให้ครบถ้วน 

รู้ว่า มรรคได้เจริญแล้ว  
= รู้ว่า ได้ปฏิบัติหรือ
ด าเนินการตามวิธีการแต่
ละข้ันตอนครบถ้วนเสร็จ
สิ้นแล้ว 

 
๑  ขั้นศึกษาปัญหา (ทุกข์) 
จากการศึกษากระบวนการเบื้องต้น ที่ท าให้ก่อปัญหาขึ้นในสังคมนั้น  ผู้เขียนได้สรุปเป็น

ประเด็นการศึกษา ๒ ปัญหาด้วยกัน  คือ  ปัญหาภายนอก  อันได้แก่ปัญหาจากสิ่งแวดล้อม และ
ปัญหาภายใน ซึ่งเป็นปัญหาจากความกิเลส คือ โลภะ 

๒  ขั้นค้นหาสาเหตุ  (สมุทัย) 
จากปัญหาทางนิเวศวิทยาดังกล่าวมาแล้วนั้น  จ าเป็นอยู่เองในการป้องกันหรือขจัด

ปัญหานั้นๆ  ผู้ปฏิบัติการในแก้ปัญหา ต้องศึกษาให้ทราบถึงสาเหตุที่มาที่ไปของปัญหานั้นๆ   
๓.  ขั้นก าหนดเป้าหมาย (นิโรธ) 
จุดมุ่งหมายการแก้ปัญหานั้น  มีวัตถุประสงค์เพ่ือความยั่งยืนแห่งความสุขที่แท้จริงของ

บุคคลในสังคม  ดังนั้น  ในการแก้ปัญหาแต่ละปัญหานั้นจึงมีความมุ่งหวังเพ่ือสังคมเป็นส าคัญ  โดย
เริ่มตั้งแต่สังคมระดับเล็ก จนกระท่ังสังคมใหญ่ขึ้นถึงระดับประเทศ  ฉะนั้น  การตั้งเป้าหมายเพื่อ
ความสุขของมวลรวมประเทศจึงเป็นความสุขของปัจเจกบุคคล  แม้การสร้างความสุขแก่ปัจเจกบุคคล
แก่เป็นผลสะท้อนถึงความสงบสุขแก่มวลรวมของประเทศเหมือนกัน 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๑๘ 

๔.  ขั้นก าหนดวิธีการ (มรรค) 
ในการแก้ไขปัญหาหรือจัดการกับปัญหาที่เกิดข้ึนมา  เพ่ือให้ด าเนินไปสู่เป้าหมายหรือ

จุดหมายที่วางไว้นั้น  จะต้องย้อนค านึงถึงกระบวนแห่งปัญหาทั้งมวล  ไม่ว่าจะเป็นเหตุเกิดแห่งปัญหา  
สภาพปัญหา  และจุดมุ่งหมายที่ต้องการให้ปัญหาจบแล้วมีคุณภาพ   

 
เอกสารอ้างอิง 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย, พิมพ์ครั้งแรก, กรุงเทพมหานคร  
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 

จ านงค์ อดิวัฒนสิทธิ์, รศ.,ดร.. มนุษย์สังคมและสิ่งแวดล้อม. สารนิพนธ์พุทธศาสตรบัณฑิตรุ่นที่ ๔๒, 
 กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๗. 

พระธรรมปิฎก  (ป.อ. ปยุตฺโต). สถาบันสงฆ์กับสังคมไทย. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์มูลนิธิโกมล 
 คีมทอง, ๒๕๒๗. 

_________. พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, ๒๕๓๒. 
_________. พุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๒. 
_________. พุทธศาสนากับการพัฒนามนุษย์. สถาบันวิจัยพฤติกรรมศาสตร์, มหาวิทยาลัยศรี 
นครินทรวิโรฒ, พิมพ์ครั้งแรก, กรุงเทพมหานคร : บริษัทสหธรรมิก จ ากัด, ๒๕๓๖. 
_________. การพัฒนาที่ยังยืน, พิมพ์ครั้งที่ ๕, มูลนิธิพุทธธรรม, กรุงเทพมหานคร: บริษัท 
สหธรรมิกจ ากัด, ๒๕๔๓. 
---------------. คนไทยกับป่า, มูลนิธิพุทธธรรม, กรุงเทพมหานคร: บริษัทสหธรรมิกจ ากัด, ๒๕๓๗. 
พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร  ธมฺมจิตโต), ธรรมและการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม, มูลนิธิพุทธธรรม, 
  กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์สหธรรมิก จ ากัด, ๒๕๓๘ 
ประเวศ  วะสีและคณะ, น.พ., ศ.,  พระพุทธศาสนากับจิตวิญญาณสังคมไทยประเด็นวิจัย 

 ศาสนาและวัฒนธรรม, กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
ทวี  ทิมข า.  การพัฒนาชุมชน. กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์, ๒๕๒๘. 
บุญลือ วันทายนต์, ผศ. สังคมวิทยาศาสนา. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์กิ่งจันทร์การพิมพ์, ๒๕๒๙. 
สนิท  ศรีส าแดง. พุทธศาสนากับการศึกษา ภาคทฤษฎีแห่งความรู้, กรุงเทพมหานคร : นีลนาราการ

พิมพ์, ๒๕๓๔. 
ส านักเสริมศึกษาและบริการสังคม มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. บทบาทของพระสงฆ์ ผู้น าสังคมใน

การอนุรักษ์มรดกศิลปวัฒนธรรมไทย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาวิทยาลัย 
ธรรมศาสตร์, ๒๕๓๘. 



รากฐานวัฒนธรรมไทยไดร้ับอิทธิพลตามหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา 
Thai Cultural Foundation gaining from Buddhism 

 

               อาจารย์เธียรวิทย ์เสริมใหม๑่  
 Mr. Tiaravit Searmmai                               

บทคัดย่อ 
 รากฐานวัฒนธรรมไทยได้รับอิทธิพลตามหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนามาอย่าง

ยาวนาน  โดยมีรากฐานมาตั้งแต่ยุคก่อนประวัติศาสตร์ของไทย เริ่มตั้งแต่พุทธศตวรรษที่  ๓  ที่พระ
เจ้าอโศกได้ส่งพระโสณะและพระอุตตระมายังสุวรรณภูมิ  แต่ที่ปรากฏเป็นหลักฐานชัดเจนคือ คนไทย
ได้รับอิทธิพลค าสอนของพระพุทธศาสนา ประมาณ พศศศ  ๖๑๒  ในสมัยอาณาจักรอ้ายลาว  และมี
วัฒนธรรมสืบทอดต่อมาจนถึงสมัยสุโขทัย  อยุธยา  ธนบุรี  และรัตนโกสินทร์ตอนต้นจนถึงปัจจุบัน 
ค าส าคัญ : วัฒนธรรมไทย, อิทธิพล, พระพุทธศาสนา 

 

Abstract 

 Thai cultural origin influenced from Buddhism for a long time since 

prehistorically period of Thai which began from the third century of Buddhist Era 

(BE.) That was the time of Asoka; the Great King of India supported the Third 

Council of Buddhism at Patalibutra City, India. After that he had sent the Elder, Sona 

and Uttara, leaders of Buddhist missionaries and their group to Suwannabhumi state 

to propagate the Buddha’s teachings to peoples here. There was clear evidence about 

it that Thai people received Buddhism on the 6th century of Buddhist Era at Eyelao 

(Tai) period of. Their cultures are inherited since Sukhothai period until the present 

time.  

Keywords: Thai Culture, Influence, Buddhism 

 
๑. บทน า 

รากฐานของจิตใจของคนไทย ในฐานะท่ีนับถือพระพุทธศาสนานั้น พระพุทธศาสนากับคน
ไทย มีความสัมพันธ์กันมานานตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน เป็นเวลา  ๒๕๖๐ ปีแล้ว ตามประวัติศาสตร์
หากถือว่าสุวรรณภูมิเป็นประเทศไทย พระพุทธศาสนาได้เข้ามาสู่ไทยในสมัยสังคายนาครั้งที่  ๓  
ประมาณ พศศศ  ๓๐๐  โดยพระเจ้าอโศกทรงส่งพระโสณะและพระอุตตระมายังสุวรรณภูมิ  และมี
ร่องรอยว่าคนไทยได้นับถือพระพุทธศาสนามาเมื่อราวพุทธศตวรรษที่ ๕ สมัยที่คนไทยยังอยู่ภายใต้

                                           
 ๑ อาจารย์ประจ า สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขต

นครราชสมีา 
 Permanent Lecturer in Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University  

 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๒๐ 

 
การปกครองของประเทศจีน แต่ที่ปรากฏเป็นหลักฐานก็ในสมัยอาณาจักรอ้ายลาว คือประมาณ
พุทธศักราช   ๖๑๒  สมัยพ่อขุนหลวงเมา กษัตริย์แห่งอาณาจักรอ้ายลาวได้แสดงตนเป็นพุทธมามกะ 
พร้อมด้วยพลเมือง อีก ๗๗ หัวเมือง มี ๕๑,๘๙๐ ครอบครัว  เป็นจ านวนคน ๕๕๓,๗๖๑ คน หรือใน
พงศาวดารจีนของราชวงศ์ฮ่ัน ก็มีข้อความว่าขุนหลวงน้องกษัตริย์ไทยทรงเป็นพุทธมามกะ  และตั้งแต่
บัดนั้นเป็นต้นมา ชาวไทยก็ไม่เคยทอดทิ้งพระพุทธศาสนาเลย ยังคงเทิดทูลยกย่องนับถือให้มากขึ้น
ตามล าดับ  

 ต่อมาประมาณพุทธศตวรรษที่ ๗ อาณาจักรอ้ายลาวถูกจีนรุกราน จนเสียเอกราช คนไทย
จึงอพยพลงมาตามสายแม่น้ าต่างๆ แต่ส่วนใหญ่จะอพยพมาตามแม่น้ าแยงซี เข้าไปตั้งหลักแหล่งอยู่ใน
มณฑลยูนาน ได้ตั้งอาณาจักรน่านเจ้าขึ้น โดยพระเจ้าเมืองแสนหลวง ซึ่งราชวงศ์นี้ได้มีกษัตริย์ที่
ยิ่งใหญ่อยู่สองพระองค์ คือ พระเจ้าสียุโรป  หรือพระเจ้าขุนหลวง พระองค์ได้ทรงรวบรวมคนไทย
เหล่าต่างๆ  อีกพระองค์คือพระเจ้าพีล่อโก๊ะ ผู้เป็นพระราชโอรสของพระเจ้าแสนหลวงพี ซึ่งเป็นพระ
ราชนัดดาของพระเจ้าสีนูโล ขุนบรมทรงครองราชย์ ประมาณ พศ ศศ ๑๒๗๑ พระองค์ได้ทรงขยาย
อาณาจักรออกไป เช่น  เสด็จไปสร้างเมืองแถง หรือเวียดนาม เรียกว่า  เดียนเบียนฟู  เป็นราชธานี 
ใหม่ เมื่อประมาณ พศศศ ๑๒๗๔ ก็อาณาจักรน่านเจ้ามีหนองแสง หรือเรียกว่าตาลิฟู หรือคุนหมิง ใน
ปัจจุบันเป็นเมืองหลวง อาณาจักรน่านเจ้ารุ่งเรืองมานานถึง ๕๐๐ ปี ทั้งนี้อาณาจักรกว้างขวาง โดย
ทางทิศตะวันตก  จรดประเทศอินเดีย  ทางทิศใต้  ลึกเข้าไปในประเทศพม่า และประเทศลาวตอน
เหนือ สมัยนี้ตรงกับสมัยราชวงศ์สุงพอดี ซึ่งถือว่าเป็นยุคทองของพระพุทธศาสนานิกายมหายานใน
ประเทศจีน ในพงศาวดารจีนสมัยราชวงศ์ถังว่า ชาวไทยน่านเจ้าเจริญรุ่งเรืองและเป็นชาวพุทธที่
เคร่งครัด สาธยายสูตรในพระพุทธศาสนาด้วยความเคารพ มีตัวหนังสือเป็นทอง และอีกตอนหนึ่งบอก
ว่า ในสมัยราชวงศ์สุง กษัตริย์ไทยองค์หนึ่ง ได้ส่งค าภีร์วัชรปรัชญาปารมิตา ๓ ผูก และคัมภีร์มหาย
มานกะ  ๓ ผูก  ไปถวายพระเจ้ากรุงจีน  

 ต่อมาประมาณ พศ ศศ ๑๗๙๗ อาณาจักรน่านเจ้าล้มสลาย เพราะถูกพระเจ้ากุบไลข่าน
โจมตี คนไทยต้องอพยพหนีภัยลงมาทางใต้อีกครั้งหนึ่ง แบ่งเป็นหลายสาย แต่ที่เป็นสายใหญ่ ๆ มี ๕ 
สาย คือ 

 พวกที่อพยพไปทางทิศตะวันออก เข้าไปตั้งถิ่นฐานทางตะวันตกเฉียงใต้ของเมืองกวางเจา 
กวางสี และกวางตุ้ง ที่เรียกว่าไทยโท้ และไทยขาว เป็นต้น  คนไทยสายนี้ ได้ตั้งอาณาจักร ๑๒ ปันนา 
หรือ ๑๒ พันนา โดยมีชื่อเมืองเชียงรุ้ง หรือที่จีนเรียกว่าจึงหงเป็นเมืองหลวง  

 พวกที่อพยพไปทางแม่น้ าด า  และน้ าแดง  เข้าไปในแคว้นต่างเสียก็เป็นไทยด า  ไทยน้ า  
ไทยลาย  และ ไทยลู่ เป็นต้น ไทยสายนี้  ได้ตั้งอาณาจักรสิบสองจุไท  หรือ ๑๒ เจ้าไทยขึ้นมา  เพราะ
มีเจ้าอยู่หัวสิบสองพระองค์  กลายเป็นอิสระปกครองรัฐของตน ปัจจุบันสถานที่นั้นชาวเวียดนาม
เรียกว่าเดียนเบียนฟู  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๒๑ 

 
 พวกที่อพยพไปทางทิศตะวันตก  ไปตามแม่น้ าพรหมบุตร เข้าไปอาศัยในแคว้นอัสสัม  

ทางตอนเหนือของประเทศอินเดีย  ก็เรียกว่าไทยหม  ไทยค าตี่  ไทยหลวง  และไทยมณีปุระเป็นต้น  
 พวกที่อพยพไปตามแม่น้ าสาละวิน ได้ตั้งอาณาจักรมาว  หรือเมาขึ้น ทางต้นแม่น้ าสาละ

วิน ต่อจากนั้นได้อพยพเข้าไปตั้งหลักแหล่งในแคว้นฉาน  ประเทศพม่าก็เรียกว่าไทยใหญ่ หรือฉาน 
หรือเงี้ยว ไทยพวกนี้ตั้งตัวเป็นอิสระต่อกัน  ซึ่งมี ๑๙ เจ้าฟ้า ปกครองรัฐต่างๆ เรียกว่ารัฐ  ๑๙ เจ้าฟ้า 
ไทยพวกนี้ได้สร้างเมืองต่าง ๆขึ้นมา  เช่น  สร้างเมืองนาย เมืองแสนหวี  และเมืองสีป้อ เป็นต้น  

 พวกท่ีอพยพมาตามแม่น้ าโขง  เข้าไปอยู่ในประเทศลาว  ก็เรียกว่าไทยลาว  บางพวกก็มา
ขึ้นฝั่งที่ภาคอีสานของประเทศไทย  ก็เรียกว่าไทยลาวและภูไทเป็นต้น  ส่วนบางพวกก็ขึ้นฝั่งทางตอน
เหนือของประเทศไทยก็เรียกว่าไทยน้อย  และพวกไทน้อยบางกลุ่ม  ได้อพยพมาทางแม่น้ าแคว  แม่
น้ าปิง  แม่น้ าวัง  แม่น้ ายม  แม่น้ าน่าน  และเลยมาตามแม่น้ าเจ้าพระยาต่อไป  ซ่ึงเป็นบรรพบุรุษของ
ไทยในประเทศไทยปัจจุบัน   

 ยุคเชียงแสนประมาณ พศศศ ๑๖๐๐–๒๐๙๑  คนไทยพวกหนึ่งอพยพมาตามแม่น้ าโขงและ
ขึ้นฝั่งทางตอนเหนือของประเทศไทย   ไทยพวกนี้ได้มาตั้งอาณาจักรโยนก  และเชียงแสนขึ้น  ตั้งอยู่
ในจังหวัดเชียงรายในปัจจุบันเริ่มแรกมี ๒ แห่ง  คือ เมืองหนึ่งตั้งอยู่บนฝั่งขวาของแม่น้ าโขงในอ าเภอ
เชียงแสนในปัจจุบัน โดยมีพระเจ้าสิงหนวัติหรือพระเจ้าชัยพงศ์ หรือที่จีนเรียกว่าพระเจ้าโก๊ะล่อฝุง  
ซึ่งเป็นพระราชโอรสของพระเจ้าพีล่อโก๊ะ หรือขุนบรม  มีชื่อเมืองหลวงว่านาคพันธ์สิงหนวัติ  หรือ
นาคบุรี หรือภายหลังเรียกว่าโยนกนครส่วนอีกแห่งหนึ่ง  ตั้งเมืองที่ริมฝั่งแม่น้ าสาย ในเขตอ าเภอแม่
สายในปัจจุบัน  โดยพระเจ้าลาวจังกราชหรือลาวจักรราช ซึ่งประสูติเมื่อประมาณ พศศศ ๑๑๘๑ ทรง
สร้างขึ้น  ชื่อว่าเมืองหิรัญนครเงินยางเชียงแสนและทรงเป็นปฐมวงศ์กษัตริย์ลาวจักรราช  ในราชวงศ์
นี้ได้มีกษัตริย์ส าคัญที่สุด  พระนามว่าขุนเจือง  พระองค์มีพระชนมายุอยู่ในพุทธศตวรรษที่ ๑๗ ทรง
เป็นกษัตริย์ล าดับที่ ๑๙ แห่งราชวงศ์ลาวจักรราช พระเจ้าเจื่องจึงได้ทรงขยายอาณาเขตแคว้นหิรัญ
นครเงินยางออกไปอย่างกว้างขวาง  เช่น  ทางตะวันออก ทรงรบชนะเมืองแกว ทรงส่งพระราชโอรส
ปกครองเมืองต่างๆ คือ  เมืองเงินยาง  เมืองไชยนารายณ์  เมืองล้านช้าง  เมืองแกว  และเมืองเชียงรุ้ง 
จนพระเจ้าเจื่องได้รับเกียรติว่า  วีรบุรุษแห่งฝั่งโขง ก็ทั้งอาณาจักรโยนกและอาณาจักรเชียงแสนก็ล้วน
ศรัทธาพระพุทธศาสนา  บ ารุงให้เจริญรุ่งเรืองด้วยกัน  เช่น  พระเจ้าอชุตราช รัชกาลที่ 9 ผู้สืบสายมา
จากพระเจ้าสิงหนวัติ ทรงให้บรรจุพระบรมสารีริกธาตุพระรากขวัญเบื้องซ้าย  ที่พระมหากัสสปะ
น ามาถวายไว้บนดอยตุง  ดังนั้นพระธาตุดอยตุงจึงเป็นปูชนียสถานที่ส าคัญแห่งแรกในล้านนาไทย  
ต่อมาเมืองนาคพันธ์สิงหลวัติหรือโยนกนาคพันธ์ ตกอยู่ใต้อ านาจขอมถึง ๑๙ ปี พระเจ้าพรหม
มหาราช  ซึ่งประสูติเมื่อ  พศ ศศ ๑๔๖๔  ราชโอรสของพระเจ้าพังคราช จึงทรงกอบกู้เมืองไว้ได้   ไล่
พวกขอมออกไป  เมื่อ พศศศ ๑๔๘๐ ทั้งทรงเปลี่ยนชื่อเมืองใหม่ เป็นเมืองโยนกไชยบุรี  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๒๒ 

 
 ต่อมาพระองค์ได้ทรงมาสร้างเมืองใหม่  ให้เรียกว่าเมืองชัยปราการ  ซ่ึงต้ังอยู่ในอ าเภอฝาง  

จังหวัดเชียงใหม่  ในปัจจุบัน  แล้วทรงย้ายมาประทับที่เมืองนี้  ส่วนเมืองโยนกไชยบุรี  ก็ทรงมอบให้
พระเจ้าพังคราชพระราชบิดาทรงครอบครอง  เมื่อพระเจ้าพรหมมหาราช สวรรคตแล้ว  ในปีพศศศ 
๑,๕๔๐ พระเจ้าชัยสิริ พระราชโอรสเป็นทรงสืบราชสมบัติแทน พระพุทธศาสนาในล้านนาไทย  ได้
เจริญถึงที่สุดในสมัยของพระเจ้าติโลกราช  และพระเจ้าดิลกปนัดดาธิราช ได้ทรงอัญเชิญพระแก้ว
มรกต  จากล าปางมาประดิษฐานที่เจดีย์หลวง วัดเจดีย์หลวงทรงออกผนวชขนาดที่ครองราชย์เป็น
ระยะเวลา ๗ วัน  เมื่อประมาณ พศศศ ๑๙๙๐ เพ่ือพระถวายเป็นพระราชกุศลแด่พระราชชนนี ณ วัด
ป่าแดง  โดยมีพระญาณมงคลมหาเถระเป็นอุปัชฌาย์  และเมื่อทรงลาผนวชแล้ว  ทรงได้ปลูกต้นมหา
โพธิ์ซึ่งเป็นพันธุ์ไม้มาจากลังกา  ที่วัดเจดีย์เจ็ดยอด  และทรงเปลี่ยนชื่อวัดเสียใหม่ว่า  วัดมหาโพ
ธาราม  วัดเจ็ดยอดเป็นวัดเก่าแก่  แต่ต่อมาพระเจ้าติโลมินโล  กษัตริย์พม่าทรงให้จ าลองมหาโพธิ์
เจดีย์เมืองพุกาม  ซึ่งจ าลองมาจากมหาโพธิ์เจดีย์พุทธคยาในประเทศอินเดีย มาสร้างที่วัดเจ็ดยอด  
เมื่อประมาณ พศศศ ๑๗๕๘-๑๗๙๙  ต่อมาวัดนี้ทรุดโทรมลงมาหาตามกาลเวลา  จนถึงรัชสมัยพระเจ้า
ติโลกราช  ทรงปฏิสังขรณ์ใหม ่ ทั้งให้สร้างเจดีย์เจ็ดยอดข้ึนมา  เมื่อประมาณ พศศศ ๑๙๙๘  

 ต่อมา  พศศศ ๒๐๒๐ ทรงอุปถัมภ์การจัดท าสังคายนาครั้งแรกในประเทศไทย  จะจัดเป็น
ครั้งที่ ๘ ของโลก  ณ วัดเจ็ดยอด  การสังคายนาครั้งนี้มีพระธรรมทินนามหาเถระ  เจ้าอาวาสวัดตาล
วนาราม  หรือวัดป่าตาล  เป็นประธานสงฆ์  กระท าอยู่ ๑๒ เดือน  จึงเสร็จ  เมื่อครั้งสังคายนาแล้ว
พระเจ้าติโลกราช  ทรงให้เฉลิมพระนามพระองค์ใหม่  เป็นพระเจ้าศิริธรรมจักรกับวัดติโลกราช  พระ
เจ้าดิลกปนัดดาธิราช  หรือพระเมืองแก้ว  รัชกาลที่ ๑๑ ก็ทรงส่งพระสงฆ์  ไปศึกษาพระพุทธศาสนา
ยังต่างประเทศ ทั้งทรงอาราธนาพระสงฆ์มาจากต่างประเทศ มายังเมืองเชียงใหม่อีกครั้ง  ด้วยจึงท าให้
การศึกษาพระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองเฟ่ืองฟูมาก  เกิดมีนักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาหลายท่านได้
แต่งต าราทางพระพุทธศาสนาไว้หลายเล่ม เช่น พระสิริมังคลาจารย์  วัดสวนขวัญ  แต่งหนังสือ
เวสสันดรทีปนี อธิบายเรื่องพระเวสสันดร  จักรวาลทีปนี  อธิบายจักรวาล  สังขยาประกาฎีกา  
อธิบายเรื่องค านวณ มังคลัตถทีปนี  อธิบายเรื่องมงคล ๓๘ ประการ  ซึ่งหนังสือเล่มนี้ยังใช้เป็น
หลักสูตรการเรียนของพระสงฆ์ไทยชั้น เปรียญธรรม ๔-๗ มาตราบเท่าทุกวันนี้  พระรัตนปัญญา  
แต่งหนังสือชินกาลมาลินีปกรณ์หรือชินกาลมาลีปกรณ์  ประวัติพระพุทธศาสนาในล้านนาไทยเป็นต้น  
พระพรหมราชปัญญา แต่งหนังสือรัตนพิมพวงศ์ ประวัติพระแก้วเป็นต้น  พระโพธิรังษีแต่งหนังสือ
จามเทวีวงศ์  ประวัติพระนางจามเทวี  สิหิงคนิทาน  ประวัติของพระพุทธสิหิงค์ เป็นต้น  พระญาณ
กิตติ แต่งหนังสือ  สมันตปาสาทิกาอัตถะโยชนา  อธิบายพระวินัย  ศรีนาสังกรวินิจฉัย  อธิบายเรื่อง
สีมา  มูลกัจจายนอัตถโยชนา  ไวยากรณ์ภาษาบาลี  เป็นต้น  

 นอกจากนี้  ยังมีวรรณกรรมที่ส าคัญอีกเล่มหนึ่ง  คือ  ปัญญาสชาดก ซึ่งไม่ปรากฏนามผู้
แต่ง  แต่ก็เชื่อกันว่า  เป็นผลงานของพระภิกษุชาวเชียงใหม่ในสมัยนั้น  ดังนั้น  พระภิกษุในล้านนา



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๒๓ 

 
ครั้งนั้นมีความรู้แตกฉานเชี่ยวชาญในภาษาบาลี  มากยิ่งกว่าในสมัยใดไม่ว่าในอดีตหรือต่อมา  หรือแม้
ในยุคปัจจุบันซึ่งยังไม่มีวรรณกรรมภาษาบาลีมากมายอย่างในสมัยล้านนา  เป็นที่น่าสังเกตว่า ชาว
ล้านนาไทยได้รับความสุขในหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนามาก  จะมีวิถีชีวิตผูกพันอยู่กับ
พระพุทธศาสนาอยู่เสมอ  ดังเช่น  ปูชนียสถานต่าง ๆ  จะมีประวัติเกี่ยวกับพระพุทธเจ้าแทบทั้งสิ้น 
เช่น  วัดพระพุทธบาทตากผ้า  อ าเภอป่าซาง  จังหวัดล าพูน   
 จากหลักฐานดังกล่าวมา  จะเห็นได้ว่า  วัฒนธรรมไทยมีรากฐานมาอย่างยาวนาน  
จนกระทั่งถึงยุคสมัยประวัติศาสตร์ของชาติตั้งแต่ยุคสุโขทัยจนถึงปัจจุบัน ซึ่งมีรายละเอียดของ
เรื่องราวในแต่ละยุคที่สะท้อนถึงรากฐานวัฒนธรรมไทยที่ได้รับอิทธิพลตามหลักค าสอนทาง
พระพุทธศาสนาดังต่อไปนี้ 
 
๒.  ยุคสุโขทัย  

 เมื่อ พศศศ ๑๗๙๒-๑๙๘๑  ก็อยู่ประมาณสมัยล้านนาไทย พระพุทธศาสนาในยุคสุโขทัยก็
รุ่งเรืองมาก  พระมหากษัตริย์ทุกองค์ต่างก็ส่งเสริมท านุบ ารุงพระพุทธศาสนาด้วยเช่นกัน   พ่อขุน
รามค าแหงมหาราช  ซึ่งขึ้นครองราชย์  เมื่อพศศศ ๑๘๒๐ พระองค์ก็ได้อาราธนาพระเถระมาจาก
นครศรีธรรมราช  ซึ่งเป็นแหล่งที่นิกายลังกาวงศ์ก าลังเฟ่ืองฟู  มาเผยแผ่พระพุทธศาสนาในกรุงสุโขทัย  
ดังในศิลาจารึกหลักที่ ๑ ว่า “พ่อขุนรามค าแหงกระท าการโอย  อาหารแก่พระเถระสังฆราช ปราชญ์
เรียนจบปิฎกไตร  หลวกกว่าปู่ครูในเมืองนี้  ทุกคนลุกมาแต่เมืองศรีธรรมราช” พ่อขุนรามค าแหง
มหาราช  ทรงอาราธนาให้พระสงฆ์จากนครศรีธรรมราช  มาพ านักอยู่ที่วัดอรัญญิกจึงเกิดการปกครอง
สงฆ์เป็น 2 ฝ่าย  คือ  ฝ่ายอรัญญวาสี  และคามวาสีขึ้นมา  พ่อขุนรามค าแหงมหาราช  ทรงมีศรัทธา
ในพระพุทธศาสนามาก  ทรงรักษาศีล  ฟังธรรม  และทรงท าบุญท าทานอยู่เสมอ  ทั้งทรงรณรงค์ให้
ทวยราษฎร์ศรัทธาในพระพุทธศาสนาด้วย  เช่น  น าพระแท่นมนังคศิลามาไว้ในดงตาล  ทรงนิมนต์
พระให้มานั่งแสดงธรรมแก่ประชาชนบนพระแท่นศิลานั้นทุกวันพระ  หรือวันธรรมะสวนะ  ส่วนวัน
ธรรมดาพระองค์ก็ทรงขึ้นไปพักบนพระแท่นสั่งสอนประชาชนด้วยพระองค์เอง  เป็นผลให้ชาวสุโขทัย
มีจิตใจสูง  ชอบท าบุญให้ทาน  มีข้อความในศิลาจารึกว่า  “คนในเมืองสุโขทัยนี้  ทั้งชาวแม่ชาว  ท่วย
ปั่ว ท่วยนาง  ลูกเจ้า ลูกขุนทั้งสิ้นทั้งหลายทั้งผู้ชายผู้หญิง  ฝูงท่วยมีศรัทธาในพระพุทธศาสนา  ทรง
ศีลเมื่อพรรษาทุกคน” 

 ต่อมาในสมัยพระเจ้าลิไท  ขึ้นครองราชย์ ใน พศศศ ๑๘๙๗ พระองค์ทรงเลื่อมใสใน
พระพุทธศาสนามาก  ทรงศึกษาภาษาบาลี  และพระไตรปิฎกอย่างแตกฉาน  โดยสามารถนิพนธ์
หนังสือเตภูมิกถาขึ้นมา  อันเป็นวรรณคดีทางพระพุทธศาสนาเล่มแรกที่เป็นภาษาไทย  วรรณกรรม
เล่มนี้ได้มีอิทธิพลอย่างใหญ่หลวงต่  อวรรณคดีไทย  และวิถีชีวิตของคนไทยในการต่อมา  หรือแม้ใน
ยุคปัจจุบันก็ตาม พระเจ้าลิไท  ทรงออกผนวชที่วัดป่ามะม่วง  ขณะที่ยังทรงครองราชย์  เมื่อ พศศศ 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๒๔ 

 
๑๙๐๕ นอกจากนี้  ยังให้หล่อพระพุทธรูปที่ถูกตามพุทธลักษณะไว้หลายองค์  เช่น  พระพุทธชินสีห์
พระศรีศาสดา  ซ่ึงในปัจจุบันประดิษฐานอยู่ที่วัดบวรนิเวศวิหาร  และพระศรีศากยมุนี  ปัจจุบัน
ประดิษฐานอยู่ในวัดสุทัศน์เทพวรารามเป็นต้น   ที่ส าคัญที่สุดก็  คือ  พระพุทธชินราช  ซึ่งเป็น
พระพุทธรูปที่งานที่สุดในประเทศไทย  และในโลก  เป็นพระคู่บ้านคู่เมืองของจังหวัดพิษณุโลกและ
ของประเทศไทยมาตราบเท่าทุกวันนี้  อีกทั้งทรงให้พระราชมณเฑียรเป็นที่เรียนพระปริยัติธรรมแก่
พระภิกษุสามเณรอันเป็นแบบอย่างให้พระมหากษัตริย์ในสมัยอยุธยา  กรุงธนบุรี  และรัตนโกสินทร์  
จัดให้มีการบอกพระปริยัติธรรมภายในพระราชวังเช่นกัน   

 นอกจากนี้  พระเจ้าลิไท ยังโปรดให้สร้างวัดพระศรีรัตนมหาธาตุ  จังหวัดพิษณุโลก  เมื่อ 
พศ ศศ ๑๙๐๒  โปรดให้สร้างพระธาตุเจดีย์  ที่ก าแพงเพชร  และโปรดให้สร้างรอยพระพุทธบาท  บน
ภูเขาสุมนกูฎ  เมืองสุโขทัยแห่งหนึ่ง  บนยอดเขาสุวรรณคีรีในศรีสัชนาลัยแห่งหนึ่ง  บนยอดเขา
จอมทองในเมืองก าแพงเพชรเก่าแห่งหนึ่ง  และบนยอดเขาปากพระบาง  ที่นครสวรรค์อีกแห่งหนึ่ง   

 
๓.  ยุคอยุธยา  

 พศศศ ๑๘๙๓-๒๓๑๐ อยุธยาเคยเป็นเมืองหลวงของประเทศไทยที่มีอายุยืนกว่าสมัยใด ๆ  
คือ  เป็นราชธานีถึง ๔๑๗ ปี  มีพระมหากษัตริย์ถึง ๓๓ พระองค์  ดังนั้น  พระพุทธศาสนาจึง
เจริญรุ่งเรืองมานานคู่กับราชธานี   พระมหากษัตริย์ทุกพระองค์ต่างก็ส่งเสริมพระพุทธศาสนา  
พระบาทสมเด็จพระรามาธิบดี  ที่ ๑ ทรงสร้างวัดพุทไธศวรรย์ เมื่อพศศศ ๑๘๙๖ และวัดเจ้าพญาไท  
เมื่อ พศศศ ๑๙๐๐  พระบาทสมเด็จ พระบรมราชาธิราชที่ ๑  ทรงสร้างวัดมหาธาตุ  เมื่อ พศศศ ๑๙๑๗  
พระบาทสมเด็จพระราเมศวร  ทรงสร้างวัดพระราม  ตรงที่ถวายพระเพลิงบรมศพของพระเจ้าอู่ทอง  
เมื่อ พศศศ ๑๙๑๒ ทรงสร้างวัดพระศรีรัตนมหาธาตุ  ที่ลพบุรี  และทรงสร้างวัดภูเขาทอง  เมื่อพศศศ 
๑๙๓๐  พระบาทสมเด็จพระบรมราชาธิราชที่ ๒ทรงสร้างวัดราชบูรณะ  ตรงที่ถวายพระเพลิง  
พระบาทสมเด็จพระบรมราชาธิราชที่ ๒ โครงสร้างวัดราชบูรณ  ตรงที่ถวายพระเพลิง เจ้าอ้าย เจ้ายี่ ที่
สวรรคต เมื่ อ  พ ศศ ศ ๑๙๖๗ ทรงสร้างวัดมเหยงคณ์   เมื่ อ  พ ศศศ ๑๙๘๑ และในการต่อมา 
พระบาทสมเด็จพระนารายณ์มหาราช  ทรงปฏิสังขรณ์วัดศรี ขอตายวัดพระศรีรัตนมหาธาตุเมือง
ลพบุรี  วัดจุฬามณี  เมืองพิษณุโลก  เมื่อ พศศศ ๒๒๒๒ โปรดให้จ าลองรอยพระพุทธบาท  ณ ภูเขา
สุวรรณบรรพต ไว้ในมณฑปวัดจุฬามณีอีกด้วย เมื่อ พศศศ ๒๒๒๓ สมเด็จพระนารายณ์มหาราช  ทรง
มั่นคงในพระพุทธศาสนา  แม้แต่พระเจ้าหลุยส์ที่ ๑๔ แห่งฝรั่งเศส  มีพระราชสาส์นชักชวนให้เปลี่ยน
ศาสนามานับถือศาสนาคริสต์  แล้วฝรั่งเศสไปช่วยเหลือไทยในด้านต่าง ๆ  โดยเฉพาะจากคุ้มกัน  และ
ไม่ให้ฮอลันดาเบียดเบียน สมเด็จพระนารายณ์  ก็ทรงตอบพระราชสาส์นไปอย่างบัวไม่ให้ช้ าน้ าไม่ขุ่น
ว่า “พระเจ้าหลุยส์ที่ ๑๔ จะให้เราเขารีด  ดังนั้นหรือ  เรื่องนี้เป็นเรื่องใหญ่มาก  เพราะในราชวงศ์ของ
เราก็เคยนับถือพระพุทธศาสนามาช้านาน  ถึง ๒๒๙ ปีแล้ว จะให้เราเปลี่ยนศาสนาอย่างนี้เป็นการ



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๒๕ 

 
ยากอยู่  ก็ถ้าพระเจ้าผู้สร้างฟ้าดิน  จะต้องการให้คนเปลี่ยนโลก  ได้นับถือศาสนาเดียวกันแล้ว  พระ
เจ้ามิจัดการให้เป็นเช่นนั้นเสียงแล้วหรือ  เราขอฝากชะตากรรมของเรา  และของกรุงศรีอยุธยา  
สุดแต่พระผู้เป็นเจ้าจะดลบันดาล”  สมเด็จพระนารายณ์มหาราชทรงสนับสนุนให้มีการบวชเรียน  ให้
ถือว่าการบวชเรียนเป็นเรื่องสูงส่ง  ใครที่ออกบวชเรียนจะได้รับเกียรติเป็นอย่างสูง  และใครที่เป็นศัตรู
กัน หากขอบบวช  ก็จะได้รับการให้อภัย  เลิกมีเวรมีต่อกัน  ดังนั้น  สมเด็จพระนารายณ์มหาราช  
เมื่อประชวรใกล้สวรรคต  ข้าราชบริพาร  ถูกพระเทพราชา  และขุนหลวงสุรศักดิ์  ล้อมพระราชวังยึด
อ านาจ  ก็ทรงช่วยข้าราชบริพารเหล่านั้น  โดยการถวายพระราชวังให้เป็นวิสุงคามสีมา  แล้วทรงให้
ประกอบพิธีอุปสมบทแก่บุคคลเหล่านั้น  เพ่ือหนีภัยเป็นต้น  

 
๔.  ยุคกรุงธนบุรี   

 พระบาทสมเด็จพระบรมราชาที่ ๔ หรือ  พระเจ้าตากสินมหาราช  ทรงขึ้นครองราชย์ 
พศศศ ๒๓๑๐ ขณะที่ทรงเสวยราชสมบัตินั้น  เป็นสมัยที่บ้านเมืองเดือดร้อนมาก  จากการท าลายล้าง
ของพม่ากรุงศรีอยุธยาถูกเผาท าลายราบเรียบ  ทุกคนล้มตายมากมาย ที่ยังอยู่ก็แตกเป็นก๊ก เป็นพวก
ต่าง ๆ  พระเจ้าตากสินมหาราช  ทรงมีภาระมากมายที่เผชิญหน้ากับพระองค์  ทั้งในด้านบ้านเมือง  
และศาสนา  ส่วนเรื่องของศาสนา  คัมภีร์ต่าง ๆ  ถูกเผาท าลาย  พระอลัชชีมีมากมาย  ปฏิบัติไม่
ถูกต้องตามธรรมวินัย  เพราะไม่มีคัมภีร์ให้ศึกษา  จึงไม่ทราบว่าที่ถูกต้อง ตามพระธรรมวินัยเป็น
อย่างไร แต่ก็ด้วยพระปรีชาสามารถ  และความศรัทธาเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา  จึงท าให้พระองค์
ทรงแก้ปัญหาต่าง ๆ  ให้ลุล่วงไปตามล าดับ โดยพระองค์ทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนาเป็นอย่างยิ่ง  
ทรงมุ่งมั่นที่จะส่งเสริมท านุบ ารุงพระพุทธศาสนา  ให้วัฒนาสถาพร  เที่ยงตรง  สนทนาธรรมกับพระ
เถระอยู่เสมอ  ท าให้ทรงมีความรู้แตกฉานในทางธรรม  จนกระทั่งทรงพระราชนิพนธ์เรื่อง  ลักษณะ
บุญขึ้น ๑ เล่ม  ในบั้นปลายแห่งพระชนม์ชีพ พระองค์ได้หันมาปฏิบัติสมถะวิปัสสนากรรมฐานอย่าง
จริงจัง  ดังได้ปรากฏในพระราชปณิธานของพระองค์ว่า  “อันตัวพ่อชื่อว่าพระยาตากคนทุกข์ยากกู้
ชาติพระศาสนา  ถวายแผ่นดินเป็นพุทธบูชา  แด่พระศาสนาสมณพระพุทธโคดม  ให้ยืนยงคงอยู่ห้า
พันปี  สมณะพราหมณ์ชีปฏิบัติให้พอสม  เจริญสมถะวิปัสสนาพ่อชื่นชม  ถวายบังคมรอยบาทพระ
ศาสดา  คิดถึงพ่อพ่ออยู่คู่กับเจ้า  ชาติของเราคงอยู่คู่พระศาสนา   พุทธศาสนาอยู่ยงคู่องค์กษัตรา  
พระศาสดาฝากไว้ให้คู่กัน” 

 
๕.  ยุครัตนโกสินทร์ พ.ศ. ๒๓๒๕ - ปัจจุบัน  

 รัชกาลที่ ๑ พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช ทรงขึ้นครองราชย์เมื่อ 
พศศศ ๒๓๒๕ ซึ่งเป็นยุคที่ผ่านพ้นการครอบกอบกู้เอกราชยังไม่นานนัก  ทั้งยังต้องท าศึกกับพม่าอยู่
เสมอ  ถึงกระนั้น  พระองค์ก็ทรงมีความเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา  เห็นว่าพระพุทธศาสนาเป็น



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๒๖ 

 
ศาสนาที่ดีเลิศ  และเหมาะสมกับคนไทยแท้  จึงทรงมุ่งมั่นที่จะส่งเสริมท านุบ ารุงพระพุทธศาสนายิ่ง
ยิ่งขึ้นไป  พร้อมกับการปกป้องบ้านเมือง  และคุ้มครองพลเมืองด้วย  ดังมีพระปณิธานว่า  “ตั้งใจจะ
อุปถัมภก  ยอยกพระพุทธศาสนา  ป้องกันขอบขัณฑสีมา  รักษาประชาชนและมนตรี”  

 รัชกาลที่ ๒ พระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย  ทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา  
ได้ทรงส่งเสริมและท านุบ ารุงพระพุทธศาสนาในด้านต่าง ๆ ทรงน าค าสั่งสอนของพระพุทธเจ้าไป
สอดแทรกในวรรณกรรมต่าง ๆ  ที่ทรงนิพนธ์ขึ้น  ทรงพ้ืนฟูวันวิสาขบูชา  ซึ่งเคยมีมาแล้วในสมัย
สุโขทัย เปลี่ยนให้มีการเรียนพระปริยัติธรรมเสียใหม่  จากสอบปากเปล่าเป็นบาเรียน ตรี  โท  เอก  
มาเป็นแบบ ๙ ประโยค   

 รัชกาลที่ ๓ พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัว  ทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา  ได้
ทรงส่งเสริมท านุบ ารุงพระพุทธศาสนาไว้นานับประการ  ทรงสร้างวัดเฉลิมพระเกียรติ  จังหวัด
นนทบุรี  วัดเทพธิดาราม  วัดราชนัดดา  เป็นต้น 

 รัชกาลที่ ๔ พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว  ทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนามาก  
และทรงออกบวชเป็นสามเณร  เมื่อ พศศศ ๒๓๖๐ และหลังจากลาสิกขาแล้ว  ต่อมาเมื่อ พศศศ ๒๓๖๗ 
ออกผนวชเป็นพระภิกษุ  อยู่ในสมณเพศยาวนานถึง ๒๗ ปี  จึงได้ลาผนวช  เมื่อ พศศศ ๒๓๙๔ เพ่ือ
เป็นพระมหากษัตริย์รัชกาลที่ ๔ ก็ในช่วงที่พระองค์ผนวชอยู่นั้น  พระองค์ได้ศึกษาภาษาบาลีโดยตรง  
มีความรู้แตกฉาน  และสอบได้เปรียญธรรม ๕ ประโยค ทรงตั้งคณะธรรมยุตนิกายขึ้น องค์นี้เป็นผลมา
จาก การที่ทรงผนวชนาน  และเป็นมีความรู้ในภาษาบาลีอย่างแตกฉาน  จึงทรงทราบว่า  พระในสมัย
นั้นปฏิบัติไม่ถูกต้องตามพระธรรมวินัย  ทรงปรารถนาที่จะประพฤติปฏิบัติ  ให้ตรงกับพระธรรมวินัย  
ให้พระสงฆ์ที่พร้อมกัน มีความรักที่มีความเห็นอย่างเดียวกันไปอยู่  ณ  วัดสมอราย  (วัดราชาธิวาส) 
จึงทรงตั้งคณะธรรมยุตขึ้น  เมื่อ พศศศ ๒๕๓๗ เป็นเหตุให้มีนิกายธรรมยุตเกิดขึ้นตราบเท่าทุกวันนี้ 

 รัชกาลที่ ๕ พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว  ทรงขึ้นครองราชย์  ต่อจากพระ
ราชบิดารัชกาลที่ ๔ เมื่อ พศศศ ๒๔๑๑ พระองค์ทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนา  ได้ทรงส่งเสริมท านุ
บ ารุงพระพุทธศาสนา  โดยกับการต่าง ๆ  เช่น  ทรงออกผนวชในขณะที่ทรงครองราชย์  เมื่อ ๒๔ 
กันยายน ๒๐๑๖ ณ วัดพระศรีรัตนศาสดาราม  และประทับอยู่  ณ พุทธสถาน  ในบรมมหาราชวัง  
เป็นเวลา ๑๕ วัน  จึงทรงลาผนวช  ทรงสร้างวัดต่าง ๆ มากมาย เช่น  วัดราชบพิธสถิตมหาสีมาราม 
วัดเทพศิรินทราวาส  วัดอัษฎางคนิมิตร  เป็นต้น  

 รัชกาลที่ ๖ พระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกล้าเจ้าอยู่หัว  ทรงขึ้นครองราชย์  เมื่อ พศศศ 
๒๔๕๓  ทรงเป็นพระมหากษัตริย์  ที่มีความรู้ทั้งทางโลกและทางธรรม  พระองค์ได้รับพระเกียรติว่า  
“พระมหาธีรราชเจ้า” พระองค์ไหนจะได้รับการศึกษาอบรม  ในต่างประเทศอังกฤษมาเป็นเวลานาน  
แต่ก็ไม่ได้ท าให้พระองค์หลงนิยมชมชอบ  กลับตรงเห็นความส าคัญความเป็นไทย  โดยเฉพาะต่อ
พระพุทธศาสนา  พระองค์จงมีความเชื่อมั่นว่า  พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่ดีที่สุด   และเหมาะสม



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๒๗ 

 
กับคนไทยมากที่สุด  เป็นผู้มีปณิธาน  ที่จะรักษาพระพุทธศาสนาไว้  ให้เป็นศาสนาประจ าชาติชาติ
ไทยตลอดไป  โดยส่งเสริมท านุบ ารุงพระพุทธศาสนาโดยประการต่าง ๆ  ที่ส าคัญเพราะ องค์ได้ทรง
นิพนธ์หนังสือ  “เทศนาเสือป่า”  และ  “พระพุทธเจ้าตรัสรู้อะไร” เป็นต้น 

 รัชกาลที่ ๗  พระบาทสมเด็จพระปกเกล้าเจ้าอยู่หัว  เสด็จขึ้นครองราชย์  เมื่อ พศศศ 
๒๔๖๘ และทรงสละราชสมบัติ  เมื่อ พศศศ ๒๔๗๗ จึงทรงมีเวลาครองราชย์เพียงแค่ ๙ ปีเท่านั้น  แต่
ถึงกระนั้น  พระองค์ก็เลื่อมใสในพระพุทธศาสนา  และส่งเสริมท านุบ ารุงพระพุทธศาสนาหลายอย่าง  
เช่น  โปรดให้พิมพ์พระไตรปิฎกภาษาบาลีใหม่  เป็นจบละ ๔๕ เล่ม  โปรดให้ราชบัณฑิตยสถาน  จัด
ให้มีการประกวดหนังสือสอนพระพุทธศาสนา  ส าหรับเด็กขึ้นเป็นครั้งแรก  เมื่อ พศศศ ๒๔๗๑ หนังสือ
เล่มแรกที่ได้รับรางวัล  คือ  “พุทธมามกะ”  ของสมเด็จพระมหาสมณเจ้า  กรมพระยาวชิรญาณวโร
รส   

 รัชกาลที่ ๘ พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวอานันทมหิดล  เสด็จขึ้นครองราชย์ เมื่อ พศศศ 
๒๔๗๗ ขณะที่ยังทรงพระชนม์อยู่มาก  มีพระชนม์เพียง ๙ ชันษาเท่านั้น  พระองค์แม้จะส่งให้ได้รับ
การศึกษาจากโลกตะวันตก  แต่พระองค์ก็ทรงเห็นความส าคัญแบบไทย  ทรงเลื่อมใสใน
พระพุทธศาสนา  และทรงส่งเสริมท านุบ ารุงพระพุทธศาสนา  ยังท าอะไรได้ไม่มากนัก  เพราะยังทรง
พระเยาว์  ยังต้องศึกษาเล่าเรียน  อีกทัง้เวลาเสวยราชย์ก็สั้นนัก คือสิ้นพระชนม์ เมื่อ พศศศ ๒๔๘๙   

 รัชกาลที่ ๙  พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดช มหาราช  ทรงขึ้นครองราชย์
ต่อจากพระเชษฐา  ในปี พศศศ ๒๔๘๙ พระองค์ได้รับการศึกษาในโลกตะวันตกมานาน  แต่ก็ทรงเห็น
ความส าคัญแบบไทย  ทรงเลื่อมใสในพระพุทธศาสนาที่มี เหตุผลสนับสนุน  และท านุบ ารุง
พระพุทธศาสนาโดยประการต่าง ๆ  เมื่อทรงออกผนวชขณะที่ครองราชย์  เมื่อวันที่ ๒๒ ตุลาคม 
๒๔๙๙ โดยมีสมเด็จพระสังฆราชเจ้า  กรมหลวงวชิรญาณวงศ์  ทรงเป็นพระอุปัชฌาย์  ทรงประทับอยู่  
ณ วัดบวรนิเวศวิหาร  พระองคท์รงเสด็จไปตามวัดป่าต่าง ๆ  เพ่ือนมัสการและสนทนาธรรม   กับพระ
ผู้ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ  ตามพระธรรมวินัย  ในรัชกาลนี้  ได้มีการประกาศตั้ง  วันอาสาฬหบูชา  ขึ้น
เพ่ือเฉลิมฉลองวันที่พระพุทธเจ้า  ทรงแสดงปฐมเทศนาธัมมจักกัปปวัตตนสูตร  แก่พระปัญจวัคคีย์ 
ทรงให้มหามกุฏราชวิทยาลัย  ในเปิดสอนระดับอุดมศึกษา  เรียกว่า  สภาการศึกษามหามกุฏราช
วิทยาลัย  และทรงให้มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  เปิดสอนระดับอุดมศึกษาขึ้น  เมื่อ
วันที่ ๑๘ กรกฎาคม ๒๔๙๐ และทรงให้มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย   เปิดสอน
โรงเรียนพระพุทธศาสนาวันอาทิตย์ขึ้น  เป็นครั้งแรกในประเทศไทย  และส่งเสริมให้เยาวชนศึกษา
ความรู้ทางพระพุทธศาสนาและปลูกฝังคุณธรรม  และจริยธรรมให้แก่เยาวชนไทย  ต่อมาได้มีโรงเรียน
พระพุทธศาสนาวันอาทิตย์เกิดขึ้นตามล าดับ  ทั่วประเทศจนปัจจุบันมีกว่า ๒๕๐ แห่ง และใน พศศศ 
๒๕๐๕ รัฐบาลประกาศเลิกใช้  พศรศบศ คณะสงฆ์ พศศศ ๒๔๙๔ และ ใช้พศรศบศ คณะสงฆ์ ๒๕๐๕ เป็น 
พศศศ ๒๕๐๘ องค์การศาสนิกสัมพันธ์แห่งโลก  ได้มาตั้งส านักงานใหญ่ชั่วคราวในประเทศไทย  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๒๘ 

 
ประมาณนี้เมื่อครบ  ๔ ปีที่ประชุมใหญ่ครั้งที่   ๙ พศศศ ๒๕๑๒ มีมติเลือกประเทศไทยให้เป็นที่ตั้ง
องค์การพุทธศาสนิกสัมพันธ์แห่งโลกอย่างถาวร  พศศศ ๒๕๕๓ รัฐบาลโดยการน าของคณะสงฆ์  ได้
พิมพ์พระไตรปิฎกเป็นครั้งที่  ๔ ในรัชกาลนี้จ านวน ๔,๐๐๐ จบ  เพ่ือเฉลิมฉลองในวโรกาส
พระบาทสมเด็จพระภูมิพลมหาราช  ทรงมีพระชนมายุครบ ๖๐ พรรษา  โดยก่อนหน้านี้พิมพ์มา ๓ 
ครั้ง  

 ปัจจุบัน  ประเทศไทยเป็นประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนา  พลเมืองกว่า ๙๐ เปอร์เซ็นต์  
เป็นชาวพุทธซึ่งมากเป็นอันดับ ๑ ในประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนาทั้งหลาย  ศาสนาพุทธเป็น
ศาสนาประจ าชาติไทย  องค์การพุทธศาสนิกสัมพันธ์แห่งโลกตั้งอยู่อย่างถาวรในประเทศไทยประเทศ
ไทยเป็นประเทศที่มีพระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองกว่าประเทศใด ๆ   ชาวต่างชาติที่สนใจ
พระพุทธศาสนาต้องเข้ามาศึกษาและปฏิบัติธรรม  ชวนชาวไทยที่ออกไปท ามาหากิน  ตลอดถึงตั้ง
หลักแหล่งในต่างประเทศ  ก็ไม่ได้ยอมรับนับถือศาสนาอย่างเจ้าของประเทศ  แต่กลับเห็นความส าคัญ
ของพระพุทธศาสนา  เห็นว่าเป็นศาสนาที่ดีที่สุดและเป็นสายใยที่คอยยึดเหนี่ยวความเป็นไทยได้ดี
ที่สุด   

 พระพุทธศาสนากับชาวไทย  มีความสัมพันธ์กันมานาน  ตั้งแต่สมัยที่คนไทยอยู่ใน
ประเทศจีนแล้ว  แต่ถ้าถือตามทฤษฎีใหม่ของบางคน  ที่เสนอว่า  คนไทยอยู่ในสุวรรณภูมิตั้งแต่เดิม
แล้ว  ต่อมาบางพวกได้อพยพข้ึนไปทางเหนือตามล าดับ  จนเข้าไปอยู่ในประเทศจีน  ถ้าเป็นจริง  ตาม
ทฤษฎีนี้  คนไทยก็ยิ่งนับถือพระพุทธศาสนามาก่อนทฤษฎีแรกเสียอีก กล่าวคือ  พระเจ้าอโศก
มหาราช  ทรงถวายการอุปถัมภ์  การจัดท าสังคายนาครั้งที่ ๓ เมื่อ พศศศ ๒๓๔ เมื่อเสร็จสังคยานาแล้ว  
พระเจ้าอโศกมหาราช  ก็ทรงส่งพระออกไปประกาศศาสนา ๙ สายด้วยกัน  ในจ านวนนี้ก็มีอยู่ ๑ สาย  
มีพระโสณะและพระอุตตระ  มาเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสุวรรณภูมิ  ซึ่งหลายคนเชื่อว่านครปฐม
นี่เอง  เพราะมีเจดีย์ใหญ่และสูงกว่าบรรดาเจดีย์ทั้งหลาย  ตลอดถึงมีโบราณวัตถุทางพระพุทธศาสนา
อยู่มากมาย  ถ้าคนไทยอยู่ที่นี่ก่อนแล้ว  คนไทยก็จะนับถือพระพุทธศาสนา  มาตั้งแต่ครั้งนั้นแล้ว  
ราวพุทธศตวรรษท่ี  ๒  และถ้าคนไทย  อยู่ในสุวรรณภูมิมาตั้งแต่เดิมจริง  ก็ชวนให้คิดว่าคนไทยน่าจะ
นับถือพระพุทธศาสนามากกว่านั้น  ย้อนไปถึงพุทธกาลทีเดียวด้วยเหตุผลหลายประการดังต่อไปนี้  

 ประเทศไทยอยู่ไม่ไกลจากอินเดียนัก มีประเทศพม่ามาคั่นเท่านั้น  ส่วนบังกลาเทศ  
สมัยก่อนก็เป็นส่วนหนึ่งของประเทศอินเดีย  สุวรรณภูมิก็เป็นที่รู้จักของชาวอินเดียมานานแล้ว คน
ไทยเมื่อคุ้นเคยกับชาวอินเดีย  ก็คงจะมีคนไทยร่วมค้าขาย  หรือร่วมงานกับคนอินเดียบ้าง  และบาง
คนไทย  ที่นอกจากจะทราบความเรื่องพระพุทธศาสนาจากชาวอินเดียแล้ว  ก็อาจเดินทางไปถึง
ประเทศอินเดีย  และอาจได้ฟังธรรมจากพระพุทธเจ้า  หรือพระสาวกก็ได้  ดังเช่น  ตปุสสะ  ภัลลิกะ  
พ่อค้าฟังธรรมจากพระพุทธเจ้าแล้วปฏิญาณตนนับถือพระรัตนตรัยตลอดชีวิต  พระพุทธเจ้าเมื่อจะ
ทรงส่งพระอรหันตสาวก ๖๐ องค์  ก็ทรงส่งออกไปประกาศศาสนาโดยให้แยกกันไปคนละทาง  ทาง



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๒๙ 

 
ละหนึ่งองค์  จากเรื่องนี้ก็ชวนให้เห็นว่า  จากการที่พระพุทธเจ้าทรงส่งพระอรหันตสาวกของพระองค์
ออกไปประกาศศาสนา  ท าให้เป็นเกิดแนวปฏิบัติของพระสาวกซึ่งอยู่ไกลจากพระพุทธเจ้าถือเป็น
หน้าที่ที่จะออกไปประกาศศาสนา  ตามแนวพุทธกิจ  ประจ าวัน ๕ อย่าง  ได้แก่  ๑) ตอนเที่ยงคืนตรง
แก้ปัญหาเทวดา   ๒) ตอนใกล้รุ่งทรงส่งพระญาณหาบุคคลที่จะทรงโปรด  ๓)  ตอนเช้าเสด็จออก
บิณฑบาตเพ่ือโปรดทราบและโปรดบุคคลที่ปรากฏในพระญาณปี   ๔) ตอนบ่ายทรงแสดงธรรมแก่
ประชาชน   ๕)  ตอนค่ าของแสดงพระธรรมแก่พระภิกษุ   การเผยแผ่พระพุทธศาสนาท าให้
พระพุทธศาสนาได้เข้าไปมีอิทธิพลจนกลายเป็นรากฐานในสังคมไทย 

    รากฐานวัฒนธรรมไทย  ที่ได้รับอิทธิพลจากหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา  ในฐานะ
ครรลองของวิถีชีวิตของชนชาตินั้น ๆ  วันนี้เกิดมาจากสิ่งแวดล้อมทุกอย่าง  ไม่ว่า ดิน ฟ้า อากาศ  
การด ารงชีวิต  การศึกษาเล่าเรียน  ความเชื่อ  ตลอดถึงอารยธรรมที่ปกคลุมคนภาคนั้น ๆ แล้วรับเข้า
มาเป็นครรลองวิถีชีวิต  โดยรู้ตัว  หรือไม่ก็ตาม  ก็ในบรรดาสิ่งแวดล้อมที่ก่อให้เกิดวัฒนธรรมนั้น  
ปรารถนาเป็นเรื่องที่ส าคัญที่สุด  เพราะศาสนาเป็นรากฐานของวัฒนธรรม  ส่วนที่ว่าพระพุทธศาสนา
เป็นรากฐานของวัฒนธรรมไทยนั้นก็เพราะคนไทยนับถือพระพุทธศาสนามายาวนาน  พระพุทธศาสนา
จึงมีอิทธิพลต่อคนไทยรอบด้าน  หากแยกวัฒนธรรมให้เห็นชัดเจน  ตามที่สภาวัฒนธรรมแห่งชาติ  จัด
ไว้ม ี ๔ แขนง  คือ  คติธรรม เนติธรรม  สหธรรม  วัตถุธรรม  ดังนี้ 

 ด้านคติธรรม  คือ  หลักธรรมที่เป็นคติในการด าเนินชีวิตคนไทย  การนับถือพระสงฆ์  คน
ไทยถือพระรัตนตรัยเป็นสิ่งเคารพสูงสุด เคารพบิดามารดา  คนไทยนับถือบิดามารดา  ว่าเป็นบุคคลที่
น่าเคารพรองจากพระรัตนตรัย  ทั้งนี้  เพราะได้รับอิทธิพลมาจากค าสอนว่า  “มารดาบิดา  เป็น
บูรพาจารย์ที่ควรบูชาของบุตร”มีใจบุญ  คนไทยชอบท าบุญแก่พระสงฆ์  ตลอดถึงการท าทานแก่คน
และสัตว์ด้วย  รักความเป็นไทย  คนไทยชอบอิสรภาพ  ไม่ยอมอยู่ในอ านาจของใคร  รักสงบ  ไม่ชอบ
รุกรานใคร  คนไทยรักสงบ  ไม่อยากเห็นใครรุกรานใคร  รื่นเริง  ไม่เครียด  และ  วิตกกังวล  คนไทย
ชอบสนุก  ไม่ชอบวิตกกังวล  หรือคติแบบว่า  “ไม่เป็นไรมองโลกในแง่ดี” ถือใจเป็นส าคัญ  คนไทยถือ
ว่า ทุกคนหรือทุกอย่าง  จะมาจากใจ  จะขาดอะไรไปบ้าง  ก็ไม่เป็นไรขอให้สบายใจก็พอ  เป็นเพ่ือน
กันเชื่อกรรม  คนไทยเชื่อว่ากรรม  มีอ านาจสูงสุด  สามารถดลบันดาลให้คนเป็นไปอย่างไรแตกต่าง
กันตามที่ท ากรรมไว้  เชื่อเรื่องสังสารวัฏ คนไทยเชื่อว่าคนตายแล้วเกิดอีก และจะเกิดเป็นอะไรก็ได้
ตามกรรมที่ท าไว้ด ารงชีวิตอย่างเรียบง่าย  ไม่ฟุ้งเฟ้อ  คนไทยโดยทั่วไป  ถือใจเป็นใหญ่   เชื่อว่า  
ธรรมย่อมรักษาคนด ี คนไทยเรียกว่า  ธรรมมีพลังเหนือกว่า   

 ด้านเนติธรรม  คือหลักธรรมที่เป็นแนวทางในการปกครอง  ควรใช้หลักธรรมเพ่ือ
ปกครองตนเอง  หมู่คณะ  ตลอดถึงประเทศชาติ  ให้อยู่อย่างสงบร่มเย็นในโลก  โลกปาลธรรมหรือ
เทวธรรม  ซึ่งก็มี หิริ  ความละอายต่อบาป โอตตัปปะ  ความเกรงกลัว สังคหวัตถุธรรม ส าหรับครอง
ใจคน  มี ๔ ประการ คือ ๑ศ ทาน  การให้  หรือ เจือจาน แบ่งปันกัน  ๒ศ ปิยวาจา  พูดีต่อกัน  ๓ศ 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๓๐ 

 
อัตถจริยา  ท าเป็นให้ เป็นประโยชน์ต่อกัน  ๔ศ สมานัตตตา ท าตนให้ เสมอต้นเสมอปลายไม่
เปลี่ยนแปลง  เป็นต้น 

 ด้านสหธรรม  คือหลักธรรมที่เป็นคติในการเกี่ยวข้องกับคนอ่ืน  คนไทยจะมีลักษณะ
ดังต่อไปนี้  คือ  ยิ้มง่าย  เป็นด้วยการเทิดทูนพระราชา  คนไทยนับถือพระราชาเป็นประมุขของชาติ  
เป็นที่อุดมใจ  กตัญญูกตเวที  คนไทยรู้บุญคุณคน  อ่อนน้อมถ่อมตน  คนไทยจะให้เกียรติ  และอ่อน
น้อม  ต่อผู้ที่เหนือกว่าตน  ไม่ว่าในด้าน  วัยวุฒิ  ชาติวุฒิ  และคุณวุฒิ  มีกรุณาตากรุณา  คนไทยมี
เมตตากรุณา  เหน็คนอื่น  สัตว์อ่ืน  มีจิตใจเช่นเดียวกันกับคน  รักสุข  เกลียดทุกข์เหมือนกัน  ให้อภัย
ไม่ชอบจองเวร  คนไทยเห็นคนอ่ืน  ตัดสินว่าเขารักสุขเกลียดทุกข์  และมีความต้องการทางจิตใจ
เหมือนเรา  เป็นเพ่ือนร่วมโลก ยึดหลักสายกลาง  คนไทยไม่ชอบแบบสุดโต่ง  หรือตกขอบไปทุก ๆ  
ด้าน  เช่น  ไม่ชอบความรุนแรง  เป็นต้น  รักความสามัคคี  คนไทยโดยทั่วไป  รับพวกและรักญาติ  
ตลอดถึงรักประเทศชาติ  เมื่อบ้านเมืองเดือดร้อนคนไทยจะผนึกก าลังเข้าช่วยเหลือกันอย่างเต็มที่   

 ด้านวัตถุธรรม  หลักธรรมที่เป็นวัตถุ โดยการแสดงในรูปสิ่งของหรือรูปธรรม  ซึ่งแบ่ง
ออกเป็น ๔ อย่าง  คือ  สถาปัตยกรรม  ประติมากรรม  จิตรกรรม  วรรณกรรม  ขยายความออกไป
ดังต่อไปนี้   

 งานสถาปัตยกรรม  เมืองไทยมีสถาปัตยกรรม  เกี่ยวกับพระพุทธศาสนามากมาย  เช่น  อุ
โบสถ ์ วิหาร  ศาลา  เจดีย์  พระปรางค์  มณฑป  และหอไตร  เป็นต้น  

 งานประติมากรรม  ชาวไทยเคารพนับถือพระพุทธเจ้าอย่างสูงสุด  และมีความศรัทธาใน
พระพุทธเจ้าเป็นเอก  จึงเกิดการสร้างพระพุทธรูปปางต่าง ๆ  ไว้เคารพบูชา  และมีพระพุทธรูปปาง
ต่าง ๆ  มากมาย  ตามพุทธกิจของพระพุทธองค์และปัจจุบันมีกว่า ๘๐ ปางแล้ว  พระพุทธรูปที่งาม
มาก  ก็มีพระพุทธชินราช   วัดพระศรีรัตนมหาธาตุ  จังหวัดพิษณุโลก   

 งานจิตรกรรม  ประเทศไทย  นอกจากจะมีสถาปัตยกรรมที่งดงามแล้ว  ยังมีภาพ
จิตรกรรมฝาผนังอีกมากมาย  อยู่ตามอุโบสถ  วิหาร  เป็นต้นอีกด้วย  ภาพเหล่านี้  ส่วนใหญ่จะเป็น
เรื่องพุทธประวัติ และอดีตชาติของพระพุทธเจ้า  ภาพต่าง ๆ  เหล่านี้  จะเขียนอย่างวิจิตรงดงาม
มากมาย  

 งานวรรณกรรม  หมายถึง  ผลงานที่แสดงออกซึ่ งความงาม   และความไพเราะ  
เพราะฉะนั้นวรรณกรรมเพลงประกอบไปด้วยหนังสือ  ดนตรี  ฟ้อนร า  หนังสือ ในประเทศไทย              
มีหนังสือที่เป็นวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนาอยู่มากมาย  มีทั้งภาษาบาลีและภาษาไทย  ที่เป็น
ภาษาบาลี  จะเป็นผลงานของพระสงฆ์ชาวเชียงใหม่เป็นส่วนใหญ่ ดนตรี   เป็นสิ่งที่มีพลัง  มีอ านาจ
บันดาลใจ  ให้มีความรู้สึกในด้านต่าง ๆ  ตามเวลาหรือท านองของดนตรีนั้น กล่าวคือท านองดนตรี 
บางอย่างฟังแล้วสุขใจ  บางอย่างสนุกสนานร่าเริง  บางอย่างโศกเศร้า  และบางอย่างกล่อมเกลาจิตใจ
ให้สงบ  ในทางพระพุทธศาสนา  ก็มิได้ห้ามพระภิกษุฟังดนตรีหรือเพลงทุกประการ ส่วนฟ้อนร า  ก็คู่



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๓๑ 

 
กับดนตรี  โดยที่ดนตรีมีความเป็นไป  เพ่ือความไพเราะเสนาะโสตฟ้อนร า  ก็เพ่ือความเจริญตา  แต่
ทั้งสองอย่างก็เกี่ยวข้องกัน  คือความเบิกบานส าราญใจ  การฟ้อนร าประกอบพิธีทางพระพุทธศาสนา
ในเมืองไทย  ก็มีอย่างทางภาคเหนือ  จะมีการฟ้อนร าในงานบุญต่าง ๆ  ทางภาคอีสาน  ตอนนี้ฟ้อน
ร าหรือเซิ้งต่าง ๆ  เช่นฟ้อนภูไทเป็นต้น   

 
๖. บทสรุป 

พระพุทธศาสนากับคนไทยมีความสัมพันธ์กันมานาน เป็นที่พ่ึงทางจิตใจของคนไทยมาช้านาน  
มีทั้งเป็นรากฐานทางด้านวัฒนธรรมมาตลอดกาล  เปลี่ยนศิลปวัฒนธรรมไทยเป็นผลิตผลที่มา มาจาก
พระพุทธศาสนา  เพราะฉะนั้น  พระพุทธศาสนาจึงเป็นทุกสิ่งทุกอย่างของคนไทย  เป็นคันฉ่องส่องให้
เห็นความเป็นไทย  มีทั้งเป็นสายใยยึดเหนี่ยวความเป็นไทยไว้  ว่าเป็นญาติชาติเดียวกัน ดังนั้น  คน
ไทยในปัจจุบันอาจเห็นความส าคัญของพระพุทธศาสนา  เน้นคุณค่าของความเป็นไทย  ก็จงช่วยกัน
ส่งเสริมและทนุบ ารุงพระพุทธศาสนา  ให้คงอยู่ในประเทศไทย  โดยเฉพาะก็ช่วยกันศึกษา  และ
ปฏิบัติธรรมซึ่งเป็นมาตรการที่ดีที่สุด  ในการรักษาพระพุทธศาสนาให้คงอยู่คู่กับคนไทย  โปรดจ าไว้ว่า
พระพุทธศาสนาเท่านั้น  ที่จะรักษาความเป็นไทยไว้ได้ตลอดไป  

 
เอกสารอ้างอิง 

กรมการศาสนาศ  ประวัติพระพุทธศาสนาแห่งกรุงรัตนโกสินทร์ ๒๐๐ ปี. กรุงเทพมหานคร : การ 
 ศาสนา,  ๒๕๒๕ศ  

กองต าราศ  ศาสนสุภาษิต เล่ม ๑-๒. กรุงเทพมหานคร:  มหามกุฎราชวิทยาลัย, ๒๕๑๔ศ  
นนท์  ธรรมสถิตศ  พระพุทธศาสนาและคณะสงฆ์ไทย เล่ม ๑ศ กรุงเทพมหานคร  :  กิตติชัยสาส์น,  

 ๒๕๓๒ศ  
บุญสม  เตรียมใจศ  “พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติ”  พระพุทธศาสนาศาสนาประจ าชาติ 
 ไทย.  กรุงเทพมหานคร  :  คณะกรรมการจัดงานส่งเสริมพระพุทธศาสนาวิสาขบูชา, 
 ๒๕๒๗ศ 
ประสิทธิ์  จันรัตนาศ  พระพุทธศาสนากับพระมหากษัตริย์ไทย.  พระพุทธศาสนาศาสนาประจ าชาติ 

 ไทย, กรุงเทพมหานคร  :   คณะกรรมการจัดงานส่งเสริมพระพุทธศาสนาวิสาขบูชา, 
  ๒๕๒๗ศ   

พระมหาสมเกียรติ แสนขัติศ  สยามวงศ์ในลังกาศ  กรุงเทพมหานคร :   มติชน, ๒๕๒๕ศ  
พระโสภณคณาภรณ์  (ระแบบ  ฐิตญาโณ)ศ  ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา.  กรุงเทพมหานคร  :   

 มหามกุฎราชวิทยาลัย, ๒๕๓๐ศ 
สงวน โชคสุภารัตน์ศ  ต านานเมืองเหนือ.  พระนคร  :  ๒๕๐๘ศ  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                 ปีที่ ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๓๒ 

 
สภาการศึกษามหามกุฏราชวิทยาลัยพุทธศาสนประวัติสมัยรัตนโกสินทร์และพระราชวงศ์จักรี   
 กรุงเทพมหานคร  :  มหามกุฎราชวิทยาลัย, ๒๕๒๕ศ  
สิริวัฒน์  ค าวันสาศ  ประวัติพระพุทธศาสนาในประเทศไทย.  กรุงเทพมหานคร  :  มหาจุฬาลงกรณ 
 ราชวิทยาลัย, ๒๕๓๔ศ 
แสง  จันทร์งามศ  ศาสนาในลานไทย  ล้านนาไทยศ  อนุสรณ์พระราชพิธีเปิดพระบรมราชานุสาวรีย์ 
 สามกษัตริย์ : เชียงใหม่,  ๒๕๒๖-๒๕๒๗ศ  



The Concept of Nibbāna in Milindapanha 

 
Dr. Khongsaris Phangthrap  

Instructor, Faculty of Buddhism  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

 

Abstract 

 Nibbāna is extremely subtle and hard to describe. It is not a place like 

heaven or paradise. Nibbāna is not annihilation of the self, since the so-called ‘self’ 

does not exist-though attaining Nibbāna entails the annihilation of egoism. It is 

blissful, but there is no feeling associated with it. In fact, because there is no feeling in 

Nibbāna, it is truly peaceful. Only Noble Ones can know what Nibbāna is really like, 

but we can understand fairly well by inference and constant practice of insight 

meditation. To get the taste of Nibbāna we should practice constant mindfulness. One 

who practices constant mindfulness of the body knows the taste of Nibbāna. When we 

are truly mindful, the mind is almost silent and purified to a great extent from mental 

defilements. If you can gain good concentration for one or two hours you will be able 

to understand how blissful Nibbāna would be. Then you will surely long to attain it, 

and give up worldly ways of thinking, and all worldly ambitions. 

Keywords:  Nibbāna, Milindapanha 

 

 

Introduction  

 The Pali term Nibbāna (Sanskrit Nirvāna) is composed of the particles ‘Ni’ 

and ‘Vāna’. Ni is a particle implying negation and Vāna means weaving or craving. It 

is this craving that weaves a cord connecting one life with another. This is the 

meaning that the great commentator Anuruddha gives to the term: ‘It is called 

Nibbāna, in that it is a “departure” from the craving which is called vāna, lusting. As 

long as the craving lasts one accumulates fresh karmic forces which bind one to the 

eternal cycle of birth and death. But when the cord is cut and all forms of craving are 

extirpated, the karmic forces cease to operate, thus ending the cycle of birth and 

death, and one attains Nibbāna. 

 Nibbāna is also explained as the extinction of the fire of lust (rāga), hatred 

(dosa) and delusion (moha). The fire simile is one of the favourite similes constantly 

employed by the Buddha and used by Buddhists to elucidate the meaning of Nibbāna. 

In the famous Fire sermon the Buddha said: 

 The whole world is in flames. By what fire is it kindled? By the fire of lust 

(raga), of hatred (dosa) and of delusion (moha). By the fire of birth, old age, death, 

pain, lamentation, sorrow, grief and despair it is kindled.   

 The extinction of this fire is called Nibbāna. ‘To him who has won freedom 

through the cessation of consciousness (viāa) and the destruction of craving, 

the liberation of mind is (like) extinction (parinibbānhi) of a lamp. ‘By winning the 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๓๔ 
 
highest purity you must be extinguished like a fire by water.’ ‘Kassapa meditates 

without fuel extinguished (nibbuto) among the burning, having attained the ultimate 

security, like a mass of fire extinguished’ (nibbuta). When the Buddha passed away, 

Anuruddha his disciple uttered the memorable words: 

 His mind was firm, without exhalation and inhalation. When the sage 

passed away, free from desire, having found peace, he endured pain with active mind: 

the liberation of mind was (like) the extinction of a lamp. 

 The idea of extinction is also expressed in other passages without the use of 

the simile of fire: 

 It is the complete cessation of that very ‘thirst’ (tanhā), giving it up, 

renouncing it, emancipation from it, detachment from it. 

 Calming of all conditioned things, giving up of all defilements, extinction 

of ‘thirst’, detachment, cessation, Nibbāna. 

 O bhikkhus, what is the Absolute (Asaṅkhata, Unconditioned)? It is, O 

bhikkhus, the extinction of desire (rāgakkhayo), the extinction of hatred 

(dosakkhayo), and the extinction of illusion (mohakkhayo). This, O bhikkhus, is 

called the Absolute. 

 O Rādha, the extinction of ‘thirst’ (Tanhakkhayo) is Nibbāna. O bhikkhus, 

whatever there may be, things conditioned or unconditioned, among them detachment 

(virāga) is the highest. That is to say, freedom from conceit, destruction of thirst, the 

uprooting of attachment, the cutting off of continuity, the extinction of ‘thirst’ (tanhā), 

destruction of desire and craving for those Five Aggregates of Attachment: that is the 

cessation of dukkha. 

 

The Concept of Nibbāna in Milindapaha 

 The true connotation of the term Nibbāna or its true nature is a polemic in 

Buddhism. It appears that the ambiguity to describe the state or condition or place to 

which the Buddhist looks forward to as his ultimate goal, continues to pervade even 

up to the age of King Menander whose questions on the subject elicited from 

Nāgasena’s replies. 

 It can be said from Nāgasena’s point of view that Nibbāna is nothing more 

than the destruction of craving. Life is a suffering and repeated rebirth depends upon 

mans’ craving. In order to stop the cycle of birth and death, and the consequent 

suffering thereof, one has to stop the desire. Nāgasena’s answers in this connection is 

that if he clings further to attachment he will be born again and if he does not, he is 

free from the cycles of births and deaths. Nibbāna is nothing else but cessation of 

craving and ultimately thereby the cessation of the individuality. The craving for life, 

in the wide sense, engenders a desire (upādāna) for pleasure which results in 

procreation. The craving for existence in the dying man is translated into a rebirth.  

 Thus it is the negative aspect of his positive advance in becoming. It is 

evident from the statement of Nāgasena that by clinging to sense-pleasure contact 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๓๕ 
 
arises, by the arising of contact sensation arises, by the arising of sensation craving 

arises, and by the arising of craving action arises. Hence action regulates ones’ life. 

Thus with the cessation of craving ceases the link.1 this is the positive aspect of 

Nibbāna. It may be defined as the most complete independence of the activities of the 

senses and as the complete mastery over further attachment to them. It is, after all, 

without any residuum left which can give rise to a new life. It is, indeed, the rasa or 

the underlying trend and ultimate goal of Buddhism. The king wants to know whether 

Nibbāna exists and if so, it can be shown by a simile. Nāgasena replies that Nibbāna is 

(atthidhamma) like the wind which cannot be seen but only felt, so Nibbāna can be 

realized by the mind, it cannot be shown. If then Nibbāna exists, how can it be known 

and where is its position, questions further the king. Nāgasena answers thus: 

 “There is no spot looking East, West or North, above, below, or beyond, 

where Nibbāna is situate, and yet Nibbāna is, and he who orders his life aright, 

grounded in virtue and with rational attention, may realize it whether he lives in 

Greece, China, Alexandria or in Kosala”. 

 “Just as fire exists and yet there is no place where fire (by itself) is stored 

up. But if a man rubs two sticks together the fire comes. So Nibbāna exists though 

there is no spot where it is stored up, but it is attained when the necessary conditions 

are fulfilled”.2 

 Nāgasena further removes the doubt of the king and asserts that Nibbāna 

exists and it is the tranquil state of internal nature. If one cannot conceive it with one’s 

worldly knowledge, it would be illogical to conclude that it does not exist. Because a 

blind man cannot see light, can it be said that there exists no light? It can be 

apprehended only by the instruments of a gradually matured knowledge. It cannot be 

pointed out (anidassana) nor is it subject to description (inppapañca). It is all bliss and 

unalloyed and there is no intermingling of pain in it, though the process after seeking 

it is painful to which Nāgasena agrees. “Those who are in quest of Nibbāna, afflict 

their minds, and bodies, it is true, restrain themselves in standing, walking, sitting 

lying and food, suppress their sleep, keep their senses in subject, and abandon their 

very body and their life. But it is after the y have thus in pain, sought after Nibbāna, 

that they enjoy the Nibbāna which is bliss unalloyed as teachers do, the bliss of 

knowledge. Thus it is, O king, that Nibbāna is all bliss and there is no pain mingled 

with it. For Nibbāna is one thing and the pain another”.3 

 The condition for arising of Nibbāna can never be located. For Nibbāna is 

uncompounded (asańkhata). “All beings, O king, who are conscious, are karma-born 

(spring into existence as the results of karma). Fire and all things growing out of 

seeds, are cause-born (the result of a pre-existing material cause). The earth, the hells, 

water and wind-all these are season-born (depend of their existence on seasons 

connected with weather). Space and Nibbāna exist independently, alike of karma and 

causes and seasons. Of Nibbāna, O king, it cannot be said that it is karma-born, cause-

born or season-born; that it has been or has not been or can be produced, that it is past 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๓๖ 
 
or present or future, that it is perceptible by the eye or the nose or the ear or the 

tongue or by the sense of touch. But it is perceptible, O king, by the mind. By means 

of his pure heart, refined and straight, free from obstacles free from low cravings that 

disciples of Noble Ones who has fully attained can see Nibbāna”. Thus it is to be 

realized by the mind, by the pure heart, by right practices, free from obstacles and 

cravings.4 

 Nibbāna is a Dhamma in so far as it is an object of attainment through the 

life of effort. It can be realized only when the necessary conditions are fulfilled and 

then can one see Nibbāna face to face. Ti can be said that there is a cause of 

realization of Nibbāna but not of its origin. Just as one can go to the Himalayas but 

cannot bring them to oneself. The aspirant, when regulates his life aright in whatever 

place he may reside, centers in that City of Dhamma, It is a transcendental state to be 

realized by one’s intuitive wisdom. It is to be realized not by quiescent meditation 

only, nor in hypnotic trance, much less by mortification of desire, but by rational 

discontent, strong anguish, longing, followed by forward leap of the mind into peace 

and calm, then again by a vibrating zeal in which the aspirant strives with might and 

main along with the path. Just as a man who venturing into a strange land, has lost 

way, on becoming aware of the path, free from jungle, that will lead him home, 

bounds  forward along it, contented in mind, exulting and rejoicing at the thought: “I 

have found the way at last!’, so the mind of the aspirant leaps forward into that state 

in which there is no becoming and then he found peace, then does he exult and rejoice 

at the thought: “A refuge have I found at last!”.5 

 Thus, the so-called being consists of name and form (nāma-rupa). It is 

dynamic in its life continuum (santati). Ignorance (avijjā) and craving (tanhā) are the 

root causes, which, when overcome, cease the flow of births and deaths. Nāgasena, in 

this connection, discusses some good qualities (kusala dhammas) by developing of 

which an aspirant could attain Nibbāna. He has expounded in detail with apt similes 

and illustrations the special features of each of these qualities and showed their 

powers to stop evil dispositions, so that the aspirant can break the cycles of births and 

deaths and thus becomes free from sufferings. These are: morality (sila), faith 

(saddhā), exertion (viriya), mindfulness (sati) and concentration (samādhi). 

 With the arising of faith, hindrances (Nibbāna) are destroyed, the mind 

(citta) becomes pure, tranquil and unstained. It is aspiration in the sense that ‘on 

perceiving how the hearts of heart of others have been set free, it aspires to enter as it 

were by a leap upon the fruit of the first stage or of the second or of the third in the 

Excellent Way or to gain Arhatship itself, and thus applies himself to the attainment 

of what he has not reached, to the experience of what he has not yet felt, to the 

realization of what he has not yet realized’. Exertion (viriya) plays an important part 

in a seeker’s mind. It is by one’s won exertion that one’s deliverance is obtained. It is 

rendering of support. All those good qualities which it supports do not fall away. ‘Just 

as a man, if a house were falling, would make prop for it of another post, and the 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๓๗ 
 
house so supported would not fall: just so, O king, is the rendering of support, the 

characteristic of exertion and all those good qualities which it supports do not fall 

away. It is an important factor in the achievement of the goal. It has been said by the 

Blessed One, ‘The exerting learner of the Noble Truth, O Bhikkhus, puts away evil 

and cultivates goodness, puts away that which is wrong and develops in himself that 

which is right and thus does he keeps himself pure.7 

 Next comes mindfulness (sati), according to Nāgasena, with its 

characteristics as repetition (apilāpana) as well as keeping up (upagaṇhana). As the 

mindfulness springs up, the aspirant repeats over and over the good and bad, right or 

wrong qualities. ‘Thus the recluse follows after those qualities that are desirable and 

not after those that are not, thus does he cultivate those which ought to be practiced 

and not those which ought not’. That is how repetition is the characteristic of 

mindfulness. And the recluse makes what is evil in himself to disappear and keeps up 

what is good. This is the keeping up of mindfulness. Mindfulness, however, is closely 

associated with exertion (viriya). 

 Finally comes concentration (samādhi). It is the top (pamukha) of all the 

moral states and they all lead to that end. It is said that “as all the rafters of a house go 

up to the apex, slope towards it, are joined on together at it and the apex is 

acknowledged to be the top of all, so is the concentration in its relation to other good 

qualities”. It has also been explained by the simile of an army leading towards the 

king gone on a battle-field. As the whole army elephants, cavalry, war chariots and 

bowmen would have him as their chief, summit, round him they would all be ranged. 

Thus it also the leader of all moral states. 

 In the Anumānapaṇha concentration has been described as jewel (samādhi-

ratanaṇ). Just as a man adorns himself with a jewel, so also a recluse can put on the 

gem of concentration. In this Anumānapaṇha the different forms of concentration 

have been enumerated, such as Savitakka-savicāra, Avitakka-vicāramatto, Avitakka-

avicāra, Suññato, Animitto and Appaṇihito samādhis. Regarding ‘vitakka’ and 

‘vicāra’, the text characterizes these as the effecting of an aim (appaṇālakkhaṇa) and 

the thrashing out again and again (anumajjanalakkhaṇa) respectively. Just as a bronze 

gong that has been struck reverberates afterwards and the sound lingers on, so applied 

thought is to be understood thus as ‘striking’, sustained thought is to be understood 

thus as ‘reverberating’. It is also said that all the immoral states immediately 

disappear from the mind of that one who wears this gem. They can’t live with him 

like the drops of water on lotus leaf. Thus the Milindapaṇha describes it as the purest 

state of mind which generates peace and tranquility in it. It is after the attainment of 

samādhi, in understanding the thing in its real perspective.8 

 So Nibbāna has certain qualities inherent in it. In all, forty kinds of special 

qualities have been mentioned. Some of these are: Nibbāna is free from all 

defilements and sufferings. It is the abode of Arhats. It drives out old age and dying. 

Nibbāna is not born, does not die, does not disease, does not arise, is hard to master, 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๓๘ 
 
and cannot be carried off by thieves.10 it depends on nothing, yet it can be realized by 

the mind. It is the sphere of the Aryans, without obstruction, unending. Nibbāna is 

hard to obtain, but once it is realized it brings to fulfillment of knowledge and 

freedom (vijjāvimutti). Nibbāna has the scent of moral habit. Nibbāna is lofty, 

immovable and free from approval and repugnance (anunayapaṇigha vippamutta), 

like a mountain peak.  

 

Conclusion 

 Nibbāna is extremely subtle and hard to describe. It is not a place like 

heaven or paradise. Nibbāna is not annihilation of the self, since the so-called  ‘self’  

does  not  exist-though attaining nibbāna entails the annihilation of egoism. Nibbāna 

can be experienced while in human form, and by whom? The living Arahats keep 

experiencing Nibbāna until they attain Parinibbāna. There are two aspects to Nibbāna, 

namely:  

 1. Sa-upādi-sesa-Nibbāna (Nibbāna with the aggregates still in existence). 

This status is achieved by the Arahat on the extinction of the defilements (klesha), but 

with the five aggregates continuing until such time the life span is exhausted. 

 2. Anupādi-sesa-Nibbāna. (Nibbāna at the time of the physical demise of 

the Arahat with the five aggregates also dying, at the same time). Here the whole of 

physio-psychic process meets with death with no remainder. And no last thought.  

 The ‘Noble ones’ (Ariya Puggala), from the earliest stages such as the ‘fruit 

of the first stage of stream entry’ (sotānapatti phala), have the ability to experience 

glimpses of Nibbāna. At the beginning it would be felt only for a few moments. But 

as one keeps advancing stage by stage until up to the stage of Arahatship, this time 

gap of being able to experience Nibbāna keeps expanding.  This gap is phala-

samāpatti.  

 What happens when the Arahat who enters the state of Pari-Nibbāna is that: 

 1) ‘Rūpa kāya’ or the physical form loses its life force and gets 

disintegrated into the primary elements of āpo, thejo, vāyo, pathavi, and ākasa (water, 

heat, wind, earth and space elements). The carriers of these primary elements being 

the atoms and molecules which in turn continue to exist supporting other forms of 

life. 

 2) ‘Nāma Kāya’ or the Mind content, which is passa, vedanā, saā, 

sankhāra and viāna (contact, sensation, perception, volition and consciousness) 

falls apart as the life force leaves the ‘Rūpa kāya’. This is because the Āyu sankhāra 

(longevity built by Kamma) has come to an end. Since the Arahat has no more klesha, 

his mind does not grasp anything further. Therefore as there is no re-linking 

consciousness to establish another birth. The mind passes onto pure emptiness, which 

is Nibbāna.  



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๓๙ 
 

 3) Viāna (consciousness) falls apart as there is no need of it to identify 

or make known any further phenomena, as all mental activity has ceased. 

Nevertheless there is something left behind, that is: 

 4)  Vachi Sankhāra, all what the Arahat spoke, by way of advice and 

sermons given. 

- They have been retained in the memory by those who listened and 

passed down by word of mouth or by writing for the use of the others. In the case of 

Buddha there is the ‘tipitaka’. 

- They are also available in the cosmic mind in the form of subtle 

mental/mnemonic energies.  

 5)  Citta Sankhāra directed with loving kindness and care, and for the 

welfare and salvation of others are still in existence. They are also there in the said 

form of subtler mnemonic energies awaiting to be reciprocated by the intended 

incumbents. 

 6) All that went through the Arahats mind at ‘Tadālambana Level’ is 

present in the universe. They are in much subtler layer of citta sankhāra mentioned 

above. Of them the marked impressions would stand out, and could be referred to, by 

those who have the skills to do so. Not only of the Arahats, but also of all beings such 

impressions get passed on to the cosmic mind. 

 

References 

 

1. Rabindra Nath Basu. A Critical Study of The Milindapaha (A Critique of 

Buddhist Philosophy). Calcutta: Firma Kim Private Limited Press, 1978, 

p.102-108. 

2. Indianet Zone, Anatta,Buddhsit Philosophy, available from  

http://www.indianetzone.com/22/nirvana_buddhist_philosophy_buddha..h

tm accessed 1 March 2011, p.1-3. 

3. Bhkkhu Pesala. The Debate of King Milinda: Buddhist Tradition Series. Delhi: 

Motilal Banarsidass Publishers Private Limited Press, 1998, p. 89-92. 

4. Bhikkhu Bodhi edited by N.K.G. Mendis. The Questions of King Milinda: An 

Abrdgement of the Milindapaha. Sri Lanka: Buddhist Publication 

Society Kandy Press, 2011, p.129-136. 

5. A J Bahma. Philosophy of the Buddha. India: Vikas Publishing House PVT LTD 

Press, 1982, p. 80. 

6. Dr. P.K.Kaul. Nagsen of Milindapaho. Delhi: Eastern Book Linkers Press, 1996, 

p.36. 

7. Bhikkhu Dr. Thich Minh Chau of Viet-Nan. Milindapaha and 

Nāgasenabhikshusātra (A comparative Study). India: Kalika Press, 1964, 

16. 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์                                ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๔๐ 
 
8. T.R.V.Murti. The Central Philosophy of Buddhism, op. cit., George Allen & 

Unwin Ltd. London, 1960. p. 235. 

9. Theodore Stcherbatsky. The Conception of Buddhist Nirvāna; with Sanskrit Text 

of Madhyamaka-Kārikā. Delhi: Motilal Banarsidass Publishers Private 

Limited, 2003. p. 96. 

10. Nalinaksha Dutt. Mahayana Buddhism. Dehil: Indological Book House, 1973.   

p. 251. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาคผนวก 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๔๒ 
 

ค าแนะน าการเตรียมต้นฉบับบทความ 

เพื่อพิจารณาตีพิมพ์ในวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ 

 

วารสาร มจร. พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  

เป็นวารสารของคณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย มีก าหนดพิมพ์เผยแพร่ปี

ละ ๒ ฉบับ (ราย ๖ เดือน) จ าหน่ายราคาเล่มละ ๑๖๐ บาท  

 

สถานที่ติดต่อ – สถานที่ส่งบทความ 

คณะกรรมการฝ่ายบรรณาธิการ วารสาร มจร. พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

เลขที่ ๗๙ หมู่ ๑ ต าบลล าไทร อ าเภอวังน้อย  

จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ๑๓๑๗๐  

โทรศัพท์ ๐๓๕-๒๔๘-๐๙๖ ภายใน ๑๑๐๓  

E-mail. : Thira74@gmail.com, poom630@gmail.com  

ติดต่อสอบถามได้ที่ 

พระมหาสุรศักดิ์ ปจฺจนฺตเสโน, ดร. บรรณาธิการวารสาร  

พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, ดร.  โทร. ๐๘๐ ๙๓๓ ๙๗๔๕ 

พระมหาบุญเกิด ปญฺญาปวุฑฺฒี, ดร. โทร.  ๐๘๙ ๐๒๙ ๘๖๓๕ 

 

ประเภทบทความที่รับพิจารณาลงตีพิมพ์ 

๑. บทความพิเศษ ได้แก่ บทความทางวิชาการหรือบทความทั่วไป ที่ผู้บริหารหรือผู้ทรงคุณวุฒิของ

มหาวิทยาลัย เป็นผู้เขียนเรียบเรียงขึ้น เพ่ือเผยแพร่ต่อสาธารณชน 

๒. บทความวิจัย (Research Articles) ได้แก่ บทความที่สรุปเป็นบทความวิจัยจากรายงานการวิจัย

ใหม่ และไม่เคยตีพิมพ์ในวารสารใดๆ มาก่อน ประกอบด้วย บทคัดย่อ  บทน า วัตถุประสงค์ของ

การวิจัย วิธีด าเนินการวิจัย ผลการวิจัย สรุปและอภิปรายผล และเอกสารอ้างอิง 

๓. บทความวิชาการ (Academic Articles) ได้แก่ บทความทางวิชาการท่ีเน้นการน าเสนอองค์ความรู้

ใหม่ที่ผ่านการวิเคราะห์และสังเคราะห์มาอย่างเป็นระบบ ประกอบด้วย บทคัดย่อ บทน า เนื้อหา  

บทสรุป และเอกสารอ้างอิง 

mailto:Thira74@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๔๓ 
 

๔. บทความปริทรรศน์หนังสือ (Book Review) ได้แก่ บทความที่ย่อความรู้ สรุปองค์ความรู้จาก

หนังสือ ต ารา หรืองานนิพนธ์ของผู้ทรงคุณวุฒิ ด้วยการสรุป วิเคราะห์ วิจารณ์ แสดงความคิดหรือ

แนะน าองค์ความรู้ที่ได้มีอยู่ ต่อสาธารณชน 

 

การเตรียมต้นฉบับ 

๑. บทความทุกบทต้องประกอบด้วยชื่อเรื่อง ชื่อผู้เขียนทุกคน (กรณีผู้เขียนหลายคน) บทคัดย่อ ค า

ส าคัญ ทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ 

๒. ในหน้าแรกของบทความ ต้องระบุชนิดของบทความ แหล่งทุนสนับสนุน ต าแหน่ง และสถานที่

ท างานของผู้เขียนด้วย 

๓. การอ้างอิงให้ใช้ตามรูปแบบที่ก าหนดโดยบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย คือให้เป็นแบบเชิงอรรถ ที่ประกอบด้วยชื่อผู้แต่ง ชื่อหนังสือ สถานที่พิมพ์ ปีที่พิมพ์และ

หน้าปรากฏด้านล่างของแต่ละหน้าเรียงไปตามล าดับ และให้มีเอกสารอ้างอิง/บรรณานุกรมไว้ท้าย

บทความด้วย ดูรายละเอียดเพ่ิมเติมได้ ในคู่มือการท าสารนิพนธ์และวิทยานิพนธ๋ ของบัณฑิต

วิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยา, แหล่งข้อมูล [ออนไลน์].  

http://www.mcu.ac.th/BO/download/Document%20Form/20112010140221dFile2

704.p 

๔. ขนาดอักษรและชนิดอักษร ให้ใช้ TH SarabanPSK ขนาด ๑๖ ส่วนเอกสารภาษาอังกฤษใช้แบบ

อักษร Time New Roman ขนาด ๑๒ 

๕. ความยาวของบทความ รวมทั้งเอกสารอ้างอิง และอ่ืนๆ ไม่ควรเกิน ๑๕ หน้ากระดาษ A4 

๖. บทคัดย่อ ความยาวไม่ควรเกิน ๓๐๐ ค า ทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ 

๗. องค์ประกอบของบทความท่ีส าคัญประกอบด้วย 

๑) ชื่อเรื่อง (Title) ทั้งภาษาไทยและภาษาอังกฤษ 

๒) ชื่อผู้เขียน ทั้งภาษไทยและภาษาอังกฤษ ให้ระบุต าแหน่งทางวิชาการ ต าแหน่งงาน และ

สถานที่ท างานด้วย 

๓) บทคัดย่อ (Abstract) ทั้งภาษาไทยและอังกฤษ 

๔) ค าส าคัญ (Keyword) ทั้งภาษาไทยและอังกฤษ 

๕) เนื้อหา  ประกอบด้วย  

http://www.mcu.ac.th/BO/download/Document%20Form/20112010140221dFile2704.p
http://www.mcu.ac.th/BO/download/Document%20Form/20112010140221dFile2704.p


วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๔๔ 
 

(๑) บทน า ที่กล่าวถึงความเป็นมาและความส าคัญของปัญหา และการทบทวนเอกสาร

งานวิจัยที่เกี่ยวข้องด้วย  

(๒) วัตถุประสงค์ กล่าวถึงวัตถุประสงค์ของการศึกษา  

(๓) ขอบเขตการศึกษาวิจัย กล่าวถึงขอบเขตของการศึกษาอย่างละเอียด 

(๔) วิธีด าเนินการศึกษาวิจัย กล่าวถึงวิธีการศึกษาท่ีใช้ ไม่ว่าเป็นเชิงปริมาณหรือคุณภาพ และ

ขั้นตอนการศึกษาตามล าดับ 

(๕) ผลการศึกษา กล่าวถึงผลศึกษาที่ได้รับจากการศึกษา ด้วยการวิเคราะห์ผลการศึกษาที่ได

รับจากการศึกษา และการสังเคราะห์องค์ความรู้ใหม่ที่เกิดขึ้นด้วย 

(๖) สรุปผลการการศึกษาวิจัย สรุปผลการศึกษาในประเด็นที่ส าคัญ 

(๗) ข้อเสนอแนะในการปฏิบัติและข้อเสนอแนะในการศึกษาต่อ กล่าวถึงข้อเสนอแนะทั่วไป 

ข้อเสนอแนะในเชิงนโยบาย และประเด็นที่ควรศึกษาต่อ  

(๘) เอกสารอ้างอิง เรียงตามล าดับอักษร และต้องเป็นเอกสารที่มีอยู่จริงในการอ้างอิงของ

บทความนี้ 

๖) ถ้ามีภาพประกอบหรือตารางในบทความ ให้พิมพ์หน้าละ ๑ ภาพ หรือ ๑ ตาราง โดยให้มี

ค าอธิบายประกอบของภาพหรือตารางนั้น อยู่ด้านล่าง และระบุแหล่งที่มาด้วย 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๔๕ 
 

แบบฟอร์มการส่งบทความทางวิชาการ/บทความวิจัย 

เพื่อพิจารณาตีพิมพ์ในวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ 

 

ข้าพเจ้า/อาตมภาพ..........................................ฉายา........................................นามสกุล................ ..................... 

ต าแหน่ง.........................................................สังกัด....................................... ................................................... 

วุฒิการศึกษาสูงสุด............................................สาขา........................................................... ............................. 

วุฒิการศึกษาที่ก าลังศึกษา.................................................................................................................................  

สถานที่ท างาน................................................................................................................. .................................. 

............................................................................................................................. ............................................. 

สถานะ   สายวิชาการ   สายสนับสนุน   นิสิต/นักศึกษา 

ขอส่ง   บทความวิจัย   บทความวิชาการ  บทความจากวิทยานิพนธ์/สารนิพนธ์ 

ชื่อเรื่อง 

(ภาษาไทย).................................................................................................................... .................................... 

(ภาษาอังกฤษ)................................................................................................................. .................................. 

เพ่ือพิจารณาตีพิมพ์ในวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ 

สิ่งที่ส่งมาด้วย : 

๑. ต้นฉบับบทความ จ านวน ๒ ชุด พร้อม ซีดี ๑ แผ่น 

๒. หลักฐานการช าระค่าธรรมเนียม  ปริญญาโท   ๒,๐๐๐ บาท   

ปริญญาเอก/นักวิจัย  ๓,๐๐๐ บาท 

 ข้าพเจ้าขอรับรองว่าบทความนี้  เป็นผลงานของข้าพเจ้าแต่เพียงผู้เดียว  

เป็นผลงานร่วมระหว่างข้าพเจ้ากับผู้ร่วมงานตามชื่อที่ระบุใน

บทความจริง 

ยังไมเ่คยตีพิมพ์ในวารสารใดมาก่อน และไม่อยู่ระหว่างการ

พิจารณาจากวารสารอื่น  

 

ลงชื่อ................................................. 

(.........................................................) 

ผู้ส่งบทความ 

วันที่..........เดือน................พ.ศ........... 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๔๖ 
 

 

แบบประเมินบทความวิชาการ/บทความวิจัย 

เพื่อพิจารณาตีพิมพ์ในวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

๑. ชื่อผู้ประเมิน......................................................................................................... ............................... 

๒. รหัสบทความวิชาการ/บทความวิจัยที่ประเมิน....................................................................................  

๓. ชื่อบทความ

............................................................................................................................. ...................................

...................................................................................... .................................................................... 

๔. หัวข้อที่พิจารณา 

หัวข้อ ผ่าน ข้อแก้ไข/ข้อเสนอแนะ 
๑. บทคัดย่อ (Abstract)   
๒. บทน า (Introduction)   
๓. วิธีการศึกษา (Methodology)   
๔. ผลการศึกษา/ผลการด าเนินการ (Result)   
๕. สรุป (Conclusion)   
๖. เอกสารอ้างอิง (References)   
๗. คุณค่าทางวิชาการ (Academic Quality)   
๘. ความชัดเจนของปัญหาและวัตถุประสงค์   
๙. ความถูกต้องของข้อมูล   
๑๐. ความใหม่ของแนวคิด/ทฤษฎี/การประยุกต์   
๑๑. ความยาวของบทความ   

       ๑๒.บทความมีองค์ประกอบครบถ้วน   
๕. อ่ืน ๆ ............................................................................................................................. ....................... 

........................................................................................................... .........................................................  

............................................................................................................................. .......................................  

............................................................................................................................. .......................................  

 

สรุปผลการประเมิน     ผ่านดีเยี่ยม   ผ่าน       ผ่านและมีการแก้ไข        ไม่ผ่าน 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๔๗ 
 

๖. ความเห็นของผู้ประเมินบทความ: บทความนี้มีความเหมาะสมให้อยู่ในกลุ่มบทความมีคุณภาพใน

ระดับ    ดีมาก   ดี   พอใช้   ต้องปรับแก้ไข 

 

ลงชื่อผู้ประเมิน............................................................... 

(.......................................................) 

วันที่.................../............................./................................  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๔๘ 
 

ใบสมัครสมาชิกวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

ข้าพเจ้า/อาตมภาพ..........................................................ฉายา..........................................นามสกุ ล...................

อายุ.................ปี การศึกษา.............................................................................. .................................................. 

ที่อยู่ปัจจุบัน.............................................................................................................. ......................................... 

............................................................................................................................. ............................................. 

โทรศัพท์.................................................. E – Mail…………………………………………………………... 

ขอสมัครเป็นสมาชิกวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ 

   (  ) สมาชิกรายปี ๓๐๐ บาท/ปี (๒ เล่ม) 

   (  ) สมาชิกต่อเล่ม ๆ ละ ๑๖๐ บาท 

ข้าพเจ้าได้ส่ง/แนบ  (  ) ธนาณัติ สั่งจ่าย ไปรษณีย์ อ าเภอวังน้อย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 

   (  ) ตั๋วแลกเงินไปรษณีย์  

   (  ) แคชเชียร์เช็ค ในนาม................................................................. 

   (  ) สลิปการโอนเงินผ่านธนาคาร…………………………………. 

ขอให้ส่งวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ ตามที่ช่ือ และท่ีอยู่ ข้างล่างนี้ 

 ชื่อ..........................................................ที่อยู่ บ้าน/วัด............................................... .......................... 

สถานที่ท างาน.....................................................เลขที่...........................ถนน... ................................................ 

หมู่ที่.................ต าบล/แขวง...............................................อ าเภอ/เขต.................................... .......................... 

จังหวัด...................................................รหัสไปรษณีย์.................................โทร.............................................  

 

 

ลงชื่อ....................................................... 

(..............................................................) 

ผู้สมัคร 

    

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์   ปีท่ี ๒ ฉบับท่ี ๑ มกราคม – มิถุนายน ๒๕๖๑ ๑๔๙ 
 

 


	I ส่วนนำวารสาร
	II คำนิยม (พระราชปริยัติมุนี)
	III บทบรรณาธิการ
	IV สารบัญ (วารสาร มจร. 3)
	1 มหานมัสการ-อุทานธรรมในพระพุทธศาสนา
	2 ภาษาสันสกฤตและสันสกฤตกับมหาจุฬา
	3 อเนกันตวาท  (1) (1)
	4 หลักการและวิธีการล้างบาปในพระพุทธศาสนา พระมหาอุดร
	5 วิเคราะห์หลักกรรมในฐานะโอกาสพัฒนาจิตเพื่อรู้แจ้งสัจธรรม ชัยชาญ (บันทึกอัตโนมัติ)
	6 ทางสายกลางในทัศนะของพระพุทธศาสนาเถรวาทกลางระหว่างอะไรกับอะไร 1
	7 พุทธธรรมกับการสังคมสงเคราะห์ ฐิติพร  สะสม
	8 พระพุทธศาสนากับการแก้ปัญหาปัญหาสิ่งแวดล้อม 1
	9 รากฐานวัฒนธรรมไทยได้รับอิทธิพลตามหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา
	10 The-Concept-of-Nibbāna-in-Milindapānha (1)
	11 ภาคผนวก (วารสาร)(1)

