
วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน ์ 

Journal of MCU Buddhist Review 

Print ISSN: 2586-8144 Online ISSN: 2730-339X 

ปีที่ 6 ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม 2565 Vol. 6 No.2 May - August 2022 

 

วัตถุประสงค ์
1. เพ่ือเผยแพร่ผลงานบทความวิชาการและบทความวิจัย บทความทั่วไป และวิจารณ์

หนังสือที่เก่ียวข้องกับพระพุทธศาสนา บาลีสันสกฤต ศาสนาและปรัชญา 

2. เพ่ือเป็นสื่อกลางในการแลกเปลี่ยนองค์ความรู้ทางการวิจัยและวิชาการสาขา

เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา บาลีสันสกฤต ศาสนาและปรัชญา 

3. เพ่ือส่งเสริมพัฒนาผลงานวิชาการด้านพระพุทธศาสนา บาลีสันสกฤต ศาสนาและ

ปรัชญาทัง้ในและต่างประเทศ 

 

 บทความที่พิมพ์ในวารสารนี้ เป็นบทความด้านพระพุทธศาสนา บาลีสันสกฤต 

ศาสนาและปรัชญา ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของศาสตร์ในสาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 

 ผู้เขียนบทความจะต้องปฏิบัติตามหลักเกณฑ์การเสนอบทความวิชาการหรือ

บทความวิจัยตามหลักจรรยาบรรณของนักวิชาการ เพ่ือพิมพ์เผยแพร่ในวารสาร มจร พุทธ

ศาสตร์ปริทรรศน์ 

 การพิจารณาคุณภาพ บทความที่ตีพิมพ์ลงวารสารได้ผ่านการพิจารณาและประเมิน

คุณภาพโดยผู้ทรงคุณวุฒิ (Peer review) จากภายในและภายนอกมหาวิทยาลัย มีกำหนดการ



ข  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

 
เผยแพร่ ปีละ 3 ฉบับ (ราย 4 เดือน) ผลงานที่ส่งมาจะต้องไม่เคยเสนอหรือกำลังเสนอตีพิมพ์ใน

วารสารวิชาการใดมาก่อน 

 ผลการศึกษาที่ค้นพบหรือทรรศนะที่ปรากฏในวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ 

ถือเป็นความรับผิดชอบของผู้ เขียนบทความ และไม่ถือว่าเป็นความรับผิดชอบของกอง

บรรณาธิการวารสาร มจร  พุทธศาสตร์ปริทรรศน์แต่อย่างใด 

 

เจ้าของ 
คณะพุทธศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  เลขที่  79  หมู่  1  
ถนนพหลโยธินตำบลลำไทร  อำเภอวังน้อย  จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 13170  
โทรศัพท์  035-248-000,  035-354-711  โทรสาร 035-248-006  

 

 

 
 

 

 



ค Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

 
คณะกรรมการที่ปรึกษาวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน ์

พระธรรมวัชรบัณฑิต (สมจินต์ สมฺมาปญฺโ ), ศ.ดร.  ประธานที่ปรึกษา 
พระเทพปวรเมธี (ประสิทธิ์ พฺรหฺมรํสี), รศ.ดร.  ที่ปรึกษา 
พระเทพวิสุทธิมุนี วิ. (บุญชิด าณสํวโร) รศ.ดร.  ที่ปรึกษา 
พระเทพเวที (พล อาภากโร), รศ.ดร.   ที่ปรึกษา 
พระเทพวัชราจารย์ (เทียบ สิริ าโณ), รศ.ดร.  ที่ปรึกษา 
พระสุธีรัตนบัณฑิต (สุทิตย์ อาภากโร), รศ.ดร.  ที่ปรึกษา 
พระสุวรรณเมธาภรณ์, ผศ.    ทีปรึกษา 
ศ.ดร. จำนงค ์อดิวัฒนสิทธิ์    ที่ปรึกษา 
ศ.ดร. วัชระ งามจิตรเจริญ    ที่ปรึกษา 
ผศ.ดร. สุรสิทธิ์ ไทยรัตน์     ที่ปรึกษา 
รศ.ดร. สำเนียง เลื่อมใส     ที่ปรึกษา 
ดร. พิพัฒน์ ยอดพฤติการ     ที่ปรึกษา 

 

บรรณาธิการ 

รศ.ดร. ณัทธีร์ ศรีดี  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กองบรรณาธกิาร 
พระเมธีวรญาณ, ผศ.ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน, ผศ. ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาบุญเกิด ปญฺ าปวุฑฺฒี, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหายุทธนา นรเชฏโ , ผศ. ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหามงคลกานต์ ตธมฺโม,ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระศรีวินยาภรณ์, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระมหาอดิเดช สติวโร, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



ง  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

 
พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี, ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ศ.ดร. วัชระ งามจิตรเจริญ  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
รศ.ดร. ประเวศ อินทองปาน  มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
รศ.ดร. สำเนียง เลื่อมใส   มหาวิทยาลัยศิลปากร 
รศ.ดร. ธีรโชติ เกิดแก้ว   มหาวิทยาลัยหัวเฉียวเฉลิมพระเกียรติ 
รศ.ดร. กฤต ศรียะอาจ   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
รศ.ดร. สุวิญ รักสัตย ์   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
รศ.ดร. ศุภกาญจน์ วิชานาติ  มหาวิทยาลัยราชภัฎพระนคร 
ผศ.ดร. มนตรี สิระโรจนานันท์  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
ผศ.ดร. วุฒินันท์ กันทะเตียน  มหาวิทยาลัยมหิดล 
ผศ.ดร. หอมหวล บัวระภา  มหาวิทยาลัยขอนแก่น 
ผศ.ดร. สมบัติ มั่งมีสุขศิริ   มหาวิทยาลัยศิลปากร 
ดร. ภัทรชัย อุทาพันธ์   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  

 

ผู้ทรงคุณวุฒิพิจารณากลั่นกรองบทความ (Peer Review) 
สาขาวิชาพระพุทธศาสนาและสาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา 

1. พระธรรมวัชรบัณฑิต, ศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2. พระสุธีรัตนบัณฑิต, รศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
3. พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
4. พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย 
5. พระเมธีวรญาณ, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
6. พระมหาสุรศักดิ์ ปจฺจนฺตเสโน, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
7. พระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
8. พระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
9. พระมหายุทธนา นรเชฏฺโ , ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
10. พระมหาอดิเดช สติวโร, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



จ Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

 
11. ศ.พิเศษ รท. ดร. บรรจบ บรรณรุจิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
12. รศ.ดร. ปรุตม์ บุญศรีตัน  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
13. รศ.ดร. ศุภกาญจน์ วิชานาติ  มหาวิทยาลัยราชภัฎพระนคร 
14. รศ.ดร. สุเทพ พรมเลิศ  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
15. รศ.ดร. ประพันธ์ ศุภษร  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
16. ผศ.ดร. หอมหวล บัวระภา  มหาวิทยาลัยขอนแก่น 
17. ผศ.ดร. วุฒินันท์ กันทะเตียน  มหาวิทยาลัยมหิดล 
18. ผศ.ดร. มนตรี สิระโรจนานันท์  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
19. ผศ.ดร. ปราโมทย์ ยอดแก้ว  มหาวิทยาลัยสวนดุสิต 
20. ผศ.ดร. อุทัย สติมั่น   มหาวิทยาลัยสวนดุสิต 
21. ผศ.ดร. ณกมล ปุญชเขตต์ทิกุล  มหาวิทยาลัยราชภัฎพระนคร 
22. ดร.อธิเทพ ผาทา   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

สาขาวิชาศาสนาและปรัชญา/สาขาวิชาศาสนาเปรียบเทียบ 
1. ศ. พิเศษ จำนงค์ ทองประเสริฐ  ราชบัณฑิต 
2. ศ. พิเศษ อดิศักดิ์ ทองบุญ  ราชบัณฑิต 
3. พระเทพปวรเมธี, รศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
4. พระเทพวิสุทธิมุนี วิ., รศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
5. พระครูโกศลศาสนบัณฑิต, รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
6. พระศรีรัตโนบล, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
7. พระศรีศาสนบัณฑิต, ผศ.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 
8. พระครูวินัยธรสมุทร ถาวรธมฺโม, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
9. พระมหาพรชัย สิริวโร, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
10. พระมหาสมพงษ์ คุณากโร, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
11. พระมหามงคลกานต์ ตธมฺโม, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
12. พระมหาจรูญ กิตฺติปญฺโ , ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



ฉ  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

 
13. ศ.ดร. กีรต ิบุญเจือ   มหาวิทยาลัยเซ็นต์จอห์น 
14. ศ.ดร. สมภาร พรมทา   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 
15. ศ.ดร. วัชระ งามจิตรเจริญ  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
16. รศ.ดร. ประเวศ อินทองปาน  มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
17. รศ. พิเชษฐ์ กาลามเกษตร์  มหาวิทยาลัยมหิดล 
18. รศ.ดร.กฤต ศรียะอาจ   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
19. ผศ.ดร. ชาญณรงค์ บุญหนุน  มหาวิทยาลัยศิลปากร 
20. ผศ.ดร. แสวง นิลนามะ  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
21.ผศ.ดร. คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

สาขาวิชาบาลีและสันสกฤต 
1. พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช)  ราชบัณฑิต 
2. ผศ.ดร. จิรพัฒน์ ประพันธ์วิทยา  ราชบัณฑิต 
3. พระเทพสุวรรณเมธี, รศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
4. พระราชปริยัติมุนี, รศ.ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
5. พระมหาฉัตรชัย สุฉตฺตชโย, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
6. พระมหาบุญเกิด ปญฺ าปวุฑฺฒี, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
7. รศ.ดร. เวทย์ บรรณกรกุล  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
8. รศ.ดร. สำเนียง เลื่อมใส  มหาวิทยาลัยศิลปากร 
9. รศ.ดร. ปรมัตถ์ คำเอก    มหาวิทยาลัยศิลปากร 
10. รศ.ดร. จำนง คันธิก   มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
11. รศ.ดร. ประเทือง ทินรัตน์  มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
12. รศ.ดร. โกวิท พิมพวง   มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
13. ผศ.ดร. สุรสิทธิ์ ไทยรัตน์  มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
14. ผศ.ดร. สมหวัง แก้วสุฟอง  มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
15. ผศ.ดร. สมควร นิยมวงษ ์  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 



ช Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

 
16. ผศ.ดร. ชัยณรงค์ กลิ่นน้อย  มหาวิทยาลัยศิลปากร 

 
 

 
 



ซ  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

 
บทบรรณาธิการ 

 

 วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ ฉบับนี้เป็นปีที่ 6 ฉบับที่ 2 นับเป็นฉบับที่ 12 
ที่ทางคณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ได้ดำเนินการจัดพิมพ์
วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนาออกเผยแพร่สู่สาธารณชน โดยมีวัตถุประสงค์สำคัญ คือ
เพ่ือเผยแพร่ผลงานทางวิชาการของผู้บริหาร คณาจารย์ และนิสิตระดับบัณฑิตศึกษาของคณะ
พุทธศาสตร์ และนิสิตของคณะอ่ืนๆ ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  ตลอดจน
นักวิชาการด้านพระพุทธศาสนาภายนอกของมหาวิทยาลัย ในวารสารฉบับนี้ประกอบด้วย 
บทความวิจัย และบทความวิชาการ ดังนี้ 

บทความวิจัยเรื่องที่ 1  เรื่อง “การพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยตามแนวพุทธ
ของตำบลพญาแก้วอำเภอเชียงกลางจังหวัดน่าน” โดย นางพิชยารัชต์  ดิฐภักดีคุณานนท์,     
พระชยานันทมุนี, ผศ.ดร.และดร.โสภณ บัวจันทร์ ผลการศึกษาวิจัยพบว่า 1) หลักการจัด
การเกษตรแปลงใหญ่ลำไยตำบลพญาแก้ว มี 5 ด้าน คือ ด้านบุคคล ด้านข้อมูลและแผนการ
ปฏิบัติงาน ด้านการบริหาร ด้านการสร้างความรู้ความเข้าใจ ด้านการปฏิบัติตามแผน ด้าน
งบประมาณ 2) หลักการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไย มี 5 ด้าน คือ ด้านการลดต้นทุนการผลิต 
ด้านการเพ่ิมประสิทธิภาพการผลิต ด้านคุณภาพผลผลิต ด้านการรับรองมาตรฐานสินค้า ด้าน
การตลาด 3) หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการจัดการเกษตรนั้นตั้งอยู่พ้ืนฐานของเศรษฐกิจพอเพียง 
หลักธรรมที่ใช้ในการบริหารจัดการ ใช้หลักอริยสัจ สาราณียธรรม สัปปุริสธรรม บริหารตนใช้
หลักปาปณิกธรรม บริหารคนใช้หลักสังคหวัตถุ และบริหารงานใช้หลักอิทธิบาท 4) องค์ความรู้
จากการวิจัย คือ 3PS: MDBS Model หมายถึง 3 หลักการ ได้แก่ หลักการจัดการ (M) 
หลักการพัฒนา (D) และหลักพุทธธรรม (B) ขับเคลื่อนด้วยพลังบวร (S) 

 บทความวิจัยเรื่องที่ 2 เรื่อง “พุทธทาสภิกขุ: การเปลี่ยนผ่านแนวคิดหลัง
สมัยใหม่ในพระพุทธศาสนาเถรวาท” โดย ไข่มุก เหล่าพิพัฒนา, พระมหาพรชัย สิริวโร, ธรรม
อธิษฐาน พรบันดาลชัย, พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี และพระมหาศุภวัฒน์ บุญทอง ผลการวิจัย



ฌ Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

 
พบว่า แนวคิดหลังยุคหลังสมัยใหม่ของพุทธทาสภิกขุถูกพิจารณาผ่านกระบวนการปฏิรูป
พระพุทธศาสนาโดยมุ้งเน้นสร้างความเป็นเอกภาพในความแตกต่าง โดยพุทธทาสภิกขุเสนอ
แนวทางในการปฏิบัติเชิงโครงสร้างที่มีเป้าหมายเดียวกันและแนวทางปฏิบัติที่อาจหแตกต่าง
หลากหลายกันได้ ท่านเห็นปัญหาว่าการนำเสนอพระพุทธศาสนานั้นเน้นพิธีกรรมมากกว่า
ปฏิบัติได้จริง ท่านมองว่า สังคมควรให้ความสำคัญกับการนำพระพุทธศาสนาไปปรับใช้ในชีวิต
จริง ส่วนทัศนะมุมมองต่อแนวคิดหลังยุคสมัยใหม่ในพระพุทธศาสนา พุทธทาสภิกขุได้เสนอว่า
มนุษย์ทุกคนนั้นต่างมีความตั้งใจในจุดเริ่มต้นและความต้องการในท้ายสุดเหมือนกัน แต่มีวิธี
แสดงออกในรูปแบบที่แตกต่างกันไป เพราะสภาวะทางสติปัญญาของปัจเจกบุคคลแต่ละคนไม่
เท่ากัน อีกทั้งการตรวจสอบพระพุทธศาสนาแบบคติชนวิทยาของพุทธทาสภิกขุได้ชี้ให้เห็นถึง
กระบวนเข้าใจต่อบริบทของโลกสมมติและปรมัตถะถูกมองต่างกัน จึงนำไปสู่การปรับเปลี่ยน
รูปแบบเรื่องเล่าขนาดใหญ่ทางสังคมศาสนาได้ถูกลดทอนให้กลายเป็นแค่เรื่องเล่าขนาดเล็กผ่าน
วัฒนธรรมชุมชน โดยเสนอให้เห็นผ่านวิถีชีวิตของปัจเจกบุคคลที่เป็นปุถุชนและอริยบุคคลที่ร่วม
สร้างและดำรงอยู่ในวัฒนธรรมและขนบประเพณีเดียวกัน อีกทั้งท่านพุทธทาสยังพยายามเปิด
พ้ืนที่สาธารณะในการที่สังคมโลกและสังคมพระสงฆ์ที่จะเชื่อมโยงเข้าหากันในแง่ของการปฏิบัติ
ตนให้เอื้อประโยชน์สุขซึ่งกันและกันในการดำรงอยู่ร่วมกัน 

บทความวิจัยเรื่องที่ 3 เรื่อง “สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิ
กถา” โดยพระมหาทรงวิทย์ ศิริ, บุปผา บุญทิพย์, สหะโรจน์ กิตติมหาเจริญและพรชัย หะพิน
รัมย์ ผลการวิจัยพบว่า พระปฐมสมโพธิกถาในสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิต
ชิโนรสนี้ ทรงรจนาถวายฉลองพระราชศรัทธาพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวที่ได้ทรง
อาราธนา เมื่อ พ.ศ. 2387 รวมทั้งสิ้น 29 ปริจเฉท โดยการศึกษาความสำคัญของปริศนาธรรม
ได้อาศัยหลักทฤษฎีสัญลักขณนิยม เพ่ือค้นหาปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา ผ่าน
กระบวนการวิเคราะห์และจัดเรียงข้อมูลไว้ 3 ขั้นตอน คือ 1) สืบค้นปริศนาธรรมที่ปรากฏใน
พระปฐมสมโพธิกถา 2) จัดระเบียบข้อมูล เพ่ือประมวลหลักธรรมในพระไตรปิฎก 3) อภิปราย
ข้อมูล เพ่ือให้เห็นเหตุผลและท่ีมาของปริศนา 

 
 



ญ  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

 
บทความวิชาการเรื่องที่ 4 เรื่อง “ความรักในพระพุทธศาสนาเถรวาท” โดย

อาทิตย์ อินทรภักดี, พระใบฎีกาสมศักดิ์ ฐิตคุโณ, พระปลัดฤทธิพร จารุวณฺโณ, พระสมุห์ชนิน

สิทธิ์ สุทฺธิจิตฺโตและธเนศ นกเพ็ชร บทความนี้ชี้เห็นถึงความรักในพระพุทธศาสนาเถรวาทเป็น

เรื่องที่มีความเกี่ยวข้องกับอารมณ์ และจิตใจของมนุษย์เป็นสำคัญ ดังนั้นจึงมีกลุ่มคำที่ใช้แทน

ความหมายของคำว่า “ความรัก” อยู่มากมายหลายคำ แต่เมื่อกล่าวโดยรวมแล้ว สามารถที่จะ

แบ่งความรักออกได้เป็น 2 ประเภทใหญ่ ๆ คือ 1) ความรักแบบตัณหา 2) ความรักแบบเมตตา 

โดยความรักทั้งสองนี้ถือว่าเป็นความรักที่มีทั้งคุณค่าและโทษอยู่ในตัวเอง เป็นความรักที่มี

ความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับมนุษย์เป็นอย่างมาก  แต่ถือว่าความรักแบบตัณหานั้น นำมาซึ่งโทษ

ภัยและความทุกข์ได้มากกว่า หรือยังเป็นความรักที่เจือปนด้วยกิเลสตัณหา ซึ่งอาจก่อให้เกิด

ความทุกข์ได้ง่าย เป็นความรักที่ต้องการได้จากผู้อ่ืนเป็นสำคัญ ส่วนความรักแบบเมตตานั้น หาก

เราเข้าใจในความหมายและลักษณะที่แท้จริงของเมตตา รวมถึงมีการเกิดขึ้นเป็นกระบวนธรรม

แห่งความรักพรหมวิหาร โดยมีอุเบกขาธรรมเป็นตัวควบคุมอยู่ด้วยแล้ว ก็ย่อมที่จะนำมาซึ่ง

คุณประโยชน์หรือความสุขมากกว่าโทษภัยหรือความทุกข์ เพราะมีลักษณะที่สำคัญคือ เป็น

ความรักท่ีต้องการให้ในสิ่งที่ดีงามเป็นประโยชน์แก่ผู้อ่ืนเป็นสำคัญ 

บทความวิชาการเรื่องที่ 5 เรื่อง “คติความเชื่อและพิธีกรรมทางศาสนาที่ปรากฎ
ในประเพณีการทำบุญอุทิศในกลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสาน” โดยพระครูปลัดวัลลภ วชิรวํโส 
บทความนี้ชี้ให้เห็นถึงคติความเชื่อและพิธีกรรมทางศาสนาที่ปรากฎในประเพณีการทำบุญอุทิศ
ในกลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสาน กลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสานมีคติความเชื่อว่า คนเราเมื่อสิ้นชีพย่อมอาศัย
ผลแห่งบุญกรรมที่ตนเองสร้างไว้ หากไม่มีผลแห่งบุญก็ต้องอาศัยผู้ยังมีชีวิตอยู่ทำบุญอุทิศไปให้ 
ประเพณีทำบุญอุทิศ จึงเป็นประเพณีท่ีมีจุดมุ่งหมายสำคัญคือ (1) เพ่ือแสดงความกตัญญูกตเวที 
(2) เพ่ืออุทิศส่วนบุญให้กับเปรต (3) เพ่ือแสดงความอาลัยรักผู้มีอุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไป 
(4) เพ่ือเป็นกุศโลบายให้มีจิตใจเสียสละ (5) เพ่ือสร้างความรักความสามัคคีในครอบครัวหมู่



ฎ Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

 
วงศาคณาญาติและชุมชน (6) เพ่ือส่งเสริมความเป็นสิริมงคล และ (7) เพ่ือเป็นบรรทัดฐานทาง
สังคม  

 ในฐานะบรรณาธิการของวารสารมีความเชื่อมั่นว่า บทความที่พิมพ์เผยแพร่ใน
วารสารฉบับนี้ จะเป็นประโยชน์แก่ท่านผู้อ่านทั้งหลายตามสมควร จึงขอขอบคุณเจ้าของ
บทความทุกท่านที่ได้ส่งบทความมาเผยแพร่ในวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ และ
คณะทำงานของวารสารทุกท่านที่ร่วมกันดำเนินการจัดทำด้วยความรับผิดชอบทำให้วารสาร
ฉบับนี้ออกเผยแพร่ต่อสาธารณชนไดต้ามระยะเวลาที่กำหนดได้เป็นอย่างดี 

 

รศ.ดร.ณัทธีร์ ศรีด ี

บรรณาธิการ 

 



ฏ  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

 
สารบัญ  

หน้า 

บทบรรณาธิการ .........................................................................................................   ซ 

บทความวิจัย 

การพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยตามแนวพุทธของตำบลพญาแก้ว  
อำเภอเชียงกลางจังหวัดน่าน  
นางพิชยารัชต์  ดิฐภักดีคุณานนท์, พระชยานันทมุนี, ผศ.ดร.และดร.โสภณ บัวจันทร์.........1-18 

พุทธทาสภิกขุ: การเปลี่ยนผ่านแนวคิดหลังสมัยใหม่ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

ไข่มุก เหล่าพิพัฒนา, พระมหาพรชัย สิริวโร, ธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย,  

พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธีและพระมหาศุภวัฒน์ บุญทอง...................................................19-42 

สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา 
พระมหาทรงวิทย์ ศิริ, บุปผา บุญทิพย์, สหะโรจน์ กิตติมหาเจริญ 
และพรชัย หะพินรัมย์………………………………………………….................................................43-63 

บทความวิชาการ 

ความรักในพระพุทธศาสนาเถรวาท  
อาทิตย์ อินทรภักด,ี พระใบฎีกาสมศักดิ์ ฐิตคุโณ, พระปลัดฤทธิพร จารุวณฺโณ,  
พระสมุห์ชนินสิทธิ์ สุทฺธิจิตฺโตและธเนศ นกเพ็ชร................................................................64-77 

คติความเชื่อและพิธีกรรมทางศาสนาที่ปรากฎในประเพณีการทำบุญอุทิศ 
ในกลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสาน  

พระครูปลัดวัลลภ วชิรวํโส.................................................................................................78-96 



การพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยตามแนวพุทธของตำบลพญาแก้ว 
อำเภอเชียงกลางจังหวดัน่าน 

Development a large-field agriculture longan by Buddhism of  

Phayakaew sub-district,Chianklang district, Nan province. 
 

 
1นางพิชยารัชต์  ดิฐภักดีคุณานนท์ 

Mrs. Pitchayarat Dhitpukdeekunanon  
2พระชยานันทมุนี, ผศ.ดร. 

Phrachayanantamunee, Asst. Prof. Dr. 
3ดร.โสภณ บัวจันทร ์

Dr.Sophon Buachan  

วิทยาลัยสงฆ์นครน่าน มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เฉลิมพระเกียรติฯ 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Nan Buddhist College 

Corresponding author email: pitchayarat.d@hotmail.com. 
 
 

 
Received: May 26, 2022 ; Revised: August 5, 2022 ; Accepted: August 16, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษา 1) หลักการจัดการ 2) หลักการพัฒนา 3) 
วิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่ใช้ในการจัดการและการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญา
แก้ว เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ เครื่องมือที่ใช้เก็บรวบรวมข้อมูล ได้แก่ แบบสัมภาษณ์ ผู้ให้ข้อมูล
สำคัญ จำนวน 19 รูป/คน การวิเคราะห์ข้อมูล ด้วยวิธีการวิเคราะห์เนื้อหา นำเสนอข้อมูลด้วย
วิธีการพรรณนาความ ผลการศึกษาวิจัยพบว่า 1) หลักการจัดการเกษตรแปลงใหญ่ลำไยตำบล
พญาแก้ว มี 5 ด้าน คือ ด้านบุคคล ด้านข้อมูลและแผนการปฏิบัติงาน ด้านการบริหาร ด้านการ
สร้างความรู้ความเข้าใจ ด้านการปฏิบัติตามแผน ด้านงบประมาณ 2) หลักการพัฒนาเกษตร
แปลงใหญ่ลำไย มี 5 ด้าน คือ ด้านการลดต้นทุนการผลิต ด้านการเพ่ิมประสิทธิภาพการผลิต 



2  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ด้านคุณภาพผลผลิต ด้านการรับรองมาตรฐานสินค้า ด้านการตลาด 3) หลักพุทธธรรมที่ใช้ใน
การจัดการเกษตรนั้นตั้งอยู่พ้ืนฐานของเศรษฐกิจพอเพียง หลักธรรมที่ใช้ในการบริหารจัดการ ใช้
หลักอริยสัจ สาราณียธรรม สัปปุริสธรรม บริหารตนใช้หลักปาปณิกธรรม บริหารคนใช้
หลักสังคหวัตถุ และบริหารงานใช้หลักอิทธิบาท 4) องค์ความรู้จากการวิจัย คือ 3PS: MDBS 
Model หมายถึง 3 หลักการ ได้แก่ หลักการจัดการ (M) หลักการพัฒนา (D) และหลักพุทธ
ธรรม (B) ขับเคลื่อนด้วยพลังบวร (S) 
คำสำคัญ: เกษตรแปลงใหญ่ลำไย, ตำบลพญาแก้ว, การพัฒนาตามแนวพุทธ. 
 
Abstract 

Dissertation Title A large-field Agriculture longan by Buddhism of 

Phayakaew sub-district have objects for: 1) educate principle of management in 

large of longan agriculture, 2) educate development in large of longan 

agriculture, 3) analysis buddha’s principles for management and development 

about large longan agriculture at Phayakaew sub-district Chianklang district Nan 

Province. This research is quality and did in-depth interview and focus group by 

sample 4 groups total 19 samples; Committee for longan agriculture, monk and 

academician of agriculture. I use interview form analysis by content and present 

by descriptive research. Research result: 1) Principle of manage large longan 

agriculture have 5 results; person, information and plan, administrative, 

knowledge, practice and budget. 2) Principle of development large longan 

agriculture have 5 results; reduce product, increase efficiency of product, quality 

of product, standard of product, marketing. 3) Principle of Buddha for manage 

agriculture on base sufficiency economy; noble truth, saraniyadhamma -

suppurisadhamma, dhamma, sangahavatthu and iddhipada 4) Knowledge from 

research is 3 PS: MDBS Model; Management, Development, Buddha, Society. 

Key word: A large-field longan, Phayakaew, Development by Buddhist Way. 

 
 

บทนำ 
โครงสร้างภาคการเกษตรของไทย เกษตรกรส่วนใหญ่เป็นรายย่อย มีพ้ืนที่ถือครอง

ขนาดเล็ก และเป็นการผลิตที่มีลักษณะต่างคนต่างทำ จึงทำให้ภาคเกษตรต้องเผชิญกับปัญหา
และข้อจำกัดมาก จึงส่งผลต่อรายได้และความเป็นอยู่ของเกษตรกร ดังนั้น กระทรวงเกษตรและ
สหกรณ์ จึงได้เข้ามาช่วยแก้ไขปัญหาโดยได้ดำเนินการส่งเสริมการเกษตรแบบแปลงใหญ่ขึ้น  
(กระทรวงเกษตรและสหกรณ์, 2559) มีการบริหารจัดการร่วมกัน ให้เกษตรกรเป็นศูนย์กลางใน



3 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

การดำเนินงาน บ้านพญาแก้วเป็นตำบลหนึ่งในอำเภอเชียงกลาง จังหวัดน่าน ประชากรส่วน
ใหญ่มีอาชีพเกษตรกรรม พืชเศรษฐกิจที่สำคัญทำรายได้ให้แก่ประชากรคือลำไย ในกระบวนการ
ผลิตที่ผ่านมา ต่างคนผลิตและขายไม่มีการรวมกลุ่มกัน พ่ึงพาปัจจัยจากนายทุน ขาดแคลน
แหล่งน้ำ ขาดความรู้ความเข้าใจในการพัฒนาคุณภาพ ทำให้ผลผลิตไม่ได้คุณภาพ ไม่ได้รับการ
รับรองมาตรฐาน ไม่มีการคัดเกรดในการขาย ขาดแคลนแรงงานช่วงเก็บเกี่ยวผลผลิต ส่วนใหญ่
จึงขายแบบเหมาสวนให้กับพ่อค้าคนกลาง จึงกระจุกตัวเฉพาะในฤดูกาลจึงทำให้ประสบปัญหา
ราคาตกต่ำเกิดปัญหาหนี้สินส่งผลทำให้ครอบครัวขาดความอบอุ่น ท่านพระครูศีลนันทโชติ เจ้า
อาวาสวัดพญาแก้ว รองเจ้าคณะอำเภอเชียงกลาง ได้เล็งเห็นประชาชนประสบกับปัญหาเช่นนี้ 
จึงไดเ้ข้ามามีส่วนร่วมในการจัดการและพัฒนาหาทางแก้ปัญหาเหล่านั้นด้วยการนำเอาหลักพุทธ
ธรรมคำสอนทางพระพุทธศาสนามาปรับใช้ในการพัฒนาจิตใจให้เข้มแข็ง พร้อมต่อสู้กับปัญหา
อุปสรรคนานัปการ เพ่ือให้รอดพ้นจากวิกฤตต่าง ๆ จึงทำให้เกษตรกรเกิดแนวความคิดที่จะ
ปรับเปลี่ยนกระบวนการผลิตใหม่ โดยหันมาพ่ึงพาตนเองและร่วมมือกันเองในชุมชน โดยการ
น้อมนำเอาหลักพุทธธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า และหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงมาปรับ
ใช้ ซึ่งมีวัดพญาแก้วเป็นศูนย์กลางรวมจิตใจ และเป็นสถานที่ประชุมปรึกษาหารือแลกเปลี่ยน
เรียนรู้ซึ่งกันและกัน ร่วมกับภาคราชการในลักษณะบวร (บวร = บ้าน-วัด-ราชการ) ต่อมาในปี 
พ.ศ. 2559 ได้เข้าร่วมระบบส่งเสริมการเกษตรแบบแปลงใหญ่ตามนโยบายของกรมส่งเสริม
การเกษตรกระทรวงเกษตรและสหกรณ์ ในชื่อแปลงใหญ่ลำไย ตำบลพญาแก้ว อำเภอเชียง
กลาง จังหวัดน่าน ในช่วงต้นปี 2563 ได้เกิดสถานการณ์การแพร่ระบาดของโควิด-19 ทั่วโลก 
ทำให้มีมาตรการปิดเมืองไม่มีเที่ยวบินและพนักงานในการขนส่งสินค้า รวมถึงการปิดด่านการค้า
ชายแดน ส่งผลกระทบต่อการขนส่งการค้าและการส่งออกสิ นค้าเกษตร การปิดสถาน
ประกอบการ การหยุดชะงักของกิจกรรมการผลิต การขนส่ง ภาคการท่องเที่ยวภาคบริการต่าง 
ๆ จึงทำให้แรงงานต่างด้าวเดินทางกลับประเทศ และยังไม่สามารถเดินทางกลับเข้ามาทำงานที่
ประเทศไทยได้ ส่งผลให้เกิดปัญหาขาดแคลนแรงงานในภาคเกษตร อาทิ แรงงานเก็บผลไม้  
(กองนโยบายและแผนพัฒนาการเกษตร สำนักงานเศรษฐกิจการเกษตร, 2563) จากการสำรวจ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่จะเป็นงานวิจัยที่ศึกษาเกี่ยวกับการนำ
นโยบายส่งเสริมการเกษตรไปปฏิบัติและศึกษาปัจจัยที่ส่งผลต่อความสำเร็จของการดำเนินงาน
แปลงใหญ่ สำหรับงานวิจัยเกี่ยวกับการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยกับหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนายังไม่มีการดำเนินการเลย 

จากความเป็นมาและความสำคัญของปัญหาดังกล่าวแล้ว ภายใต้สถานการณ์วิกฤต
การแพร่เชื้อระบาดของโรคไวรัสโคโรน่าเพ่ิมขึ้นเรื่อยๆ มีผลกระทบต่อภาคเกษตรค่อนข้างมาก 
ดังนั้น ผู้วิจัยในฐานะที่เป็นเกษตรกรพุทธศาสตร์เพ่ือบ้านวัดชุมชนและสังคมได้มีส่วนร่วม



4  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

กิจกรรมนี้มาด้วย จึงตัดสินใจที่จะดำเนินการศึกษาวิจัยเกี่ยวกับ “การพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่
ลำไยตามแนวพุทธของตำบลพญาแก้วอำเภอเชียงกลางจังหวัดน่าน” ว่ามีหลักการจัดการและ
การพัฒนาอย่างไรบ้าง ใช้หลักพุทธธรรมอะไรในการแก้ปัญหาให้เกษตรกร เพ่ือเป็นต้นแบบใน
การพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยตามแนววิถีพุทธของจังหวัดน่าน ตลอดจนการประกอบอาชีพ
การเกษตรอ่ืนให้สามารถแก้ไขปัญหาความเดือดร้อน และพัฒนาคุณภาพชีวิตของเกษตรกรให้ดี
ขึ้นต่อไป  

 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาหลักการจัดการเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญาแก้วอำเภอเชียง

กลางจังหวัดน่าน 
2. เพ่ือศึกษาหลักการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยตามแนวพุทธของตำบลพญา

แก้วอำเภอเชียงกลางจังหวัดน่าน 
3. เพ่ือวิเคราะห์หลักพุทธธรรมในการจัดการและการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไย

ของตำบลพญาแก้วอำเภอเชียงกลางจังหวัดน่าน 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 

1. การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพแบบสัมภาษณ์ (Interview Qualitative 
Research) ประการแรก ได้ศึกษาเอกสารตำราวิชาการและงานวิจัยที่ เกี่ยวกับหลักการจัด
การเกษตรแปลงใหญ่ลำไย หลักการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยตามแนวพุทธ และหลักพุทธ
ธรรมที่เกี่ยวข้องกับเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญาแก้วอำเภอเชียงกลางจังหวัดน่ าน 
ประการที่สอง เป็นการสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้ทรงคุณวุฒิผู้ให้ข้อมูลสำคัญบุคคลผู้เกี่ยวข้องมีส่วน
ได้ส่วนเสียเกี่ยวกับหลักการจัดการเกษตรแปลงใหญ่ลำไย หลักการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่
ลำไยตามแนวพุทธ และหลักพุทธธรรมที่เกี่ยวข้องกับเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญาแก้ว
อำเภอเชียงกลางจังหวัดน่าน เพ่ือยืนยันองค์ความรู้ที่ได้ไปศึกษาค้นคว้าและจากการสัมภาษณ์
ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัยที่ตั้งไว้ 

2. กลุ่มเป้าหมาย/ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant)แบ่งเป็น 4 กลุ่ม รวมทั้งหมด 
19 รูป/คนได้แก่ เกษตรกรสมาชิกแปลงใหญ่ลำไย จำนวน 7 คน คณะกรรมการแปลงใหญ่ลำไย 
จำนวน 7 คน พระสงฆ์นักพัฒนา จำนวน 1 รูป และนักวิชาการเกษตรและผู้เกี่ยวข้อง จำนวน 
4 คน  



5 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

3. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย ได้แก่ แบบสัมภาษณ์เชิงลึก (in-depth interview) 
เป็นแบบมีโครงสร้าง ชนิดปลายเปิด (Structure In-depth Interview) ได้มาโดยการศึกษา
เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับหลักการจัดการเกษตรแปลงใหญ่ลำไย หลักการพัฒนา
เกษตรแปลงใหญ่ลำไยตามแนวพุทธ และหลักพุทธธรรมที่เก่ียวข้องกับเกษตรแปลงใหญ่ลำไย มี
กระบวนการสร้างเครื่องมือ คือ 1) กำหนดประเด็นหลักในการสัมภาษณ์ตามกรอบแนวคิดใน
การวิจัย 2) จัดทำร่างแบบสัมภาษณ์และคำถามแต่ละประเด็น 3) นำร่างแบบสัมภาษณ์ที่ได้ไป
ให้อาจารย์ที่ปรึกษา 2 ท่าน ตรวจสอบคุณภาพของแบบสัมภาษณ์ ว่าตรงตามเนื้อหาและ
วัตถุประสงค์ของการวิจัยและคำแนะนำข้อเสนอแนะ จากนั้นนำไปปรับปรุงแก้ไขตาม
ข้อเสนอแนะของอาจารย์ที่ปรึกษา 2 ท่าน 4) นำแบบสัมภาษณ์ที่ปรับปรุงแก้ไขตาม
ข้อเสนอแนะของอาจารย์ที่ปรึกษา ให้ผู้เชี่ยวชาญตรวจสอบเครื่องมือ จำนวน 3 ท่าน ตรวจ
เครื่องมือว่าข้อคำถามมีความสอดคล้องตามวัตถุประสงค์และเนื้อหาหรือไม่ จากนั้นจึงนำไป
แก้ไขปรบัปรุงตามข้อเสนอแนะของผู้เชี่ยวชาญต่อไป 

4. การเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยได้ใช้วิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลที่หลากหลาย เพ่ือให้
ได้ข้อมูลตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย มีวิธีการดังนี้ 

1) การศึกษาข้อมูลจากเอกสาร (Documentary Study) เป็นการเก็บข้อมูล
ในลักษณะข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Data) และทุติยภูมิ (Secondary Data) จากพระไตรปิฎก 
เอกสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา หนังสือ ตำรา และเอกสารงานวิชาการต่างๆ ทั้งที่เป็น
หนังสือและสื่อสิ่งพิมพ์อิเล็กทรอนิกส์ ในการนี้ผู้วิจัยจะเลือกเฉพาะในส่วนที่เชื่อมโยงหรือที่มี
ส่วนสัมพันธ์กับเนื้อหาสาระและกรอบแนวคิดในการวิจัย 

2) การสัมภาษณ์ (Interview) ให้ผู้ถูกสัมภาษณ์ตอบตามกรอบแนวคิดการ
วิจัยที่ได้ตั้งประเด็นไว้และตอบอย่างอิสระในการตอบ โดยข้อมูลที่ได้จะเป็นข้อมูลปฐมภูมิ 
(Primary Data) ทั้งหมดทำให้ทราบภาพสะท้อนข้อเท็จจริงตามกรอบแนวคิดการวิจัยและนำ
ข้อมูลทุกส่วนที่ได้รับมาทำการวิเคราะห์ข้อมูล 

5. การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยดำเนินการวิเคราะห์ข้อมูลจากการรวบรวมมาอย่าง
เป็นระบบ โดยใช้ข้อมูล 2 ส่วน ดังนี้ 1) ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาเอกสาร ใช้วิธีการวิเคราะห์
เอกสารเนื้อหา (Content Analysis) นำเสนอข้อมูลด้วยวิธีการพรรณนาความ 2) ข้อมูลที่ได้
จากการสัมภาษณ์ (Interview) ใช้วิธีการวิเคราะห์แบบอุปนัย (Analytic Induction) โดยนำ
ข้อมูลมาเรียบเรียงและจำแนกวิเคราะห์สังเคราะห์อย่างเป็นระบบ จากนั้นนำมาตีความหมาย
เชื่อมโยงความสัมพันธ์และสร้างข้อสรุปจากข้อมูลต่าง ๆ ที่รวบรวมได้ โดยทำไปพร้อมๆ กับการ
เก็บรวบรวมข้อมูล 

 



6  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ผลการวิจัย 
 ผลการศึกษาวิจัยเรื่อง “การพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยตามแนวพุทธของตำบลพญา
แก้วอำเภอเชียงกลางจังหวัดน่าน” มีผลการวิจัยตามวัตถุประสงค ์ดังนี้ 

1. หลักการจัดการเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญาแก้ว  
1) หลักการจัดการเกษตรแปลงใหญ่ลำไย ได้แก่ ด้านบุคคล มีคณะกรรมการ

เป็นกลไกขับเคลื่อนที่สำคัญมาก ด้านข้อมูลและแผนการปฏิบัติงาน มีวางระบบจัดเก็บข้อมูล
อย่างเป็นระบบ ด้านการบริหาร ใช้รูปแบบคณะกรรมการและให้สมาชิกมีส่วนร่วม  

2) หลักการบริหารจัดการโครงการระบบส่งเสริมการเกษตรแปลงใหญ่ลำไย
ของตำบลพญาแก้ว สิ่งที่สำคัญที่สุดในการบริหารงาน คือ การประชุมชี้แจงสร้างความเข้าใจ
โครงการแก่ผู้เกี่ยวข้องทุกระดับ ให้เป็นแนวทางเดียวกัน มีการวางแผนงานแบบบูรณาการกับ
หน่วยงานต่างๆ เช่น หน่วยงานในสังกัดกระทรวงเกษตรและสหกรณ์ภายในจังหวัดน่านโดย
ดำเนินการตามนโยบายของกรมส่งเสริมการเกษตร ได้รับการสนับสนุนงบประมาณและ
เทคโนโลยีรวมทั้งนวัตกรรมมาใช้ ให้คำแนะนำและติดตามผลการดำเนินงานอย่างต่อเนื่อง และ
สมาชิกมีส่วนร่วมในทุกข้ันตอนการดำเนินงาน  

2. หลักการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยตามแนวพุทธของตำบลพญาแก้ว มี
การพัฒนา 5 ด้าน คือ 1) ด้านการลดต้นทุนการผลิต 2) ด้านการเพ่ิมประสิทธิภาพการผลิต 3) 
ด้านคุณภาพผลผลิต 4) ด้านการรับรองมาตรฐานสินค้า และ 5) ด้านการตลาด  

1) ด้านการลดต้นทุนการผลิต สิ่งสำคัญในการดำเนินงานลำดับแรก คือ การ
จัดทำข้อมูลต้นทุนการผลิต การจัดทำบัญชี และการวิเคราะห์ต้นทุนเพ่ือทำแผนลดต้นทุนการ
ผลิต รวมทั้งวิเคราะห์สภาพดิน จัดทำฐานเรียนรู้การลดต้นทุน เช่น การตัดแต่งก่ิงเพ่ือให้ลำไยมี
คุณภาพดีมีขนาดผลโตขายได้ราคาดี ทำให้มีรายได้มากกว่ารายจ่าย  มีการฝึกอบรมทั้ง
ภาคทฤษฎีและปฏิบัติเพ่ือสร้างความเข้าใจแก่สมาชิกมากยิ่งขึ้น รวมทั้งการติดตามประเมินผล 
ซ่ึงดำเนินการในรูปแบบของเวทีชุมชน การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ 

2) ด้านการเพิ่มประสิทธิภาพการผลิต จัดเวทีชุมชนเพ่ือศึกษาข้อมูลและ
วิเคราะห์ข้อมูลการผลิตว่ามีจุดเด่นจุดอ่อนตรงไหน แล้วจัดทำฐานเรียนรู้การเพ่ิมประสิทธิภาพ
การผลิต ดำเนินการฝึกอบรมถ่ายทอดความรู้ การศึกษาดูงาน การค้นหาเกษตรกรต้นแบบที่
ประสบความสำเร็จ ถอดบทเรียนเพ่ือนำองค์ความรู้ทำเป็นสื่อเผยแพร่และสร้างเป็นวิทยากร
ต้นแบบ สมาชิกมาแลกเปลี่ยนเรียนรู้แล้วนำมาปฏิบัติ 

3) ด้านคุณภาพผลผลิต มีการวิเคราะห์ข้อมูลคุณภาพผลผลิตว่าเดิมเป็น
อย่างไร จากนั้นนำข้อมูลที่ได้จากการวิเคราะห์ มากำหนดเป้าหมายร่วมกัน โดยให้มีการพัฒนา



7 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ขนาดลำไยให้ได้ขนาด AA ร้อยละ 60 สีสวย รสชาติหวานและมีความปลอดภัยต่อผู้บริโภค 
เพราะว่าเป็นที่ต้องการของตลาด มีการจัดทำฐานเรียนรู้ด้านเทคโนโลยีการตัดแต่งก่ิงและช่อผล 
การราดสารโปแตสเซี่ยมคลอเรตเพ่ือชักนำการออกดอก การใส่ปุ๋ยให้ถูกต้องและเหมาะสม มี
การศึกษาดูงานแลกเปลี่ยนเรียนรู้จากแปลงที่ประสบผลสำเร็จ 

 4) ด้านการรับรองมาตรฐานสินค้า มีการกำหนดเป้าหมายในการเข้าร่วม
โครงการมาตรฐาน GAP ร่วมกัน โดยเกษตรกรทุกคนต้องได้รับการรับรองทุกแปลง ได้รับการ
สนับสนุนโครงการและงบประมาณจากกรมส่งเสริมการเกษตรในการฝึกอบรม รวมทั้งตรวจ
ประเมินแปลงเบื้องต้น มีหน่วยงานร่วมบูรณาในการขับเคลื่อนงานให้บรรลุเป้าหมาย ได้แก่ 
ศูนย์วิจัยและพัฒนาการเกษตรน่าน กรมวิชาการเกษตรทำหน้าที่ตรวจรับรองแปลง สถานี
พัฒนาที่ดินน่าน ส่งเสริมการผลิตปุ๋ยหมัก ปุ๋ยชีวภาพ สารไล่แมลง การปรับปรุงบำรุงดิน เพื่อลด
การใช้ปุ๋ยเคมีและสารเคมี เกษตรกรปฏิบัติตามหลักเกณฑ์เง่ือนไขที่กำหนด 

5) ด้านการตลาด จำเป็นต้องมีการฝึกอบรมถ่ายทอดความรู้ จัดทำฐานเรียนรู้
เพ่ือพัฒนาลำไยให้มีคุณภาพดี ตรงกับความต้องการของตลาด โดยใช้การตลาดนำการผลิตตาม
นโยบายของกระทรวงเกษตรฯ มีการค้าขายกับพ่อค้าประเทศจีนและพ่อค้าต่างจังหวัดมานาน 
บูรณาการจำหน่ายสินค้าแบบออนไลน์กับภาคเอกชน เพ่ือขยายโอกาสด้านการตลาดให้มี
ช่องทางมากขึ้น เช่น การขายออนไลน์บน Facebook, Line การจัดงานประชาสัมพันธ์สวน
ลำไยทุกปี มีการวางแผนด้านการตลาดร่วมกับสมาชิกแปลงใหญ่ กำหนดรูปแบบการขาย และ
ส่งเสริมการแปรรูปเพ่ือเพ่ิมมูลค่าและเพ่ิมช่องทางการตลาด รวมทั้งสนับสนุนสินเชื่อให้แก่กลุ่ม
วิสาหกิจชุมชนเพื่อขับเคลื่อนด้านการตลาดให้มีประสิทธิภาพเกิดความเข้มแข็ง  

ผลกระทบเกี่ยวกับการจัดการแปลงใหญ่ในสถานการณ์การระบาดของเชื้อ
ไวรัสโคโรน่า (โควิด-19) ส่วนใหญ่ได้รับผลกระทบด้านการจำหน่ายผลผลิตและด้านการตลาด 
เนื่องจากภาวะวิกฤตโควิด-19 ทำให้พ่อค้าจากประเทศจีนและพ่อค้าส่งออกไม่สามารถมาซื้อ
ลำไยตามที่ได้ตกลงกันไว้ เป้าหมายการดำเนินงานของกลุ่มที่วางแผนในการจำหน่ายเป็นการ
ขายแบบสดช่อตะกร้าขาว 100 % นั้นปรากฏว่าขายได้ประมาณ 50 % เท่านั้น ที่ เหลือ
เกษตรกรขายแบบร่อนให้กับพ่อค้าในพ้ืนที่ ซึ่งขายได้ราคาต่ำกว่าแบบสดช่อตะกร้าขาวกิโลละ 
10 บาททำให้รายได้ลดลงมาก นอกจากนี้ยังมีผลกระทบด้านแรงงาน เนื่องจากขาดแรงงานใน
การเก็บเกี่ยวจึงเก็บเกี่ยวไม่ทันบ้าง วิธีการจัดการส่วนใหญ่เกษตรกรต้องปรับเปลี่ยนเป้าหมาย
จากขายแบบสดช่อมาขายแบบร่อนให้กับพ่อค้าในพ้ืนที่  แต่ก็ยังมีสมาชิกบางคนที่ลำไยมี
คุณภาพดี สามารถขายให้กับพ่อค้าเจ้าประจำได ้สมาชิกหลายรายหันมาเพ่ิมช่องทางการขายผล
สดทางออนไลน์ และส่วนใหญ่บอกว่าต้องปรับตัวให้เข้ากับสถานการณ์ยอมรับกับสิ่งที่เกิดขึ้น 



8  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

และหันมาพ่ึงพาหลักพุทธธรรมและหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง ซึ่งก็ได้ปฏิบัติกันอยู่แล้ว 
และนำเทคโนโลยีและนวัตกรรมใหม่ๆ มาแก้ปัญหาและเพ่ิมมูลค่าให้มากขึ้น 

3. หลักพุทธธรรมเกี่ยวกับการจัดการและการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของ
ตำบลพญาแก้ว ใช้หลักพุทธธรรมและหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของพระบาทสมเด็จพระ
เจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 9 ทุกประการ ประกอบด้วย 3 ห่วง 2 เงื่อนไข ดังนี้ ความพอประมาณ เป็น
ความพอดี ความมีเหตุผล การมีภูมิคุ้มกันที่ดีในตัว เงื่อนไขความรู้ ประกอบด้วยความรอบรู้
เกี่ยวกับวิชาการต่างๆ ที่เกี่ยวข้องอย่างรอบด้าน และเงื่อนไขคุณธรรม ที่จะต้องเสริมสร้าง
ประกอบด้วยความตระหนักในคุณธรรม มีความซื่อสัตย์สุจริตและมีความอดทน มีความเพียรใช้
สติปัญญาในการดำเนินชีวิต มีผลการวิจัย ดังนี้ 
 1) ด้านการบริหารจัดการเกษตรแปลงใหญ่ลำไย  
 (1) หลักอริยสัจ ได้แก่ ศึกษาปัญหาเกี่ยวกับเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญา
แก้ว (ทุกข์) ศึกษาค้นหาสาเหตุแห่งปัญหาดังกล่าว (สมุทัย) ศึกษาค้นหาเป้าประสงค์ที่จะก้าว
ผ่านปัญหาดังกล่าวที่ได้วางไว้ร่วมกัน (นิโรธ) ศึกษาค้นคว้าหาแนวทางกระบวนการวิธีการที่จะ
ให้บรรลุถึงเป้าประสงค์ท่ีได้ตั้งไว้นั้น แล้วลงมือกระทำตามทุกขั้นตอนอย่างรอบคอบ (มรรค)  
 (2) สาราณียธรรม ได้แก่ ธรรมที่เป็นเหตุให้ระลึกถึงกันมีอุปการะมาก ทำให้เป็นที่
รักที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความสงเคราะห์ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน เพ่ือความไม่ทะเลาะวิวาทกัน เพ่ือ
ความรักสามัคคีต่อกัน เพ่ือความเป็นหมู่คณะอันหนึ่งอันเดียวกันของสมาชิกเกษตรแปลงใหญ่
ลำไยพญาแก้ว   
 (3) สัปปุริสธรรม ได้แก่ คุณธรรมคุณงามความดีเป็นตัวคอยกำหนดให้ผู้บริหารใน
ฐานะเป็นคณะกรรมการเกษตรแปลงใหญ่ลำไยพญาแก้วต้องปกครองช่วยเหลือสมาชิก สมควร
ต้องกระทำตนเป็นแบบอย่างที่ดีให้กับบุคลากรอื่นและจะต้องบังคับใจตนเองให้อยู่ในกรอบของ
ศีลธรรมอันดี  
 (4) หลักธรรมเพ่ือการบริหารตนบริหารคนและบริหารงาน  ได้แก่ 1) หลักปาปณิ
กธรรมเพ่ือการบริหารตน 2) หลักสังคหวัตถุธรรมเพ่ือการบริหารคน 3) หลักอิทธิบาทเพ่ือการ
บริหารงาน 
  2) ด้านการพัฒนาการเกษตรแปลงใหญ่ลำไย หลักธรรมที่ใช้ในการพัฒนาเกษตร
แปลงใหญ่ลำไย คือ จักรคือล้อที่นำไปสู่เป้าหมาย ทิฏฐธัมมิกัตถะประโยชน์ปัจจุบัน อิทธิบาท
นำไปสู่ความสำเร็จ และพละกำลังที่นำไปสู่เป้าประสงค์ที่วางไว้ร่วมกันของสังคมพุทธเกษตร
เชยีงกลาง 
 



9 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

อภิปรายผลการวิจัย 
ผลจากการวิจัย “การพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยตามแนวพุทธของตำบลพญา

แก้วอำเภอเชียงกลางจังหวัดน่าน” พบว่า หลักการจัดการเกษตรแปลงใหญ่ลำไย มี 5 ด้าน คือ  
ด้านบุคคล ได้จัดตั้งคณะกรรมการเพ่ือเป็นองค์กรที่ผลักดันวิสัยทัศน์พันธกิจและกล

ยุทธ์และทำหน้าที่เป็นกลไกในการขับเคลื่อนเกษตรแปลงใหญ่ลำไยฯ ไปสู่เป้าหมาย แต่ละท่าน
มีความเสียสละ เข้าใจงาน ประสานงานกับเจ้าหน้าที่และสมาชิกอย่างดี สมาชิกทุกคนให้ความ
ร่วมมือในการประชุม อบรม ถ่ายทอดความรู้ ศึกษาดูงาน เจ้าหน้าที่ที่เกี่ยวข้องก็ได้ติดตามงาน
อย่างต่อเนื่อง ทั้งนี้อาจเป็นเพราะว่า ชาวบ้านพญาแก้วได้รับการสนับสนุนจากส่วนราชการ ให้
เป็นตำบลตัวอย่างต้นแบบในการน้อมนำปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของพระบาทสมเด็จพระ
เจ้าอยู่หัวมาใช้ในการดำเนินชีวิต ภายใต้การนำโดยมีพระครูศีลนันทโชติ (อินทอง สีลโชโต) รอง
เจ้าคณะอำเภอเชียงกลาง เจ้าอาวาสวัดพญาแก้ว เป็นผู้นำทางจิตวิญญาณมีการสอนหลักธรรม
ให้แก่ประชาชน ร่วมกับผู้นำโดยธรรมชาติ ปราชญ์ชาวบ้าน ผู้ใหญ่บ้าน กำนัน รวมทั้งเจ้าหน้าที่
ทางราชการทุกส่วนงานที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับเกษตรแปลงใหญ่ลำไย และได้เป็นหน่วยอบรม
ประชาชนประจำตำบลพญาแก้ว (อ.ป.ต.พญาแก้ว) ขององค์กรคณะสงฆ์ทางพระพุทธศาสนาซึ่ง
เป็นเสาหลักของประเทศไทยเรา ที่ได้น้อมนำหลักการพัฒนา 8 ด้าน มาพัฒนาไปพร้อมกัน 
ได้แก่ ด้านศีลธรรมและวัฒนธรรม สุขภาพอนามัย สัมมาชีพ สันติสุข ศึกษาสงเคราะห์ สาธารณ
สงเคราะห์ กตัญญูกตเวทิตาธรรม และด้านสามัคคีธรรม สอดคล้องกับแนวคิดเศรษฐกิจ
พอเพียง เรื่องสามห่วงสองเงื่อนไข ของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่ รัชกาลที่ 9 สรุปใจความได้
ว่า พอประมาณในทุกอย่าง มีเหตุผลในการตัดสินใจเกี่ยวกับระดับของความพอเพียงนั้น มี
ภูมิคุ้มกันที่ดีในตัวเอง การเตรียมตัวให้พร้อมรับผลกระทบและการเปลี่ยนแปลงทุกด้าน เงื่อนไข
ความรู้ มีความรอบรู้เกี่ยวกับวิชาการอย่างรอบด้าน เงื่อนไขคุณธรรม ตระหนักในคุณธรรม มี
ความซื่อสัตย์สุจริตและมีความอดทน มีความเพียร ใช้สติปัญญาในการดำเนินชีวิต” 
(พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ภูมิพล อดุลยเดช, 2565) และยังสอดรับกับพุทธปรัชญา เรื่อง
อริยสัจ สรุปการตีความสำคัญได้ว่า ศึกษากำหนดรู้ปัญหาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยฯ จดบันทึกว่า
อะไรคือปัญหาเรียงตามลำดับความสำคัญ (ทุกข์) ศึกษาค้นหาจดบันทึกสาเหตุปัจจัยที่ส่งผลที่
ทำให้เกิดปัญหาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยกำหนดละ (สมุทัย) ศึกษาค้นหาจดบันทึกเป้าหมายที่จะ
ให้หลุดพ้นจากปัญหาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยทำให้แจ้ง (นิโรธ) ศึกษาค้นหาจดบันทึกกระบวน
วิธีการที่จำให้หลุดพ้นปัญหาดำเนินไปสู่เป้าหมายที่วางไว้ให้ได้ (มรรค) เรียกว่าวิเคราะห์ตาม
แนวอริยสัจ (สํ.ม. (ไทย) 19/1665/528) ยังสอดคล้องกับงานวิจัยของพระมหาวีระศักดิ์ อภิ
นนฺทเวที (แสงพงษ์) เรื่อง “การบูรณาการหลักพุทธธรรมกับเกษตรทฤษฎีใหม่ของศาสตร์
พระราชา” สรุปใจความได้ว่า เกษตรทฤษฎีใหม่ คือ แนวทางพระราชดำริที่พระบาทสมเด็จพระ



10  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช รัชกาลที่ 9 ทรงพระราชทานไว้ให้แก่เกษตรกรไทยนำไปปฏิบัติ
เพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตให้ดีขึ้น ทำให้เกษตรกรสามารถพ่ึงพาตนเองได้แม้ในยามที่มีปัญหาด้าน
การตลาดหรือสภาพแวดล้อมอยู่ในภาวะวิกฤติ ภายใต้หลักเศรษฐกิจพอเพียงส่งเสริมความ
เข้มแข็งในชุมชน (พระมหาวีระศักดิ์ อภินนทเวที (แสงพงษ์), 2562) ทั้งนี้ยังสอดคล้องกับ
ผลงานวิจัยของกมลรัตน์ ถิรพงษ์ เรื่อง “นโยบายเกษตรแปลงใหญ่กับบริบทของภาคเกษตรไทย
ในปัจจุบัน” สรุปใจความได้ว่า ที่สอดคล้อง คือ หลังมีการส่งเสริมนโยบายเกษตรแปลงใหญ่
ส่งผลให้ต้นทุนการผลิตสินค้าเกษตรลดลง และผลผลิตเพ่ิมขึ้น และเมื่อวิเคราะห์ SWOT 
Analysis ของนโยบาย พบว่า จุดแข็งคือการที่ภาคเกษตรของประเทศไทยมีหน่วยงานที่ ให้
ความช่วยเหลือและสนับสนุนภาคเกษตรอย่างชัดเจน ทำให้การดำเนินนโยบายสามารถทำได้
อย่างมีประสิทธิภาพ 

ด้านข้อมูลและแผนการปฏิบัติงาน พบว่า คณะกรรมการเกษตรแปลงใหญ่ลำไย
ของตำบลพญาแก้วได้วางระบบจัดเก็บข้อมูลอย่างเป็นระบบ มีข้อมูลพื้นที่ ข้อมูลสมาชิก ข้อมูล
ผลผลิต มีการประชุมปรึกษาหารือ มีแผนการปฏิบัติงานชัดเจนทั้งระดับตำบล อำเภอ และ
จังหวัด ทั้งนี้อาจเป็นเพราะว่า คณะกรรมการเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญาแก้ว ได้นำ
องค์ความรู้ที่ได้จากแนวปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของในหลวงมารวมกับแนวคิดคณะสงฆ์ อ.
ป.ต.พญาแก้ว ในการบริหารครอบครัวโดยการจดบันทึกรายรับรายจ่ายวิเคราะห์สิ่งจำเป็นและ
สิ่งของฟุ่มเฟือย จึงได้เก็บรวบรวมข้อมูลพ้ืนฐานของรายครอบครัว เพ่ือนำมาวิเคราะห์เป็นองค์
รวมของหมู่บ้าน วางแผนดำเนินการ สอดคล้องกับแนวคิดเศรษฐกิจพอเพียง ของในหลวง
รัชกาลที่  9 เรื่องการทำบัญชีครัวเรือน สรุป ใจความได้ว่ า “บัญชีครัว เรือน (home 
accounting) เป็นการนำการบัญชีมาประยุกต์เพ่ือเป็นเครื่องมืออย่างหนึ่ง เพ่ือที่จะทำให้
ครัวเรือนและหรือผู้ประกอบกิจการทราบถึงผลกำไรหรือขาดทุนจากการประกอบธุรกิจนั้น” 
(ภัทรา เรืองสินภิญญา, 2555)  

ด้านการบริหาร ใช้หลักการบริหารในรูปแบบคณะกรรมการและให้สมาชิกมีส่วน
ร่วม มีความโปร่งใส มีความเข้มแข็ง ทั้งนี้อาจเป็นเพราะว่า เกษตรกรแปลงใหญ่ลำไยของตำบล
พญาแก้วฯ มีการช่วยเหลือตัวเองและช่วยเหลือซึ่งกันและกัน มุ่งให้เกิดความสมดุลและพร้อม
ต่อการรองรับการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วและกว้างขวาง ทั้งทางวัตถุสังคม สิ่งแวดล้อม และ
วัฒนธรรมจากโลกภายนอกได้อย่างดี ซึ่งสอดคล้องกับหลักการดำเนินงานของสหกรณ์ ของถา
ปกรณ์ กำเนิดศิริ ที่กล่าวว่า การร่วมมือกัน ระบบสหกรณ์เป็นระบบที่ใช้ประโยชน์และมีชีวิต
ความเป็นอยู่ร่วมกัน และเป็นระบบเอ้ือประโยชน์ซึ่งกันและกัน โดยหลักการดำเนินงานของ
สหกรณ์ คือ การร่วมมือกัน (ถาปกรณ์ กำเนิดศิริ, 2565)  



11 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ด้านการสร้างความรู้ความเข้าใจ มีเจ้าหน้าที่ราชการจากหน่วยงานที่เกี่ยวข้องเข้า
มาช่วยเหลือทำการประชุมชี้แจงสร้างความรู้ความเข้าใจโครงการแก่คณะกรรมการและสมาชิก
ให้เป็นแนวทางเดียวกันเพ่ือการทำงานที่เป็นระบบ ทั้งนี้อาจเป็นเพราะว่า คณะกรรมการเป็นผู้
ประสานสิบทิศ ใช้กลุ่มทางสังคมให้เป็นประโยชน์ คือ บวร อันหมายถึงชาวบ้านเกษตรกรแปลง
ใหญ่ลำไยพญาแก้ว วัด องค์กรทางพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นที่พ่ึงทางใจให้หลักธรรมในการ
ดำเนินชีวิตในการประกอบอาชีพในการทำเกษตรแปลงใหญ่ลำไยพญาแก้ว และราชการหรือ
โรงเรียน เป็นตัวแทนแหล่งความรู้ มีหน้าที่ให้องค์ความรู้เกี่ยวกับเกษตรแปลงใหญ่ลำไยพญา
แก้ว เมื่อทั้งสามกลุ่มร่วมมือกัน พร้อมเพรียงกันลงมือทำเกษตรแปลงใหญ่ลำไย พร้อมรับผลที่
เกิดจากผลิตนั้นประโยชน์ความสุขความเจริญจึงเกิดขึ้น สอดคล้องกับแนวคิดเรื่องการ
เกษตรกรรม : ปราชญ์ชาวบ้านและภูมิปัญญาท้องถิ่น ของนายกี ใจวงศ์ สรุปใจความได้ว่า 
ปราชญ์ชาวบ้าน บุคคลที่เป็นเจ้าของภูมิปัญญาชาวบ้านและนำภูมิปัญญาไปใช้ประโยชน์ในการ
ดำรงชีวิต จนประสบความสำเร็จ สามารถถ่ายทอดเชื่อมโยงคุณค่า ของอดีตกับปัจจุบันได้
เหมาะสม เพ่ือที่จะดำรงชีวิตรอดอย่างมีความสุข ซึ่งได้สืบทอดและเชื่อมโยงมาอย่างต่อเนื่อง
ตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน (นายกี ใจวงศ์ และคณะ, 2565)  

ด้านการปฏิบัติตามแผน ได้ทำงานตามแผนที่กำหนดไว้แบบบูรณาการเข้ากับทุก
ศาสตร์และหน่วยงานราชการและภาคเอกชนที่เกี่ยวข้อง ทั้งนี้อาจเป็นเพราะว่า คณะกรรมการ
กลุ่มเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญาแก้ว ได้ไปศึกษาดูงานจากผู้ที่ประสบความสำเร็จ ใน
การทำเกษตรแปลงใหญ่มา แล้วได้องค์ความรู้จากส่วนราชการ โดยเฉพาะเกษตรอำเภอเชียง
กลาง เกษตรจังหวัดน่าน และองค์ความรู้จากพระสงฆ์ในพ้ืนที่ โดยคำนึงถึงความเป็นไปได้ของ
วิกฤตการแพร่ระบาดของเชื้อที่เกิดขึ้น เกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญาแก้วมีความ
รอบคอบที่จะนำความรู้เหล่านั้นมาพิจารณาให้เชื่อมโยงกัน เพ่ือประกอบการวางแผนและความ
ระมัดระวังในการปฏิบัติ สอดคล้องกับพระราชดำรัสพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว  ซึ่งท่าน
พระราชทานให้กับประชาชนเนื่องในโอกาสต่างๆ อยู่เนืองๆ แม้หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงก็
เช่นเดียวกัน จะต้องมีเง่ือนไขด้านคุณธรรมเข้ามาเกี่ยวข้องกับชีวิตและหน้าที่การงาน ในทุกกลุ่ม
อาชีพ เงื่อนไขด้านคุณธรรมที่พระบาทสมเด็จพระ เจ้าอยู่หัว มีพระบรมราโชวาทให้น้อมนำมา
ปฏิบัติ คือ 1) ให้ทุกคนคิด พูด ทำ ด้วยความเมตตาต่อกัน 2) ให้ทุกคนช่วยเหลือเกื้อกูลต่อกัน 
ประสานประโยชน์ให้เกิดขึ้นทั้งต่อตนเองผู้อ่ืนและสังคม 3) ให้ทุกคนประพฤติสุจริต อยู่ใน
ระเบียบแบบแผนของกติกาทางสังคมอย่างเท่าเทียมกันและ 4) ให้ทุกคนมีเหตุมีผลดำรงตนอยู่
บนความถูกต้อง (พระราชดำรัสพระบามสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว, 2565)  

ด้านงบประมาณ รัฐบาล (ราชการ) ได้สนับสนุนงบประมาณโครงการตามความ
ต้องการของกลุ่มเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญาแก้วอำเภอเชียงกลางจังหวัดน่าน ทั้งนี้



12  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

อาจเป็นเพราะว่า การรวมกลุ่มของกลุ่มเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญาแก้ว อย่างเหนียว
แน่นมั่นคง เกิดพลังการต่อรองในการให้ภาครัฐเข้ามาช่วยสนับสนุนงบประมาณในการลงทุนแก่
มวลสมาชิก สอดคล้องกับแนวคิดการขับเคลื่อนนโยบายสำคัญ เรื่องโครงการตามนโยบาย 
สำคัญ (Agenda) 15 โครงการ ของกระทรวงเกษตรและสหกรณ์ “การสร้างกลไกที่ช่วยให้
เกษตรกรที่ประสบปัญหาทางการเงินและไม่สามารถเข้าถึงบริการทางการเงินในระบบการเงิน
กระแสหลัก เช่น สถาบันการเงิน กองทุนการเงินของรัฐ เป็นหลักการนโยบายการเงินที่สำคัญ
ของประเทศ ที่ควรจะต้องมีระบบการเงินที่มีประสิทธิภาพ เพ่ือให้เกิดการลงทุนพัฒนาการผลิต
และผลิตภัณฑ์ที่ส่งผลให้มีการปรับเพ่ิมผลิตภาพการผลิต และนำไปสู่การสร้างรายได้ลดความ
เหลื่อมล้ำ ตลอดจนสร้างการเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจ (กระทรวงเกษตรและสหกรณ์, 2565) 

หลักการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญาแก้วมี 5 ด้าน คือ ด้านการ
ลดต้นทุนการผลิต ด้านการเพ่ิมประสิทธิภาพการผลิต ด้านคุณภาพผลผลิต ด้านการรับรอง
มาตรฐานสินค้า และด้านการตลาด ด้านการลดต้นทุนการผลิต พบว่าได้มีการจัดทำบัญชี เพ่ือ
นำข้อมูลมากำหนดราคาให้พออยู่ได้ที่ราคาสมดุลทั้งผู้รับซื้อและผู้ขาย มีการลดในสิ่งที่ไม่จำเป็น
ลง มีฐานเรียนรู้ต้นแบบ และมีหน่วยงานให้การสนับสนุนด้านวิชาการและงบประมาณ มีการ
สรุปผลที่เกิดข้ึนและพัฒนาต่อยอด ด้านการเพ่ิมประสิทธิภาพการผลิตเน้นถึงเรื่องระบบน้ำ การ
ปรับปรุงดิน การตัดแต่งก่ิง ศึกษาหาความรู้ใหม่ๆ ทั้งในกลุ่มและนอกกลุ่ม ด้านคุณภาพผลผลิต 
ได้กำหนดเป้าหมายร่วมกันในการพัฒนาคุณภาพผลผลิตให้เป็นที่ต้องการของตลาด ได้ เน้นการ
ใช้เทคโนโลยีในการทำให้คุณภาพผลลำไยโต รสชาติหวาน ปลอดภัย ด้านการรับรองมาตรฐาน
สินค้า ได้รับการรับรองมาตรฐาน GAP ทุกรายทุกแปลง 100% ในด้านการตลาด ใช้หลักตลาด
นำการผลิต โดยติดต่อประสานงานกับพ่อค้าล่วงหน้า เน้นสินค้าดีมีกำไร ซื่อสัตย์สุจริตโปร่งใส
และเป็นธรรมกับทุกฝ่าย มีการนำนวัตกรรมใหม่ๆ มาใช้ทำให้การพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่
ดำเนินต่อไปอย่างมีคุณภาพอาจเป็นเพราะว่า กลุ่มแปลงใหญ่ลำไยตำบลพญาแก้วมีความ
ต้องการที่จะพัฒนาการผลิตลำไยให้มีคุณภาพและมาตรฐานที่ดีตามความต้องการของตลาดเป็น
ทุนเดิมอยู่แล้ว ประกอบกับหน่วยงานในสังกัดกระทรวงเกษตรและสหกรณ์ มีการทำงานแบบ
บูรณาการ กับภาคเอกชนและหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง มีการศึกษาข้อมูลและวิเคราะห์ข้อมูลใน
การนำมาวางแผนพัฒนาทั้ง 5 ด้าน สอดคล้องกับผลงานวิจัยของ บุหงา จินดาวานิชสกุล เรื่อง 
“แนวทางการส่งเสริมการเกษตรแปลงใหญ่ในการผลิตลำไยนอกฤดูจังหวัดสระแก้ว” ที่กล่าวว่า 
เกษตรกรได้รับรู้ข่าวสารจากเกษตรตำบลระดับมากและความเข้าใจน้อยที่สุด คือ การนำ
เทคโนโลยีหรือนวัตกรรมเข้ามาร่วมในการผลิต เกษตรกรมีความต้องการการส่งเสริมการเกษตร
ในระดับมาก โดยมีความต้องการระดับมากที่สุด 3 ประเด็น ได้แก่ ความต้องการการผลิตลำไย
คุณภาพมาตรฐาน GAP ความต้องการการฝึกอบรม และความต้องการการสนับสนุนปัจจัยการ



13 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ผลิต เกษตรกรมีปัญหาระดับปานกลาง 2 ประเด็น ได้แก่ ความเข้มแข็งของกลุ่มแปลงใหญ่ และ
ความรู้และประสบการณ์การผลิตลำไยนอกฤดู และแนวทางการส่งเสริม ได้แก่ การส่งเสริม
เกษตรกรในรูปแบบฝึกอบรมการผลิตลำไยคุณภาพมาตรฐาน GAP ร่วมกับการเยี่ยมเยียนใน
พ้ืนที่ ส่งเสริมการจัดทำแปลงเรียนรู้โดยสนับสนุนปัจจัยการผลิต การส่งเสริมการรวมกลุ่มเพ่ือ
การแลกเปลี่ยนเรียนรู้และการบริหารจัดการร่วมกันเพ่ือการลดต้นทุน เพ่ิมผลผลิต ยกระดับ
คุณภาพผลผลิตสู่มาตรฐานสอดคล้องความต้องการตลาด (บุหงา จินดาวานิชสกุล, 2561) 
นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับผลงานวิจัยของ กานต์ เสกขุนทด เรื่อง “การพัฒนาการดำเนินงาน
ระบบส่งเสริมการเกษตรแบบแปลงใหญ่ไปสู่การปฏิบัติ” ที่กล่าวว่า ปัจจัยที่ ส่งผลต่อการ
ดำเนินงานระบบส่งเสริมการเกษตรแบบแปลงใหญ่ ในภาพรวมอยู่ในระดับปานกลางโดยปัจจัย
ที่ส่งผลต่อการดำเนินงาน ได้แก่ ด้านการลดต้นทุน ด้านการพัฒนาคุณภาพผลผลิตและด้าน
การตลาด ปัญหาการดำเนินงานระบบส่งเสริมการเกษตรแบบแปลงใหญ่ ในภาพรวมอยู่ใน
ระดับปานกลาง โดยด้านที่มีปัญหาสูงสุด คือ ด้านการพัฒนาเกษตรกร ด้านการดำเนินการและ
ด้านการประชาสัมพันธ์ และแนวทางการพัฒนาการดำเนินงานระบบส่งเสริมการเกษตรแบบ
แปลงใหญ่ รัฐควรการส่งเสริมโดยมีการถ่ายทอดความรู้จัดทำข้อมูลเกษตรกร และมีการ
ประชาสัมพันธ์การเข้าร่วมโครงการ ควรพัฒนาเกษตรกรเกี่ยวกับการลดต้นทุนการผลิต การ
เพ่ิมประสิทธิภาพการผลิตและการจัดการแปลงเกษตร ส่งเสริมให้มีการใช้ปัจจัยการผลิตร่วมกัน 
พัฒนาช่องทางการตลาด และควรทำการประชาสัมพันธ์ให้เกษตรกรเข้าร่วมรับรู้เกี่ยวกับการ
พัฒนาการผลิตการตลาด ด้านการติดตามและประเมินผลควรทำการจัดประชุมเพ่ือทบทวน
เป้าหมายและแนวทางการดำเนินงานโครงการ (กานต์ เสกขุนทด, 2561) 

หลักพุทธธรรมที่เกี่ยวกับเกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญาแก้วอำเภอเชียง
กลางจังหวัดน่าน ได้ใช้หลักธรรมเพ่ือการทำงานหลายรูปแบบ ได้แก่ หลักการบริหารคนใช้หลัก
ปาปณิกธรรม หลักการบริหารงานโดยใช้หลักสังคหวัตถุธรรม หลักอิทธิบาท 4 จักร 4 ทิฏฐธัม
มิกัตถประโยชน์ และพละ 5 ทั้งนี้อาจเป็นเพราะว่าเป็นหมู่บ้านซึ่งเป็นหน่วยอบรมประชาชน
ประจำตำบลพญาแก้ว (อ.ป.ต.พญาแก้ว) สอดคล้องต้องกันกับงานวิจัยของ อัครเดช พรหมกัลป์ 
และคณะ เรื่อง “ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงกับการขับเคลื่อนหน่วยอบรมประชาชนประจำตำบล 
(อ.ป.ต.) ในการพัฒนาสังคมเชิงพุทธบูรณาการภายใต้การขับเคลื่อนตามแนวประชารัฐ” สรุป
ใจความได้ว่า “1) การยกระดับการพัฒนาเพ่ือให้ประชาชนรักษาศีลหรืออธิศีลสิกขา โดย การ
พัฒนาด้านศีลธรรมและวัฒนธรรม คือ การยกระดับโครงการหมู่บ้านรักษาศีล 5 โครงการครู
พระสอนศีลธรรมในโรงเรียนและนอกโรงเรียน การยกระดับโครงการวัด ประชา รัฐ สร้างสุข 2) 
การยกระดับการพัฒนาเพ่ือให้ประชาชนพัฒนาสมาธิหรืออธิจิตสิกขา โดยการพัฒนาด้านการ
เสริมสร้างสันติสุข คือ การยกระดับโครงการแผ่นดินธรรม แผ่นดินทอง” (อัครเดช พรหมกัลป์ 



14  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

และคณะ, 2563) ทั้งยังสอดคล้องกับผลงานวิจัยของ พระมหาวีระศักดิ์ อภินนฺทเวที (แสงพงษ์) 
เรื่อง “การบูรณาการหลักพุทธธรรมกับเกษตรทฤษฎีใหม่ของศาสตร์พระราชา” หลักพุทธธรรม
ที่ส่งเสริมเกษตรทฤษฎีใหม่ของศาสตร์พระราชา ได้แก่ 1) หลักนาถกรณธรรม 10 ส่งเสริมด้าน
การพ่ึงพาตนเอง 2) หลักสังคหวัตถุ 4 ส่งเสริมด้านรวมพลังของเกษตรกร 3) หลักสัปปุริสธรรม 
7 ส่งเสริมด้านการพัฒนาก้าวหน้า (พระมหาวีระศักดิ์  อภินนทเวที (แสงพงษ์), 2562) 
นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับผลงานวิจัยของ วิรัลพัชร บางปลากด เรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์หลัก
พุทธธรรมในการพ่ึงตนเองของกลุ่มเกษตรอินทรีย์บ้านพันเสาอำเภอบางระกำจังหวัดพิษณุโลก” 
ที่กล่าวว่า แนวคิดการพ่ึงตนเองตามหลักพุทธศาสนา เน้นใช้ภูมิปัญญาท้องถิ่นที่มีการสั่งสมคิด
ค้นของปราชญ์ชาวบ้านถือเป็นทุนทางสังคมในการพัฒนาชุมชนโดยถือเอาธรรมเป็นที่พ่ึงในด้าน
จิตใจ นำไปประยุกต์ใช้ในแก้ไขปัญหาและนำไปสู่การปรับปรุงส่งเสริมตนเองให้รู้จักการ
ประมาณ พออยู่พอกิน พ่ึงตนเองได้ รู้จักแบ่งปันเกื้อหนุนกัน (วิรัลพัชร บางปลากด, 2562) 
ตรงกันกับงานวิจัยของ พระมหาก้องไพร สาคโร และคณะ เรื่อง “การบูรณาการพุทธธรรมใน
การพัฒนาก้าวหน้าของเกษตรทฤษฎีใหม่” สรุปใจความได้ว่า การบูรณาหลักพุทธธรรมด้วย
หลักในการพัฒนาก้าวหน้ากับเกษตรทฤษฎีใหม่ด้วยหลักสัปปุริสธรรม 7 ทำให้เกิดผล ได้แก่ ใช้
ชีวิตด้วยความพอดี รู้จักประมาณ มีจิตใจเยือกเย็น รู้จักรอคอย รู้จักความเป็นไปของชุมชนที่ตน
อยู่ว่า มีวัฒนธรรม ความเชื่อนั้นอย่างไร รู้จักให้เกียรติเคารพในความคิดเห็นของผู้ อ่ืน มี
จุดมุ่งหมายบริหารจัดการทรัพยากรดินและน้ำเพ่ือการเกษตร ในที่ดินขนาดเล็กให้เกิดประโยชน์
สูงสุด ทำให้เกษตรกรสามารถเลี้ยงตัวเอง (พระมหาก้องไพร สาคโร (เกตุสาคร) และพระครูสุธี
คัมภีรญาณ, 2563) 

โดยสรุปแล้ว งานวิจัยเรื่องนี้จะเน้นเรื่องการนำหลักพุทธธรรมมาใช้ในการทำเกษตร
แปลงใหญ่ลำไย ซึ่งภาคีเครือข่ายทุกภาคส่วนได้นำหลักพุทธธรรมมาเป็นแนวทางในการปฏิบัติ
ทุกขั้นตอน ทั้งหลักการจัดการเกษตรแปลงใหญ่ลำไย หลักการพัฒนา และการนำหลักพุทธ
ธรรมมาใช้ในการจัดการและพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไย 

 
องค์ความรู้จากการวิจัย  
 องค์ความรู้ที่เกิดจากการวิจัย คือ 3P: MDBS Model หมายถึง 3 หลักการ ได้แก่ 
หลักการจัดการ (management principles) หลักการพัฒนา (development principles) 
และหลักพุทธธรรม (Buddhism) ดังแผนภูมิข้างล่างนี้ 



15 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

 

สามารถอธิบายองค์ความรู้ (3P : 
MDBS Model)  ห ม า ย ถึ ง  3 
หลักการกับหนึ่ งกลุ่มสังคมและ
ขับเคลื่อนด้วยพลังบวร กล่าวคือ 
กลุ่มสังคมตามหลักทิศ 6 ได้แก่  
เบื้องหน้า-บิดามารดา เบื้องขวา-ครู
อาจารย์  เบื้ องหลัง -สามีภรรยา 
เบื้องซ้าย-มิตรสหาย เบื้องล่างทาส
คนใช้ เบื้องบน -สมณะ และพลัง
บวร ได้แก่ บ้าน-ชุมชน วัด-ศาสนา 
โรงเรียน-ราชการ) มีรายละเอียด
ดังต่อไปนี้ 

M: Management Principles หมายถึง หลักการจัดการเกษตรแปลงใหญ่ลำไย
ของตำบลพญาแก้วอำเภอเชียงกลางจังหวัดน่าน 2 ประการ คือ ประการที่ 1 หลักการจัดการ 
ได้ แ ก่  ก า ร ว า งแ ผ น  (Planning) ก ารจั ด อ งค์ ก ร  (Organization) ก ารบั งคั บ บั ญ ช า 
(Commanding) การประสานงาน (Co-ordinating) การควบคุม (Controlling) ประการที่ 2 
หลักการพัฒนา ได้แก่ พัฒนาตน พัฒนาคน และพัฒนางาน 

D: Development Principles หมายถึง หลักการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่ลำไย
ตามแนวพุทธของตำบลพญาแก้วอำเภอเชียงกลางจังหวัดน่าน 3 ประการ อธิบายได้ว่า พัฒนา
ตน พัฒนาคน และพัฒนางาน เพ่ือขับเคลื่อนงานด้านลดต้นทุนการผลิต ด้านการเพ่ิม
ประสิทธิภาพการผลิต ด้านคุณภาพของผลิตภัณฑ์ ด้านการรับรองผลิตภัณฑ์ ด้านการตลาด 

B: Buddhism หมายถึง เศรษฐกิจพอเพียง (Sufficiency Economy) อธิบายได้ว่า 
3 ห่วง คือ ทางสายกลาง ห่วงที่ 1 คือ พอประมาณในทุกอย่าง ความพอดีไม่มากหรือว่าน้อย
จนเกินไปโดยต้องไม่เบียดเบียนตนเองหรือผู้อื่นให้เดือดร้อน ห่วงที่ 2 คือ มีเหตุผล การตัดสินใจ
เกี่ยวกับระดับของความพอเพียงนั้น จะต้องเป็นไปอย่างมีเหตุผลโดยพิจารณาจากเหตุปัจจัยที่
เกี่ยวข้อง ห่วงที่ 3 มีภูมิคุ้มกันที่ดีในตัวเอง การเตรียมตัวให้พร้อมรับผลกระทบและการ
เปลี่ยนแปลงด้านการต่างๆ ที่จะเกิดขึ้นโดยคำนึงถึงความเป็นไปได้ของสถานการณ์ต่างๆ ที่คาด
ว่าจะเกิดขึ้นในอนาคตทั้งใกล้และไกล 2 เงื่อนไข ได้แก่ เงื่อนไขที่ 1 ความรู้ คือ มีความรอบรู้
เกี่ยวกับวิชาการต่างๆ ที่เกี่ยวข้องกับหลักการจัดและหลักการพัฒนาเกษตรแปลงใหญ่อย่างรอบ



16  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ด้าน เงื่อนไขที่ 2 เงื่อนไขคุณธรรม มีความตระหนักในคุณธรรม มีความซื่อสัตย์สุจริต และมี
ความอดทน มีความเพียร ใช้สติปัญญาในการดำเนินชีวิต ตลอดถึงหลักพุทธธรรมที่เกี่ยวข้องกับ
เกษตรแปลงใหญ่ลำไยของตำบลพญาแก้วอำเภอเชียงกลางจังหวัดน่าน 

S : Social group/Pavara หมายถึง ทิศ 6 คือ บุคคลที่เราต้องเกี่ยวข้องสัมพันธ์
ทางสังคม ดุจทิศที่อยู่รอบตัวเกษตรกรแปลงใหญ่ลำไย อธิบายได้ว่า ทิศเบื้องหน้า ได้แก่ มารดา
บิดา เพราะเป็นผู้มี อุปการะแก่เรามาก่อน ทิศเบื้องขวา ได้แก่ ครูอาจารย์ เพราะเป็น
ทักขิไณยบุคคล ควรแก่การบูชาคุณ ทิศเบื้องหลัง ได้แก่ บุตรภรรยา เพราะติดตามเป็นกำลัง
สนับสนุนอยู่ข้างหลัง ทิศเบื้องซ้าย ได้แก่ มิตรสหาย เพราะเป็นผู้ช่วยให้ข้ามพ้นอุปสรรคภัย
อันตราย และเป็นกำลังสนับสนุน ให้บรรลุความสำเร็จ ทิศเบื้องล่าง ได้แก่ คนรับใช้และคนงาน 
เพราะเป็นผู้ช่วยทำการงานต่างๆ เป็นฐานกำลังให้ ทิศเบื้องบน ได้แก่ พระสงฆ์ เพราะเป็นผู้สูง
ด้วยคุณธรรม และเป็นผู้นำทางจิตใจ  สรุปโดยรวมสถาบันทางสังคมที่ เข้ามาขับเคลื่อน
การเกษตรฯ ให้เป็นไปสู่เป้าหมายที่วางไว้ได้นั่นก็คือพลัง “บวร” บ : บ้าน-ครอบครัว-ชุมชน ว : 
วัด-พระพุทธศาสนา ร : โรงเรียน-ส่วนราชการต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง 

 
บทสรุป 

โครงการระบบการส่งเสริมการเกษตรแบบแปลงใหญ่ซึ่งเป็นนโยบายสำคัญของ
กระทรวงเกษตรและสหกรณ์ ในการแก้ไขปัญหาโครงสร้างการผลิตสินค้าเกษตรของประเทศไทย
ตามยุทธศาสตร์ 20 ปี ของรัฐบาล โดยมุ่งหวังให้เกษตรกรเกิดการรวมกลุ่มทำการผลิตสินค้า
เกษตร มีการบริหารจัดการร่วมกัน อย่างมีประสิทธิภาพและประสิทธิผล แต่เนื่องจากการพัฒนา
เกษตรแปลงใหญ่ในภาวะวิกฤตโควิด-19 เกษตรกรจะต้องเผชิญกับความเสี่ยงในด้านการตลาด
สูงมาก รวมถึงการลงทุนในกระบวนการผลิตก็สูงตามมาเช่นกัน  ดังนั้นการพัฒนาเกษตรแปลง
ใหญ่จึงต้องมีกระบวนการพัฒนาคน-งาน-สินค้าอย่างเป็นระบบ มีความต่อเนื่อง เชื่อมโยง ทำ
แล้วต้องเกิดความเจริญจริงๆ คือไม่เกิดปัญหาตามมา การนำหลักธรรมเข้ามามีบทบาท ในการ
พัฒนางานระบบการส่งเสริมการเกษตรแบบแปลงใหญ่ จะทำให้การพัฒนาเกิดความม่ันคง ยั่งยืน 
เพราะการพัฒนาในทางพระพุทธศาสนา คือการพัฒนาคนให้มีความสุข มีสภาพแวดล้อมที่
เหมาะสม มุ่งเน้นผลที่เกิดขึ้น คือความสุขของมนุษย์เท่านั้น  

 
ข้อเสนอแนะ 
   จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 

1 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย กระทรวงเกษตรและสหกรณ์ควรนำผลการวิจัยไปเป็น
นโยบายดังนี้ 



17 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

การพัฒนากลุ่ม ต้องมีการเชื่อมโยงเครือข่ายระหว่างเกษตรแปลงใหญ่ที่อ่ืนๆ และ
ผู้ประกอบการเข้าด้วยกัน มีการพัฒนาองค์ความรู้ด้านการบริหารจัดการด้านการผลิต และ
การตลาดให้แก่สมาชิก  

การแปรรูปผลิตภัณฑ์ และความหลากหลายทางผลิตภัณฑ์ ให้ภาครัฐเข้ามา
สนับสนุนด้านนวัตกรรม ให้ความรู้ด้านต่างๆ เพ่ือเพ่ิมทักษะอาชีพให้แก่สมาชิกกลุ่ม 

2. ข้อเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้ หน่วยงานในสังกัดกระทรวงเกษตรและ
สหกรณ์และหน่วยงานอ่ืนๆ ที่เกี่ยวข้อง ควรนำผลการวิจัยไปส่งเสริมและพัฒนาเกษตรแปลง
ใหญ่หรือการส่งเสริมการเกษตรทั่วไป เชื่อมโยงการใช้หลักพุทธธรรมกับการดำเนินงานเพ่ือให้
เกิดความมั่นคงและยั่งยืนในอาชีพ    

3 ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป ควรมีการศึกษาวิจัยในประเด็นต่อไปนี้  
1) การประสบความสำเร็จในการนำหลักพุทธธรรมไปใช้ในการบริหารจัดการและ

การพัฒนาการเกษตรเพ่ือเปรียบเทียบวิเคราะห์หาแนวทางที่เหมาะสมในการพัฒนากลุ่มลำไย
แปลงใหญ่ต่อไป  

2)  ควรมีการศึกษาวิจัยเพ่ิมเติมในเรื่ององค์ประกอบและสาเหตุปัจจัยที่เสริมสร้าง
ความเข้มแข็งให้กลุ่มเกษตรกรเกี่ยวกับการพัฒนาการรวมกลุ่มในการดำเนินกิจกรรมอ่ืนต่อไป 

 
เอกสารอ้างอิง  
กานต์ เสกขุนทด. “การพัฒนาการดำเนินงานระบบส่งเสริมการเกษตรแบบแปลงใหญ่ไปสู่การ

ปฏิบัติ”. วารสารวิจัยและพัฒนา. ปีที่ 13 ฉบับที่ 3 กันยายน-ธันวาคม 2561: 86-
98. 

กระทรวงเกษตรและสหกรณ์. คู่มือการดำเนินงานระบบส่งเสริมการเกษตรแบบแปลงใหญ่ : แนว
ทางการเนินงานระบบส่งเสริมการเกษตรแบบแปลงใหญ่. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: 
http://www.oic.go. 
th/FILEWEB/CABINFOCENTER2/DRAWER068/GENERAL/DAT 
A0000/00000407.PDF [3 กุมภาพันธ์ 2559].  

กระทรวงเกษตรและสหกรณ์. สรุปสาระสำคัญโครงการตามนโยบายสำคัญ (Agenda) 15 
โค ร งก าร . [ออ น ไล น์ ]. แ ห ล่ งที่ ม า : https://www.moac.go.th/dwl-files-
401291791 023 [26 มีนาคม 2565]. 

กองนโยบายและแผนพัฒนาการเกษตรสำนักงานเศรษฐกิจการเกษตร กระทรวงเกษตรและ
สหกรณ์ . ภาวะเศรษฐกิ จการเกษตร ปี  2563 . [ออน ไลน์ ]. แหล่ งที่ ม า : 
http://www.oae.go. th/view/1A3/33883/TH [3 ธันวาคม 2563].   



18  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ถาปกรณ์  กำเนิดศิริ . ระบบสหกรณ์ กับ เศรษฐกิจพอเพียง . [ออนไลน์ ]. แหล่ งที่ มา : 
https://www. trueplookpanya.com/learning/detail/34928 [2 6  มี น าค ม 
2565]. 

นายกี ใจวงศ์ และคณะ. การเกษตรกรรม: ปราชญ์ชาวบ้านและภูมิปัญญาท้องถิ่น. [ออนไลน์]. 
แหล่งที่มา: 
https://www.sritoy.go.th/index/add_file/B9Nd1GCMon34126.pdf [26 
มีนาคม 2565]. 

บุหงา จินดาวานิชสกุล. “แนวทางการส่งเสริมการเกษตรแปลงใหญ่ในการผลิตลำไยนอกฤดู 
จังหวัดสระแก้ว”. วิทยานิพนธ์ปริญญาเกษตรศาสตรมหาบัณฑิต. นนทบุรี: 
มหาวิทยาลัย สุโขทัยธรรมาธิราช, 1652 . 

พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ภูมิพลอดุลยเดช. ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง. [ออนไลน์]. 
แหล่งที่มา : https://www.chaipat.or.th/ [21 มีนาคม 2565]. 

พระมหาก้องไพร สาคโร (เกตุสาคร) และ พระครูสุธีคัมภีรญาณ. “การบูรณาการพุทธธรรมใน
การ พัฒนาก้ าวหน้ าของเกษตรทฤษฎี ใหม่ ”. Journal of Modern Learning 
Development. ปีที่ 5 ฉบับที่ 4 กรกฎาคม-สิงหาคม 2563: 185-195. 

พระมหาวีระศักดิ์ อภินนฺทเวที (แสงพงษ์). “การบูรณาการหลักพุทธธรรมกับเกษตรทฤษฎีใหม่
ของศาสตร์พระราชา”. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์. ปีที่ 6 ฉบับที่ 8 ตุลาคม 
2562: 3773-3787. 

พระราชดำรัส. ปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา: https://www.nhtech. 
ac.th/Sufficient/ [26 มีนาคม 2565]. 

ภัทรา เรืองสินภิญญา. “บัญชีครัวเรือนเรื่องใกล้ตัวที่ถูกมองข้าม”. วารสารวิทยาการจัดการและ
สารสนเทศศาสตร์ มหาวิทยาลัยนเรศวร. ปีที่ 7 เล่มที่ 1 ตุลาคม 2554-มีนาคม 
2555: 20-28. 

วิรัลพัชร บางปลากด. “ศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธธรรมในการพ่ึงตนเองของกลุ่มเกษตรอินทรีย์
บ้ าน พัน เสาอำเภอบางระกำจังหวัดพิษณุ โลก”. Journal of MCU Peace 
Studies. Vol. 7 No. 3 (May-June 2019: 838-853. 

อัครเดช พรหมกัลป์ และคณะ. “ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงกับการขับเคลื่อนหน่วยอบรม
ประชาชนประจำตำบล (อ.ป.ต.) ในการพัฒนาสังคมเชิงพุทธบูรณาการภายใต้การ
ขับเคลื่อนตามแนวประชารัฐ”. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร. ปที่ 8 ฉบับที่ 6 
(พฤศจิกายน-ธันวาคม 2563): 2439-2451. 

 



พุทธทาสภิกขุ: การเปลี่ยนผ่านแนวคิดหลังสมัยใหม่ในพระพุทธศาสนา
เถรวาท 

Buddhadãsabhikkhu: A Transformation of Postmodern in Treravada 

Buddhism 

 
 

1ไข่มุก เหล่าพิพัฒนา Khaimook Laopipattana 
มหาวิทยาลัยบูรพา Burapha University 

2พระมหาพรชัย สิริวโร Phramaha Pornchai Sirivaro 
3ธรรมอธิษฐาน พรบันดาลชัย Dhammaadhisthana Pornbandalchai 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

4พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี Phramaha Khwanchai Kittimethi 
คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
5พระมหาศุภวัฒน์ บุญทอง PhramahaSupawat Boonthong 

วิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Buddhapanya Sri Thawarawadee Buddhist College, 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
1Corresponding Author E-mail: kittimetee@gmail.com 

 
 

Received: August 3, 2022; Revised: August 25, 2022; Accepted: August 26, 2022 

 
 

 
 
 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์รูปแบบการเสนอแนวคิดหลังยุคสมัยใหม่
ของพุทธทาสภิกขุการวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ผลการวิจัยพบว่า แนวคิดหลังยุคหลัง



20  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

สมัยใหม่ของพุทธทาสภิกขุถูกพิจารณาผ่านกระบวนการปฏิรูปพระพุทธศาสนาโดยมุ้งเน้นสร้าง
ความเป็นเอกภาพในความแตกต่าง โดยพุทธทาสภิกขุเสนอแนวทางในการปฏิบัติเชิงโครงสร้าง
ทีม่ีเป้าหมายเดียวกันและแนวทางปฏิบัติทีอ่าจแตกต่างหลากหลายกันได้ ท่านเห็นปัญหาว่าการ
นำเสนอพระพุทธศาสนานั้นเน้นพิธีกรรมมากกว่าปฏิบัติได้จริง ท่านมองว่า สังคมควรให้
ความสำคัญกับการนำพระพุทธศาสนาไปปรับใช้ในชีวิตจริง ส่วนทัศนะมุมมองต่อแนวคิดหลังยุค
สมัยใหม่ในพระพุทธศาสนา พุทธทาสภิกขุได้เสนอว่ามนุษย์ทุกคนนั้นต่างมีความตั้งใจใน
จุดเริ่มต้นและความต้องการในท้ายสุดเหมือนกัน แต่มีวิธีแสดงออกในรูปแบบที่แตกต่างกันไป 
เพราะสภาวะทางสติปัญญาของปัจเจกบุคคลแต่ละคนไม่เท่ากัน  อีกทั้ งการตรวจสอบ
พระพุทธศาสนาแบบคติชนวิทยาของพุทธทาสภิกขุได้ชี้ให้เห็นถึงกระบวนเข้าใจต่อบริบทของ
โลกสมมติและปรมัตถะถูกมองต่างกัน จึงนำไปสู่การปรับเปลี่ยนรูปแบบเรื่องเล่าขนาดใหญ่ทาง
สังคมศาสนาได้ถูกลดทอนให้กลายเป็นแค่เรื่องเล่าขนาดเล็กผ่านวัฒนธรรมชุมชน โดยเสนอให้
เห็นผ่านวิถีชีวิตของปัจเจกบุคคลที่ เป็นปุถุชนและอริยบุคคลที่ร่วมสร้างและดำรงอยู่ใน
วัฒนธรรมและขนบประเพณีเดียวกัน อีกทั้งท่านพุทธทาสยังพยายามเปิดพ้ืนที่สาธารณะในการ
ที่สังคมโลกและสังคมพระสงฆ์ท่ีจะเชื่อมโยงเข้าหากันในแง่ของการปฏิบัติตนให้เอื้อประโยชน์สุข
ซึ่งกันและกันในการดำรงอยู่ร่วมกัน  
คำสำคัญ : พุทธทาสภิกขุ, หลังสมัยใหม่, พระพุทธศาสนาเถรวาท, การเปลี่ยนผ่าน 
 
Abstract 

This research has two objectives to critically analyze 

Buddhadãsabhikkhu’s formation in proposing the postmodern ideas. This 

research employed the documentary research methodology. In the research, it 

was found that with respect to Buddhadãsabhikkhu’s postmodern ideas, they 

have been somehow scrutinized through the reformation of Buddhism wherein 

his uniqueness of those ideas was introduced; he proposed the structural 

guidelines for practices leading to the sameness of goal where others’ practical 

ways which would vary could be integrated. He was of the strong view that the 

ways projected by Buddhism highly embrace more ritual than practical reality.  

He realized that the practical formation needs to be recommended in some way 

by a society despite its prevalence.  As regards the postmodern ideas in 

Buddhism, he pointed out that man has as same as the intention in the beginning 

and as same as the desire in the last in which it would be differentiated through 

its details due to individual unequal states of wisdom. Moreover, when 

Buddhadãsabhikkhu came to examine Buddhism regarded as folklore, he clearly 



21 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

pointed out that the comprehension of the world as the conventional and 

supramundane one completely varies resulting in the modification of religious 

meta-narratives which is reduced to small or local narrative by means of the 

community’s culture and tradition where the worldly and noble individual’s 

ways of life are naturally sustained by those culture and tradition. In addition, he 

also attempted to provide the public spheres where a worldly society and 

Buddhist monks’ society could be connected in terms of self-practice that would 

benefit others in the way that other should also follow the same manner. 

Keywords: Buddhadãsabhikkhu, Postmodernism, Theravada Buddhism, 

Transformation. 

 

บทนำ 
  การเปลี่ยนแปลงทางสังคมในแต่ละยุคสมัยได้ทิ้งร่องรอยทางประวัติศาสตร์ที่ทำให้
เกิดการขยายออกทางความคิดกับข้อเท็จจริงออกจากกัน การแยกกันทางความคิดที่ปรากฎใน
ประวัติศาสตร์ทำให้เกิดความคิดหนึ่งถูกยกย่องว่าดีกว่าอีกความคิดหนึ่งจนถูกนำเสนอบนฐาน
ของอำนาจและประสบการณ์ที่อีกฝ่ายเชื่อว่ามีอยู่เหนือกว่าอีกฝ่าย ซึ่งการแบ่ งแยกเหล่านี้ถูก
มองว่าเป็นเรื่องคุณค่า (value) ที่กลุ่มหนึ่งพยายามอ้างว่าตนเองดีกว่า หรือถูกต้องกว่า 
(R.M.Maclver, 2004) ข้อเสนอแบบนี้ล้วนมาจากการแตกแยกกันทางความคิดที่ถูกพัฒนามา
อย่างต่อเนื่อง และกลายเป็นรูปแบบทางความคิดที่ถูกแบ่งแยกกันมากยิ่งขึ้น ดังจะพบได้จากวิธี
คิดสมัยใหม่ที่พยายามแยกชีวิตที่ดีของคนทั่วไปกับชีวิตของคนที่เดินตามกฎศีลธรรมออกจากกัน 
โดยจริยธรรมคือสิ่งที่จะทำให้ชีวิตมนุษย์ดำเนินไปได้ด้วยดีหรือเจริญงอกงาม นั่นทำให้สิ่งที่เรา
ทุกวันนี้เข้าใจว่าเป็นกฎศีลธรรมเคยตั้งอยู่บนฐานคิดที่ว่าการเดินตามกฎเหล่านั้นอย่างเคร่งครัด
เป็นสิ่งจำเป็นหากต้องการให้ชีวิตเราดำเนินไปได้ด้วยดี  เพราะชีวิตที่ดีนั้นจำเป็นต้องได้รับการ
ปลูกฝังคุณลักษณะนิสัยของความดี อันมาจากความเชื่อที่ว่า มนุษย์นั้นมีชีวิตอยู่ตามความเคย
ชิน วิธีที่ดีที่สุดที่จะทำให้คนเป็นคนดีก็คือการทำเรื่องที่ดีอย่างสม่ำเสมอเพ่ือจะได้ทำพฤติกรรม
เหล่านั้นอย่างเป็นอัตโนมัติ ไม่ต้องคิด แต่ก็เป็นปัญหาของการไม่อาจแยกแยะความแตกต่าง
ระหว่างศีลธรรมกับผลประโยชน์ส่วนตนออกจากกันได้ (แบ็กกีนี จูเลียน, 2560) 
  แนวคิดสมัยใหม่นี้เป็นการพยายามแยกคุณค่าแล้วเสนอให้เห็นว่าคุณค่าหนึ่งดีกว่า
คุณค่าหนึ่ง (a top-down approach) เช่นเดียวกับข้อมูลทางประวัติศาสตร์ที่นำเสนอรูปแบบ
ศาสนาหนึ่งดีกว่าศาสนาอ่ืน ซึ่งนำไปสู่การตีความวัฒนธรรมที่หลากหลายนั้นล้วนมาจากการ
ความแตกต่างกันทางความคิดที่ต้องการยกย่องให้สิ่งหนึ่งเหนือกว่าสิ่งอ่ืน เกิดการกดทับกันทาง



22  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

สังคม นำไปสู่ปัญหาของยุคหลังสมัยใหม่ที่เสนอว่า เมื่อศาสนาพยายามยืนยันต่อความเชื่อหนึ่ง
ทำให้ศาสนาอีกความเชื่อหนึ่งกลายเป็นข้อผิดพลาดทางด้านประวัติศาสตร์ แม้ศาสนาเดียวกัน
จะถูกแยกเป็นนิกาย ทำไมศาสนาจึงไม่ยืนยันหลักการเดียวกัน เนื่องจากหลักคำสอนทางศาสนา
ย่อมสำคัญมากกว่าสิ่งที่มนุษย์นั้นเข้าใจและตีความ รวมถึงแสดงออกที่ต่างกันไป เพราะไม่
สำคัญว่ามนุษย์จะเชื่ออะไร ทุกคนต่างมีสิทธิเท่าเทียมกันในการยืนยันว่าสิ่งที่ตนเองคิดนั้น
ถูกต้อง ทุกคนควรมีเสรีภาพที่จะเชื่อว่าทุกสิ่ งที่ทำนั้นถูกต้องเช่นเดียวกับที่คนอ่ืนทำ 
(R.M.Maclver, 2004) ซึ่งนำไปสู่ข้อเสนอของนักคิดหลังยุคสมัยใหม่ที่เสนอรูปแบบจริยศาสตร์
โลก (a global ethics) ผ่านการพิจารณาคำสอนศาสนาอันเป็นสากล ดังคำในทางศาสนาที่ว่า 
“เราควรปฏิบัติต่อคนอ่ืนเหมือนอยากให้คนอ่ืนปฏิบัติต่อตนเอง” (R.M.Maclver, 2004) หรือ
ที่ว่า “บุรุษที่รักชีวิต  ไม่อยากตาย รักสุข เกลียดทุกข์” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 12 ข้อ 
530 หน้า 405, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ถูกพัฒนาขึ้นในบริบทที่
แตกต่างกันในรูปแบบขนบธรรมเนียมประเพณี (Gavin D’Costa, 2005) โดยนักคิดหลังยุค
สมัยใหม่พยายามเสนอถึงการให้เหตุผลในการฟ้ืนฟูจารีตความดีเชิงจริยธรรมในกรอบแนวคิด
พ้ืนฐานดั้งเดิมผ่านวิถีชีวิตในรูปแบบต่างๆ ทั้งวิถีชีวิตแบบชนบทหรือแบบในเมืองที่สังคมควร
เปิดพ้ืนที่สำหรับการยอมรับข้อเสนอทางอัตลักษณ์ในมุมมองที่ต่างออกไป ซึ่งทำให้ทุกคน
สามารถเข้าใจได้ว่าความดีนั้นเป็นเรื่องที่ทุกคนเห็นร่วมกันได้ ไม่ใช่เป็นเรื่องที่คนกลุ่มหนึ่งกลุ่ม
ใดจะเห็นว่าดีและสร้างข้อจำกัดไว้เพียงกลุ่มเดียวเท่านั้น (Kelvin Knight, 1998) 
  ข้อเสนอแบบหลังยุคสมัยนี้เป็นการเสนอถึงรูปแบบที่ขยายตัวทางขนบธรรมเนียม
ประเพณีออกไปไม่สิ้นสุด ขณะเดียวกันก็พยายามเสนอรูปแบบการปฏิบัติตนที่แสดงออกมาเป็น
วิถีชีวิต แต่ทั้งหมดนั้นมาจากจริยธรรมพ้ืนฐานหรือศีลธรรมเดียวกัน กรอบแนวคิดดังกล่าวนี้
อาจจะแยกจากรูปแบบทางประวัติศาสตร์ทางความคิดในแง่ของความเป็นสมัยใหม่และหลัง
สมัยใหม่ที่เน้นการฟ้ืนฟูรูปแบบของการสัมพันธ์กันทางสังคมและอุดมคติทางศาสนาว่าเป็นไปได้
ในมิติเดียวกัน ซึ่งข้อพิจารณานี้อาจพบได้จากนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา อย่างพุทธทาส
ภิกขุที่นำเสนอคำสอนเรื่องการหลุดพ้นหรือนิพพานว่าไม่ได้เป็นเรื่องของปัจเจกบุคคลเพียงอย่าง
เดียวตามที่พระพุทธศาสนาเถรวาทดั้งเดิมเสนอไว้ แต่พุทธทาสภิกขุพิจารณาถึงว่านิพพาน
สามารถเป็นเป้าหมายของสังคมได้อีกด้วย  
  ข้อพิจารณานี้จะพบได้จากการพ้นทุกข์ในพระพุทธศาสนานั้นเป็นเรื่องเปิดกว้าง
สำหรับทุกคน ไม่เลือกว่าเป็นฆราวาสหรือพระภกิษุ สำหรับการหลุดพ้นในระดับบุคคลนั้น พุทธ
ทาสภิกขุถือว่าเป็นคำสอนของพระพุทธศาสนาเถรวาทแบบดั้งเดิม เพราะบุคคลจะบรรลุ
นิพพานอันพ้นจากการปรุงแต่งของสิ่งที่ไม่เที่ยงได้ ไม่ว่าเขาจะอยู่ในสถานการณ์ทางวัตถุเช่นไรก็
ตาม ในระดับสังคม ท่านยืนยันว่า ความสงบเรียบร้อยในสังคมเป็นปัจจุบันสนับสนุนที่



23 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

จำเป็นต้องมีมาก่อน เพ่ือให้ทุกคนได้มีโอกาสทำงานเพ่ือบรรลุเป้าหมายคือนิพพานได้ พุทธทาส
ภิกขุไม่ยอมรับทัศนะดั้งเดิมเกี่ยวกับการปฏิบัติธรรมว่าเป็นของผู้มุ่งบรรลุนิพพานที่ต้องถอนตัว
ออกจากสังคมไปอยู่วัดหรือป่า นิพพานจึงควรเป็นอุดมคติที่เปิดกว้างสำหรับทุกคน (ปีเตอร์ เอ. 
แจ็กสัน, 2557) 
  พุทธทาสภิกขุยังได้เสนอแนวทางการในตีความคำสอนผ่านการพิจารณาถึง
วัฒนธรรมประเพณีที่สอดคล้องกับรูปแบบทางสังคม ซึ่งอาจมองได้ว่าเป็นการบิดเบือนคำสอน
ให้ต่างออกไปจากเดิม อันมาจากคำสอนว่า “เมื่อหมู่สัตว์เสื่อมลง สัทธรรมก็เสื่อมสูญไป
สิกขาบทจึงมีมาก และภิกษุตั้งอยู่ในอรหัตตผลจึงมีน้อย สัทธรรมปฏิรูปยังไม่เกิดข้ึนในโลกตราบ
ใด ตราบนั้นสัทธรรมก็ยังไม่เสื่อมสูญไป แต่เมื่อใดสัทธรรมปฏิรูปเกิดขึ้นในโลก เมื่อนั้นสัทธรรม
ย่อมเสื่อมสูญไป” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 16 ข้อ 156 หน้า 262, มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แต่พุทธทาสภิกขุตีความไปถึงหลักการปฏิบัติตนมากกว่าจะมุ่งไปที่
คำสอนโดยตรง นั่นคือการที่หมู่สัตว์เสื่อมไม่ใช่ตีความคำสอนอย่างเดียวเท่านั้น แต่มาจากการไม่
ปฏิบัติตามคำสอนและคำนึงถึงผลที่ตามมาด้วย การที่ทุกอย่างทั้งคำสอน การปฏิบัติและผลที่
ตามมาเกิดขึ้นในบริบทเดียวกันจึงเป็นการวัดถึ งการยกระดับจิตใจขึ้นมา และเป็นพ้ืนฐาน
สำหรับการพัฒนาบุคคลและสังคมไปพร้อมกัน ซึ่งแง่คิดดังกล่าวนี้เป็นรูปแบบของสังคมหลังยุค
สมัยใหม่ที่เน้นความสงบสุขและการอยู่ร่วมกันเป็นสำคัญ แม้จะมีความแตกต่างกันในแง่ของ
ความเชื่อ แต่หากมาจากฐานคิดเดียวกันคือคุณค่าทางจิตใจมากกว่าทางวัตถุก็ถือว่าการปฏิบัติที่
แตกต่างกันออกไปนั้น  
  บทความนี้จึงเป็นการตรวจสอบปัญหาที่เกิดขึ้นจากการเปลี่ยนผ่านของยุคสมัยที่
ความเป็นสมัยใหม่พยายามเสนอรูปแบบภาวะสมัยใหม่ที่ไม่ควรหยิบยืนบรรทัดฐานเดิมที่ได้
รับมาจากยุคสมัยอื่นมาใช้อีกต่อไป แต่จะต้องสร้างความเป็นบรรทัดฐานของตนเองขึ้นมา (เจมส์ 
กอร์ดอน, 2559) จนเกิดกระบวนต่อต้านสมัยใหม่ด้วยการยกรูปแบบชุมชน หรือการฟ้ืนฟูจารีต
เดิมที่พระพุทธศาสนาก็มีการเปลี่ยนผ่านยุคดังกล่าวนี้อย่างมีนัยยะสำคัญบนความต่างระหว่าง
นิกาย ซึ่งพุทธทาสภิกขุมีมุมมองสำคัญในคำสอนพระพุทธศาสนาเถรวาทด้วยการหยิบยก
แนวคิดทางระเบียบจารีตและการปฏิบัติของมหายานและศาสนาอ่ืนๆ มาร่วมเสนอมุมอง
ตีความในความเป็นจารีตแบบพระพุทธศาสนาเถรวาทให้ เห็นความเป็นสากลยิ่ งขึ้ น 
ขณะเดียวกันแนวคิดดังกล่าวนั้นอาจสวนทางกับรูปแบบดั้งเดิมของประวัติศาสตร์ที่จำกัดด้วย
เงื่อนไขของความเป็นอยู่และบรรทัดฐานของความเป็นสมัยใหม่ที่โยงใยกับรูปแบบการแบ่ง
สัดส่วน การจัดลำดับ และวิถีการแบ่งแยกให้เห็นว่าวิถีหนึ่งดีกว่าวิถีหนึ่ง หรือพระภิกษุดีกว่า
ฆราวาส จึงเป็นเหตุผลหลักที่จะนำมาวิเคราะห์ถึงแนวทางการตีความดังกล่าวผ่านงานวิจัยและ
เสนอแนวทางการเปลี่ยนผ่านสำคัญนี้ต่อไป 



24  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาแนวคิดทางศาสนาในยุคหลังสมัยใหม่ 
 2. เพื่อวิเคราะห์รูปแบบการเสนอแนวคิดหลังยุคสมัยใหม่ของพุทธทาสภิกขุ 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
  การวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เป็นการวิจัยเชิง
เอกสาร (Documentary Research) โดยเสนอแบบวิธีการศึกษาวิ เคราะห์  (Analytical 
Method) และการศึกษาแบบวิพากษ์ (Critical Analysis) ซึ่งมีข้ันตอนดังตอ่ไปนี้ 
  1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากตำราภาษาไทย และภาษาอังกฤษเพ่ือ
ศึกษาประเด็นเกี่ยวกับการเปลี่ยนผ่านแนวคิดหลังสมัยใหม่ในพระพุทธศาสนาเถรวาทในคัมภีร์
พระไตรปิฎก อรรถกถา  หนังสือธรรมโฆษณ์ ภาษาคน ภาษาธรรม และหนังสืออ่ืนๆ ที่
เกี่ยวข้องกับพุทธทาสภิกขุทั้งหมด 
  2. แยกแยะประเด็นเพื่อศึกษาวิเคราะห์และตรวจสอบเหตุผลที่ใช้อธิบาย 
  3. เพ่ือวิพากษ์เหตุผลนั้นและนำไปประเมินน้ำหนัก แล้วเขียนบรรยายเชิงพรรณนา 
  4. สรุปผลของการศึกษา นำเสนอข้อมูลที่ได้มา 
 
ผลการวิจัย 
 การศึกษาในกรอบศาสนาในยุคหลังสมัยใหม่ได้ถูกนำเสนอผ่านกระบวนการเชิงจ
ริยศาสตร์สากลกับความเป็นปัจเจก เรื่องเล่าขนาดใหญ่และเรื่องเล่าขนาดเล็ก และการ
วิเคราะห์บริบทของความเป็นสาธารณะ โดยได้นำพุทธทาสภิกขุมานำเสนอให้เห็นกระบวนการ
เปลี่ยนแปลงของยุคสมัยมาอธิบายตามกรอบดังกล่าว ผลที่ได้มีดังนี้ 
 1. พุทธทาสภิกขุกับข้อเสนอหลักจริยศาสตร์สากล ในการเสนอหลักความเป็น
สากลต่อความเชื่อใดก็ตามจำเป็นต้องเข้าใจถึงหลักการที่เป็นหัวใจของสิ่งที่เป็นสากล โดย
หลักการที่ถูกนำเสนอผ่านกระบวนการหลังยุคสมัยใหม่นั้นเป็นกระบวนการการพิจารณาจริย
ศาสตร์โลกบนฐานความคิดที่พยายามเสนอไม่ให้จริยศาสตร์หนึ่งครอบงำจริยศาสตร์ของใครอ่ืน 
จนกลายเป็นการกีดกันผู้อ่ืนออกจากวงจรการสร้างการยอมรับแนวคิดทางศีลธรรมของปัจเจก
บุคคลนั้น ว่าตามจริงแล้วลักษณะดังกล่าวนี้เป็นการเปิดพ้ืนที่เพ่ือสร้างการยอมรับมากกว่าจะ
ยัดเยียดแนวคิดในเชิงอำนาจแล้วหลอมรวมให้กลายเป็นอันเดียวกันโดยปราศจากการยอมรับ
ของปัจเจกบุคคลนั้นๆ พุทธทาสภิกขุได้พิจารณาแง่ดังกล่าวโดยเฉพาะการหลอมรวมและการ
พิจารณาความเป็นปัจเจกนั้นในแง่เชิงอุดมคติ ซึ่งทำให้ความเป็นสากลนั้นถูกมองในภาพของ



25 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ความเป็นจริงที่ปราศจากทั้งการยอมรับหรือการกีดกันออกจากกัน โดยการกระบวนวิธีนั้นไม่ใช่
เป็นการนำเสนอตนมีหลักจริยศาสตร์อย่างไร แต่เป็นการลดทอนความเป็นตัวตนของจริย
ศาสตร์ที่ยึดถือนั้นให้เกิดกระบวนการหาเบื้องต้นและเบื้องปลาย รวมถึงท่าทีต่อการปฏิบัติได้
จริงในแต่ละสังคมดังต่อไปนี้ 
 1.1  การปฏิ เสธความยึดติ ดตั วตน  พุ ทธทาสภิ กขุ ได้ ขยายการศึ กษ า
พระพุทธศาสนาไปสู่การเข้าใจบริบทที่แตกต่างและหลากหลาย ส่วนหนึ่งนั้นเพ่ือเป็นการ
ตรวจสอบความเชื่อที่มีต่อหลักธรรม และอีกส่วนหนึ่งคือการเข้าใจผู้อ่ืน จึงทำให้เห็นงานแปล
หลายชิ้นที่เป็นงานของพระพุทธศาสนามหายาน เช่น สูตรเว่ยหล่าง และคำสอนฮวงโป ซึ่งใน
งานดังกล่าวท่านวางท่าทีว่าเป็นความพยายามทำความเข้าใจหลักการที่แตกต่างจากตนเอง โดย
จะพบว่า พุทธทาสภิกขุได้เสนอให้เห็นประวัติของนักคิดอ่ืนที่แตกต่างจากพระพุทธศาสนาเถร
วาท ทำให้หนังสือที่ถูกนำเสนอ ออกมานั้นอาจไม่เป็นที่เข้าใจได้สำหรับผู้อ่านที่ยึดมั่นฝ่ายเถร
วาทอย่างเคร่งครัด และอาจมองว่าหนังสือนี้ผิดหลักพระพุทธศาสนา เป็นมิจฉาทฎิฐิ หรอืเป็นสิ่ง
ที่น่าอันตรายเป็นอย่างยิ่ง จึงจำเป็นที่ผู้อ่านหนังสือเล่มนี้ควรจะได้รับการชักชวนให้ลืมอะไร
ต่างๆ ที่ เคยยึดถือไว้แต่ก่อนให้หมดสิ้นเสียก่อน จึงจะเป็นการง่ายในการอ่านและเข้าใจ 
โดยเฉพาะก็คือให้ลืมพระไตรปิฎก ลืมระเบียบพิธีต่างๆ ทางศาสนา ลืมความคิดดิ่งๆ ด้านเดียวที่
ตนเคยยึดถือ กระทั่งลืมความเป็นพุทธบริษัทของตนเสีย คงเอาไว้แต่ใจล้วนๆ ของมนุษย์ ซึ่งไม่
จำกัดว่าชาติใดภาษาใด หรือถือศาสนาไหน เป็นใจซึ่งกำลังทำความคิดเพ่ือแก้ปัญหาที่ว่า ทำ
อย่างไร จิตของมนุษย์ทุกคนในลักษณะที่เป็นสากลนี้ จักหลุดพ้นจากความบีบคั้น หุ้มห่อพัวพัน
ได้โดยสิ้นเชิงเท่านั้น (พุทธทาสภิกขุ, 2559) 
 ขณะที่การเข้าใจบริบทของสิ่งที่แตกต่างกันนั้นจำเป็นต้องเข้าใจคือความเข้าใจถึง
รูปแบบของหลักสากลที่เป็นธรรมชาติมากกว่าขอบเขตที่คัมภีร์นำเสนอ พุทธทาสภิกขุพิจารณา
ประเด็นดังกล่าวจากการอ้างถึงว่าความแตกต่างระหว่างพระพุทธศาสนาในขอบเขตของคัมภีร์
กับพระพุทธศาสนาที่เป็นอิสระตามธรรมชาติ และเดินตามหลักธรรมชาติ พระพุทธศาสนาที่ให้
เชื่อก่อนทำกับพระพุทธศาสนาที่ให้ลองทำก่อนเชื่อ พระพุทธศาสนาในฐานะที่เป็นวรรณคดีกับ
พระพุทธศาสนาประยุกต์ และโดยเฉพาะอย่างยิ่ง ระหว่างพระพุทธศาสนาที่ใช้ได้แต่กับคนบาง
คนกับพระพุทธศาสนาที่อาจใช้ให้สำเร็จประโยชน์ได้แก่ บุคคลทุกคนแม้ที่ไม่รู้หนังสือ ขอ
เพียงแต่ ให้มีสติปัญญาตามปรกติสามัญมนุษย์ เท่านั้น ผู้ที่ ได้ทราบเช่นนี้แล้วจะได้รับ
พระพุทธศาสนาชนิดที่ปฏิบัติได้จริงตามกฎเกณฑ์ของธรรมชาติมาปฏิบัติ (พุทธทาสภิกขุ, 
2559) โดยจะพบว่าพุทธทาสภิกขุมองหลักการปฏิบัติที่เป็นสากลมากกว่าจะยึดติดกับคำสอนที่
ปรากฎในคัมภีร์ ซึ่งทำให้เห็นว่า  “แม้หนังสือของฝ่ายมหายานก็จริง แต่หาใช่มหายานชนิดที่



26  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ชาวไทยเราเคยได้เห็น ได้ยิน ได้ฟัง หรือเข้าใจกันอยู่โดยมากไม่ มหายานที่เราเคยเห็นเคยได้ยิน
ได้ฟังกันอยู่เป็นปรกตินั้น ก็เป็นชนิดที่เกี่ยวเนื่องติดแน่นกันอยู่กับพระไตรปิฎกและพิธีรีตอง
ต่างๆ และไหลเลื่อนไปในทางเป็นของขลัง และของศักดิ์สิทธิ์เหมือนกัน ส่วนใจความของ
หนังสือเรื่องนี้ไม่เก่ียวกับสิ่งเหล่านั้น คงเป็นไปแต่ในทางปฏิบัติธรรมทางใจโดยอาศัยปัญญาเป็น
ใหญ่หรือที่เราเรียกกันว่าวิปัสสนาธุระล้วนๆ และทั้งเป็นแบบหนึ่งของตนเองซึ่งไม่ซ้ำใคร เพราะ
มุ่งหมายจะให้เป็นวิธีลัดสั้นที่สุดดังกล่าวแล้ว เพราะฉะนั้นผู้ที่เคยตั้งข้อรังเกียจต่อฝ่ายมหายาน
และมีความยึดมั่นมาก จนถึงกับพอเอ่ยชื่อว่ามหายานแล้วก็ส่ายหน้าดูถูกเหยียดหยาม ไม่อยาก
ฟังเอาเสียทีเดียวนั้น ควรทำในใจเสียใหม่ในการที่จะอ่านหนังสือเล่มนี้ ซึ่งจะทำให้ท่านรู้สึก
ตรงกันข้ามจากที่แล้วๆ มา และเกิดความใหม่ขึ้นมาแทนว่า การตั้งข้อรังเกียจเดิมๆ ของตนนั้น
มันมากและโง่เกินไป” (พุทธทาสภิกขุ, 2559) 
 การได้เรียนรู้แนวคิดของผู้อ่ืนทำให้เกิดการพิจารณาให้เห็นหลักการที่ถูกนำเสนอ
ให้เห็นถึงความเป็นสากลมากขึ้น โดยเฉพาะหลักธรรมหรือคำสอนที่แตกต่างกันก็อาจทำให้เกิด
ภาพของความเห็นต่างกันว่าศาสนาโน้นกับศาสนานี้ พุทธทาสภิกขุจึงเสนอให้เห็นว่าความเป็น
สากลนั้นมาจากความเข้าใจแบบองค์รวมในฐานะที่ทุกคนล้วนเป็นส่วนหนึ่งของความจริง ไม่ใช่
เราเป็นเจ้าของความจริง ท่านจึงเสนอว่า 

 “ถ้าฝ่ายโน้นมีพระเจ้ากันจริงๆ แล้วเขาก็จะไม่มีตัวกูของกู เพราะยกให้พระเจ้า
หมด ถวายให้พระเจ้าหมด ทำตามคำสั่งของพระเจ้าหมด แม้แต่จะต้องตายอย่างนี้ เขา
ก็ถือว่าเป็นความประสงค์ของพระเจ้า เพราะฉะนั้นเขาไม่เป็นทุกข์ เขาไม่มีปัญหา
เพราะความเจ็บไข้หรือความตาย เพราะเขายกให้พระเจ้าเสียแล้ว เขาก็ไม่มีปัญหาเรื่อง
เจ็บเรื่องตายเหมือนกัน เขาไม่มีกู เพราะว่าเขาเชื่อหรือถือพระเจ้า ส่วนชาวพุทธก็ถือว่า
ไม่มีตัวกู เพราะมองเห็นตามที่เป็นจริงว่าไม่มีตัวกู เมื่อจะเจ็บจะตายอะไรก็ไม่เป็นทุกข์ 
เพราะว่ามันเป็นธรรมดาที่จะต้องเป็นอย่างนั้น ตามกฎแห่งอิทัปปัจจยตา หรืออนิจจัง 
ทุกขัง อนัตตา ก็ไม่เป็นทุกข์เพราะความเจ็บหรือความตาย ถ้าเป็นพุทธบริษัทจริงก็ไม่
เป็นทุกข์” (พุทธทาสภิกขุ, 2548) 

 ข้อเสนอที่ถูกพิจารณาว่าเป็นสากลนั้นได้ถูกนำเสนอผ่านการไม่มี หรือไม่ยึดติด ไม่
ยึดมั่นซึ่งเป็นการปฏิเสธความเป็นบุคคลทั้งแนวคิดและหลักปฏิบัติ จึงไม่ปรากฎว่าหลักการ
เหล่านี้ควรจะพิจารณาว่าบุคคลนั้นไม่ควรมีอยู่เลยในแนวทางของความเป็นสากล ดูเหมือนจะ



27 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ง่ายเมื่อพิจารณาในแนวทางนี้ แต่เป็นเรื่องยากเม่ือจำเป็นต้องพิจารณาในแง่ของเกณฑ์บางอย่าง
ที่ต้องตัดสินกันว่าสิ่งใดถูกหรือผิด ซึ่งควรเป็นผลที่น่าเชื่อถือหรือสอดคล้องกับหลักการยอมรับ
รวมกันได้ แนวทางการยอมรับนี้จึงเป็นอีกแนวทางที่จะช่วยพิจารณาความเป็นสากลที่บุคคล
สามารถนำมาพิจารณาร่วมกันได้  
 การสร้างกระบวนการยอมรับหรือการเปิดพ้ืนที่ ให้มีการรับรู้นี้ เมคอินไตร์ 
(Alasdair MacIntyre) ใช้เป็นเกณฑ์หนึ่งในการตรวจสอบภาพของจริยศาสตร์โลกที่ต้องตั้งอยู่
บนความเท่าเทียมกันทางด้านแนวคิด อีกทั้งการนำหลักการใดก็ตามมาสนทนาแลกเปลี่ยนนั้น
จะยิ่งเป็นการสร้างการยอมรับร่วมกันระหว่างชุมชนทางศาสนาหรือชุมชนจริยศาสตร์ทาง
ศาสนาที่แตกต่างกันได้อย่างชัดเจนยิ่งขึ้น ขณะที่การค้นหาความเป็นสากลที่เมคอินไตร์และฮันส์ 
คุง (Hans Kung) ค้นหานั้นเป็นรูปแบบสากลที่ยอมรับรวมกันนั้นก็ยังเป็นสิ่งที่จำเป็น เพราะบน
หลักการที่อาจเห็นแตกต่างกันทางประวัติศาสตร์ที่มีมาอย่างยาวนานก็อาจทำให้เกิดความ
แตกต่างกันได้ เช่นเดียวกับพุทธทาสภิกขุที่พิจารณาถึงการไร้ตัวตนทางการศึกษาผ่านแนวคิด
อ่ืน ขณะที่การค้นหาความเหมือนกันในแง่ของกฎเกณฑ์หรือความเป็นจริง เช่น ความรักตนเอง 
ความอยากให้คนอื่นปฏิบัติดีต่อตน ไม่เบียดเบียนกัน ก็ยังเป็นสิ่งที่ควรถูกยอมรับด้วยเช่นกัน  
 1.2 การพิจารณาหลักการที่เป็นสากล ในการพิจารณาหลักเกณฑ์ของการอย่ายึด
ติดตัวตนนั้นเป็นการพิจารณาในหลักอุดมคติ แต่เมื่อพิจารณาในการปฏิบัติจำเป็นที่จะต้องยึด
หลักการบางอย่างในการจะเข้าใจหรือเป็นแนวทางในการจะวางกฎเกณฑ์บางอย่างเพ่ือ
พิจารณาร่วมกัน ในแนวทางนี้นักคิดหลังยุคสมัยใหม่มองว่าหลักการที่เป็นสากลนั้นจำเป็นต้องมี
ความเป็นปัจเจกอยู่ในนั้นด้วย นั่นคือหลักการศาสนาที่เป็นสากลก็ควรจะมีหลักการคำสอนของ
ศาสนาอ่ืนรวมพิจารณาไปด้วยพร้อมกัน ซึ่งทำให้เกิดข้อเสนอข้อเสนอเรื่องความหมายของ
ศาสนาสากล 3 ด้านคือ 
 (1) ศาสนาที่แท้จริงแล้วต้องมีความมุ่งหมายตรงกัน คือมุ่งหมายให้มนุษย์ได้สิ่งที่ดี
ที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้ คือความรอด ศาสนาไหนก็ตาม จะมีอยู่กี่ร้อยกี่พันศาสนาก็ตาม ถ้าเป็น
ศาสนาที่มีส่วนจริง ต้องมีความมุ่งหมายตรงกันหมด คือมุ่งหมายให้มนุษย์หรือสัตว์ได้รับสิ่งที่ดี
ที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้ คือความรอด ศาสนาคริสเตียนก็พูดถึงข้อนี้ ศาสนาไหนก็พูดถึงข้อนี้ คือ
ความรอดความมุ่งหมายตรงกันทุกศาสนา โดยพุทธทาสภิกขุให้เหตุผลว่า ถ้าไม่มุ่งหมายอย่างนี้
ก็อย่าให้เป็นศาสนา เพราะไม่มีความเป็นศาสนาอยู่ในระบบนั้นแล้ว ถ้ามิได้มุ่งหมายเพ่ือความ
รอดของสัตว์ 



28  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

 (2) ศาสนาที่แท้ต้องมีหลักปฏิบัติที่ตรงกัน คือนอกจากมีความมุ่งหมายที่ตรงกัน
แล้ว ต้องมีหลักปฏิบัติที่ตรงกัน หลักปฏิบัติที่ตรงกันและสรุปให้สั้นที่สุดก็คือ หลักปฏิบัติที่
ทำลายความเห็นแก่ตัว หรือทำลายความยึดถือว่าตัวกู-ของกูนี้เสียได้ ศาสนาไหนก็ต้องสอน
อย่างนี้ให้ทำลายความเห็นแก่ตัว โดยเฉพาะทำลายความยึดถือว่าตัวกู ว่าของกู ถ้าผิดจากนี้คือ
ไม่ทำอย่างนี้แล้ว ถอดทิ้งเสียได้ มันไม่เป็นศาสนา ไม่ให้เป็นศาสนา คือไม่ใช่ศาสนา ถ้าเป็น
ศาสนาแล้วก็ต้องทำลายความเห็นแก่ตัว ควบคุมหรือระงับ หรือเลิกล้างความยึดมั่นว่าตัวกู ของ
กูทุกคนทุกศาสนาเลย 
 (3) ศาสนาที่แท้ต้องมีผลลัพธ์ตรงกัน ศาสนาที่แท้จริงนอกจากจะมีความมุ่งหมาย
ตรงกัน หลักปฏิบัติตรงกันแล้ว ยังมีผลลัพธ์สุดท้ายตรงกันอีก คือการได้เข้าถึงความรอด โดย
ศาสนาที่มีพระเจ้า ต่างมุ่งถึงการเข้าถึงความเป็นอันเดียวกันกับพระเจ้าก็มี ได้เข้าถึงโลกของ
พระเจ้า ได้อยู่อาศัยกับพระเจ้าในโลกพระเจ้าก็มี แต่ในศาสนาพุทธ เราเรียกว่า ได้บรรลุมรรค
ผล นิพพาน เป็นความรอดเช่นกัน ถ้าศาสนาไหนไม่ได้ผลลัพธ์อย่างนี้ก็ไม่ควรเป็นศาสนา ไม่ใช่
ศาสนาศาสนา เพราะศาสนาที่แท้จริงต้องให้ผลลัพธ์เป็นความรอดความทุกข์แก่สัตว์ผู้ปฏิบัติ  
(พระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญ), 2561) 
 ในหลักคำสอนทางพระพระพุทธศาสนาหลายที่ตรงกับวัฒนธรรมสากลจึงมี
หลักธรรมที่เป็นศีลธรรมก็มี  เป็นสัจธรรมก็มี เป็นโมกขธรรมก็มี เป็นวัฒนธรรมก็มี  เป็น
วิทยาศาสตร์ก็ มี เป็นปรัชญาก็มี  เป็นจิตวิทยาก็มี  ยิ่งกว่านั้นยังมีส่วนที่ เป็นตรรกวิทยา 
โดยเฉพาะการมองพระพุทธศาสนาหมายถึงวิธีปฏิบัติโดยรวบรัด เพ่ือให้รู้ความจริงว่าสิ่งทั้งปวง
เป็นอะไรจนถอนความยึดถือ หลงใหลต่างๆ ออกมาเสียจากสิ่งทั้งปวงได้ การประพฤติใน
ลักษณะเช่นนี้ เรียกว่าเป็นศาสนาที่แท้ อีกด้านหนึ่งถูกมองต่ำสุดในแง่ของการเป็นศิลปะ 
หมายถึงศิลปะแห่งการครองชีพ คือเป็นการกระทำที่แยบคาย สุขุม ในการที่จะมีชีวิตอยู่เป็นคน
ให้น่าดู  น่าชม น่าเลื่อมใส น่าบูชา เป็นที่จับอกจับใจแก่คนทั้งหลาย โดยหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนายังเป็นศิลปะแห่งการเป็นคน (พุทธทาสภิกขุ, 2549) การผสมผสานเอาแนวคิด
หรือกลุ่มนักคิดอ่ืนเข้าไปผสมผสานหรือสามารถร่วมพิจารณาในศาสนาเหล่านี้ ได้จึงมาจากการ
สร้างการยอมรับร่วมกันผ่าน การพิจารณาถึงข้อเสนอของกลุ่มที่ไม่เห็นด้วยกับตนเอง ดังนี้ 
 ก. ปัญหาความขัดแย้งของปัจเจกบุคคล พุทธทาสภิกขุได้เสนอหลักการทาง
ศาสนานำไปสู่ความขัดแย้งกัน แต่ท่านเสนอให้เห็นว่า ศาสนาทุกศาสนาล้วนตั้งอยู่บนหลักการ
เดียวกันว่า ศาสนานั้นเนื่องอยู่กับภาวะของอิทัปปัจจยตาขึ้นอยู่กับกฎเกณฑ์ของอิทัปปัจจยตา
ไปตามอำนาจของกาลเวลา เทศะคือสถานที่และเหตุการณ์ทั้งหลายที่แวดล้อม ไม่มีศาสนาไหน
ที่จะไม่ตกอยู่ในลักษณะอย่างนี้ คือ ทุกศาสนามีหัวใจอันลึกซึ้งเนื่องกันอยู่กับกฎเกณฑ์ของอิ
ทัปปัจจยตา โดยจะพบข้อเท็จจริงว่าโลกของเรานี้กำลังอยู่ในวิกฤตกาล คือความยุ่งยากลำบาก



29 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

เป็นทุกข์ทรมาน ทั้งนี้เพราะว่าไม่รู้บ้าง รู้ผิดๆ บ้าง คือรู้ในทางขัดกันจึงได้คิดร้ายกันแม้ในกรณีที่
เกี่ยวกับศาสนา เจ้าหน้าที่ทางศาสนาเป็นเหมือนกับคนตาบอดจึงได้ข่มเหงทำร้ายกันด้วยการ
เอาศาสนาเป็นเครื่องมือ มีการยกศาสนาของตนข่มขี่ศาสนาของผู้อ่ืนทั้งโดยตรงและโดยอ้อม 
เพราะเข้าใจศาสนาผิดจนกระท่ังมีตนและมีผู้อ่ืนซึ่งตรงข้ามกัน (พุทธทาสภิกขุ, 2555) 
 พุทธทาสภิกขุจึงเสนอวิธีการต่อรองซึ่งกันและกัน  โดยสิ่งที่ต่อรองหรือเป็น
เครื่องมือในการต่อรองก็คือหลักธรรมะเรื่องอิทัปปัจจยตา อันเป็นหัวใจของทุกสิ่งของคนทุกคน 
ของศาสนาทุกศาสนา โดยสิ่งที่ทำคือการทำความเข้าใจกันและกันด้วยการต่อรองกันระหว่าง
ศาสนา หรือถ้ามากไปกว่านั้นก็อาจจะต่อรองกันเพ่ือจะทำความเข้าใจกันในระหว่างสิ่งต่างๆ ที่
เกี่ยวข้องกันอยู่กับมนุษย ์(พุทธทาสภิกขุ, 2555) 
 การยึดมั่นถือมั่นในเรื่องเปลือกเรื่องกระพ้ีคือต้นเหตุของการทะเลาะวิวาท แก่งแย่ง 
จึงต้องมีการประนีประนอม การทำความเข้าใจ การทำให้เกิดความรักใคร่ เป็นอันอันเดียวกัน 
โดยเนื้อแท้อย่าให้ขัดกัน แม้จะผิดแผกแตกต่างกันในส่วนเปลือก แต่เนื้อในก็อย่าให้มันเป็น
ข้าศึก เป็นศัตรูกัน เช่นเดียวกับอยู่ร่วมบ้านเดียวกัน ผัวกินหมู เมียไม่กินหมู อย่างนี้ก็ควรอยู่
ร่วมกันได้ ถ้าถือหลักอิทัปปัจจยตาคือหลักที่จะดับทุกข์ ส่วนจะนุ่งห่มอย่างไร กินอยู่อย่างไร ก็
ไม่ควรจะยึดถือ เพราะว่าอะไรที่ผิดกันมาก อย่าถือว่าเป็นศาสนา ถือเอาการปฏิบัติที่ดับทุกข์ได้
เป็นศาสนา แล้วจะไม่มีอะไรพ้นจากฏเกณฑ์ของอิทัปปัจจยตา คือรู้ว่าทุกข์เกิดขึ้นเพราะอย่างนี้ 
แล้วก็จัดการให้ถูกต้องทีน่ั่นแทน (พุทธทาสภิกขุ, 2555) 

 ปัญหาของศาสนาไม่ได้อยู่ที่หลักการแต่อยู่ที่ปัจเจกบุคคล โดยจะพบว่าปัญหาของ
ศาสนาแต่ละศาสนาอยู่ที่นักบวชของแต่ละศาสนาที่ตกอยู่ใต้อำนาจกิเลส เห็นแก่ประโยชน์จะ
เอาประโยชน์จะทำแต่ให้ได้เงิน ให้ได้อำนาจสำหรับจะแสวงหาหรือบีบบังคับผู้อ่ืนให้ได้มากขึ้น
ไปอีก ต้องการอำนาจต้องการอิทธิพลอย่างนี้ บางครั้งเอาศาสนานี้เป็นการเมืองสำหรับการหา
เมืองขึ้น เอาศาสนาเป็นทัพหน้าอย่างนี้ ทั้งหมดพ้นไปจากหน้าที่ทางศาสนา โดยความมุ่งหมาย
หรือใจความสำคัญของศาสนาทุกศาสนานั้นตรงกัน คือ ให้ทำลายความเห็นแก่ตัว โดยจะพบว่า
ทุกศาสนาสอนให้ละกิเลส ให้ทำลายความเห็นแก่ตัว แต่วิธีการนั้นต่างกัน อันหนึ่งถือดาบ 
อันหนึ่งใช้คำพูด อันหนึ่งมีพิธีกรรม อันหนึ่งชี้แจงกันด้วยสติปัญญา แล้วแต่สถานะ เหตุการณ์ 
เวลา สถานที่ ยุคสมัย แต่ทุกศาสนาล้วนมีจุดหมายโดยบริสุทธิ์ใจว่า ให้ทำลายความเห็นแก่ตัว 
(พุทธทาสภิกขุ, 2555)  

 ข้อพิจารณานี้เป็นการถือว่าความขัดแย้งไม่ใช่เรื่องของศาสนาแต่เป็นเรื่องของ
บุคคล ยิ่งข้อเสนอใดขัดแย้งมาก ก็ยิ่งบ่งบอกว่าข้อเสนอนั้นมีความหลากหลายอยู่มาก ทั้งความ
หลากหลายด้านอายุ เพศ อาชีพ วิถีชีวิต ความเชื่อ ซึ่งความขัดแย้งระหว่างบุคคลนั้นสามารถแก้
ได้ด้วยการหาจุดร่วมของจุดตั้งต้นและจุดสิ้นสุดของชีวิตว่าไม่ได้แตกต่างกัน 



30  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

 ข. การพิจารณาความเป็นสากลจากจุดเริ่มต้นและจุดจบ หลักการการพ้ืนฐานที่
พุทธทาสภิกขุเสนอให้ปัจเจกบุคคลเกิดการประนีประนอมกันคือหัวใจของศาสนาแต่ละศาสนา
นั้นเหมือนกัน เป็นการทำลายความเห็นแก่ตัวและไม่เอาเปรียบผู้อ่ืน โดยหลักการนั้นก็คืออิ
ทัปปัจจยตา อันเป็นจุดเริ่มต้นแล้วขยายออกไปตามแต่ละศาสนาจะสอนกันไป แต่ยังคงมี
หลักการเดียวกัน ซึ่งหลักการนี้สามารถพิสูจน์ได้ คือ ถ้าสิ่งต่างๆ ไม่ใช่อิทัปปัจจยตา ไม่เป็นไป
ตามกฏเกณฑ์แห่งอิทัปปัจจยตาแล้ว เราจะไปทำอะไรให้เกิดขึ้นมาตามที่เราต้องการไม่ได้  
หมายความว่า ถ้าไม่มีอะไรที่เปลี่ยนแปลงได้ตามเหตุตามปัจจัยแล้ว เราสร้างอะไรขึ้นมาไม่ได้ 
หรือว่าเราจะทำลายอะไรก็ทำไม่ได้ เพราะสิ่งทั้งหลายทุกสิ่งในโลก หรือนอกโลกหรือที่ไหนก็
ตามล้วนอยู่ด้วยกฎเกณฑ์เดียวกันนี้ คืออิทัปปัจจยตา เราจะสร้างอะไรขึ้นมาก็ต้องสร้างมาจาก
กฎเกณฑ์นี้ ถ้าว่าพระเจ้าสร้างอะไรก็ตาม เช่นเราจะสร้างรถยนต์สักหนึ่งคัน ไม่ใช่พระเจ้าจะ
สร้างรถให้เรา แต่พระเจ้าจะใช้กฎเกณฑ์คืออิทัปปัจจยตานี้เองที่ทำให้เราสร้างรถขึ้นมาได้ 
ฉะนั้น เมื่อเราจะต่อรองกันระหว่างศาสนาจึงเป็นการย้อนไปหาการที่มนุษย์นี้ล้วนเป็นคนๆ 
เดียวกันทั้งสากลจักรวาล ไม่ว่าศาสนาไหนจะมีพิธีรีตองอย่างไร มีวิธีการยึดมั่นถือมั่นอย่างไร 
เขาก็มุ่งหมายที่จะทำลายความเห็นแก่ตัว (พุทธทาสภิกขุ, 2555) 
 ข้อเสนอให้เห็นถึงความเป็นจุดเริ่มเดียวกันนี้ยังสอดรับถึงการยอมรับว่า ทุกสิ่งล้วน
กำเนิดจากสิ่งเดียวกัน กล่าวคือถ้าเราอ่านหนังสือมหายานจะพบคำว่า จิตหนึ่ง หรือแม้แต่คำว่า
ธรรม ท่านพุทธทาสภิกขุมองว่า 

 “อย่าได้เข้าใจว่ามีความหมายเหมือนกับที่เข้าใจหรือรู้อยู่เดิม  เช่นคำว่าจิตหนึ่ง
หมายถึงสิ่งๆ หนึ่งซึ่งมีอยู่ก่อนที่จะเกิดมีจิตตามความหมายที่เรารู้จักกัน หรือยิ่งไปกว่า
นั้น ก็คือก่อนเกิดมีสิ่งทั้งปวงนั่นเอง คือก่อนเกิดสังสารวัฎและนิพพานตามความรู้สึก
ทั่วไป สิ่งที่เรียกว่า จิตหนึ่ง ก็มีอยู่แล้ว คือ มีตั้งแต่ไม่มีใครทราบ ซึ่งพุทธะก็คือสิ่งนี้ แต่
เมื่อสัตว์ทั้งหลายถูกกิเลสห่อหุ้มหรืปรุงแต่งความรู้สึกเสียเรื่อย จิตเดิมแท้หรือจิตหนึ่ง
จึงไม่ปรากฎแก่เขา เมื่อสัตว์ทั้งปวงก็เป็นพุทธะอยู่แล้วก็ไม่จำเป็นต้องมีการปฏิบัติอะไร
อีก นอกจากทำให้เห็นว่าตนเป็นพุทธะอยู่แล้ว และหาความเป็นพุทธะนั้นให้พบ การ
เที่ยวหาสิ่งอ่ืน หรือทำการปฏิบัติอย่างอ่ืนๆ อีกมากมายนั้นเป็นความบ้าหลังเปล่าๆ นี้
คือใจความสำคัญของคำว่า การตรัสรู้ฉับพลันหรือการเดินทางลัด” (พุทธทาสภิกขุ, 
ม.ป.ป.) 

 นอกจากข้อเสนอที่เป็นจุดตั้งต้นเดียวกันแล้ว การมองว่าเป้าหมายเป็นอันเดียวกัน
คือสันติภาพ เป็นการมองไปที่สันติภาพผ่านข้อความว่า  

 “มนุษย์ทุกคนในโลกนี้ที่อ้างตัวเองว่า จะเป็นผู้สร้างสันติภาพนั้นอย่างน้อยควรจะ
มองเห็นว่า ถ้าจะเดินกันแต่ในแนวของโลกียะคือตามวิสัยของโลกโดยลำพังแล้ว เป็น



31 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

อันไม่มีวันได้พบกับสันติภาพเลย เพราะวิสัยโลกนั้นมีกิเลสเป็นเครื่องหนุนหลังโลกียะ
โดยเด็ดขาด อย่างน้อยที่สุดที่จะพบสันติภาพได้บ้างก็ต่อเมื่อโลกยอมเสียสละสันดาน
แห่งความ เป็นโลกของตนเสียบ้าง โดยยกตนขึ้นสู่ภูมิโลกุตตระให้พอสมส่วนกัน จนใน
โลกนี้มีพระมีเจ้าชั้นต่ำๆ มากพอที่จะประคับประคองโลก โดยยังไม่จำเป็นที่จะต้องถึง
ขั้นสูง เช่นพระอรหันต์ก็ได้” (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป.) 

 สันติภาพถูกเสนอผ่านบุคคลธรรมดาหรือบุคคลใดบุคคลหนึ่ง และเป็นการนำเสนอ
ให้เห็นจุดสิ้นสุดหรือความดับมูลเหตุทุกอย่าง ไม่ใช่เป็นแค่สันติภาพตามหน้ากระดาษแห่งการ
พิมพ์โฆษณาทั่วๆ ไปในฐานะเป็นการศึกษาประจำวันของทุกๆ คน เพราะว่าเรื่องของนิพพาน
อันหมายถึงความรอดพ้นซึ่งเป็นของอนุโลมสมคล้อยกันอยู่กับความต้องการแห่งสัญชาตญาณ
ของสัตว์ทั้งหลายแล้วนั้น เป็นเรื่องที่มีความหมายมากพอที่จะให้ยึดหรือหดให้เข้ากับความหมาย
ของการกระทำประจำวันของมนุษย์ได้แทบทุกชั้นทุกวัย และทุกลักษณะของการงานที่ทำเพ่ือ
ความรอดพ้น ซึ่งจะเป็นความรอดพ้นอย่างใดอย่างหนึ่งก็ได้ ขอแต่ให้เป็นความจริง มิใช่เป็น
ความหลอกลวงก็พอแล้ว (พุทธทาสภิกขุ, ม.ป.ป.) 
 การเสนอจุดตั้งต้นและจุดจบเดียวกันนี้จึงเป็นการทำให้เข้าใจถึงจุดกำเนิดและ
จุดสิ้นสุดในแนวทางของความเป็นจริงที่ถูกนำเสนอภายใต้บุคคลที่มีลักษณะเชิงโครงสร้างใน
การแสวงหาถึงจุดแรกเริ่มและจุดสิ้นสุดผ่านกระบวนการมองที่เป็นอันเดียวกัน  แม้ว่าใน
รายละเอียดอาจถูกระบุไว้แตกต่างกันไปเนื่องจากสภาวะของปัจเจกบุคคลแต่ละคนนั้นอาจจะ
อธิบายหรือให้รายละเอียด เช่นเดียวกับการที่เด็กกับผู้ใหญ่อธิบายถึงเป้าหมายของแต่ละบุคคล
ไม่ต่างกัน เพียงคำอธิบายและข้อจำกัดของแต่ละบุคคลเท่านั้นที่เป็นเครื่องขัดขวางไม่ให้เกิดการ
ยอมรับกันเท่านั้น 
 2. พุทธทาสภิกขุกับข้อเสนอเชิงคติชนวิทยา การเข้าใจวีถีชีวิตผ่านแง่คิดของ
ชาวบ้านทำให้เห็นภาพของการศึกษาผ่านผลกระทบต่างๆ จากธรรมชาติทำให้เกิดความต้องการ
ต่อต้านผลกระทบและการรักษาและการฟ้ืนคืนชีพซึ่งในหลักกานี้มีการเสนอบริบทของการเกิด
ใหม่อันสัมพันธ์กับชีวิตหลังความตายผ่านการเปลี่ยนผ่านของวิญญาณ ซึ่งวิถีชีวิตในโลกนี้เป็น
ช่วงเวลาที่สำคัญที่สุดที่จะช่วยสร้างเงื่อนไขที่มีอิทธิพลต่อชีวิตในโลกหน้า แต่ละคนสามารถ
เริ่มต้นทำงานในโลกนี้เพ่ือตอบสนองวัตถุประสงค์ที่จะได้รับผลดีในโลกหน้าได้  โดยทั่วไป 
ชาวบ้านคาดหวังถึงความสงบสุขและความมั่นคงในชีวิตประจำวัน รวมถึงความปรารถนาที่จะ
ตอบสนองต่อเงื่อนไขเชิงอุดมคติของชีวิตในโลกหน้า (ยูคิโอะ ฮายาชิ, 2554) แต่ข้อเสนอนี้พุทธ
ทาสภิกขุวิจารณ์อย่างรุนแรงว่า “เราไม่ควรปล่อยให้พระพระพุทธศาสนาอันบริสุทธิ์บริบูรณ์
กลายเป็นลัทธิเชื่อผีสางเทวดาอย่างที่พวกไร้อารยธรรมนับถือกัน” (ปีเตอร์ เอ. แจ็กสัน, 2557) 
โดยท่านพุทธทาสภิกขุยังถูกมองผ่านปรากฎการณ์ทางจิตวิทยาหรือการสะกดจิตของคนจำนวน



32  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

มาก ดังที่ท่านกล่าวว่า อิทธิพลของอำนาจจิตโดยรวมจากกลุ่มคนที่ไร้ปัญญาสามารถสร้างพลังที่
เพียงพอแก่การเข้าเกาะกุมจิตใจคนโง่รายบุคคลได้ และทำให้บุคคลผู้นั้นเกิดความรู้สึกเชื่อว่า 
สิ่งที่ปรากฎในจิตใจของตนเป็นของจริง ซึ่งก็ทำให้เชื่อต่อไปว่า ผีและสิ่งศักดิ์สิทธิ์มีจริง สิ่งที่
เรียกว่า อวิชชา (ความไม่รู้) นั่นเองที่สร้างและสะสมความเชื่อผิดๆ อย่างนั้น เพราะพุทธทาส
ภิกขุไม่ได้อธิบายความเชื่อเหล่านี้ตามรูปแบบที่ยึดถือตามรูปแบบเชิงสังคมหรือเชิงสังคม
ฆราวาสแต่อย่างใด  แต่เป็นการชี้ให้เห็นว่า คำว่า ชาติ หรือการเกิดนั้นหมายถึงการคิดผิดไปว่า
มีตัวกูและของกู คำคำนี้ไม่ได้หมายถึงการเกิดทางร่างกายอย่างที่คนทั่วไปเข้าใจกัน ความเข้าใจ
ผิดว่า ชาติ หมายถึงการเกิดทางร่างกายนี่เอง เป็นอุปสรรคสำคัญของการเข้าใจคำสอนของ
พระพุทธเจ้า (ปีเตอร ์เอ. แจ็กสัน, 2557)  
 รูปแบบดังกล่าวนี้เป็นการใช้ลักษณะคำสอนที่ โยงหากันระหว่างภาษาคนและ
ภาษาธรรม พุทธทาสภิกขุได้เสนอให้มีการเรียนรู้ภาษาคือต้องรู้จักใช้ภาษาธรรม อย่ารู้จักใช้แต่
ภาษาคน” (พุทธทาสภิกขุ, 2548) ในทางศาสนามี ภาษาอยู่ 2 ภาษาคือ ภาษาคน ภาษาธรรม 
โดยจะพบตัวอย่างเช่นว่า ความตายอย่างนี้ ตายทางเนื้อหาหนังมังสา เอาไปฝัง เอาไปเผา นี่เป็น
การตายในภาษาคน ถ้าคนตายจากความดี ตายจากความหมดดี มีแต่ความทุกข์ นี้เรียกว่า ตาย
ในภาษาธรรม การเกิดจากท้องแม่ นี้เรียกว่า เกิดในภาษาคน ถ้าเกิดด้วยอำนาจอวิชชา ตัณหา 
ยึดมั่นว่าตัวกู ของก ูอย่างนี้เรียกว่า ภาษาธรรม ในศาสนาคริสต์คำว่า ตาย อย่างภาษาคนตายก็
มี ตายในความหมายภาษาศาสนาก็มี เช่น พระเจ้าสั่งว่า ผัวเมียคู่นี้อย่ากินผลไม้ของต้นไม้นี้เข้า
ไป กินแล้วจะตาย ไม่ใช่ตายแล้วเอาไปฝัง แต่เป็นการตายจากความดี เพราะเมื่อมีบาปเกิดขึ้น 
สำหรับจะต้องเป็นทุกข์ทรมาน คือ เขาไปยึดถือเรื่องความดี ความชั่วเข้าแล้วก็ตาย คือมีความ
ทุกข์ตลอดไป  
 ข้อเสนอทางด้านคติชนวิทยากับวิธีการอธิบายความของพุทธทาสภิกขุนั้นเป็นการ
พิจารณาไปถึงความเชื่อกับหลักการที่ถูกนำเสนออย่างมองถึงความเป็นจริงที่รับรู้ได้ โดยจะพบ
หลักการนี้ในข้อพิจารณาเรื่องคำสอนที่ต้องการระบุให้เห็นได้และรับรู้ผ่านคำว่า สวรรค์ในอก 
นรกในใจนั้นน่ากลัวกว่านรกที่ตายแล้วเพราะไม่เห็นและไม่น่ากลัว โดยคติความเชื่อนี้เป็นการ
สอบทวนกับความเชื่อที่เป็นมิจฉาทิฎฐิที่มองว่าวิญญาณที่ไปเกิดดังที่ภิกษุสาติพูดว่าไปเกิดนั้นมี
ตัวตน คือเป็นคนๆ เดียวกันที่จะได้รับผล ซึ่งท่านไม่เห็นด้วย เพราะว่าตามเหตุปัจจัยไม่มีใครเลย
ที่อยู่ หรือตาย แล้วใครจะไปเกิดได้ แต่ที่กล่าวนี้เป็นความขัดกันเพราะไม่ได้แยกเป็นเพ่ือโลกียะ
สำหรับปุถุชน และปรมัตถธรรมเพื่อสำหรับพระอริยเจ้า (พระประชา ปสนฺโน, 2546) 
 พุทธทาสภิกขุได้เสนอให้เห็นว่าการแยกระหว่างข้อเสนอใดเป็นโลกียะและปรมัต
ถะนั้นมีความสำคัญต่อการเข้าใจบริบทและคำสอนที่แตกต่างกัน ดังจะพบข้อโต้แย้งที่ทำให้เห็น
ท่าทีการเข้าใจบริบททางศาสนาผ่านบริบทของคติชนวิทยาผ่านการเปลี่ยนแปลงของเรื่องเล่า



33 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ขนาดใหญ่กลายเป็นเรื่องเล่าขนาดเล็ก จากเรื่องเล่าชาดกอันแสดงถึงปรมัตถะจนนำไปสู่ข้อ
โต้แย้งทางสังคมและข้อควรปฏิบัติในสังคมปัจจุบัน ดังข้อสนทนาระหว่างม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช 
กับท่านพุทธทาสภิกขุเรื่องพระเวสสันดรว่า เป็นผัวก็ผิดศีลผัว เพราะมิได้ปกป้องรักษานางมัทรีผู้
เป็นภรรยาให้มีความสุข ความบริบูรณ์ตามควรแก่อัตภาพ แต่กลับทำให้ต้องตกทุกข์ได้ยาก ถึง
คราวจะยกภรรยาให้แก่ผู้ อ่ืนก็ยกให้โดยง่ายเหมือนกับว่าภรรยานั้นไม่ใช่คน  เป็นสิ่งของที่
สามารถยกให้คนอื่นได้ตามใจ เป็นพ่อก็ผิดศีลพ่อ เพราะไม่คุ้มครองป้องกันลูกให้มีสุขเติบโตโดย
ปราศจากภัยอันตราย เมื่อชูชกมาขอก็ให้ จนเด็กรู้ตัวหนีไปซ่อนอยู่ในบ่อบัวก็ยังอุตส่าห์ไปเอา
ตัวเด็กมาให้แก่คนอ่ืนจนได้ ชูชกลากถูลูกของตัวเองไปต่อหน้าจนถึงขั้นทุบตีเอาก็เฉยเสีย การ
บำเพ็ญทานของพระเวสสันดรเป็นภาระต่อสังคม นอกจากจะทำให้เกิดเสียหาย โดยใช้ของ
หลวงเงินหลวงหาเสียงแล้ว (อรุณ เวชสุวรรณ, 2543) กรณีดังกล่าวพุทธทาสภิกขุได้เสนอการ
วิเคราะห์ในเรื่องนี้โดยแบ่งเป็นประเด็นว่า การปกป้องคุ้มครองบุตรภรรยานั้น เป็นธรรมะของ
สามีสำหรับกรณีที่พระเวสสันดรพระราชทานราชกุมารแก่ชูชกนั้น โดยในสายตาของเราๆ 
ท่านๆ รู้สึกว่าเป็นเรื่องสะเทือนใจมาก แต่ท่านพุทธทาสภิกขุนึกถึงความจริง 2 ประการคือ 1. 
ความแตกต่างระหว่างตัวเรากับองค์พระเวสสันดรและระหว่างเมียเรากับพระนางมัทรี  สภาพ
จิตใจของเรากับของพระองค์แตกต่างกันมากเหลือกัน นึกถึงว่าพระเวสสันดรทรงบำเพ็ญบารมี
แก่กล้าเต็มที่อยู่แล้วเหลืออีกชาติเดียว พระองค์ก็จะตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้า และในชาติที่ทรง
เป็นพระพุทธเจ้านั้น พระทัยของพระองค์จะน้อมไปในเนกขัมมะคือทรงพอพระทัยในชีวิต
นักบวช อันเป็นชีวิตสถานเดียวที่จะทรงเป็นที่พ่ึงของคนทั้งโลก ฉะนั้น สิ่งที่เราคิดว่าพระองค์ไม่
น่าทรงทำนั้น เป็นเรื่องที่เราเอาใจเราเข้าไปตัดสินเองต่างหาก อาจลืมนึกไปว่าพ้ืนฐานแห่งจิตใจ
ของเรากับพระเวสสันดร ห่างไกลกันมากเหลือเกิน 2. ในมุมมองของผู้เป็นลูก ถ้าสมมติตัวเรา
ถูกเนรเทศไปอยู่กลางดงกลางป่า ลูกเมียก็ตามไปอยู่ด้วยกัน เรากับเมียนั้นไม่เป็นไร เพราะเมื่อ
โตแล้วไม่ช้าไม่นานก็จะตาย ความสุขสบายก็เคยมานานแล้วลองลำบากดูเสียบ้างก็ได้ เหมือน
ข้าราชการผู้ใหญ่ที่ปลดเกษียณแล้วออกไปทำไร่อยู่ในป่าในดงลองดู แต่ลูกเราจะทำอย่างไร การ
ที่ไปหมกอยู่ในป่าในดง ไม่ได้เล่าเรียนเขียนอ่าน โตขึ้นคงจะไม่ต่างจากลิงค่าง คราวนี้มีตาแก่คน
หนึ่งมาขอลูกไปทำงานบ้าน การที่จะให้ลูกไปอยู่กับตาแก่คนนั้นกับที่จะกักดเอาตัวไว้ในป่าในดง
อย่างไหนควรทำกว่ากันและอย่างไหนเป็นการเห็นแก่ตัวของผู้เป็นพ่อแม่ เมื่อลองตรองดูแล้ว 
ถ้าเราอยู่ในชะตาชีวิตอย่างพระเวสสันดรก็จะทำอย่างพระองค์คือให้ลูกเข้ าไปอยู่ในบ้านเมือง 
เพ่ือให้เขาได้รับการศึกษาบ้าง แม้จะไปช่วยใครเขาทำงานบ้านก็ยอม การทำงานรับใช้ในบ้าน
นั้นก็ไม่เห็นจะเสียหายอะไร จะได้ฝึกเด็กไปในตัว โตขึ้นจะได้ไม่เป็นคนมือเท้าบาง ชอบทำงาน 
และตาชูชกจะนำสองกุมารไปนั้นก็ไม่ใช่จะเข้ารกเข้าป่าไปไหน แต่หากกลับไปที่กรุงสีพีนั้นเอง 
ที่เมืองนั้นพระบิดาและพระมารดาและพระญาติพระวงศ์ของพระเวสสันดรก็อยู่กันเต็มบ้านเต็ม



34  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

เมือง สองพระกุมารมีโอกาสดีเหลือเกินที่จะสร้างชีวิตของตนได้ในอนาคต สมัยทุกวันนี้คนไทย
ในชนบทที่ห่างไกลก็เจริญรอยตามพระเวสสันดรอยู่ทั่วไป ดังจะเห็นได้ว่า พ่อแม่บางรายก็เห็น
แต่พระจากเมืองหลวงจาริกไปในหมู่บ้าน เขาก็เอาลูกตัวถวายท่านให้ไปรับใช้เป็นลูกศิษย์พระ 
บางรายพระท่านเห็นว่าเด็กคนไหนมีแววดี ก็ออกปากขอเอาก็มี พ่อแม่เขาก็ยกให้เพราะคิดว่า
อย่างไรเสีย เมื่อเข้าไปอยู่ในบ้านเมืองแล้วก็คงจะได้เล่าเรียนได้ดิบได้ดีกับเขาบ้าง ส่วนการที่จะ
ไปทำตัวเหมือนคนรับใช้ให้คนอื่นบ้างนั้น ก็ถือเสียว่าเป็นการฝึกหรือการลงทุนก็ได้ ถ้าสำรวจคน
ใหญ่คนโตในเมืองไทยทั้งทางโลกและทางธรรมก็จะพบคนประเภทที่ได้ดีเพราะพ่อแม่ยกให้อย่าง
พระชาลีและพระกัณหามีอยู่มากมาย (อรุณ เวชสุวรรณ, 2543)  
 ข้อเสนอนี้แสดงถึงข้อปฏิบัติภายในครอบครัวที่ต้องมีการปฏิบัติต่อกัน และศีล
ดังกล่าวเป็นการสนองให้เห็นถึงรูปแบบของความเป็นครอบครัวนั้นสำคัญกว่าเรื่องส่วนตัว โดย
เรื่องส่วนตัวนี้เป็นการพิจารณาจากมุมมองของชาวบ้านหรือชาวโลกที่มองหลักการทุกอย่างบน
พ้ืนฐานเดียวกัน ซึ่งอาจมองข้ามว่ามีวิถีชีวิตหนึ่งที่พิเศษและจำเป็นต้องพิจารณาถึงความเป็นไป
ได้แบบนั้นด้วย 
 พุทธทาสภิกขุได้ใช้การตรวจสอบแบบคติชนวิทยา เพื่อเสนอให้เห็นวิธีการทำความ
เข้าใจต่อบริบทของโลกและปรมัตถะต้องพิจารณาอย่างไร ทุกอย่างสามารถเข้าใจได้ผ่านเรื่อง
เล่าในยุคสมัยนั้น และเป็นเรื่องเล่าหลักที่ประกอบไปด้วยวิถีความเป็นบ้านเมืองและสังคม
ประกอบอยู่ด้วย ขณะเดียวกันวิธีการโต้แย้งนี้ทำให้เห็นรูปแบบการเข้าใจเรื่องเล่าดังกล่าวนั้นใน
ปัจจุบันได้ลดทอนเป็นแค่เรื่องเล่าขนาดเล็กที่ถูกนำเสนอให้เห็นข้อขัดแย้งในรูปแบบวิถีชีวิตของ
ปัจเจกบุคคลที่เป็นปุถุชนและอริยบุคคล โดยเรื่องเล่าเหล่านี้ได้ถูกนำเสนอปรับเปลี่ยนหรือเล่า
ใหม่เพ่ือให้เห็นว่าในแง่ของความเป็นเรื่องเล่าขนาดใหญ่ที่ทรงอิทธิพลนั้นคือบ้านเมืองและสังคม
ที่ยอมรับความประพฤติเช่นใด และไม่ยอมรับความประพฤติเช่นใด แม้หากความประพฤติ
เช่นนั้นจะเป็นเรื่องเหมาะสมแต่หากเป็นเรื่องขนาดเล็กและไม่สำคัญต่อวิถีชีวิตก็อาจถูกหลงลืม
หรือไม่ให้ความสำคัญอีกต่อไป  
 การพิจารณาของพุทธทาสภิกขุนี้จึงช่วยทำให้ภาพของเรื่องเล่านั้นไม่ได้สำคัญแค่
สังคมอีกต่อไปแต่เป็นการระบุไปที่บุคคลหรือปัจเจกบุคคลที่จะเลือกทำบางอย่างหรืออธิบาย
บางอย่างโดยปราศจากอิทธิพลหรืออำนาจของเรื่องเล่าขนาดใหญ่ที่สังคมจะมากดทับอีกต่อไป 
 3. พุทธทาสภิกขุกับข้อเสนอการเปิดพื้นที่สาธารณะ การเปิดพ้ืนที่สาธารณะเป็น
แนวคิดที่ทรงอิทธิพลอย่างมากของนักคิดอย่างฮาเบอร์มาส (Jurgen Habermas) ที่พยายาม
มองว่า การที่รัฐที่มีอำนาจต่อโลกทัศน์ต่างที่มีการแข่งขันกันสำหรับพลเมืองแบบฆราวาส หน้าที่
ของความรับผิดชอบซึ่งกันและกันของพลเมืองทุกคนร่วมถึงพลเมืองทางศาสนาคือพวกเขา
จะต้องไม่ต่อต้านคุณประโยชน์ที่ศาสนาสามารถให้กับความคิดเห็นทางการเมืองและการก่อตัว



35 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ของเจตจำนงในที่สาธารณะ โดยพวกเขาจะต้องไม่ถือว่าการอ้างศาสนาเป็นเพียงการส่งเสียงไร้
สาระตั้งแต่ต้น พลเมืองแบบฆราวาสและพลเมืองทางศาสนาต้องพบปะกันด้วยการใช้เหตุผลใน
ที่สาธารณะในระดับเดียวกันคือมีความเท่าเทียมกัน (พิพัฒน์ พสุธารชาติ, 2562)  
 ข้อเสนอนี้เป็นการทำให้เกิดการขยายพ้ืนที่การรับรู้ประเด็นต่างๆ ที่อ่อนไหวทาง
ศาสนาไปสู่สาธารณะที่ทุกคนมีสิทธินำเสนอและเล่าเรื่องราวในมุมมองของตนเอง ดังที่ม.ร.ว.คึก
ฤทธิ์ ปราโมชมองเรื่องพระเวสสันดรนั้นถือว่าเป็นภาระต่อสังคมถึงกับต้องลงทุนจ้างพรานเจต
บุตรไปเป็นยามอยู่ในป่า คอยห้ามมิให้ใครเข้าไปขอทานอีกได้ พระพุทธเจ้าทรงถือว่าทานเป็น
บารมีอย่างหนึ่ง ทรงสนับสนุนให้คนบริจาคทาน เพ่ือชำระจิตให้ปราศจากโลภ แต่ก็ทรงสอนให้
คนอยู่ในศีลพร้อมๆ กัน ทำทานก็ต้องมีศีลด้วย ขาดศีลก็ไม่ได้ ลักเขา ขโมยเขา หรือโกงเขามา
สร้างตึกในโรงพยาบาลนั้นไม่ได้บุญ ทุกวันนี้บ้านเมืองกำลังพัฒนา การสอนธรรมนั้นควร
ระมัดระวัง พิจารณาให้รอบคอบเพ่ือมิให้เสียผลแก่การพัฒนา รัฐบาลลงทุนพัฒนาทางเกษตร
เป็นเงินหมื่นๆ ล้าน ถ้าหากชาวนาเอาผลที่ตนได้รับจากการพัฒนาการนั้นไปทำบุญสร้างวัดเสีย
หมด คงอยู่บ้านหลังคาจากฝากระแชงต่อไป การพัฒนานั้นก็ไร้ผล (อรุณ เวชสุวรรณ, 2543)  

 ประเด็นนี้ พุทธทาสภิกขุมองว่าเป็นการตำหนิพระเวสสันดรอย่างร้อยแรง อย่าง
การที่พระองค์พร้อมด้วยพระชายาและพระโอรสไปประทับอยู่ในป่า ท้องที่ประเทศเจตราฐ 
รัฐบาลประเทศนั้นได้แต่งตั้งนายพรานป่าคนหนึ่งคอยถวายอารักขา โดยพรานผู้นั้นก็มีธนูเป็น
อาวุธ และมีสุนัขฝูงหนึ่งเป็นลูกมือในเรื่องนี้ โดยพระเวสสันดรมิได้ทรงขอร้องรบกวนอะไรเลย 
แต่หากเป็นการแสดงอัธยาศัยไมตรีของรัฐบาลของเจ้าของประเทศนั้น จัดขึ้นถวายเองจะยกเอา
ความข้อนี้มาตำหนิพระเวสสันดรได้อย่างไร แม้ในทุกวันนี้ เวลาคนสำคัญต่างประเทศแม้เพียง
คนเดียว แม้จะมีฐานด้อยกว่าพระเวสสันดรก็ตามผ่านเข้าไปในเขตประเทศอ่ืน เจ้าของประเทศ
ก็จัดกำลังอารักขา มีตำรวจล้อมหน้าล้อมหลังกันมากมายก็ไม่เห็นมีใครยกมาลำเลิก กลับถือว่า
เป็นอัธยาศัยไมตรีอันดีงามและเป็นความรอบคอบของทางราชการเสียด้วยซ้ำ  เพราะการที่
พระมหากษัตริย์ทั้งองค์ พร้อมทั้งพระราชินีและพระเจ้าลูกเธอ พระเจ้าลูกยาเธอ มาประทับอยู่
ในประเทศอันเป็นถิ่นกันดาร รัฐบาลเจ้าของประเทศเสียกำลังเจ้าหน้าที่อารักขาเพียงคน
เดียวกับหมาฝูงเดียวเท่านั้นยังจะนำมาค่อนขอดกันอีกหรือ ถ้าพิจารณาอย่างเป็นธรรมแล้วเรา
กลับจะเห็นว่าพระเวสสันดรทรงบำเพ็ญพระองค์เป็นภาระสังคมน้อยที่สุด  ฝ่ายรัฐบาลเมืองเจ
ตราฐนั้น ก็ทำถูกแล้วที่ไม่ใจจืดดูดายต่อแขกบ้านแขกเมือง เป็นการทำทางสัมพันธไมตรีระหว่าง
ประเทศภายหน้า ทั้งเป็นตัวอย่างอันดีของผู้มีคุณธรรม ซึ่งมิใช่จะคอยพินอบพิเทาเอาใจใส่เมื่อ
ฝ่ายหนึ่งมีอำนาจวาสนา แต่พอเขาหมดอำนาจวาสนาแล้ว ก็ไม่มีมีใครสนใจ แถมยังคอยเหยียบ
ย่ำซ้ำเติมเสียอีกด้วย (อรุณ เวชสุวรรณ, 2543) เป็นการพิจารณาถึงข้อปฏิบัติที่สังคมควรกระทำ
ต่อผู้ที่เป็นนักบวชที่มีมาแต่เดิม แม้โลกปัจจุบันก็ยังมีให้เห็นได้ว่า การคุ้มครองนั้นเป็นเรื่องที่



36  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ชาวบ้านจะถือเอาจากผู้มีอำนาจ ขณะเดียวกันไม่ควรถือว่าชาวบ้านนั้นเป็นภาระแต่ให้ถือว่าเป็น
บุคคลที่จำเป็นในการช่วยเหลือมากกว่า แต่ประเด็นที่เสนอนี้สะท้อนว่าควรมีการร่วมคุยกัน เพ่ือ
เปิดพื้นท่ีความเขา้ใจต่อกัน 
 การเปิดพ้ืนที่นี้ยังรวมถึงการให้ชาวคริสต์กับชาวพุทธมาทำความเข้าใจต่อกัน เช่น
กรณีพวกที่เป็นชาวพุทธในประเทศลังกาบางคน เขาก็แย้งว่ามันเป็นไม่ได้ เช่นว่า ศาสนาคริสต์มี
พระเจ้า ศาสนาพุทธไม่มีพระเจ้า แนวคิดนี้จึงเข้ากันไม่ได้ ฉะนั้น อย่ามาพยายามให้ป่วยการว่า 
ศาสนาฉันไม่มีพระเจ้า ศาสนาคุณมีพระเจ้า หรืออย่างที่ศาสนาพุทธเป็นศาสนาปัญญา ศาสนา
คริสต์เป็นศาสนาศรัทธา จะเปรียบเทียบกันได้อย่างไร จึงไม่นำมาเปรียบเทียบเพราะจะ
กลายเป็นการดูหมิ่นกันและกัน แต่ที่จริงแล้วการเปรียบเทียบควรจะให้ เกิดความรักใคร่ 
กลมกลืนกัน ในแง่นี้จึงมองได้ว่า หากศาสนาพุทธไม่มีพระเจ้า แล้วศาสนาคริสต์มีพระเจ้า ก็ควร
พูดเสียใหม่ว่า ฉันก็มีพระเจ้าในความหมายอย่างหนึ่ง เช่นที่เราพูดกันว่า มีกฎของธรรมะ      
สัจจธรรมนี้เป็นพระเจ้า ก็มีพระเจ้าด้วยกัน คือมีสิ่งที่สร้างสิ่งทั้งปวงมาด้วยกัน มีสิ่งที่ควบคุมสิ่ง
ทั้งปวง มีสิ่งที่ทำลายสิ่งทั้งปวง มีสิ่งที่ดูแลสัตว์โลกตลอดเวลาในที่ทั้งปวง อย่างนี้ก็พูดได้ว่า เรามี
พระเจ้าด้วยกัน แม้รูปร่างจะแตกต่างกัน แต่เรามีพระเจ้าที่ทำหน้าที่ได้อย่างเดียวกัน พุทธทาส
ภิกขุได้เสนอว่า 

 “ข้อที่ว่าพระเยซูเป็นลูกพระเจ้า พระพุทธเจ้าเป็นลูกคนนี้ ก็ไม่แปลก เพราะไม่ได้
อยู่ที่ตรงนั้น แต่ขึ้นอยู่กับว่าท่านสอนว่าอย่างไร ถ้าท่านสอนไม่ให้เห็นแก่ตัว ก็ควรจะไป
ด้วยกันได้ เพ่ือให้คำสอนศักดิ์สิทธิ์ เขาพูดว่า ธรรมนี้ประทานมาจากเบื้องบน มาจาก
พระเจ้าเบื้องบนนี้ก็ได้เหมือนกัน นี้เราต้องการจะมีปัญญามองเห็นจริง ไม่ต้องเชื่ออะไร
ที่มองไม่เห็นตัว เราก็พูดว่าพระพุทธเจ้านี้เป็นมนุษย์ ท่านตรัสรู้แล้ว ท่านก็พูด พูดอย่าง
มนุษย์แล้วส่งขึ้นไปให้ถึงเทวดา เรียกว่า พูดขึ้นไปก็ได้เหมือนกัน เพราะเรื่องที่พูดนั้น
สามารถที่จะดับทุกข์ของมนุษย์ได้ หรือเรื่องไม่เห็นแก่ตัวด้วยกัน เราอย่าใช้วิธีที่แดกดัน
กันให้มันเกิดความแตกต่างหรือเข้าใจกันไม่ได้ เราใช้วิธีที่เอาผลประโยชน์อันสูงสุดเป็น
ที่ตั้ง” (พุทธทาสภิกขุ, 2548)  

 การเสนอต่อกันในมุมมองที่แตกต่างกันนั้นเป็นการเสนอที่พุทธทาสภิกขุมองว่าเป็น
เรื่องหน้าที่ควรเสนอต่อกันอย่างไร้ตัวตน แม้ชาวพุทธจะนำเสนอก็ให้ถือว่าทำไปเพ่ือเป้าหมาย
ของการเข้าใจบริบทของผู้อ่ืน เพราะการนำเสนอเหล่านี้จะช่วยเปิดพ้ืนที่มากขึ้น การเข้าใจต่อ
บริบทของสาธารณชนที่พยายามเสนอให้เห็นภาพของความแตกต่างกันของนักบวชและความ
เป็นจริงทางโลกนี้เป็นการสะท้อนให้เห็นภาพของศาสนากับความสัมพันธ์กับสังคมที่ดูเหมือนว่า
หน้าที่พระนั้นคือการแสดงหาความหลุดพ้นทางจิตวิญญาณแบบส่วนตัว แต่พุทธทาสภิกขุมอง
ว่า ความสัมพันธ์ระหว่างตัวพระเองกับสังคมนั้นเป็นเรื่องของการปฏิบัติธรรม ดังที่ท่านเสนอว่า 



37 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

 “ศาสนาไม่ได้หมายความเพียงการกระทำของปัจเจกบุคคลที่จะก้าวล่วงความทุกข์
เท่านั้น เรายังต้องช่วยเหลือผู้อ่ืนให้ก้าวล่วงความทุกข์ด้วยเช่นกัน นั่นก็คือว่าเราจะต้อง
มีความกรุณาแก่เพ่ือนมนุษย์และสรรพสัตว์ทั้งหลาย เพราะถ้าเราไม่มีความเมตตา
กรุณาเสียแล้ว เราก็คือคนที่ยึดถือตัวตนเป็นศูนย์กลาง ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในนิ
ปาตสูตร ขุททกนิกาย ว่า บุคคลที่ฉลาดในการแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตนนั้น เป็นคน
ที่เศร้าหมอง ดังนั้น คนที่ใฝ่ธรรมะจะต้องช่วยเหลือผู้อื่นโดยถือว่าเป็นหน้าที่อย่งหนึ่งที่
จำเป็นสำหรับมนุษย์ ไม่เช่นนั้นแล้วเราก็จะนับถือศาสนากันแต่เพียงลมปากเท่านั้น” 
(ปีเตอร ์เอ. แจ็กสัน, 2557)  

 การเปิดพ้ืนที่นี้ยังเสนอให้เห็นรูปแบบของการยอมรับว่าความเป็นมนุษย์ที่ถูกมอง
ว่าไม่ได้ต่างกันในแง่ของความเป็นมนุษย์ ซึ่งแง่มุมดังกล่าวพุทธทาสภิกขุมองผ่านเรื่องอุดมคติ 
กล่าวคืออุดมคติของมนุษย์ไม่ว่าจะเป็นใครก็คือการเป็นมนุษย์ที่ดีที่สุดที่มนุษย์จะเป็นได้ ไม่มี
พระ ไม่มีฆราวาสมีแต่ความเป็นมนุษย์เท่านั้นที่จะไปสู่ความดีที่สุดหรือสูงสุดที่มนุษย์จะเป็นได้ 
(พุทธทาสภิกขุ, 2536) ต่อมุมมองความเป็นปัจเจกบุคคลนั้นจะพบว่าพุทธทาสภิกขุสนใจ
เป้าหมาย (end) ในฐานะที่เป็นอุดมคติเดียวกัน มากกว่าเครื่องมือ (means) คือการแสวงหาใน
แง่ของปัจเจกบุคคลนั้นอาจแตกต่างกันไป ขณะเดียวกันก็ต้องทำความเข้าใจด้วยว่าเครื่องมือที่มี
ความหลากหลายนั้นไม่ได้เป็นปัญหาเท่ากับการใช้เครื่องมือที่ผิดทำให้ไม่ได้ผลลัพธ์ที่ไม่น่ าพึง
พอใจ ซึ่งนำไปสู่การพิจารณาเครื่องมือที่เหมาะสม ดังนี้ 
 ก. การมีแนวคิดเชิงอุดมคติในการปฏิบัติ  หลักธรรมนั้นไม่เลือกว่าจะเป็นใครก็
สามารถจะหลุดพ้นได้เช่นเดียวกัน บนพื้นฐานเดียวกันกล่าวคือ ฆราวาสก็คือสัตว์ที่เกิดมาเพ่ือให้
ได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควรจะได้และทั่วกันทุกคน ทุกคนเกิดมาเพ่ือให้ได้สิ่งที่ดีที่สุดที่มนุษย์ควร
จะได้ ถ้าไม่ได้สิ่งที่ควรจะได้นี้ก็ไม่ควรจะเรียกว่ามนุษย์ สิ่งที่ฆราวาสต้องเรียนรู้และปฏิบัติก็คืออิ
ทัปปัจจยตา การปฏิบัติตามหลักการนี้ถือเอาในแง่ของความเป็นกฎเกณฑ์เช่นเรานึกถึงอิทธิบาท 
4 ประการอันเป็นลักที่จะทำให้ได้รับสิ่งที่พึงปรารถนา แต่อย่าลืมว่าลำพังอิทธิบาทนั้นไม่มี
ความหมาย แต่ต้องเป็นอิทธิบาทที่เป็นไปอย่างถูกต้อง ตามกฎเกณฑ์ของอิทัปปัจจยตาด้วยจึง
จะมีความหมาย หรือธรรมหมวดไหนก็ตามก็ล้วนแต่เป็นธรรมที่เป็นไปตามกฎเกณฑ์แห่ง        
อิทัปปัจจยตาจึงจะสามารถให้สำเร็จประโยชน์ได้ (พุทธทาสภิกขุ, 2555) 
 ข. การเลือกวิธีปฏิบัติที่เหมาะสม เป็นวิธีการที่พุทธทาสภิกขุได้เสนอข้อปฏิบัติที่
สอดคล้องกับยุคสมัย เช่น ความขยันขันแข็ง ซึ่งเป็นหลักที่ทำให้มนุษย์สามารถรอดอยู่ในโลกได้ 
เป็นการต่อสู้กับความรู้สึกทางสัญชาตญาณ เมื่อมีความรู้สึกอย่างนี้มากก็กลายเป็นความกล้า
หาญ และความกล้าหาญนั้นจะพบว่าเป็นวัฒนธรรมของชาวพุทธที่ พิจารณาจากการที่
พระพุทธเจ้าทรงเป็นผู้ขยันขันแข็งจึงสอนหลักธรรมะเช่นนี้มาจนถึงพวกเรา ตามประวัติศาสตร์



38  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ของชนชาติไทยก็มีความเข้มแข็งและกล้าหาญเป็นนิสัย สมกับคำว่าเป็นไทย จึงอยู่รอดได้ หรือ
ความกตัญญูเป็นเรื่องความรู้สึกมากกว่าสัญชาตญาณ เป็นเรื่องความคิด เป็นสิ่งที่ต้องอบรม ถ้า
คนเลิกกตัญญูต่อบิดามารดาโลกก็ล่มจม และยังรวมถึงกตัญญูต่อวัตถุสิ่งของที่มีในบ้านเรือน
หรือในสังคมรวมถึงสัตว์เดรัจฉาน ถ้ามนุษย์มีกตัญญูแล้ว โลกก็ไม่มีทางจะรบราฆ่าฟันกันได้เลย 
จึงกลายเป็นความผูกพันกันระหว่างมนุษย์และสิ่งต่างๆ รอบตัว (พุทธทาสภิกขุ, 2536)  
 ข้อเสนอของพุทธทาสภิกขุเป็นการสะท้อนมุมมองที่เด่นชัดในแง่ของการปฏิบัติตน
ให้เอ้ือต่อผู้อื่นเช่นเดียวกับการมองว่าผู้อ่ืนก็ควรปฏิบัติเช่นเดียวกัน ในแง่นี้จำเป็นต้องมีอุดมคติ
ที่เป็นหลักการร่วมกันนั่นคือความไม่มีตัวตน ซึ่งเริ่มต้นจากการมองว่าทุกคนควรพูดเรื่อง
เดยีวกันได้ การมองเกินเลยกว่าที่ภาพลักษณ์ภายนอกนำเสนอ นั่นรวมถึงความเป็นใครและมีวิถี
ชีวิตอย่างไร อีกทั้งแนวคิดดังกล่าวนี้ยังช่วยทำให้เกิดการมองอย่างรอบด้านและว่าตามจริงนั้น
เป็นการสร้างทัศนวิสัยต่อการมองบนการยอมรับร่วมกัน 
 
องค์ความรู้ใหม่ 
 จากการวิเคราะห์การเปลี่ยนผ่านแนวคิดหลังสมัยใหม่ในพระพุทธศาสนาเถรวาท
ของพุทธทาสภิกขุได้สะท้อนให้เห็นรูปแบบแนวคิดสำคัญ 2 ด้านคือ  
 1. ด้านการเปลี่ยนแปลงศาสนาในบริบทสังคมหลังยุคสมัยใหม่ ผ่านการเคลื่อนไหว
ภายนอกศาสนา เป็นการขยายขอบเขตทางศาสนาสู่สังคมผ่านรูปแบบแนวคิดผสมผสาน 
(Syncretism) ผ่านการปฎิรูปพระพระพุทธศาสนา สู่ความเป็นเอกภาพ มีการบริหารปกครอง
เป็นอันเดียวกัน และการเคลื่อนไหวทางสังคมจากการปฏิรูปสู่ความเป็นเอกภาพ และการ
เคลื่อนไหวภายในศาสนา รักษาลักษณะเฉพาะของตนเองตามรูปแบบแนวคิดต่อต้านผสมผสาน 
(anti-Syncretism) ปฏิรูปสู่ความหลากหลาย เป็นไปตามบริบทของชุมชนที่แตกต่างและ
หลากหลาย/ระบบสังคมแบบมีวรรณะ และในส่วนพระพุทธศาสนานั้นมีการเสนอชำระ
พระพุทธศาสนาให้บริสุทธิ์ ก) คัมภีร์ทางศาสนา ข) บุคคลทางพระพุทธศาสนา ด้วยพุทธทาส
ภิกขุได้นำเสนอผ่านกระบวนการ (1) การต่อต้านคำสอนภายนอกอันเป็นคำสอนแปลกปลอมที่
ไม่ใช่หลักคำสอนในพระพระพุทธศาสนาดั้งเดิมออกเสียแล้วเสนอคำสอนอันบริสุทธิ์ปราศจาก
แนวคิดอ่ืน (2) การต่อต้านความเป็นบุคคลพิเศษ พุทธทาสภิกษุเสนอวิธีการจัดโครงสร้างทาง
สังคมในองค์กรศาสนา และหลักการที่เป็นอุดมคต ิ
 2. ด้านการเปลี่ยนแปลงแนวคิดทางศาสนาในยุคหลังสมัยใหม่  ซึ่งพิจารณาใน
หลักการ ดังนี้อ 1) จริยศาสตร์โลก (a global ethics)คำสอนศาสนาสู่ความเป็นสากล ไม่ใช่
ครอบงำจริยศาสตร์ของใครอื่นแต่สร้างการยอมรับทางศีลธรรมร่วมกัน พุทธทาสภิกขุได้เสนอว่า 
การปฏิเสธความยึดติดตัวตน และยึดหลักการที่ เป็นสากล 2) หลังฆราวาสนิยม (post-



39 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

secularism) การมีส่วนรวมของปัจเจกบุคคลต่อหลักการที่เป็นสากล โดยเฉพาะความเชื่อทาง
ศาสนาที่ต้องสัมพันธ์กับบุคคล พระพุทธศาสนาถูกพิจารณาในแง่ของการพยายามการเปิดพ้ืนที่
สาธารณะ ด้วยการเสนอถกเถียงศีลธรรมในสังคม ขณะที่พุทธทาสภิกขุพิจารณาเรื่องนี้บนการ
เข้าใจต่อบริบทของสาธารณชนที่พยายามเสนอให้เห็นภาพของความแตกต่างกันของนักบวช
และความเป็นจริงทางโลกนี้เป็นการสะท้อนให้เห็นภาพของศาสนากับความสัมพันธ์กับสังคมที่ดู
เหมือนว่าหน้าที่พระนั้นคือการแสวงหาความหลุดพ้นทางจิตวิญญาณแบบส่วนตัว แต่พุทธทาส
ภิกขุมองว่า ความสัมพันธ์ระหว่างตัวพระเองกับสังคมนั้นเป็นเรื่องของการปฏิบัติธรรม และการ
เปิดพ้ืนที่สาธารณะ ด้วยการเสนอถกเถียงศีลธรรมในสังคม 3) ความเป็นพหุนิยมทางศาสนา 
(Religious pluralism) ความเป็นศาสนาในวัฒนธรรมที่แตกต่าง จะพบลักษณะนี้ ในพระ
พระพุทธศาสนาที่มีการเสนอว่า (1) ความเป็นหลังสมัยใหม่จากความเป็นปัจเจกผ่านบุคคลใน
โครงสร้างพระพระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิมที่มีรูปแบบการปฏิบัติตนและมีหน้าที่อย่างชัดเจน 
และ (2) การลดทอนเรื่องเล่าขนาดใหญ่ให้กลายเป็นเรื่องเล่าขนาดเล็ก พุทธทาสภิกขุได้เสนอ
คติชนวิทยาอันเป็นการพยายามเข้าใจวีถีชีวิตผ่านแง่คิดของชาวบ้าน  
 
บทสรุป 
  การพิจารณาในกรอบของแนวคิดหลังยุคสมัยใหม่ผ่านกระบวนการทางสังคมได้
พบว่ามีการพยายามเสนอการปฏิรูปพระพุทธศาสนาผ่านแนวคิดสู่ความเป็นเอกภาพ โดยพุทธ
ทาสภิกขุได้เสนอแนวทางในการปฏิบัติเชิงโครงสร้าง เพ่ือวางโครงสร้างในการมีเป้าหมายและ
แนวทางปฏิบัติที่สอดคล้องกัน แต่การนำเสนอแนวทางนี้ยังเป็นพิธีกรรมมากกว่ าจะเสนอให้
กลายเป็นการปฏิบัติได้จริง แม้จะเป็นอย่างนั้น ก็ยังจำเป็นต้องนำเสนอให้เห็นรูปแบบดังกล่าว 
เพ่ือให้เห็นโครงสร้างและการปฏิบัติที่สอดคล้องเป็นอันเดียวกัน แต่ในส่วนการเสนอเชิง
โครงสร้างนั้นยังปรากฎข้อบกพร่อง เพราะสังคมเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา พุทธทาสภิกขุพยายาม
เสนอการผสานกันระหว่างวัตถุที่ดูจะเป็นศัตรูกับจิตอย่างชัดเจน แต่ก็ยังมีประโยชน์ในการ
พัฒนาต่อยอดจิตให้อยู่เหนือกว่าวัตถุเหล่านั้นแล้วทำให้กลายเป็นทาส โดยลักษณะดังกล่าวไม่
ต่างจากการนำเสนอเรื่องสังคมการเมืองผ่านศีลธรรม แต่การจะทำให้เกิดลักษณะดังกล่าวได้นี้
บุคคลต้องเข้าใจวิธีการผสานและเข้าในบริบทเหล่านี้อย่างแจ่มชัดเสียก่อนจึงจะเข้าใจได้ในที่สุด  
ส่วนทัศนะมุมมองแนวคิดหลังยุคใหม่นั้น พุทธทาสภิกขุได้เสนอการเสนอจุดตั้งต้นและจุดจบ
เดียวกันนี้จึงเป็นการทำให้เข้าใจถึงจุดกำเนิดและจุดสิ้นสุดในแนวทางของความเป็นจริงที่ถู ก
นำเสนอภายใต้บุคคลที่มีลักษณะเชิงโครงสร้างในการแสวงหาถึงจุดแรกเริ่มและจุดสิ้นสุดผ่าน
กระบวนการมองที่เป็นอันเดียวกัน แม้ว่าในรายละเอียดอาจถูกระบุไว้แตกต่างกันไปเนื่องจาก
สภาวะของปัจเจกบุคคลแต่ละคนนั้นอาจจะอธิบายหรือให้รายละเอียด เช่นเดียวกับการที่เด็ก



40  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

กับผู้ใหญ่อธิบายถึงเป้าหมายของแต่ละบุคคลไม่ต่างกัน เพียงคำอธิบายและข้อจำกัดของแต่ละ
บุคคลเท่านั้นที่เป็นเครื่องขัดขวางไม่ให้เกิดการยอมรับกันเท่านั้น และการตรวจสอบแบบคติชน
วิทยา เพื่อเสนอให้เห็นวิธีการทำความเข้าใจต่อบริบทของโลกและปรมัตถะต้องพิจารณาอย่างไร 
ทุกอย่างสามารถเข้าใจได้ผ่านเรื่องเล่าในยุคสมัยนั้น และเป็นเรื่องเล่าหลักที่ประกอบไปด้วยวิถี
ความเป็นบ้านเมืองและสังคมประกอบอยู่ด้วย ขณะเดียวกันวิธีการโต้แย้งนี้ทำให้เห็นรูปแบบ
การเข้าใจเรื่องเล่าดังกล่าวนั้นในปัจจุบันได้ลดทอนเป็นแค่เรื่องเล่าขนาดเล็กที่ถูกนำเสนอให้เห็น
ข้อขัดแย้งในรูปแบบวิถีชีวิตของปัจเจกบุคคลที่เป็นปุถุชนและอริยบุคคล โดยเรื่องเล่าเหล่านี้ ได้
ถูกนำเสนอปรับเปลี่ยนหรือเล่าใหม่เพ่ือให้เห็นว่าในแง่ของความเป็นเรื่องเล่าขนาดใหญ่ที่ทรง
อิทธิพลนั้นคือบ้านเมืองและสังคมที่ยอมรับความประพฤติเช่นใด และไม่ยอมรับความประพฤติ
เช่นใด แม้หากความประพฤติเช่นนั้นจะเป็นเรื่องเหมาะสมแต่หากเป็นเรื่องขนาดเล็กและไม่
สำคัญต่อวิถีชีวิตก็อาจถูกหลงลืมหรือไม่ให้ความสำคญัอีกต่อไป  
 อีกทั้งยังพยายามให้มีการเปิดพ้ืนที่สาธารณะในการที่สังคมโลกและสังคมพระสงฆ์
จะยอมรับกันและกัน พยายามเข้าใจกันระหว่างฆราวาสและพระสงฆ์ ข้อเสนอของพุทธทาส
ภิกขุเป็นการสะท้อนมุมมองที่เด่นชัดในแง่ของการปฏิบัติตนให้เอ้ือต่อผู้อื่นเช่นเดียวกับการมอง
ว่าผู้อ่ืนก็ควรปฏิบัติเช่นเดียวกัน ในแง่นี้จำเป็นต้องมีอุดมคติที่เป็นหลักการร่วมกันนั่นคือความ
ไม่มีตัวตน ซึ่งเริ่มต้นจากการมองว่าทุกคนควรพูดเรื่องเดียวกันได้ การมองเกินเลยกว่าที่
ภาพลักษณ์ภายนอกนำเสนอ นั่นรวมถึงความเป็นใครและมีวิถีชีวิตอย่างไร อีกทั้งแนวคิด
ดังกล่าวนี้ยังช่วยทำให้เกิดการมองอย่างรอบด้านและว่าตามจริงนั้นเป็นการสร้างทัศนวิสัยต่อ
การมองบนการยอมรับร่วมกัน 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



41 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

เอกสารอ้างอิง 
เจมส์ กอร์ดอน. (2559). ฮาเบอร์มาส: มนุษย์กับพื้นท่ีสาธารณะ. แปลโดย วรารัก เฉลิมพันธุ 

ศักดิ์. กรุงเทพมหานคร: สวนเงินมีมา. 
แบ็กกีน,ี จูเลียน. (2563). อเทวนิยม ฉบับกระชับ. แปลโดย ธนาพงศ์ เกิ่งไพบูลย์.  

กรุงเทพมหานคร: อิลลูมิเนชันส์ เอดิชันส์. 
ปีเตอร์ เอ. แจ็กสัน. (2557). พุทธทาสภิกขุ: พระพระพุทธศาสนานิกายเถรวาท และการ 

ปฏิรูปเชิงนวสมัยนิยมในประเทศไทย. แปลโดย มงคล เดชนครินทร์. พิมพ์ครั้งที่ 2. 
กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณร์าชวิทยาลัย. 

พระประชา ปสนฺโน. (2546). เล่าไว้เมื่อวัยสนธยา: อัตชีวประวัติของพุทธทาสภิกขุ. พิมพ์ครั้ง 
ที่ 3. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 

พุทธทาสภิกขุ. (2559). สูตรเว่ยหลาง. กรุงเทพมหานคร: ไทยควอลิตี้บุ๊คส์,  
_________.(2548). ใจความแห่งคริสตธรรมเท่าที่พุทธบริษัทควรทราบ. พิมพ์ครั้งที่ 2.  

กรุงเทพมหานคร: ธรรมทานมูลนิธิไชยา. 
_________.(2555). อิทัปปัจจยตา. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อรุณวิทยา. 
_________.(ม.ป.ป.). คำสอนฮวงโป. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา,  
_________.(2536). ผู้ครองเรือน. กรุงเทพหมานคร: ธรรมสภา. 
พระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญ). (2561). ศาสนาคืออะไร. กรุงเทพมหานคร:  

อมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชชิ่ง. 
ยูคิโอะ ฮายาชิ. (2554). พระพุทธศาสนาเชิงปฏิบัติของคนไทยอีสาน: ศาสนาในความเป็น 

ภูมิภาค. แปลโดย พินิจ ลาภธนานนท์. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
อรุณ เวชสุวรรณ. (2543). วิวาทะ: ความเห็นไม่ตรงกันระหว่าง ม.ร.ว.คึกฤทธิ์ ปราโมช กับ 

ท่านพุทธทาสภิกขุ. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อรุณวิทยา. 
พิพัฒน์ พสุธารชาติ. (2562). “การหันไปสู่ศาสนาของเยอร์เกน ฮาเบอร์มาส”. ใน ฮาเบอร์มาส 

กับสังคมแบบหลังฆราวาส. บรรณาธิการโดย พิพัฒน์ พสุธารชาติ. กรุงเทพมหานคร:  
ILLUMINATIONS EDITIONS.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

Gavin D’Costa. (2005). "Postmodernity and Religious Plurality: Is a Common  
Global Ethic Possible or Desirable?", The Blackwell Companion to 
Postmodern Theology. Edited by Graham Ward. Oxford: Blackwell 
Publishing Ltd.  



42  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที ่6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

Kelvin Knight. (1998). The Macintyre Reader. Oxford: Polity Press,  
R.M.Maclver. (1998). “The Deep Beauty of the Golden Rule”. Philosophy and  

Contemporary Issues. edited by John R. Burr and Milton Goldinger. 9 th 
edition. New Delhi: Prentice-Hall. 

 
 
 

 



สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธกิถา 
The Symbols of Dhamma Riddles in Pathamasabodhikatha 

 
1พระมหาทรงวิทย์ ศิริ 

Phramaha Songvit Siri 

        2บุปผา บุญทิพย์ 
Buppa Buntip 

3สหะโรจน์ กิตติมหาเจริญ 

Saharot Kittimahacharoen 

          4พรชัย หะพินรัมย์ 
  Pornchai Hapinrum 

 คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำแหง 
 Faculty of humanities, Ramkhamhaeng University  

Email: tri3sri_33@hotmail.com 

 
 

Received: August 1, 2022; Revised August 15, 2022; Accepted: August 30, 2022. 

 

 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยเรื่อง สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา มีวัตถุประสงค์ 3 
ประการ คือ 1) เพ่ือศึกษาภูมิหลังวรรณคดีพระปฐมสมโพธิกถา 2) เพ่ือศึกษาลักษณะ
ความสำคัญของปริศนาธรรม 3) เพือ่ศึกษาสัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา  

ผลการวิจัยพบว่า พระปฐมสมโพธิกถาในสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิต
ชิโนรสนี้ ทรงรจนาถวายฉลองพระราชศรัทธาพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวที่ได้ทรง
อาราธนา เมื่อ พ.ศ. 2387 รวมทั้งสิ้น 29 ปริจเฉท โดยการศึกษาความสำคัญของปริศนาธรรม
ได้อาศัยหลักทฤษฎีสัญลักขณนิยม เพ่ือค้นหาปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา ผ่าน
กระบวนการวิเคราะห์และจัดเรียงข้อมูลไว้ 3 ขั้นตอน คือ 1) สืบค้นปริศนาธรรมที่ปรากฏใน
พระปฐมสมโพธิกถา 2) จัดระเบียบข้อมูล เพ่ือประมวลหลักธรรมในพระไตรปิฎก 3) อภิปราย
ข้อมูล เพ่ือให้เห็นเหตุผลและท่ีมาของปริศนาธรรม 



44  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ผลการวิเคราะห์พบว่า สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถามีทั้งสิ้น 77 
แห่ง และจัดเป็นหลักธรรมได้ทั้งสิ้น 61 ประการ คือ (1) สัจจะ (2) ปฏิรูปเทสวาสะ (3) อิทธิ
บาท 4 (4) บุพนิมิตแห่งมรรค 7 (5) วิสุทธิ 7 (6) โพชฌงค์ 7 (7) สัตถุคารวตา (8) มทะ 3 (9) 
ไตรลักษณ์ (10) สันติ (11) วัตถุกาม (12) ปรโตโฆสะ (13) มิตรแท้ 4 (14) กามตัณหา (15) 
กรุณา (16) ศรัทธา (17) กิเลสกาม (18) บารมี 10 (19) กิเลสมาร (20) วิชชา 3 (21) นิรามิสสุข 
(22) ปุพเพกตปุญญตา (23) อธิษฐาน (24) เมตตา (25) อุเบกขา (26) มุทิตา (27) ปุคคลัญญู 
(28) ประมาณ 4 (29) ธรรมจักษุ  (30) กามาทีนวกถา (31) เนกขัมมานิสังสกถา (32) 
โลกัตถจริยา (33) โลกุตตรธรรม (34) โลภะ (35) ปฐมอาราม (36) กัลยาณมิตร (37) สาวก
บารมีญาณ (38) อิทธิปาฏิหาริย์ (39) พุทธวงศ์ (40) กตัญญูกตเวที (41) อริยทรัพย์ (42) 
สามัคคี (43) อิสสา (44) อาฆาต (45) ทิฏฐธัมมเวทนียกรรม (46) สังฆทาน (47) ครุธรรม 8 
(48) กุหา (49) ยมกปาฏิหาริย์ (50) ภพ 3 (51) มรณัสสติ (52) นาถกรณธรรม 10 (53) ธัมม
บูชา (54) สังเวช (55) อัปปมาทะ (56) สังคายนา (57) อุปายโกสัลละ (58) พุทธานุสสติ (59) 
ทัณฑกรรม (60) ปัตถนา (61) ธรรมทายาท  
คำสำคัญ: สัญลักษณ,์ ปฐมสมโพธิกถา, ปริศนาธรรม  

 
Abstract 

 The objectives of this research were; 1) the background 

Pathamasabodhikatha; investigates 2) the importance of dhamma riddles; and 

studies 3) the symbols of the dhamma riddles in Pathamasabodhikatha. The 

method of qualitative research was employed with the presentation of the 

findings in the form of analytical description.  

 Findings show that Pathamasabodhikatha written by Somdej Phra Maha 

Samana Chao Krom Phra Paramanujitajinorasa was to pay respect to King Rama 

III who requested this in 1844. He Chapters and episodes were added with the 

total of twenty-nine. The researcher studied the popular symbol to the meaning 

and the methods of the dhamma riddles in Pathamasabodhikatha. The analysis 

process and information organization were conducted in three steps as follows. 

1) Searched for the dhamma riddles as apparent in Pathamasabodhikatha. 2) 

Organized the information to process the dhamma principles in Tripitaka. 3) 

Discussed the information to determine the causes and background of the 

dhamma riddles.  

 The study of the dhamma riddles in Pathamasabodhikatha found seventy-

seven dhamma riddles and could be processed as sixty-one. These are (1) Sacca; 



45 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

(2) Patirupadesavasa; (3) Iddhipada 4; (4) Prognostication of Magga 7; (5) 

Visuddhi 7; (6) Bojjhanga 7; (7) Buddha Caravata; (8) Matha 3; (9) Trilakkhana; 

(10) Santi; (11) Vatthukamay; (12) Bhooradhokosa; (13) True Friends 4; (14) 

Kamatanha; (15) Karuna; (16) Faith; (17) Kilesakama; (18) Parami 10; (19) 

Kilesmara; (20) Vijja 3; (21) Niramesukkha; (22) Pubbekatapunnata; (23) 

Praying; (24) Metta; (25) Upekkha; (26) Mudita; (27) Puggalannu; (28) Pamana 

4; (29) Dhammacaksu; (30) Kamadinava-katha; (31) Nekkhammanisamsa-katha; 

(32) Lokattha-cariya; (33) Lokuttara-dhamma; (34) Lobha; (35) Pathamaarram; 

(36) Kalyanamitta; (37) Savakaparami Nana; (38) Iddhi-patihariya; (39) 

Buddhawong; (40) Katannukatavedi; (41) Ariya-dhana; (42) Samakhkhi; (43) 

Issa; (44) Byapada; (45) Ditthadhamma-vedaniya-kamma; (46) Sanghadana; 

(47) Garu-dhamma 8; (48) Kuha; (49) Ymk-patihariya; (50) Bhava 3; (51) 

Maranassati; (52) Nathakarana-dhamma 10; (53) Dhamma-puja; (54) Samvedha; 

(55) Appamada; (56) Sangkhayna; (57) Upaya-kosalla; (58) Buddhanussati; (59) 

Thanthkrrm; (60) Patthana; and (61) Dhamma-thayath.  

Keyword: the symbols, Pathamasabodhikatha, dhamma riddles. 

 

บทนำ  
 พระปฐมสมโพธิกถา เป็นบทพระนิพนธ์ในสมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระปรมานุชิต
ชิโนรส เป็นหนึ่งผลงานนิพนธ์ชิ้นสำคัญของวรรณคดีไทยในยุคสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น และยัง
เป็นพระนิพนธ์ที่ได้รับการยกย่องทั่วไปว่าเป็น “เพชรน้ำเอก” ของวงการนักประพันธ์แห่งประเทศ
ไทย ทั้งนี้ เพราะเป็นบทประพันธ์ที่แสดงถึงคุณค่าทางภาษาได้อย่างงดงาม ครอบคลุมรอบด้าน
ผ่านทางสุนทรียศาสตร์  และวรรณศิลป์ทางภาษ า แสดงถึงความรู้  ความฉลาด และ
ความสามารถของผู้นิพนธ์ในการเรียงร้อยถ้อยคำภาษาได้อย่างวิจิตรพิสดาร เชิงพรรณนาความ
พุทธประวัติ ในรูปแบบร้อยแก้วที่มีภาษาสัมผัสตลอดทั้งเรื่อง ประกอบไปด้วย หลักเกณฑ์ทาง
ภาษาต่าง ๆ ที่นักวิชาการด้านภาษาและวรรณคดีใช้เป็นฐานในการคิดค้น ผลิตทฤษฎีต่าง ๆ จน
สามารถพัฒนาเป็นหลักการรูปแบบการประพันธ์วรรณกรรมและวรรณคดีไทยให้ศึกษากันอยู่ใน
ปัจจุบัน ทั้งผู้ประพันธ์สมัยใหม่ก็สามารถศึกษาและต่อยอดผลงานนิพนธ์ได้ โดยให้บทประพันธ์ที่
มีชื่อว่า “พระปฐมสมโพธิกถา” (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, 2558) 
เป็นต้นธารในการรังสรรค์ผลงานให้วิจิตรพิสดารได้เช่นกัน 
 บทประพันธ์ “พระปฐมสมโพธิกถา” นี้ เป็นสมบัติอันล้ำค่าของวงการพระพุทธศาสนา
ในประเทศไทยและของชาติไทย สมบูรณ์ด้วยสมบัติแห่งวรรณคดี จะพิจารณาในด้านการนิพนธ์ 
จะศึกษาในทางภาษา จะหาความรู้ ในทางประวัติพระพุทธเจ้า จะพิเคราะห์ในทางกวีโวหาร



46  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

โดยเฉพาะเทศนาโวหารก็มีอยู่ทุกประการ มีทั้งโอชารสแห่งพากยนิพนธ์ครบทุกรสตามแบบ
อลังการศาสตร์มิได้บกพร่องเลย กล่าวได้ว่าเป็นอนรรฆมณีดวงหนึ่งในวรรณคดีของชาติไทย 
(สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส. 2505 : คำนำ) อย่างไรก็ตาม วรรณคดี
พระปฐมสมโพธิกถาเป็นบทนิพนธ์ที่ยากแก่การทำความเข้าใจ เหมาะสำหรับบัณฑิตมากกว่า
สามัญชนทั่วไป เพราะมีอรรถรสและสาระขั้นอภิธรรม ผู้ที่จะศึกษาวรรณคดีเรื่องนี้ให้ซาบซึ้ง ลุ่ม
ลึก จะต้องเป็นผู้ที่มีภูมิหลังทางวรรณคดี และรู้ปรัชญาพุทธศาสนามาก่อนพอสมควร นอกจากนี้
ยังต้องรู้ศัพท์ แจกแจงให้ถึงราก (สุธิวงศ์  พงศ์ไพบูลย์. 2514 : คำชี้แจง) 
 พระปฐมสมโพธิกถาสำนวนสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส มี
นักวิชาการหลายท่านได้แสดงทัศนะและวิเคราะห์เนื้อหาบางตอนไว้ ดังเช่น สุภาพรรณ ณ บาง
ช้าง (2533 : 85) ได้กล่าวยกย่องไว้ว่า พระปฐมสมโพธิกถาเป็นผลงานวรรณคดีที่มีความงามใน
การแต่งเป็นเลิศเรื่องหนึ่งในวรรณคดีไทย เมื่อได้ตรวจเทียบกับพระปฐมสมโพธิกถาฉบับ
ภาษาไทย กับปฐมสมโพธิฉบับภาษาบาลีได้พบว่า พระปฐมสมโพธิกถาฉบับภาษาไทย ของสมเด็จ
พระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส เป็นงานแปล ภาษาบาลีเป็นภาษาไทยที่เยี่ยมที่สุด
ในบรรดาหนังสือแปลภาษาบาลีเป็นภาษาไทย เพราะสามารถแปลรักษาคำ รักษาความใน
สำนวนบาลีออกมาในรูปภาษาไทย ที่เป็นภาษาไทยในวรรณคดีชั้นสูง  
 พรพรรณ ธารานุมาศ (2532 : 411)  ได้ให้ความเห็นว่า วรรณคดีพระปฐมสมโพธิกถานี้
มีลีลาการเขียน (style) และจุดมุ่งหมายในการแต่งแตกต่างไปจากหนังสือพุทธประวัติเล่มอ่ืน ๆ 
นักปราชญ์ราชบัณฑิตจึงยกให้เป็นวรรณคดีแบบฉบับ (classic) ที่มีความสมบูรณ์ด้วยวรรณศิลป์ 
และมีความเยี่ยมยิ่งในด้านความไพเราะ นอกจากนี้ ณัฐวุฒิ สุทธิสงคราม (2505 : 572) ได้แสดง
ทัศนะว่า วรรณคดีพระปฐมสมโพธิกถานี้มีความแพรวพราวไปด้วยศัพท์และโดดเด่น อ่านแล้วทำ
ให้ผู้อ่านเกิดอารมณ์สะเทือนใจ ถึงตอนสนุกก็รู้สึกร่าเริงเบิกบาน ถึงตอนเศร้าก็รู้สึกสลด ใจหาย 
ถึงตอนน่าเกลียดก็รู้สึกหวั่นไหวสะพรึงกลัว จึงปรากฏชัดว่า วรรณคดีเรื่องนี้ได้แสดงให้เห็นถึง
ความสามารถในการใช้ภาษาวรรณศิลป์ หรือนิรุตติปฏิสัมภิทาของผู้รจนาเป็นอย่างยิ่ง  
  น้อมนิจ วงศ์สุทธิธรรม (2529 : 91-95) ได้แสดงความเห็นว่า ลักษณะเด่นของพระปฐม
สมโพธิกถาอีกประการหนึ่ง คือ เป็นวรรณคดีที่อุดมไปด้วยหลักพุทธธรรม มีอรรถรสและสาระ
ขั้นอภิธรรม คือ ธรรมะชั้นสูงที่มุ่งโน้มน้าวจิตใจคนให้เกิดความเลื่อมใสศรัทธาในองค์พระศาสดา
หรือพุทธศาสนา เพ่ือนำไปสู่การปฏิบัติต่อไป และถือว่าเป็นหนังสือที่อำนวนประโยชน์อย่างสูง
ทั้งทางศาสนาและวรรณคดี 
 ดวงมน จิตร์จำนงค์ (2540 : 185-187) ได้กล่าวว่า พระปฐมสมโพธิกถานี้ เป็นงาน
ประพันธ์ประเภทร้อยแก้วกวีนิพนธ์ (poetic prose) คือ นอกจากจะบันทึกข้อเท็จจริง 
เหตุการณ์สำคัญแล้ว ยังมุ่งผลทางสุนทรียะด้วย คุณสมบัติเชิงกวีนิพนธ์ของเรื่องพระปฐมสมโพธิ



47 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

กถา คือ การใช้องค์ประกอบของภาษานับตั้งแต่เสียง คำ กลุ่มคำ และประโยค เป็นวัสดุสร้าง
แรงกระทบอารมณ์ที่เร้าการรับรู้ของผู้อ่านอย่างที่ไม่ปรากฏในการสื่อสารตามปกติ จุดมุ่งหมาย
ของเรื่องพระปฐมสมโพธิกถามิใช่การเล่าเรื่องพุทธประวัติ แต่เป็นการให้การรับรู้ทางความหมาย
อันลึกซึ้งของพุทธประวัติผ่านกระบวนการตัดสินใจและพฤติกรรมต่าง ๆ ของพระพุทธเจ้า ผู้ทรง
นิพนธ์จึงต้องอาศัยกลวิธีทางภาษาอย่างมุ่งให้ประกอบวัสดุทุกส่วนมีความหมายมากที่สุด 
 จากการที่นักวิชาการได้แสดงทัศนะไว้ข้างต้นทำให้ทราบว่า “พระปฐมสมโพธิกถาใน
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรสนั้น เป็นวรรณคดีไทยเชิงร้อยแก้ วที่
ทรงคุณค่าเป็นอย่างยิ่ง เพราะผู้นิพนธ์ได้ใช้หลักภาษาศาสตร์ผสมผสานกับวรรณศิลป์ในการ
รจนาได้อย่างประณีต สละสลวย และงดงามตามแบบฉบับวรรณคดีไทย มิเพียงเท่านี้ เนื้อหา
การพรรณนาของพระปฐมสมโพธิกถา ยังประกอบไปด้วย หลักพุทธธรรมเป็นสำคัญ “พระปฐม
สมโพธิกถา” นี้ เป็นวรรณคดีที่แต่งขึ้นในสมัยกรุงรัตนโกสินทร์-ตอนต้น และเป็นต้นฉบับแห่ง
การประพันธ์บทร้อยแก้วแบบอลังการศาสตร์ ดังนั้น จึงทำให้ผู้ศึกษาต้องพินิจพิจารณาเนื้อหา
และความหมายในพระปฐมสมโพธิกถาให้ถ่องแท้ โดยใช้เครื่องมือจากทฤษฎีสัญลักษณ์ค้นหา
ความหมายที่แท้จริง และเพ่ือวิเคราะห์ปริศนาธรรมที่แฝงอยู่ในเนื้อหาสาระของพระปฐมสมโพธิ
กถา ดังนั้น จึงจำเป็นที่จะต้องอาศัยการตีความหรือการถอดความให้เห็นเป็นสัญลักษณ์รูปธรรม
ที่ชัดเจน  
  นอกจากนี้ สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์ (2514 : คำชี้แจง) อธิบายว่า ผู้อ่านต้องมีความรู้ในด้าน
ของศัพท์ธรรมะที่ปรากฏเป็นรูปภาษาบาลี กระท่ังแจกแจงให้ได้ถึงรากศัพท์ เป็นฐานการศึกษา
ด้วย หากไม่ทำความเข้าใจเรื่องดังกล่าวอย่างละเอียดรอบคอบ ก็อาจเป็นสาเหตุให้ผู้ศึกษาเข้าใจ
เนื้อหาคลาดเคลื่อนผิดเพี้ยนไปจากความต้องการของผู้แต่ง  
 อีกประการหนึ่ง ปัญหาสำคัญในการศึกษา “พระปฐมสมโพธิกถา” นั้น คือ การขาด
องค์ความรู้หรือเครื่องมือสำคัญในการเข้าถึงอรรถและพยัญชนะอย่างเป็นระบบ นั่นคือ ยังขาด
การทำความเข้าใจในเรื่อง “สัญลักษณ์” ซึ่งสัญลักษณ์ถือเป็นลักษณะสำคัญที่บ่งชี้ความหมาย
อย่างไม่ตรงไปตรงมา มีนัยสำคัญแฝงอยู่ตามเนื้อหาสาระ โดยต้องอาศัยหลักการตีความเพ่ือ
ขยายความให้เกิดความเข้าใจแจ่มแจ้งและชัดเจน โดยสัญลักษณ์ที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิ
กถานั้นมีหลากหลาย ทั้งปรากฏในรูปของภาพพจน์ หรือลักษณะทางภาษาท่ีใช้ผ่านพยัญชนะอัน
สามารถสื่อถึงสภาวธรรม ปริศนาธรรม อารมณ์ สุนทรียภาพ ตลอดจนพระอัจฉริยภาพของผู้
นิพนธ์ได้เป็นอย่างดี  
 ดังนั้น ผู้ศึกษา “พระปฐมสมโพธิกถา” นี้ จำต้องพยายามทำความเข้าใจเกี่ยวกับ
“สัญลักษณ์” ให้มาก เพ่ือใช้เป็นเครื่องมือในการเข้าถึงเนื้อหาสาระทั้งตื้นและลึกของวรรณกรรม
ชิ้นนี้ได้อย่างมีประสิทธิภาพ ทั้งนี้ วงเดือน สุขบาง (2524  : 7) พบว่า ภาษาที่ใช้ในพระปฐม



48  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

สมโพธิกถาส่วนใหญ่เป็นสัญลักษณ์ (symbol) ความหมายจะไม่ตรงตามอรรถ (denotation) 
หากแต่มีความหมายเชิงแนะภาพ หรือความหมายโดยนัย (connotation) ผู้อ่านจึงยากที่จะ
เข้าใจได้ การที่จะเข้าใจภาษาที่เป็นสัญลักษณ์นั้นจึงจำเป็น ต้องมีองค์ความรู้ และความรู้สึก
พิเศษในทางภาษา (sense of language) คือ จะต้องมีความรู้สึกว่า ถ้อยคำที่กวีใช้อย่างนั้น ๆ 
หมายความว่าอย่างไร จึงจะอ่านได้เข้าใจและได้รสวรรณคดีตามที่ผู้นิพนธ์ปรารถนา ผู้ศึกษา
จะต้องใช้วิจารณญาณในการศึกษาวิเคราะห์ และตีความเพ่ือสื่ออัตถะสาระอย่างถูกต้องอันจะ
เป็นอุปการะต่อการศึกษาพระปฐมสมโพธิกถาได้อย่างเข้าใจ เข้าถึง ชัดเจน และไม่หลงประเด็น 
(เปลื้อง ณ นคร, 2527 : 355)  
 ด้วยเหตุผลดังกล่าว ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษาเนื้อหาวรรณคดีเรื่อง “พระปฐมสมโพธิ
กถา” ของสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส เพ่ือค้นหาสัญลักษณ์เชิงปริศนา
ธรรม ในรูปแบบพรรณนาวิเคราะห์ ผ่านกระบวนการตีความอย่างสร้างสรรค์และรัดกุม ซึ่งการ
ตีความนี้ถือเป็นหลักวิธีการอันสำคัญที่ทำให้เข้าใจเนื้อหาทั้งความหมายตรงและความหมาย
โดยนัย และเข้าใจเจตนาของผู้ส่งสาร ทั้งเนื้อเรื่องและน้ำเสียง ซึ่งนับเป็นวิธีการที่จะทำให้ผู้
ศึกษาสามารถเข้าใจหลักธรรมคำสอนได้ (วีณา วีสเพ็ญ, 2535 : 14) เนื่องจากการศึกษารูปแบบ
สัญลักษณ์เพ่ือคน้หาปริศนาธรรมนี้ยังไม่มีผู้ใดศึกษามาก่อน ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาเพ่ือนำประเด็น
สำคัญมาวิเคราะห์สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา จากบทบาทตัว
ละคร ฉาก บทสนทนา หรือปรากฏการณ์ต่าง ๆ ของพระมหาบุรุษ ผ่านกระบวนการวิเคราะห์
วิจารณ์ตีความเชิงสัญลักษณ์ตามกรอบแผนการวิจัยนี้ 
 
วัตถุประสงคข์องการวิจัย 

1) เพ่ือศึกษาภูมิหลังของวรรณคดีพระปฐมสมโพธิกถา 
2) เพ่ือศึกษาลักษณะและความสำคัญของปริศนาธรรม 
3) เพ่ือศึกษาสัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยเรื่อง สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา เป็นการวิจัยที่ใช้
ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ มีการอธิบายพรรณนาเนื้อหาเพ่ือทำการวิเคราะห์เป็นหลัก มีการ
รวบรวมข้อมูลเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้องตามลำดับ ดังนี้ 

1. ขอบเขตของการวิจัย 
     ขอบเขตของการวิจัยครั้งนี้ ผู้ศึกษาได้เลือกศึกษาวรรณกรรมพระปฐมสมโพธิกถาของ
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส ฉบับกรมการศาสนา พ.ศ. 2505 โดยคณะ



49 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

สงฆ์วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม จัดทำเนื่องในการออกเมรุพระราชทานเพลิงศพ พระธรรม
ปัญญาบดี (ถาวร ติสฺสานุกโร เจริญพานิช) อดีตเจ้าอาวาสวัดพระเชตุพน เพ่ือใช้เป็นเครื่องมือใน
การศึกษาเนื้อหาและนำมาวิเคราะห์หลักธรรมที่เป็นปริศนาในรูปแบบสัญลักขณนิยม  
 2. ขอบเขตด้านเอกสารมี 3 ประการ ดังนี้ 
  (1) ศึกษาเนื้อหาในพระปฐมสมโพธิกถาที่ประกอบด้วยสัญลักษณ์ภาษา เพ่ือ
วิเคราะห์หลักธรรมที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา 
  (2) ข้อมูลปฐมภูมิ ได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย เพ่ือทราบต้นแหล่งของหลักธรรมที่มาในพระไตรปิฎก  
  (3) ข้อมูลทุติยภูมิ ได้แก่ หนังสือวิชาการทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับการ
วิเคราะห์หลักธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา เช่น พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรมและ
พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์ ของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) เพ่ือใช้
ในการสืบค้นความหมายและใช้ในการวิเคราะห์ปริศนาธรรมเป็นหลัก และหนังสือพระปฐม
สมโพธิกถาพระครูกัลยาณสิทธิวัฒน์ เพ่ือใช้ในการตีความและขยายความหลักธรรมที่ปรากฏใน
พระปฐมสมโพธิกถา 
 3. ขั้นศึกษาและรวบรวมข้อมูล 
  (1) รวบรวมงานวิจัยที่เก่ียวข้องกับพระปฐมสมโพธิกถา  
  (2) รวบรวมเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวกับแนวคิดทฤษฎีสัญลักษณ์ คือ การศึกษา
แนวคิดทฤษฎีสัญลักษณ์ที่อธิบายลักษณะของการแทนความ โดยเปรียบเทียบสิ่ง ๆ หนึ่งให้เกิด
ความหมายแทนอีกสิ่งหนึ่งจนเกิดความหมายเป็นรูปธรรม ซึ่งผู้วิจัยได้อาศัยหลักทฤษฎีสัญ
ลักขณนิยม ได้แก่ กระบวนการศึกษา โดยเน้นภาษาเป็นสัญลักษณ์ คือ การนำภาษาที่มี
ความหมายตามพจนานุกรม หรือความหมายในการใช้ภาษาปกติมาใช้ในความหมายใหม่ อาจใช้
สัญลักษณ์ตัวละคร ฉาก บทสนทนา การบรรยาย และการพรรณนา ไม่บรรยายหรือพรรณนา
โดยตรง แต่จะยกสิ่งใดสิ่งหนึ่ง หรือเรื่องใดเรื่องหนึ่งขึ้นมาแสดงเป็นสัญลักษณ์ แฝงความหมายที่
ลึกซึ้งไว้ (ลัดดา ปานุทัย, 2520 : 299) เพ่ือค้นหาปริศนาธรรมที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา 

  (3) รวบรวมเอกสารและงานวิจัยที่ เกี่ ยวข้องกับแนวคิดทฤษฎีการตีความ 
และการขยายความ ดังนี้  
     (1) การศึกษาทฤษฎีการตีความ คือ การศึกษาลักษณะความสำคัญในการอ่าน
เพ่ือพยายามเข้าใจความหมายและถอดเอาความรู้สึกอารมณ์สะเทือนใจจากบทประพันธ์ที่
ผู้เขียนสื่อให้แก่ผู้อ่าน อาจจะแปลหรือตีความได้ตรงกับความมุ่งหมายหรือเจตนารมณ์ของ
ผู้ประพันธ์ก็ได้ หรือบางครั้งอาจจะเข้าใจความหมายตามวิธีการของตน โดยอาศัยพื้นความรู้ เดิม 
ความสนใจ ประสบการณ์  จินตนาการ ทัศนคติ ระดับสติปัญญาและวินัย ด้วยการใช้



50  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

วิจารณญาณในภาษาที่มีความหมายโดยตรงและภาษาที่มีความหมายโดยนัย (ชวน เพชรแก้ว. 
2521 : 63) เพ่ือถอดความของเนื้อหาที่เป็นปริศนาในพระปฐมสมโพธิกถา 
   (2) การศึกษาทฤษฎีการขยายความ คือ การศึกษาลักษณะการอ่านเพ่ืออธิบาย
เพ่ิมเติมให้ละเอียดขึ้นภายหลังจากการได้ตีความแล้ว โดยการขยายความอาจจะต้องยกตัวอย่าง
ประกอบหรือมีการอ้างอิงเปรียบเทียบให้ได้เนื้อความกว้างขวางออกไปจนเป็นที่เข้าใจชัดเจน
ยิ่งขึ้น (สนิท ตั้งทวี. 2528 : 129) ในการอธิบายเนื้อหาที่เป็นปริศนาของพระปฐมสมโพธิกถาให้
ปรากฏเป็นหลักธรรม  
 4. ขั้นตอนวิเคราะห์และนำเสนอผลการวิเคราะห์ข้อมูล 
     วิเคราะห์สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา เสนอผลงานวิเคราะห์
ข้อมูลโดยการเขียนเชิงพรรณนาวิเคราะห์ 

 
ผลการศึกษา 
 การศึกษาวิจัยเรื่อง “สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา” มีผลการวิจัย
ดังนี้ 
 ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ที่  1 พบว่า พระปฐมสมโพธิกถาเป็นวรรณคดี
พระพุทธศาสนาประวัติศาสตร์เชิงพุทธประวัติที่อธิบายเรื่องราวความเป็นมาของพระบรมศาสดา
อย่างละเอียด เป็นวรรณคดีนิพนธ์ประเภทร้อยแก้วอันประกอบไปด้วยภาษาเชิงวรรณศิลป์ที่มี
ความสละสลวยในรูปแบบสุนทรียศาสตร์และอลังการศาสตร์ นับเป็นวรรณคดีที่ทรงคุณค่าใน
ด้านของการสรรเสริญพุทธคุณ พุทธปาฏิหาริย์ และพุทธธรรม โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือเจริญพระ
ราชศรัทธาและเพ่ือให้พุทธศาสนิกชนเกิดความเลื่อมใสศรัทธาในพระพุทธศาสนาเป็นสำคัญ 
 พระปฐมสมโพธิกถาในสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรสนี้ ทรงรจนา
ถวายฉลองพระราชศรัทธาพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวที่ได้ทรงอาราธนาเมื่อ พ.ศ. 
2387 ฉบับที่ทรงรจนานี้ทรงชำระปฐมสมโพธิกถาฉบับของเก่า ทรงตัดและเติม ขยาย
ความสำคัญบางตอน เนื้อหามีคติทั้งทางมหายานและเถรวาทปนกันมาแต่เดิม และทรงจัดเป็น
บทตอนเพิ่มขึ้น รวมมี 29 ปริจเฉท มีท้ังฉบับภาษาบาลีและฉบับแปลเป็นภาษาไทย  
 ส่วนพระปฐมสมโพธิกถาที่ปรากฏในหอสมุดแห่งชาติเป็นภาษาบาลีนี้มีอยู่ 2 สำนวน 
ด้วยกัน โดยสำนวนที่ 1 มี 22 ปริจเฉท ไม่ปรากฏชื่อผู้แต่ง และเวลาที่แต่ง ดังนั้น จึงเข้าใจว่า
ปฐมสมโพธิกถาสำนวนนี้เป็นของเก่า สำนวนที่ 2 มี 29 ปริจเฉท แต่ผู้แต่งภาษาบาลีบอกไว้ท้าย
เรื่องว่ามี 30 ปริจเฉท (สนิท ตั้งทวี, 2527 : 201) และสำนวนที่ 2 นี้ สมเด็จพระมหาสมณเจ้า 
กรมพระปรมานุชิตชิโนรส ทรงพระนิพนธ์เมื่อเดือนยี่ พ.ศ. 2387 ทรงพระนิพนธ์ตามคำกราบ
ทูลอาราธนาของกรมหมื่นไกรสรวิชิต แต่ครั้งยังเป็นกรมหมื่นนุชิโนรส และสำเร็จบริบูรณ์ในวัน



51 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

แรม 14 ค่ำ เดือน 7 พ.ศ. 2388 รวมเวลาประมาณ 1 ปี กับ 5 เดือน ต่อมาได้แปลเป็น
ภาษาไทย และลดจำนวนปริจเฉทลงเหลือเพียง 29 ปริจเฉท เพราะไม่ได้แบ่งปริจเฉทต้นเป็น 2 
ภาค ซึ่งเรียกว่า บุพภาคและปัจฉิมภาค 
 พระปฐมสมโพธิกถาฉบับภาษาบาลีสำนวนแรก ได้แปลเป็นภาษาไทยแล้วเช่นกัน แต่ไม่
ปรากฏฉบับพิมพ์ มีแต่จารึกลงในใบลานอยู่ตามวัดต่าง ๆ (วงเดือน สุขบาง, 2524 : 37) ส่วน
สำนวนที่ 2 ได้พิมพ์แล้วหลายครั้ง ครั้งแรกพิมพ์เมื่อ พ.ศ. 2437 (ร.ศ.113) ที่โรงพิมพ์อารับ
ราตรี ส่วนครั้งหลังสุดพิมพ์เมื่อ พ.ศ. 2530 ที่โรงพิมพ์อำนวยสาส์น นอกจากพระปฐมสมโพธิ
กถาทั้ง 2 สำนวนดังที่กล่าวมาแล้ว ในหอสมุดแห่งชาติยังมีพระปฐมสมโพธิแปลร้อยที่ปรากฏไว้
ให้ศึกษาสืบต่อกันมาจนถึงสมัยปัจจุบัน 
 ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า ปริศนาธรรม หมายถึง ปริศนาในทางธรรม
หรือปัญหาในทางธรรมก็เรียก (ราชบัณฑิตยสถาน, 2554 : 719) ธรรมะแอบแฝงก็เรียก มี
ลักษณะสำคัญประการหนึ่ง คือ การตั้งปัญหาเชิงถาม-ตอบ (ปุจฉา-วิสัชนา) ที่บรรดาเหล่าสาวก
ผู้มีความสงสัยในพระธรรมวินัยใช้เป็นอุบายในการแสวงหาคำตอบจากพระพุทธเจ้าหรือจาก
นักปราชญ์ผู้มีความเฉลียวฉลาดและเชี่ยวชาญในการตอบวิสัชนาข้อปัญหาธรรมต่าง ๆ ให้มี
ความกระจ่างชัดแจ้ง โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การตอบหรือการแก้ไขปริศนาธรรมนี้จะต้องเป็น
คำตอบที่แสดงถึงความรู้เรื่องธรรมเป็นอย่างดี ถึงแม้ว่าปริศนาธรรมข้อนั้นจะมีคำตอบอ่ืนที่
สามารถนำมาเปรียบเทียบได้ แต่ก็มีความเป็นไปได้ในทางโลก และในบางครั้งคำตอบเหล่านั้น
อาจไม่เป็นที่พอใจหรือไม่มีความถูกต้องตามทัศนะผู้ทดสอบปริศนา พระพุทธเจ้าหรือพระ
โพธิสัตว์ก็จะมาเป็นผู้ไขปริศนานั้นด้วยเหตุผลทางธรรมะ จึงจะถือว่าเป็นคำตอบที่ถูกต้องอย่าง
แท้จริง (เอ้ือนทิพย์ พีระเสถียร, 2529 : 142) ซึ่งการทดสอบปัญญาด้วยปริศนาธรรมนี้ มี
องคป์ระกอบสำคัญดังต่อไปนี้ 

1) การตั้งปริศนาธรรมเป็นข้อ 
 การตั้งปริศนาธรรมเป็นข้อมักเป็นลักษณะการถาม-ตอบเพ่ือหยั่งเชิงภูมิรู้ของผู้ทดสอบ 
ลักษณะของปริศนาธรรมในการถาม -ตอบนี้จะเป็นปัญหาธรรมที่สั้น ชัดเจน เข้าใจง่าย 
ขณะเดียวกัน ยังเป็นการเปรียบเทียบปริศนาที่ถาม-ตอบว่าสิ่งนี้คือที่สุด ไม่มีสิ่งอ่ืนจะมาเปรียบ
ได้ (สหะโรจน์  กิตติมหาเจริญ, 2545 : 255) โดยเฉพาะอย่างยิ่ง การตั้งปัญหาธรรมเชิงที่สุดอัน
เป็นไปตามหลักโยนิโสมนสิการก็มีปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา 
 โดยการพิจารณานี้ได้เกิดข้ึนหลังจากท่ีพระพุทธองค์ได้ตรัสรู้พระสัมมาสัมโพธิญาณแล้ว 
ในคราวล่วงเลยปัจจุสมัย พระองค์ได้ทรงพิจารณาหลักปฏิจจสมุปบาทธรรม คือ การพิจารณาให้
เห็นความเกิดขึ้นแห่งธรรมต่าง ๆ ซึ่งอาศัยปัจจัยสืบทอดกันโดยพิจารณาให้เห็นความเกิดขึ้นแห่ง



52  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ทุกข์หรือลำดับแห่งการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏโดยอนุโลมเป็นที่สุด (สมเด็จพระพุทธโฆษา
จารย์ (ป.อ.  ปยุตฺโต), 2561 : 255) ดังข้อความในพระปฐมสมโพธิกถาว่า  

“ครั้นล่วงเข้าปัจฉิมยามสมัยใกล้ปัจจุกาลจึ่งหยั่งพระญาณลงพิจารณาในปัจจุกาล อัน
เป็นที่สั่งสม แห่งพระบรมสรรเพชญพุทธเจ้าทั้งปวง ทรงพิจารณาในพระปฏิจจสมุปบาท
ธรรม มีอาทิ คือ เป็นปัจจัยให้บังเกิดนามรูป นามรูปเป็นปัจจัยให้บังเกิด สฬายตนะ 
สฬายตนะเป็นปัจจัยให้บังเกิดอวิชชา อวิชชาเป็นปัจจัยให้บังเกิดสังขาร สังขารเป็น
ปัจจัยให้บังเกิดวิญญาณ วิญญาณ เป็นปัจจัยให้บังเกิดเวทนา เวทนาเป็นปัจจัยให้
บังเกิดตัณหา ตัณหาเป็นปัจจัยให้บังเกิดอุปาทาน อุปาทานเป็นปัจจัยให้บังเกิดภพ ภพ
เป็นปัจจัยแก่ชาติ ชาติเป็นปัจจัยแก่ชรามรณโศก ปริเทวทุกขโทมนัสอุปายาสทั้งหลาย
ต่าง ๆ ย่อมบังเกิดอาลัยซึ่งกันแลกันเป็นลำดับ นับว่าที่เกิดแห่งกองทุกข์ทั้งปวงด้วย
ประการดั่งนี้” 

   (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, 2558 : 108-109)  
 จากข้อความข้างต้นทำให้ทราบว่า ปริศนาธรรมที่ปรากฏในข้อนี้ ได้แก่หลักปฏิจจสมุป
บาทที่อธิบายลำดับความเกิดขึ้นของเหตุปัจจัยที่อาศัยกันและกัน เป็นปัจจัยต่อเนื่องกัน หมุนเวียน
เป็นวงจรจนถึงที่สุดแห่งการเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ โดยเริ่มจากกระบวนการของการไม่รู้
อริยสัจจ์ คือ ตัวอวิชชาเป็นปัจจัยจึงทำให้เกิดการปรุงแต่งสังขาร เมื่อสังขารบังเกิดจึงทำให้เกิด
วิญญาณ คือ ความรู้แจ้งอารมณ์ที่รับทราบจนเกิดมีนามและรูป อันได้แก่ เวทนา สัญญา เจตนา 
ผัสสะ มนสิการ เพราะมีนามรูปเป็นปัจจัย จึงทำให้สฬายตนะปรากฏ (อายตนะภายใน 6) 
กล่าวคือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เป็นกิเลสก่อให้เกิดกรรม เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย ผัสสะ 
คือ ความกระทบทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เป็นลักษณะประสานจิตกับอารมณ์เกิดการประชุม
พร้อมกันแห่ง สภาวธรรม 3 ประการ คือ อารมณ์ + วัตถุ + วิญญาณ เมื่อมีผัสสะเป็นปัจจัยจึง
ทำให้เกิดเวทนา คือ การเสวยอารมณ์ทั้ง 6 นั้น ๆ เมื่อมีเวทนาเป็นปัจจัยจึงทำให้เกิดตัณหา คือ 
ความทะยานอยากในรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส และธรรมารมณ์ เมื่อมีตัณหาเป็นปัจจัยจึงทำให้
เกิดอุปาทาน คือ ความยึดมั่นถือมั่น เพราะมีอุปาทานเป็นปัจจัยจึงทำให้เกิดภพ ได้แก่ ภาวะ
ชีวิต คือ กรรมภพ และอุปัตติภพ เมื่อมีภพเป็นปัจจัยจึงทำให้เกิดชาติ คือ ความปรากฏแห่งขันธ์
ทั้งหลาย (ขันธ์ 5) และเพราะมีชาติเป็นปัจจัยจึงทำให้เกิดชรามรณะ คือ ความแก่ ความเจ็บ 
และความตายเป็นที่สุด (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2561 : 253-254)   

2) ปริศนาธรรมทีต่้องอาศัยการตีความ  
 ปริศนาธรรมที่อาศัยหลักการตีความเพ่ือค้นหาหลักธรรมที่ซ่อนอยู่นั้น ผู้ไขปริศนาจำเป็น
จะต้องมีองค์ความรู้ที่สำคัญประการหนึ่ง คือ การเข้าใจภาษาพระพุทธศาสนาอันได้แก่ การ
เข้าใจหลักภาษาบาลี-สันสกฤต เป็นเบื้องต้น เพราะภาษาบาลี-สันสกฤตนี้ถือเป็นแหล่งปฐมภูมิที่



53 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

บันทึกหลักธรรมคำสอนไว้มิให้คลาดเคลื่อนหายไปจากเค้าเดิมของอรรถและพยัญชนะ ซึ่งใน
ปัจจุบันได้มีการถอดความหมายและแปลเป็นภาษาไทยในรูปแบบร้อยแก้วบ้างร้อยกรองบ้าง 
ทั้งนี้ เพ่ือเป็นปัจจัยให้ผู้ไขปริศนาธรรมนั้นสามารถเข้าใจ อรรถและพยัญชนะของปริศนาธรรม
ในพระสูตร ชาดก และวรรณคดีพระพุทธศาสนาได้อย่างถูกต้อง ชัดเจนมากยิ่งข้ึน  
 ดังนั้น ปริศนาธรรมที่ต้องอาศัยการตีความนี้เองจึงเป็นปริศนาที่ท้าทายให้ต้องใช้ความรู้
ที่รอบคอบเข้ามาวิเคราะห์ปริศนา เนื่องจากต้องอาศัยความรู้ ความเข้าใจต่อสัญลักษณ์ของ
ปริศนา และการตีความในตัวปริศนาเพ่ือเชื่อมโยงกับหัวข้อธรรมที่สอดคล้องกับคำตอบ จึงจะแก้
ปริศนาขั้นนั้นออก (สหะโรจน์ กิตติมหาเจริญ, 2545 : 280)  
 ในพระปฐมสมโพธิกถาก็จำเป็นจะต้องมีองค์ความรู้ในเรื่องของหลักภาษาและการเข้าใจ
รสความของวรรณคดีประกอบด้วยเช่นกัน เหตุเพราะพระปฐมสมโพธิกถานี้เป็นวรรณคดีที่มีอายุ
มาก ทั้งยังเป็นวรรณคดีพระพุทธศาสนาแบบฉบับ (classic) (วงเดือน สุขบาง, 2524 : 61) ที่
ประกอบไปด้วย ภาษาวรรณศิลป์ในรูปแบบอลังการศาสตร์และสุนทรียศาสตร์ มีความหมายตรง
ตามอรรถและความหมายโดยนัยในแง่อุปมาอุปไมยมากมาย ดังนั้น จึงจำเป็นต้องเข้าใจหลัก
ภาษาและรสความหมายของคำแต่ละบท เพ่ือเป็นปัจจัยในการค้นหาความหมายและตีความ
ปริศนาธรรมที่แอบแฝงอยู่ ในเนื้อหาของพระปฐมสมโพธิกถา ดังความตอนหนึ่ง ในสมัยที่
พระพุทธเจ้าทรงพิจารณาหมู่สัตว์แล้วทรงเปรียบเทียบเหล่าสัตว์ในโลกเสมือนดอกบัว 4 เหล่าว่า  
 “ครุวนาดุจดอกอุบลปทุมบุณฑริกชาติทั้งหลายต่าง ๆ บางดอกก็เพ่ิงงอกขึ้นจากเง่ายัง
จมอยู่ใต้น้ำ บางดอกก็งอกมีก้านเจริญ แต่ยังอยู่ภายใต้น้ำ ยังไม่งอกขึ้นมาเสมอน้ำ บางดอกก็
เจริญขึ้นมาพอเสมอหลังน้ำ บางดอกก็งอกขึ้นมาพ้นน้ำเกือบใกล้บาน และดอกบัวทั้ง 4 จำพวก
นี้อุปมาฉันใด ก็เหมือนด้วยพระสัพพัญญูทรงพิจารณาเห็นซึ่งสัตว์โลกทั้งหลาย 4 จำพวก 
ประจักษ์แจ้งด้วยพระพุทธจักษุญาณ ก็มีอุปไมยฉันนั้น” (สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรม
พระปรมานุชิตชิโนรส, 2558 : 127) 
 จากข้อความดังกล่าวทำให้ตีความได้ว่า คำว่า “ดอกบัว” นี้ เป็นคำปริศนาที่ ให้
ความหมายในแง่อุปมาอุปไมย หมายถึง สัตว์โลกทั่วไปที่เกิดอยู่ในทิฏฐธัมมิกภพหรือภพใน
ปัจจุบัน โดยดอกบัวทั้ง 4 จำพวกนี้ พระพุทธเจ้าทรงเปรียบเหมือนบุคคลทั้ง 4 จำพวก ดังนี้ 
 1. อุคฆฏิตัญญูบุคคล เปรียบได้กับดอกบัวที่บานเหนือน้ำ เมื่อได้ฟังพระสัทธรรมเพียง
สังเขป ก็สามารถตรัสรู้มรรคผลไดโ้ดยฉับพลัน 
 2. วิปจิตัญญูบุคคล เปรียบได้กับดอกบัวที่บานเสมอน้ำ เมื่อได้ฟังพระสัทธรรมอย่าง
ละเอียด ก็สามารถท่ีได้จะบรรลุมรรคผลได้ 



54  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

 3. ไนยบุคคล เปรียบได้กับดอกบัวที่อยู่ใต้น้ำรอเวลาที่จะบานในเวลาสามวัน เมื่อได้ฟัง
พระสัทธรรมทั้งโดยสังเขปและพิสดารแล้ว ก็ยังไม่ตรัสรู้มรรคผลทันที ต่อเมื่อใช้ปัญญาไตร่ตรอง
พิจารณนาแล้วสอบถามท่านผู้รู้ และบำเพ็ญเพียรในสมถวิปัสสนาต่อไปได้ จึงจะตรัสรู้มรรคผล 
 4. ปทปรมบุคคล เปรียบกับดอกบัวที่เพ่ิงงอกจากเง่า บุคคลจำพวกนี้ แม้ได้ฟังพระ
สัทธรรมทั้งโดยสังเขปและพิสดาร รวมทั้งได้ปฏิบัติเช่นเดียวกับบุคคลจำพวกที่ 3 แต่ถึงกระนั้นก็
ไม่สามารถตรัสรู้มรรคผลได้ ด้วยเหตุอุปนิสัยบารมียังไม่บริบูรณ์ จัดเป็นบุคคลชั้นต่ำสุด (วงเดือน 
สุขบาง, 2524 : 63)  
 ดังนั้น การตีความเชิงปริศนาธรรมจึงจำเป็นต้องอาศัยองค์ความรู้ในเรื่องของหลักภาษา
เป็นสำคัญ เพ่ือเข้าถึงใจความสำคัญและทราบความหมายที่แท้จริงในบทนั้น ๆ ว่า มีข้อไข
ปริศนาอย่างไร ความหมายที่กวีสื่อนั้นคืออะไร ธรรมะที่สอดแทรกไว้มีปรากฏอย่างไร ซ่ึงผู้วิจัย
ได้อาศัยหลักการตีความนี้เพ่ือถอดความทีเ่ป็นเนื้อหาปริศนาและขยายความเพ่ือค้นหาหลักธรรม
ที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา  
  ผลการศึกษาตามวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า การศึกษาสัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมใน
พระปฐมสมโพธิกถานี้ ได้อาศัยหลักทฤษฎี สัญลักขณนิยมเชิงภาษาวรรณกรรมในการวิเคราะห์
เป็นสำคัญ โดยเน้นภาษาเป็นสัญลักษณ์ คือ การนำภาษาที่มีความหมายตามพจนานุกรม หรือ
ความหมายในการใช้ภาษาปรกติมาใช้ในความหมายใหม่ อาจใช้สัญลักษณ์ตัวละคร ฉาก บท
สนทนา การบรรยาย และการพรรณนา ไม่บรรยายหรือพรรณนาโดยตรง แต่จะยกสิ่งใดสิ่งหนึ่ง 
หรือเรื่องใดเรื่องหนึ่งซึ่งเป็นเนื้อในหรือวรรคตอนของเรื่องขึ้นมาแสดงเป็นสัญลักษณ์ แฝง
ความหมายที่ลึกซึ้งไว้ (ลัดดา ปานุทัย, 2520 : 299)  เพ่ือค้นหาปริศนาธรรมที่ปรากฏในพระ
ปฐมสมโพธิกถา ด้วยกระบวนการวิเคราะห์และจัดเรียงข้อมูลไว้ 3 ขั้นตอน คือ  
 (1) สืบค้นปริศนาธรรมที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา เพ่ือนำมาวิเคราะห์ให้เห็น
หลักธรรมที่ชัดเจน 
    (2) การจัดระเบียบข้อมูล เพ่ือประมวลหลักธรรมในพระไตรปิฎก ให้เชื่อมโยงกับ
ปริศนาธรรมที่ปรากฏในพระปฐมสมโพธิกถา 
 (3) อภิปรายข้อมูล เพ่ือให้ทราบเหตุผลและที่มาของปริศนาธรรมที่เชื่อมโยงกับ
หลักธรรม  
  จากการศึกษาสัญลักษณ์ เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถานี้  ผู้วิจัยพบว่า 
สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถาปรากฏมีทั้งสิ้น 77 แห่ง ซึ่งสืบค้นได้จาก
บทบาทตัวละครตามลำดับเหตุการณ์ในพระปฐมสมโพธิกถา โดยประมวลเป็นหลักธรรมที่ไม่ซ้ำ
กันได้ทั้งสิ้น 61 ประการ ดังนี้ (1) สัจจะ (2) ปฏิรูปเทสวาสะ (3) อิทธิบาท 4 (4) บุพนิมิตแห่ง
มรรค 7 (5) วิสุทธิ 7 (6) โพชฌงค์ 7 (7) สัตถุคารวตา (8) มทะ 3 (9) ไตรลักษณ์ (10) สันติ 



55 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

(11) วัตถุกาม (12) ปรโตโฆสะ (13) มิตรแท้ 4 (14) กามตัณหา (15) กรุณา (16) ศรัทธา (17) 
กิเลสกาม (18) บารมี 10 (19) กิเลสมาร (20) วิชชา 3 (21) นิรามิสสุข (22) ปุพเพกตปุญญตา 
(23) อธิษฐาน (24) เมตตา (25) อุเบกขา (26) มุทิตา (27) ปุคคลัญญู (28) ประมาณ 4 (29) 
ธรรมจักษุ (30) กามาทีนวกถา (31) เนกขัมมานิสังสกถา (32) โลกัตถจริยา (33) โลกุตตรธรรม 
(34) โลภะ (35) ปฐมอาราม (36) กัลยาณมิตร (37) สาวกบารมีญาณ (38) อิทธิปาฏิหาริย์ (39) 
พุทธวงศ์ (40) กตัญญูกตเวที (41) อริยทรัพย์ (42) สามัคคี (43) อิสสา (44) อาฆาต (45) 
ทิฏฐธัมมเวทนียกรรม (46) สังฆทาน (47) ครุธรรม 8 (48) กุหา (49) ยมกปาฏิหาริย์ (50) ภพ 3 
(5 1 )  ม ร ณั ส ส ติ  ( 5 2 )  น า ถ ก ร ณ ธ ร ร ม  1 0  (5 3 )  ธั ม ม บู ช า  (5 4 )  สั ง เ ว ช 
(55) อัปปมาทะ (56) สังคายนา (57) อุปายโกสัลละ (58) พุทธานุสสติ (59) ทัณฑกรรม (60) 
ปัตถนา และ (61) ธรรมทายาท  
 และมีหลักธรรมที่ปรากฏในแต่ละปริจเฉทซ้ำกัน 9 ประการ ดังนี้ (1) สัจจะ ปรากฏใน
ปริจเฉทที่ 1 ปริจเฉทที่ 15 และปริจเฉทที่ 26 (2) สัตถุคารวตา ปรากฏในปริจเฉทที่ 4 และ
ปริจเฉทที่ 19 (3) ไตรลักษณ์ ปรากฏในปริจเฉทที่ 6 ปริจเฉทที่ 7 ปริจเฉทท่ี 14 และปริจเฉทท่ี 
29 (4) ปรโตโฆสะ ปรากฏในปริจเฉทที่ 6 และปริจเฉทที่ 16 (5) กรุณา ปรากฏในปริจเฉทที่ 7 
ปริจเฉทที่ 12 และปริจเฉทที่ 26 (6) อุเบกขา ปรากฏในปริจเฉทที่ 12 และปริจเฉทที่ 18 (7) 
ปุคคลัญญู ปรากฏในปริจเฉทที่ 13 ปริจเฉทท่ี 15 และปริจเฉทที่ 17 (8) อิทธิปาฏิหาริย์ ปรากฏ
ในปริจเฉทที่ 17 และปริจเฉทที่ 22 และ (9) กตัญญูกตเวที ปรากฏในปริจเฉทที่ 18 ปริจเฉทที่ 
21 ปริจเฉทท่ี 23 และปริจเฉทที่ 25  
 
อภิปรายผลการวิจัย 
จากการศึกษาได้ผลวิจัย คือ 
 1. พระปฐมสมโพธิกถาในสมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรสนี้ ทรง
รจนาถวายฉลองพระราชศรัทธาพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวที่ได้ทรงอาราธนาเมื่อ 
พ.ศ. 2387 ฉบับที่ทรงรจนานี้ทรงชำระปฐมสมโพธิกถาฉบับของเก่า ทรงตัดและเติม ขยาย
ความสำคัญบางตอน เนื้อหามีคติทั้งทางมหายานและเถรวาทปนกันมาแต่เดิม และทรงจัดเป็น
บทตอนเพ่ิมขึ้น รวมมี 29 ปริจเฉท มีทั้งฉบับภาษาบาลีและฉบับแปลเป็นภาษาไทย ซึ่ง
สอดคล้องกับงานวิจัยของ (นิธิ เอียวศรีวงศ์ , 2543) ศึกษาพระปฐมสมโพธิกถากับความ
เคลื่อนไหวทางศาสนาในต้นรัตนโกสินทร์ พบว่า ในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น พระปฐมสมโพธิ
กถานับเป็นวรรณคดีสำคัญของไทย ซึ่งมีเนื้อหาเกี่ยวกับพุทธประวัติที่ละเอียดสมบูรณ์ที่สุด แต่
เป็นหนังสือที่มีจำนวนไม่มากนักเมื่อเทียบกับช่วงเวลาแห่งการนับถือพระพุทธศาสนา ซึ่ง นิธิ 
เอียวศรีวงศ์ (2543 : 452-455) กล่าวว่า อาจเป็นเพราะพุทธศาสนิกชนนิกายเถรวาทให้



56  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ความสำคัญกับประวัติของพระศาสดาน้อยมาก พระพุทธเจ้าในฐานะบุคคลในประวัติศาสตร์ ดู
เหมือนไม่มีความสำคัญต่อคำสอนของพระองค์เท่าใดนัก หากจะค้นหาความคิดเกี่ยวกับ
พระพุทธเจ้าอาจพบในมหายาน นั่นก็คือพระพุทธเจ้าไม่ได้ปรากฏในรูปบุคคลเหมือนอย่าง
มนุษย์ทั่วไป นิธิ เอียวศรีวงศ์ (2543 : 456) ให้ความเห็นว่า คัมภีร์พุทธประวัติของลังกาซึ่ง
ปราชญ์ไทยรู้จักดี “ไม่ได้เล่าเรื่องของพระพุทธเจ้าในฐานะที่ทรงเป็นมนุษย์ แต่ในฐานะที่ทรง
เป็นหลักการของธรรมะ” ความสนใจพระพุทธประวัติอย่างเต็มรูปไม่ปรากฏในพระไตรปิฎกซึ่ง
ให้ความสำคัญต่อพระพุทธเจ้าในฐานะบุคคลในประวัติศาสตร์น้อยกว่าธรรมประวัติ ภาวะแห่ง
พระพุทธเจ้าจึงไม่อยู่ในเงื่อนไขของเวลาหรือสถานที่ในเชิงประจักษ์   
 2. พระปฐมสมโพธิกถาเป็นวรรณคดีพระพุทธศาสนาที่ประกอบไปด้วยวรรณศิลป์ทาง
ภาษาบรรยายเรื่องราวในลักษณะเชิงสุนทรียภาพ ประกอบกับการเรียบเรียงถ้อยคำให้มีเสียง
เสนาะ สละสลวย ประณีต  งดงาม จนก่อเกิดอรรถรสทางภาษา และก่อเกิดอารมณ์ อัน
หลากหลาย ครบทุกรส ตามหลักแห่งอลังการศาสตร์ ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ วงเดือน สุข
บาง (2524 : 1) ศึกษาพระปฐมสมโพธิกถาในแนวสุนทรียะ โดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือศึกษา
วิเคราะห์  รสคำ รสความ และท่วงทำนองการเขียน (style) ในพระปฐมสมโพธิกถา ผล
การศึกษาพบว่า คำที่ใช้ในพระปฐมสมโพธิกถามีลักษณะดีเด่นทั้งทางด้านความหมายและ
เหมาะสมกับการใช้ เสียงของคำไพเราะสละสลวย มีทั้งสัมผัสสระ สัมผัสพยัญชนะ ลีลาจังหวะ 
การเล่นคำเล่นอักษร การเลียนเสียงธรรมชาติ นอกจากนี้ ยังมีการซ้ำคำ ซ้ำวลี การหลากคำ การ
ใช้คำ  ที่ทำให้เกิดภาพ คำมีลักษณะสูงส่ง แสดงอาการเคลื่อนไหวก่อให้เกิดอารมณ์ ส่วนเรื่องการ
ใช้โวหาร ผู้ศึกษาพบว่า กวีใช้โวหารถึง 8 โวหาร อันก่อให้เกิดรสวรรณคดีทั้ง 9 รส ตามคัมภีร์
สุโพธาลังการ ในด้านท่วงทำนองการเขียนพบว่า มีลักษณะเป็นท่วงทำนองการเขียนสูงส่ง มี
ความประณีตในการเลือกสรรคำ วลี ประโยค และโวหารในการบรรยาย และพรรณนาความ ซึ่ง
การเข้าใจเนื้อหาพระปฐมสมโพธิกถานั้นจึงจำเป็นต้องมีองค์ความรู้ในด้านภาษาเป็นสำคัญ 
กล่าวคือการเข้าใจหลักภาษาไทยและภาษาบาลี-สันสกฤตประกอบด้วยจึงจะสามารถเข้าใจชัด
แจ้งในเนื้อหาของเรื่องได้ถูกต้อง (สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์, 2514) โดยผู้อ่านต้องมีความรู้ในด้านของ
ศัพท์ธรรมะที่ปรากฏเป็นรูปภาษาบาลี กระทั่งแจกแจงให้ได้ถึงรากศัพท์เป็นฐานการศึกษาด้วย 
หากไม่ทำความเข้าใจเรื่องดังกล่าวละเอียดรอบคอบ ก็อาจเป็นสาเหตุให้ผู้ ศึกษาเข้าใจเนื้อหา
คลาดเคลื่อนผิดเพ้ียนไปจากความต้องการของผู้แต่ง ดังนั้น การเข้าถึงปริศนาธรรมในพระปฐม
สมโพธิกถาจึงอาศัยหลักการตีความและการขยายความเป็นสำคัญในการค้นหาหลักธรรมที่ซ่อนอยู่
นั้น เพ่ือเป็นปัจจัยให้ผู้ไขปริศนาธรรมนั้นสามารถเข้าใจ อรรถและพยัญชนะของปริศนาธรรมใน
พระสูตร ชาดก และวรรณคดีพระพุทธศาสนาได้อย่างถูกต้อง ชัดเจนมากยิ่งขึ้น ซึ่งสอดคล้องกับ
งานวิจัยของ สหะโรจน์ กิตติมหาเจริญ (2545 : 280) ศึกษาแนวคิดเรื่องปัญญาในชาดกที่แต่งใน



57 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ประเทศไทย โดยได้อธิบายสรุปว่า  ปริศนาธรรมนี้ต้องอาศัยการตีความและต้องใช้ความรู้ที่
รอบคอบเข้ามาวิเคราะห์ปริศนา เนื่องจากต้องอาศัยความรู้ ความเข้าใจต่อสัญลักษณ์ของ
ปริศนา และการตีความในตัวปริศนาเพ่ือเชื่อมโยงกับหัวข้อธรรมที่สอดคล้องกับคำตอบ จึงจะแก้
ปริศนาขั้นนั้นออก  
 3. การศึกษาสัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถานี้ ได้อาศัยหลักทฤษฎี 
สัญลักขณนิยมเชิงภาษาวรรณกรรมในการวิเคราะห์เป็นสำคัญ โดยเน้นภาษาเป็นสัญลักษณ์ คือ 
การวิเคราะห์บทบาทตัวละคร ฉาก บทสนทนา ในพระปฐมสมโพธิกถา เพ่ือค้นหาปริศนาความ
นำมาวิเคราะห์ให้เห็นเป็นหลักธรรม ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ ลัดดา ปานุทัย (2520) ศึกษา
วิเคราะห์สัญลักษณ์ในวรรณคดีไทย โดยผลการวิจัยสรุปว่า ภาษาเป็นสัญลักษณ์ การนำภาษาที่
มีความหมายตามพจนานุกรม หรือความหมายในการใช้ภาษาปกติมาใช้ในความหมายใหม่เป็น
การใช้สัญลักษณ์ซ้อนสัญลักษณ์ ในวรรณคดีถือเป็นภาษาสัญลักษณ์ วัตถุตามความหมายในตัว
ของมันเอง ไม่เป็นสัญลักษณ์ แต่การกล่าวถึงวัตถุอย่างใดอย่างหนึ่งในความหมายใหม่ ใน
วรรณคดีมีการใช้คำ ข้อความ พฤติกรรม เครื่องหมาย มโนภาพ ธรรมชาติ และวัตถุสิ่งของต่าง ๆ 
เป็นสัญลักษณ์ ดังปรากฏในถ้อยคำ โวหารภาพพจน์ และในอนุภาคต่าง ๆ สัญลักษณ์เหล่านี้ช่วย
ให้ตีความในแก่นเรื่องได้ อนึ่ง ในวรรณคดีไทยยังปรากฏการใช้สัญลักษณ์ในการตั้งชื่อตัวละคร 
ในฉาก และในการพรรณนาหรือการบรรยายด้วย ทั้งนี้ วรรณกรรมสัญลักขณนิยมใช้สัญลักษณ์
เป็นเครื่องมือสำคัญในการสื่อความหมาย อาจใช้สัญลักษณ์ตัวละคร ฉาก บทสนทนา การ
บรรยาย และการพรรณนา ไม่บรรยายหรือพรรณนาโดยตรง แต่จะยกสิ่งใดสิ่งหนึ่ง หรือเรื่องใด
เรื่องหนึ่งขึ้นมาแสดงเป็นสัญลักษณ์ แฝงความหมายที่ลึกซึ้งไว้ เป็นการสื่อสารแบบแนะให้คิด 
สัญลักษณ์ที่ใช้จะช่วยในการตีความแก่นเรื่อง แม้ว่าจะคิดได้หลายทาง หลายระดับความคิด แต่ก็
มีแนวทางที่ถูกต้องที่สุดเฉพาะกาลได้ (ลัดดา ปานุทัย 2520 : 299) 



58  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

องค์ความรู้ใหม่ 
ประมวลหลักธรรมที่สืบค้นได้จากสัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมในพระปฐมสมโพธิกถา  

ลำดับ หลักธรรม ปริวรรต/ปริจเฉท 
1. สัจจะ (1) วิวาหมงคลปริวรรต ปริจเฉทท่ี 1 

(2) อุรุเวลคมนปริวรรต ปริจเฉทท่ี 15 และ 
(3) มหานิพพานปริวรรต ปริจเฉทท่ี 26 

2. ปฏิรูปเทสวาสะ วิวาหปริวรรต ปริจเฉทท่ี 1 
3. อิทธิบาท 4 ดุสิตปริวรรต ปริจเฉทท่ี 2 
4. บุพนิมิตแห่งมรรค 7 คัพภานิกขมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 3 
5. วิสุทธิ 7 
6. โพชฌงค์ 7 
7. สัตถุคารวตา (1) ลักขณปริคคาหกปริวรรต ปริจเฉทท่ี 4 

(2) ศากยบรรพชาปริวรรต ปริจเฉทที่ 19 
8. มทะ 3 ราชาภิเษกปริวรรต ปริจเฉทที่ 5 
9. ไตรลักษณ์ (1) มหาภินิกขมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 6 

(2) ทุกรกิริยาปริวรรต ปริจเฉทที่ 7 
(3) ยสบรรพชาปริวรรต ปริจเฉทท่ี 14 
(4) ธาตุอันตรธานปริวรรต ปริจเฉทที่ 29 

10. สันติ มหาภินิกขมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 6 
11. วัตถุกาม 
12. ปรโตโฆสะ (1) มหาภินิกขมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 6 

(2) อัครสาวกบรรพชาปริวรรต ปริจเฉทที่ 16 
 

 
ลำดับ หลักธรรม ปริวรรต/ปริจเฉท 
13. มิตรแท้ 4 มหาภินิกขมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 6 
14. กามตัณหา  
15. กรุณา (1) ทุกรกิริยาปริวรรต ปริจเฉทที่ 7 

(2) พรหมัชเฌสนปริวรรต ปริจเฉทท่ี 12 
(3) มหานิพพานปริวรรต ปริจเฉทท่ี 26 



59 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

16. ศรัทธา พุทธบูชาปริวรรต ปริจเฉทท่ี 8 
17. กิเลสกาม มารวิชยปริวรรต ปริจเฉทท่ี 9 
18. บารมี 10 
19. กิเลสมาร 
20. วิชชา 3 อภิสัมโพธิปริวรรต ปริจเฉทท่ี 10 
21. นิรามิสสุข โพธิสัพพัญญูปริวรรต ปริจเฉทที่ 11 
22. ปุพเพกตปุญญตา 
23. อธิษฐาน พรหมัชเฌสนปริวรรต ปริจเฉทท่ี 12 
24. เมตตา 
25. อุเบกขา (1) พรหมัชเฌสนปริวรรต ปริจเฉทที่ 12 

(2) พิมพาพิลาปปริวรรต ปริจเฉทท่ี 18 
26. มุทิตา พรหมัชเฌสนปริวรรต ปริจเฉทท่ี 12 
27. ปุคคลัญญู (1) ธัมมจักกปริวรรต ปริจเฉทที่ 13 

(2) อุรุเวลคมนปริวรรต ปริจเฉทท่ี 15 
(3) กปิลวัตถุคมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 17 

28. ประมาณ 4 ธัมมจักกปริวรรต ปริจเฉทที่ 13 
29. ธรรมจักษุ 
30. กามาทีนวกถา ยสบรรพชาปริวรรต ปริจเฉทท่ี 14 
31. เนกขัมมานิสังสกถา 

 
ลำดับ หลักธรรม ปริวรรต/ปริจเฉท 
32. โลกัตถจริยา อุรุเวลคมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 15 
33. โลกุตตรธรรม 
34. โลภะ 
35. ปฐมอาราม อัครสาวกบรรพชาปริวรรต ปริจเฉทท่ี 16 
36. กัลยาณมิตร 
37. สาวกบารมีญาณ 
38. อิทธิปาฏิหาริย์ กปิลวัตถุคมนปริวรรต ปริจเฉทที่ 17 

ยมกปาฏิหาริย์ปริวรรต ปริจเฉทท่ี 22 
39. พุทธวงศ์ พิมพาพิลาปปริวรรต ปริจเฉทที่ 18 
40. กตัญญูกตเวที (1) พิมพาพิลาปปริวรรต ปริจเฉทท่ี 18 



60  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

(2) พุทธปิตุนิพพานปริวรรต ปริจเฉทท่ี 21 
(3) เทศนาปริวรรต ปริจเฉทท่ี 23 
(4) อัครสาวกนิพพานปริวรรต ปริจเฉทที่ 25 

41. อริยทรัพย์ ศากยบรรพชาปริวรรต ปริจเฉทท่ี 19 
42. สามัคคี 
43. อิสสา 
44. อาฆาต 
45. ทิฏฐธัมมเวทนียกรรม 
46. สังฆทาน เมตไตรยพยากรณ์ปริวรรต ปริจเฉทท่ี 20 
47. ครุธรรม 8 พุทธปิตุนิพพานปริวรรต ปริจเฉทท่ี 21 
48. กุหา ยมกปาฏิหาริย์ปริวรรต ปริจเฉทท่ี 22 
49. ยมกปาฏิหาริย์ 
50. ภพ 3 เทโวโรหนปริวรรต ปริจเฉทท่ี 24 
51. มรณัสสติ อัครสาวกนิพพานปริวรรต ปริจเฉทที่ 25 

 
 

ลำดับ หลักธรรม ปริวรรต/ปริจเฉท 
52. นาถกรณธรรม 10 มหานิพพานปริวรรต ปริจเฉทที่ 26 
53. ธัมมบูชา 
54. สังเวช 
55. อัปปมาทะ 
56. สังคายนา ธาตุวิภัชชนปรวิรรต ปริจเฉทท่ี 27 
57. อุปายโกสัลละ 
58. พุทธานุสสติ 
59. ทัณฑกรรม มารพันธปริวรรต ปริจเฉทท่ี 28 
60. ปัตถนา 
61. ธรรมทายาท 

 
  



61 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

บทสรปุ 
 สัญลักษณ์เชิงปริศนาธรรมทั้ง 77 แห่งนั้น ได้สะท้อนหรือประมวลเป็นหลักธรรมได้ 61 
ประการ ตามลำดับเหตุการณ์ในพระปฐมสมโพธิกถา โดยผู้วิจัยได้ใช้ 3 กระบวนการศึกษา
ดังกล่าว คือ (1) การสืบค้นปริศนาธรรม (2) การจัดเรียงข้อมูล และ (3) การอภิปรายผล เป็น
เครื่องมือหลักในการวิจัย เพ่ือคัดเลือกองค์ธรรมในพระไตรปิฎกออกมาขยายผลสะท้อนให้เห็น
ที่มาของหลักธรรม ประกอบกับการแสดงแต่ละเหตุการณ์ในพระปฐมสมโพธิกถาผ่านฉากตัว
ละครสำคัญ ให้เชื่อมโยงสอดคล้องถึงหลักธรรมต่าง ๆ อย่างมีสัมพันธภาพ ทั้งนี้ เพ่ือให้เห็นที่มา
ของปริศนาธรรม และเพ่ือให้เห็นภาพรวมของเนื้อหาสาระจากการเรียบเรียงข้อมูลใหม่ จน
สามารถเข้าใจถึงเหตุผลและตรงตามวัตถุประสงค์ที่ผู้วิจัยได้ศึกษาตามกรอบการศึกษาสัญลักษณ์
เชิงปริศนาธรรมนั้น ผ่านการบรรยายอย่างสรุป 
 
ข้อเสนอแนะ 
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
 1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 
  1) การวิจัยครั้งนี้ สามารถนำไปใช้เป็นแนวทางในการศึกษาหลักธรรมสำหรับการ
ดำเนินชีวิตได้อย่างสมบูรณ์  เหตุเพราะผู้วิจัยได้ศึกษาค้นคว้าหลักธรรมที่มาจากคัมภีร์
พระไตรปิฎกเป็นหลักและคัมภีร์พระพุทธศาสนาประกอบ จึงทำให้การศึกษาดำเนินไปได้อย่าง
ถูกต้องชัดเจนและเหมาะสม 
  2) สามารถนำหลักธรรมเชิงสัญลักษณ์มาเป็นเครื่องพิจารณาปรับใช้ให้เห็นเป็น
รูปธรรมในชีวิตจริงได้ เนื่องจากผลของหลักธรรมที่ปรากฏนั้นมาจากพฤติกรรมของตัวละครใน
พระปฐมสมโพธิกถาอันสะท้อนให้เห็นพฤติการณ์ลักษณะนิสัยสำคัญในการดำเนินชีวิตจริงได้
เป็นอย่างดี 
 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
  ผู้วิจัยขอเสนอแนะเชิงวิชาการเกี่ยวกับประเด็นที่น่าสนใจและนำไปศึกษาไว้ 2 
ประเด็น คือ 
  1) ศึกษาวิเคราะห์สัญลักษณ์ เชิงปริศนาธรรมในรูปแบบการประพันธ์อ่ืน ๆ 
ประกอบด้วย เพ่ือค้นหาความหมายและตีความให้ครอบคลุมรอบด้าน 
  2) ศึกษาเปรียบเทียบวรรณคดีพระพุทธศาสนาอ่ืน ๆ เพ่ือนำมาตีความหมายในเชิง
ภาษาและเปรียบเทียบทัศนคติภาพสะท้อนสังคมในอดีตและปัจจุบันว่ามีความแตกต่างกัน
อย่างไร 
 



62  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

เอกสารอ้างอิง 
พระครูกัลยาณสิทธิวัฒน์. (2552). พุทธประวัติตามแนวปฐมสมโพธิ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ณัฐวุฒิ สุทธิสงคราม. (2505). กรมสมเด็จพระปรมานุชิตฯ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์วัฒนา

พานิช.    
ดวงมน จิตรจ์ำนงค์. (2527). สุนทรียภาพในภาษาไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์เคล็ดไทย.  
ดวงมน จิตร์จำนงค์. (2540). คุณค่าและลักษณะเด่นของวรรณคดีไทยสมัยรัตนโกสินทร์

ตอนต้น. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
น้ อมนิ จ  วงศ์ สุ ท ธิ ธรรม . (2529 ). วรรณ กรรมกรมสม เด็ จพระปรมานุ ชิ ตชิ โน รส . 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง. 
นิธิ เอียวศรีวงศ์. (2527). พระปฐมสมโพธิกถากับความเคลื่อนไหวทางศาสนาในต้น

รัตนโกสินทร์. ใน ปากไก่และเรือใบ ความเรียงว่าด้วยวรรณกรรมและประวัติศาสตร์ต้น
รัตนโกสินทร์ (หน้า 375-418). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อมรินทร์การพิมพ์.  

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิ โนรส . (2558). พระปฐมสมโพธิกถา. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์กรมศาสนา.  

เปลื้อง ณ นคร. (2527). ประวัติวรรณคดีไทยสำหรับนักศึกษา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
ไทยวัฒนาพานิช. 

พรพรรณ ธารานุมาศ. (2532). วรรณคดีที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์  
เจริญรัตน์การพิมพ์.  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 
กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์.  

______________. (2561). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักพิมพ์ผลิธัมม์.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2554). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพมหานคร: ผู้แต่ง.      
ลัดดา ปานุทัย. (2520). วิเคราะห์สัญญลักขณ์ในวรรณคดีไทย. ปริญญานิพนธ์การศึกษา-

มหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ประสานมิตร.  
วงเดือน สุขบาง. (2524). การศึกษาพระปฐมสมโพธิกถาในแนวสุนทรียะ. ปริญญา-นิพนธ์

การศึกษามหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ ประสานมิตร.  



63 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

วีณา วีสเพ็ญ. (2529). การสอนภาษาไทยระดับมัธยมศึกษา. มหาสารคาม: สำนักพิมพ์
มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ มหาสารคาม.  

สหะโรจน์ กิตติมหาเจริญ. (2545). รายงานวิจัยเรื่อง แนวคิดเรื่องปัญญาในชาดกท่ีแต่งใน
ประเทศไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

สนิท ตั้งทวี. (2527). วรรณคดีและวรรณกรรมศาสนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนส
โตร์.  

สนิท ตั้งทวี. (2528). ความรู้และทักษะทางภาษา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
สุธิวงศ์ พงศ์ไพบูลย์. (2514). คู่มือพระปฐมสมโพธิกถา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ไทย

วัฒนาพานิช.  
สุภ าพรรณ  ณ  บางช้ าง. (2533). ปฐมสมโพธิฉบั บภาษาบาลี . ใน  200 ปี  กวีแก้ ว  

กรมสมเด็จพระปรมานุชิตชิโนรส (หน้า 79-94). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แห่ง
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

เสาวลักษณ์ อนันตศานต์. (2552). ทฤษฎีคติชนวิทยาร่วมสมัย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  

 
 

 

 



ความรักในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
Love in Theravada Buddhism. 

 
 

1อาทิตย์ อินทรภักดี  
 Artit Intarapakdee 

2พระใบฎีกาสมศักดิ์ ฐิตคุโณ  
Phrabaidika Somsak Thitkunno 

3พระปลัดฤทธิพร จารุวณฺโณ 
PhrapaladRitthiporn Jaruwanno 

4พระสมุห์ชนินสิทธิ์ สุทฺธิจิตฺโต 
PhraSamuChaninsit Sutthichitto 

หน่วยวิทยบริการ คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย จังหวัดสงขลา 
Resources Faculty of Buddhism Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 

Songkhla Province 
5ธเนศ นกเพ็ชร 

Thanet Nokpech 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตศรธีรรมาโศกราช 
Mahamakut Buddhist University Srithammasokkaraj Campus 

Corresponding author E-mail:intarapakdee312@gmail.com 
 

 

Received: August 10, 2022; Revised: August 11, 2022; Accepted: August 20, 2022 

 

 
 
บทคัคย่อ 

บทความวิชาการนี้ มีวัตถุประสงค์ เพ่ือศึกษาเรื่องความรักในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
โดยค้นคว้าจากพระไตรปิฎก หนังสือ และเอกสารที่เกี่ยวข้อง ผลการศึกษาเรื่องความรักใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า ความรักในพระพุทธศาสนาเถรวาทเป็นเรื่องที่มีความเกี่ยวข้อง
กับอารมณ์ และจิตใจของมนุษย์เป็นสำคัญ ดังนั้นจึงมีกลุ่มคำที่ใช้แทนความหมายของคำว่า 
“ความรัก” อยู่มากมายหลายคำ แต่เมื่อกล่าวโดยรวมแล้ว สามารถที่จะแบ่งความรักออกได้เป็น 
2 ประเภทใหญ่ ๆ คือ 1) ความรักแบบตัณหา 2) ความรักแบบเมตตา โดยความรักทั้งสองนี้ถือ
ว่าเป็นความรักที่มีทั้งคุณค่าและโทษอยู่ในตัวเอง เป็นความรักที่มีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับ



65 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

มนุษย์เป็นอย่างมาก  แต่ถือว่าความรักแบบตัณหานั้น นำมาซึ่งโทษภัยและความทุกข์ได้
มากกว่า หรือยังเป็นความรักที่เจือปนด้วยกิเลสตัณหา ซึ่งอาจก่อให้เกิดความทุกข์ได้ง่าย เป็น
ความรักที่ต้องการได้จากผู้ อ่ืนเป็นสำคัญ ส่วนความรักแบบเมตตานั้น หากเราเข้าใจใน
ความหมายและลักษณะที่แท้จริงของเมตตา รวมถึงมีการเกิดขึ้นเป็นกระบวนธรรมแห่งความรัก
พรหมวิหาร โดยมีอุเบกขาธรรมเป็นตัวควบคุมอยู่ด้วยแล้ว ก็ย่อมที่จะนำมาซึ่งคุณประโยชน์หรือ
ความสุขมากกว่าโทษภัยหรือความทุกข์ เพราะมีลักษณะที่สำคัญคือ เป็นความรักที่ต้องการให้
ในสิ่งที่ดีงามเป็นประโยชน์แก่ผู้อ่ืนเป็นสำคัญ 
คำสำคัญ : 1. ความรัก 2. พระพุทธศาสนา 3.เถรวาท  
 
ABSTRACT 

This academic article have a purpose To study love in Theravada 

Buddhism by researching the Tripitaka, books and related documents The results 

of a study on love in Theravada Buddhism found that love in Theravada 

Buddhism is related to emotion. and the human mind is important. Therefore, 

there are many groups of words that represent the meaning of the word “love”. 

But when said overall Able to divide love into two main types: 1) lustful love 2) 

compassionate love By these two love is a love that has both value and blame in 

itself. It is a love relationship that is very much related to human beings. but 

consider that lustful love bring more harm and suffering Or is it still love mixed 

with passion which could easily cause suffering It is the love that is needed from 

others as important. As for mercy love If we understand the true meaning and 

nature of mercy including the occurrence of a dharma process of love for 

Brahma Viharn with the equanimity as the control It will surely bring benefit or 

happiness rather than harm or suffering. because there are important 

characteristics It is love that wants to give good things that are beneficial to 

others as important. 

Keywords: 1. Love. 2. Buddhism. 3. Theravāda. 

 

บทนำ  
ในปัจจุบันเราจะเห็นว่าสภาพปัญหาที่เกิดขึ้นในสังคมไทย มักจะมีเรื่องราวที่เกี่ยวข้อง

กับความรักหรือการปฏิบัติต่อความรักของชายหญิง ที่เป็นไปในลักษณะของการก่อให้เกิดโทษ
ทั้งต่อตนเอง ครอบครัว และสังคม เช่น การทำร้ายร่างกายของตนเองและคู่รักรวมถึงบุคคลอ่ืน 
อันเนื่องมาจากความหึงหวงหรือการผิดหวังในความรัก โดยอาจทำให้เกิดการผูกจิตใจเคียดแค้น 
อาฆาตพยาบาททั้งในคู่รักและบุคคลอ่ืน ทำให้เกิดภาวะทางอารมณ์และจิตใจที่มีแต่ความโกรธ
แค้นชิงชัง และอาจนำไปสู่การแสดงออกทางพฤติกรรมที่ก้าวร้าวต่าง ๆ อีกทั้งความรักของชาย



66  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

หญิงนั้น มักจะเป็นไปในลักษณะของตัณหา อันทำให้เกิดความยึดมั่นถือมั่นในคนรัก จึงสามารถ
กระทำได้ทุกอย่างเพ่ือเป็นการผูกมัดหรือไม่ให้คนรักจากไป แต่เมื่อต้องเลิกลาจากกันไปก็จะเกิด
ความเศร้าโศกเสียใจตามมา  จึงทำให้เกิดการตัดสินใจแก้ปัญหาดังกล่าวโดยการกระทำในทางที่
ผิด เช่น การคบเพ่ือนต่างเพศใหม่ การเที่ยวกลางคืน การดื่มสุราและเสพสิ่งเสพติด รวมไปถึง
การกระทำที่เป็นไปในลักษณะประชดชีวิตหรือหันไปพ่ึงพาในสิ่งที่ก่อให้เกิดผลเสียในด้านต่าง ๆ 
ซึ่งบางคนอาจกลายเป็นคนที่ไม่มีกำลังใจในการดำรงชีวิตอยู่ในสังคมเลยก็ได้ อีกทั้งความรัก
ประเภทนี้เป็นความรักที่ให้ความสำคัญกับเรื่องของกามคุณเป็นหลัก จึงทำให้ง่ายต่อการกระทำ
ผิดในทางศีลธรรม รวมทั้งอาจก่อให้เกิดปัญหาในด้านต่าง ๆ ที่จะตามมาอีกมากมาย 
  เมื่อกล่าวเช่นนี้แล้วอาจจะทำให้มองเห็นว่า ที่จริงแล้วความรักนั้นไม่ได้เป็นไปใน
ทิศทางที่จะก่อให้เกิดความสุขที่แท้จริงได้เลย โดยเฉพาะอย่างยิ่งความรักระหว่างชายหญิงหรือ
ความรักที่เกี่ยวข้องกับเรื่องเพศแล้วนั้น ก็ถือว่าเป็นการเพาะบ่มเชื้อหรือเหตุแห่งทุกข์ กล่าวคือ
ยิ่งรักมากก็ยิ่งทุกข์มากนั่นเอง ในพุทธปรัชญากล่าวไว้ว่า “ความโศกย่อมเกิดแต่ความรัก ภัย
ย่อมเกิดแต่ความรัก ฉะนั้นผู้พ้นแล้วจากความรักย่อมไม่มีทั้งความโศกและภัย”(มหาเถรสมาคม, 
2549)  หรือ “ความโศกก็ดี ความร่ำไรก็ดี ความทุกข์ก็ดี มากมายหลายอย่างมีอยู่ในโลก เพราะ
อาศัยสัตว์หรือสังขารอันเป็นที่รัก”(มหาเถรสมาคม, 2549)  เมื่อพิจารณาในส่วนนี้ จึงมีความ
สอดคล้องกับสำนวนคำพูดที่เรามักจะเคยได้ยินได้ฟังอยู่เสมอว่า “ที่ใดมีรัก ที่นั่นมีทุกข์” นั่นเอง 
เพราะฉะนั้นจึงถือว่าความโศกทั้งหลายมาจากความรัก หรือพูดกันอย่างง่าย ๆ ก็ว่าความรักนี้
เป็นต้นเหตุของความโศกเศร้า ความกลัว ความอิจฉา ริษยา ความหึงหวงและความทุกข์อีก
นานาประการนั่นเอง (พุทธทาสภิกขุ, 2549)  
 ในพระพุทธศาสนาเถรวาทคำว่ารักมีความหมายในหลายแง่มุม ซึ่งมีความลึกซึ้งและ
กว้างขวางแตกต่างกันออกไป ดังนั้นจึงยากต่อการอธิบายและให้คำนิยามที่ เป็นรูปแบบ
เฉพาะเจาะจง ความรักจึงเป็นเรื่องของนามธรรมที่ไม่อาจมองเห็น ไม่อาจสัมผัสจับต้องหรือวัด
ปริมาณได้ แต่หากกล่าวไปแล้วสาระของความรักน่าจะมีอยู่หนึ่งเดียวก็คือ ฉันทะหรือความ
พอใจ แต่มีรูปแบบหลากหลายไปตามฐานะและบทบาทของผู้ที่มีความรัก เช่น ความรักของคน
ที่อยากเป็นสามีภรรยากัน เรียกว่า สิเน่หา , ความรักแบบชอบพอกันของหนุ่มสาวหรือชายหญิง
ทั้งหลาย เรียกว่า ราคะ , ความรักของพ่อแม่ที่มีต่อลูก เรียกว่า เมตตา , ความรักของใครก็
ตามที่แผ่ปกคลุมไปทั่วโลก ไม่แยกเขาแยกเรา รักแบบไม่มีเงื่อนไขใด ๆ เรียกว่า อัปปมัญญ
เมตตา (เมตตาอันไร้ขอบเขต) เหล่านี้คือรูปแบบของความรัก(พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์  สมฺ
มาปญฺโ ), 2551)  เมื่อกล่าวเช่นนี้แล้ว เราจึงเห็นได้ว่าความรักในพระพุทธศาสนาเถรวาท มิได้
กล่าวถึงแต่เฉพาะความรักในลักษณะความผูกพันกันระหว่างชายหญิง หรือความรักที่เกี่ยวกับ
เรื่องเพศเท่านั้น แต่ยังเน้นย้ำหรือสั่งสอนเกี่ยวกับความรักท่ีสูงค่ากว่าความรักท้ังหลายใด ๆ นั่น



67 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ก็คือ ความรักแบบเมตตา ซึ่งถือว่าเป็นความรักที่ไม่มีโทษและให้คุณเพียงอย่างเดียว หากเข้าใจ
และปฏิบัติต่อความรักประเภทนี้ได้อย่างถูกต้องและเหมาะสม อีกทั้งยังเป็นความรักที่คอย
ส่งเสริมและสนับสนุนในธรรม ที่จะนำไปสู่ความสำเร็จและความสุขในด้านต่าง ๆ อีกด้วย 
 

ความหมายความรักในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
คำว่า “ความรัก” เป็นคำภาษาไทย ซึ่งส่วนมากจะใช้ในความหมายของความรู้สึก

ชอบพอผูกพันกันระหว่างบุคคล พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2525 ได้ให้
ความหมายของ “รัก” ไว้ว่า “ชอบอย่างผูกพันพร้อมด้วยชื่นชม”(ราชบัณฑิตยสถาน, 2525)  
ในส่วนนี้อาจทำให้เรามองเห็นภาพที่กว้างในความหมายที่เกี่ยวเนื่องกับความรักอยู่พอสมควร 
เมื่อพิจารณาตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทแล้วความรักเป็นคำที่มีความหมายที่กว้างขวาง 
และแตกต่างไปจากแง่มุมความคิดอย่างที่คนทั้งหลายเข้าใจ เนื่องจากมีคำศัพท์ที่ ใช้ใน
ความหมายเกี่ยวกับความรักนี้อยู่มากมาย เช่น เมตตา (ความรัก  ความเอ็นดู )(มหาเถรสมาคม, 
2549) กรุณา(ความรู้สึกเห็นใจ) (มหาเถรสมาคม, 2549) เปมะ (ความรัก) (มหาเถรสมาคม, 
2549)   กามะ (ความใคร่)(พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร  ตวณฺโณ), 2552)   ราคะ (ความ
กำหนัด)(พุทธทาสภิกขุ, 2549)   ฉันทะ (ความพอใจ)(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2552) เป็นต้น นอกจากนี้ยังมีคำศัพท์ในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทที่สามารถใช้แทน
ความหมายกันได้หรือเป็นไวพจน์กัน  เช่น สิเนหะ หรือ ความรักเสน่หา ก็เป็นไวพจน์คำหนึ่ง
ของตัณหา)(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2552)  นอกจากนี้ไวพจน์ของตัณหายังมีอีก
มาก ได้แก่ โลภะ (ความอยากได้) ราคะ (ความกำหนัด) อนุนโย (ความคล้อยตามอารมณ์) อนุ
โรธะ (ความยินดี) นันทิ (ความเพลิดเพลิน) จิตตสฺส (ความกำหนัดแห่งจิต) อิจฉา (ความอยาก) 
(มหาเถรสมาคม, 2549)   เป็นต้น หรือคำที่เป็นไวพจน์ของฉันทะ ซึ่งบางครั้งก็มาเป็นกลุ่ม ดัง
ข้อความว่า “ฉันทะ ราคะ นันทิ ตัณหา อุปาทาน ... ใด ๆ ในจักษุ ในรูป ในจักขุวิญญาณ ใน
ธรรมทั้งหลายที่พึงทราบด้วยจักขุวิญญาณ (และในหมวดอายตนะอ่ืนครบทั้ง 6) ... เพราะสลัด
ทิ้งได้ซึ่งฉันทะ...เหล่านั้นเราย่อมรู้ชัดว่าจิตของเราหลุดพ้นแล้ว”(มหาเถรสมาคม, 2549) 
(โดยทั่วไปท่านถือว่า ฉันทะ ราคะ นันทิ ตัณหา อุปาทาน เป็นไวพจน์กันมีความหมายตรงกัน 
แต่ในบางกรณีต้องให้ความเห็นต่าง ท่านจะอธิบายความแตกต่างนั้นในแง่ระดับของความรุนแรง 
เช่น ฉันทะคือราคะที่มีกำลังน้อยบ้าง ฉันทะคือตัณหาที่ยังอ่อนกำลังบ้างเป็นต้น) 

ในส่วนนี้ พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์ สมฺมาปญฺโ ) ได้กล่าวไว้ว่า “ความรักเป็น
ความรู้สึก เป็นอารมณ์ เป็นกริยาของจิต ของมนุษย์หรือสัตว์โลกทั่วไป แต่ยังบอกไม่ได้ว่าเป็น
เรื่องของจิตล้วน ๆ หรือขึ้นอยู่กับวัตถุเงื่อนไขภายนอก”(พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์  สมฺ
มาปญฺโ ), 2551)  สอดคล้องกับ พันเอกปิ่น มุทุกันต์ ที่ได้แสดงความเห็นไว้ว่า “ความรักเป็น



68  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

เรื่องที่สลับซับซ้อน  เพราะเป็นอาการอย่างหนึ่งของจิต   แต่เป็นอาการที่เกิดขึ้นในส่วนลึกของ
จิตใจ แทรกซึมอยู่ในกระบวนความคิด แต่มีอำนาจเปลี่ยนแปลงระบบความคิดของจิตใจได้
เกือบจะหมดสิ้น ด้วยเหตุเพราะความรักเป็นเรื่องที่เกี่ยวกับอาการของจิตเช่นนี้ ความรักจึงมี
การกลับกลอกยอกย้อน ทำให้ในทางพุทธศาสนามีชื่อเรียกความรักมากมาย เพ่ือเป็นการ
ครอบคลุมนิยามความรักให้ครบทุกด้าน(ปิ่น มุทุกันต์, 2516) 

ความรักในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีหลักในการอธิบายหัวข้อธรรมที่หมายถึงความ
รักอยู่มากมายหลายชื่อ ทั้งนี้ก็เพ่ือที่จะเป็นการแสดงถึงลักษณะและอาการของความรักให้
ครอบคลุมทั่วถึงมากท่ีสุด ความรักเป็นเรื่องท่ีเกี่ยวเนื่องกับอารมณ์และจิตใจเป็นสำคัญนั่นเอง  
 
ความรักแบบตัณหา 

ความรักแบบตัณหาเป็นความรักที่ประกอบด้วยความกำหนัด มุ่งประสงค์เวทนาและจึง
ต้องการสิ่งสำหรับเอามาเสพเสวยเวทนาหรือสิ่งที่จะคอยปรนเปรอตัวตนพัวพันเกี่ยวเนื่องอยู่กับ
ตัวตน เอาอัตตาเป็นศูนย์กลางและนำไปสู่ปริเยสนาหรือการแสวงหา (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2552) ในพระพุทธศาสนาเถรวาทได้กล่าวว่า ตัณหานี้เป็นมูลเหตุแห่งทุกข์เพราะ
ทำให้เกิดภพใหม่ ประกอบด้วยความกำหนัดด้วยอำนาจแห่งความพอใจ มีความเพลิดเพลินยิ่ง
นักในอารมณ์นั้น ๆ  อันประกอบด้วย กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา”(มหาเถรสมาคม, 
2549)  กล่าวคือ 

 1) กามตัณหา (Craving for sense-pleasure) ความทะยานอยากในกาม 
หมายถึง ความอยากในรูป เสียง กลิ่น รส โผฎฐัพพะ ที่น่าใคร่น่าพอใจ ยั่วยวนให้เกิดความ
กำหนัด ซึ่งเกิดขึ้นด้วยอำนาจความอยากได้กามคุณ คือ สิ่งที่สนองความต้องการทางประสาท
สัมผัสทั้ง 5 

 2) ภวตัณหา (Craving for self - existence) ความทะยานอยากในภพ 
หมายถึง ความอยากในภาวะของตัวตนที่จะได้จะเป็นอย่างใดอย่างหนึ่ง อยากเป็น อยากคงอยู่
ตลอดไป ความติดใจอยู่ในรูปภพ อรูปภพ หรือติดใจในฌานสมาบัติ ความกำหนัดนักแห่งจิต
อันสหรคตด้วยภวทิฏฐิหรือสัสตทิฏฐิ  

 3) วิภวตัณหา (Craving for non-existence or self-annihilation) ความ
ทะยานอยากในวิ-ภพ หรือความทะยานอยากที่จะปราศจากภพ หมายถึง ความอยากในความ
พรากพ้นไปแห่งตัวตน จากความเป็นอย่างใดอย่างหนึ่งอันไม่น่าปรารถนา อยากทำลาย อยาก
ให้ดับสูญ ความกำหนัดนักแห่งจิตอันสหรคต ด้วยวิภวทิฏฐิหรืออุจเฉททิฏฐิ 

กามตัณหา คือ ความใคร่ ความพอใจ หรือความอยากในกามารมณ์ ได้แก่ รูป เสียง 
กลิ่น รส สัมผัส ที่น่าใคร่น่าพอใจ เช่น อยากเห็นรูปที่สวย ๆ อยากฟังเสียงที่ไพเราะ อยากสูด



69 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ดมกลิ่นที่หอม อยากรับประทานอาหารที่มีรสอร่อย อยากสัมผัสถูกต้องสิ่งที่นุ่มนวล อยากจะ
ประสบแต่อารมณ์ที่น่ายินดี ซึ่งความต้องการใคร่จะได้ดังกล่าวนี้ ล้วนแต่เป็นเหตุจะชวนให้ลุ่ม
หลง ทำให้เกิดกิเลสขึ้นภายในจิตใจ จึงเรียกว่ากามตัณหา โดยในส่วนนี้ผู้ คนทั่วไปมักจะเข้าใจ
ความหมายของกามตัณหา ไปในทางท่ีเกี่ยวกับเรื่องกามารมณ์หรือเพศสัมพันธ์  

ภวตัณหา ในความหมายที่เราอาจจะได้เคยได้ยินได้ฟังกันบ่อย ๆ หมายถึง ความอยาก
เป็นอย่างนั้นอย่างนี้ เช่น อยากเป็นคนรวย อยากสวย อยากหล่อ อยากเด่น อยากดัง ซึ่งมี
ลักษณะของความอยากที่ไม่รู้จักพอ มีความต้องการอยู่ร่ำไปนี่ประการหนึ่ง ส่วนตามนัย
ความหมายของอภิธรรม ท่านกล่าวว่า ภวตัณหา หมายถึงความพอใจในภพ หรือในบางแห่ง
ท่านแปล ภวตัณหาว่า ความทะยานอยากในภพ 

วิภวตัณหา ได้แก่ ความไม่อยากเป็นนั่นเป็นนี่ หรือความอยากเพ่ือจะไม่เป็น เช่น อยาก
ไม่เป็นคนจน อยากไม่เป็นคนขี้เหล่ อยากไม่เป็นคนต่ำต้อย เป็นต้น เป็นความอยากให้ตัวตนพ้น
ไป ขาดหาย พรากหรือสูญสิ้นไปเสียจากสิ่งใดสิ่งหนึ่งหรือภาวะชีวิตอย่างใดอย่างหนึ่งที่ไม่
ปรารถนา ตัณหาชนิดนี้แสดงออกในรูปที่หยาบ เช่น ความรู้สึกเบื่อหน่าย ความเหงา ความ
ว้าเหว่ ความชังตัวเอง ความสมเพชตัวเอง ความอยากทำลาย เป็นต้น  อีกนัยหนึ่ง วิภวตัณหา 
แปลว่า ความปราศจากภพ คือความอยากเพ่ือความไม่เป็น หรือเพ่ือความขาดสูญ 

ความรักแบบตัณหาคือ ความรักประเภทนี้ยังเป็นความรักที่มีความปรารถนา ความ
อยาก ความพอใจ ความใคร่ ความกระหาย ความกระวนกระวายในอารมณ์ทั้ง 6 คือ รูป เสียง 
กลิ่น รส สัมผัสกายและธรรมารมณ์ ด้วยความไม่รู้จักอ่ิม โดยมีลักษณะที่สำคัญคือต้องการหา
ความสุขใหแ้ก่ตนหรือต้องการเอาความสุขเพ่ือตนเองเป็นสำคัญ   

 
ลักษณะของความรักแบบตัณหา 

ลักษณะความรักแบบตัณหาโดยรวมได้ใน 3 ประการ คือ 
(1) มีลักษณะมุ่งหมายเวทนา  
ตัณหาเมื่อว่าโดยลักษณะแล้ว เป็นอาการของจิตที่ดิ้นรนทะยานอยาก ใคร่ที่จะได้ในสิ่ง

ที่ตนปรารถนา เมื่อได้สิ่ งนั้นแล้วก็มีความเพลิดเพลินอยู่กับสิ่งที่ตนปรารถนานั้น ตาม
หลักปฏิจจสมุปบาท ตัณหาเกิดเพราะมีเวทนาเป็นปัจจัย  มีอวิชชาเป็นต้นเหตุ ซึ่ งคำว่า 
“เวทนา” หมายถึง ความเสวยอารมณ์  ความรู้สึกสุขทุกข์มี 3 อย่าง คือ (1) สุขเวทนา 
ความรู้สึกสุขสบาย (2) ทุกขเวทนา ความรู้สึกไม่สบาย (3) อทุกขมสุขเวทนา ความรู้สึกไม่ทุกข์
ไม่สุข คือ เฉย ๆ หรือเรียกอีกอย่างว่า อุเบกขาเวทนา(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺ
โต),2551)  กล่าวคือ เมื่อบุคคลได้รับสุขเวทนาก็เกิดความชอบใจ ติดใจ อยากได้ และอยาก
ได้มากขึ้นอีกเรื่อย ๆ เมื่อได้รับทุกขเวทนาก็เกิดความขัดใจ อยากให้สิ่งนั้นสูญสิ้นไป อยากให้ตน



70  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

พ้นไปจากทุกขเวทนา เมื่อได้รับอุเบกขาเวทนา คือ ก็รู้สึกเฉย ๆ ชวนให้เกิดอาการซึม ๆ เพลิน 
ๆ เรื่อยเฉื่อยไป ในเมื่อตัณหามีความมุ่งหมายเวทนาอย่างนี้ ตัณหาจึงร่านรนไปหาสิ่งที่จะให้
เวทนาแก่มันได้ (โดยปกติแล้วตัณหามักจะอยากเสพเสวยสุขเวทนาเป็นสำคัญ)  โดยสิ่งที่คอย
ตอบสนองเวทนาอันอร่อยให้กับตัณหามีอยู่ 6 อย่าง เรียกว่า อารมณ์ 6 คือ รูป เสียง กลิ่น รส 
โผฏฐัพพะ (สิ่งที่ต้องกาย) ธรรมารมณ์ (สิ่งที่ต้องใจ) โดยมีอารมณ์ที่เด่นชัดเป็นรูปธรรม 6 
ประการแรก เรียกว่า กามคุณ 5 เป็นสิ่งที่ตัณหาต้องการและเป็นที่เกิดของตัณหาโดยสำคัญ  

(2) มีอัตตาเป็นศูนย์กลาง มุ่งท่ีจะเอาเข้ามา  
เมื่อมีการเสพเสวยเวทนาจากอารมณ์ดังกล่าวแล้ว ก็เกิดการสั่งสมความรู้สึกมีตัวตน

หรืออัตตาของผู้เสพเสวยเวทนาขึ้นด้วย ซึ่งเมื่อมีความเข้าใจเช่นนี้ก็จะเห็นว่าการที่จะได้เสพ
เสวยเวทนาอีกต่อไป จะต้องมีตัวตนผู้เสพเสวยที่มีความเที่ยงแท้ถาวร ทีนี้จึงทำให้ความกระหาย
อยากในความมีอยู่เป็นอยู่ที่เที่ยงแท้ถาวรของอัตตาหรือผู้เสพเสวย เกิดขึ้นควบคู่กันไปกับ
ความเห็นว่ามีตัวตนที่เที่ยงแท้ถาวร เมื่อใดได้เสพเสวยเวทนาที่ชื่นชอบใจ เมื่อนั้นความกระหาย
อยากในความเที่ยงแท้ถาวรของอัตตาก็ยิ่งได้รับการเสริมย้ำให้แรงกล้า แต่เมื่อใดไม่ได้เสพเสวย
เวทนาที่ชื่นชอบใจ ความดำรงอยู่ของตัวตนก็จะดูไร้ความหมาย ทำให้เกิดความเบื่อหน่าย
เกลียดชัง ไม่ปรารถนาความดำรงอยู่แห่งตัวตน อยากให้ตัวตนพรากพ้นดับสิ้นไป โดยจะเห็นได้
ว่าความรักแบบตัณหานี้ มุ่งที่จะเอาอารมณ์หรือเวทนาเข้ามาหาตัวตนโดยมีอัตตาเป็นศูนย์กลาง
นั่นเอง    

(3) นำไปสู่ปริเยสนาหรือการแสวงหา  
เนื่องจากความรักแบบตัณหามุ่งที่จะเสพเสวยสุขเวทนา อันมีอารมณ์อันน่าปรารถนา 6 

อย่าง เป็นเครื่องปรนเปรอให้ตัณหาได้เสพเสวยสุขเวทนา โดยตัณหานี้ก็มีอวิชชาเป็นตัวหนุน 
เมื่อได้เสพเสวยสุขเวทนาแล้วก็เกิดการยึดมั่น เกิดความต้องการในอารมณ์ที่เป็นสุขหรือในสิ่งที่
ปรนเปรอตนนั้นให้คงอยู่ตลอดไป (ภวตัณหา) แต่เมื่อหากไม่ได้ประสบกับอารมณ์ที่น่าใคร่น่ า
ปรารถนานั้นแล้วก็จะเกิดความเบื่อหน่าย อยากให้ตนพรากพ้นจากสภาวะนั้นไป (วิภวตัณหา )  
ฉะนั้น ความประสงค์ของตัณหาจึงอยู่ที่การได้ในสิ่งนั้น ๆ มา (สุขเวทนา) วิธีการใด ๆ ก็ตามที่
จะให้ได้สิ่งนั้นมา เรียกเป็นคำเฉพาะในที่นี้ว่า ปริเยสนา หรือการแสวงหา  ในตัณหามูลกสูตรได้
กล่าวถึงธรรมอันมีตัณหาเป็นมูล 9 ประการ มีความว่า “ ดูกรภิกษุทั้งหลาย ธรรมอันมีตัณหา
เป็นมูลราก 9 ประการ คือ (1) เพราะอาศัยตัณหาจึงมีการแสวงหา (2) เพราะอาศัยการแสวงหา 
จึงมีการได้ (3) เพราะอาศัยการได้จึงมีการวินิจฉัย  ดูกรภิกษุทั้งหลาย ธรรมอันมีตัณหาเป็นมูล
รากมี 9 ประการนี้แล”(มหาเถรสมาคม, 2549)  จะเห็นได้ว่า เพราะอาศัยตัณหาจึงเกิดการ
แสวงหา (ปริเยสนา) จึงอาจกล่าวได้ว่าการแสวงหาของความรักแบบตัณหานี้ เป็นการแสวงหา



71 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

เพ่ือต้องการเสวยเสพอย่างไม่มีที่สิ้นสุดหรือไม่รู้จักอ่ิม เพ่ือเป็นการปกป้องรักษาหรือเสริมขยาย
ความม่ันคงถาวรของอัตตา หรือลึกลงไปแม้แต่กระท่ังการที่จะบีบค้ันลิดรอนอัตตาด้วยนั่นเอง 

 
ความรักแบบเมตตา 

เมตตา หมายถึง ความรักที่ปรารถนาให้ผู้ อ่ืนมีความสุขโดยไม่หวังสิ่งตอบแทนใด ๆ
(พระอาจารย์วิเชียร  วชิรปญฺโ , 2552)  เป็นความอยากให้ผู้อ่ืนประสบแต่สิ่งที่เป็นคุณเป็น
ประโยชน์ โดยไม่มีขอบเขตเฉพาะในผู้ที่เป็นที่รักที่ชอบใจของตนเท่านั้น แม้ผู้อ่ืนเมตตาก็จะแผ่
ไปครอบคลุมถึงได้(สมเด็จพระญาณสังวร สมเด็จพระสังฆราช สกลมหาสังฆปริณายก (สุวัฑฒ
นมหาเถระ), 2552)   เป็นความปรารถนาดีต่อผู้ อ่ืนที่เราเกี่ยวข้องขยายออกไปจนถึงความ
ปรารถนาดีต่อเพ่ือนมนุษย์ตลอดถึงสังคมโลก คือทั้งในมนุษย์และสัตว์ทั้งหลาย  เป็นความรัก
ประเภทเสียสละ จัดเป็นความรักเพ่ือที่จะให้ หวังความสุขความเจริญแก่ผู้อ่ืน ซึ่งการที่จะทำให้
ผู้อืน่มคีวามสุขนั้น การกระทำที่สำคัญก็คือการให้ การให้เป็นปฏิบัติการที่ชัดเจนและต้องใช้มาก
ที่สุด ในการทำให้ผู้ อ่ืนมีความสุข ดังนั้นความรักประเภทนี้จึงมีความสุขที่จะให้และให้ด้วย
ความสุข(พระเทพเวที (ประยุทธ์  ปยุตฺโต), 2536)  ความรักแบบเมตตานี้บางครั้งอาจจะมีความ
เข้าใจสับสนปะปนกันกับความรักประเภทอกุศล เช่น เสน่หา เป็นต้น เพราะสิเนหะ หรือ 
เสน่หา หมายถึง ความรักใคร่เยื่อใย แต่เป็นไปเฉพาะบุคคล เป็นความพอใจโปรดปรานส่วนตัว
หรือเป็นความรักท่ีเจือด้วยความเห็นแก่ตัว ทำให้จิตใจคับแคบติดข้องมัวหมองลง ซึ่งตรงข้ามกับ
เมตตาซึ่งเป็นความรักบริสุทธิ์ที่มีต่อเพ่ือนมนุษย์ และสัตว์ทั้งหลายในฐานะเพ่ือนร่วมโลก  เป็น
ความรักอย่างเป็นกลาง ๆ อย่างเผื่อแผ่ ทำให้ใจเปิดกว้างออกไปและผ่องใสเบิกบาน ในส่วนนี้
พระอรรถกถาจารย์ท่านเลยกำหนดหรือกล่าวย้ำถึงลักษณะที่พึงสังเกต เพ่ือเป็นการป้องกัน
ความสับสนดังกล่าว เช่น สมบัติหรือความสำเร็จของเมตตาคือระงับความพยาบาทได้ วิบัติหรือ
ความล้มเหลวของเมตตาคือเกิดเสน่หา และว่า ความพยาบาทเป็นศัตรูห่างไกลของเมตตา ส่วน
ศัตรูใกล้ของเมตตาก็คือราคะ  เพราะหากว่าเผลอสติ หรือไม่ทันระวังควบคุมจิตใจก็มักจะทำให้
เกิดความรักแบบราคะได้ง่าย หรือราคะสามารถเข้ามาได้ง่ายนั่นเอง  
 จะเห็นได้ว่าความรักแบบเมตตานี้หมายถึง ความรักที่เกิดจากกุศลมูล หรือเป็นเมตตาอ
โทสะ ประกอบด้วยองค์ธรรม คือ อโทสะเจตสิก เป็นความรักความปรารถนาดีในการที่จะทำให้
คนอ่ืนมีความสุข หรือนำประโยชน์สุขไปสู่สรรพสัตว์ทั้งหลาย ไม่เข้าไปยึดติดในอัตตา คือไม่มี
การยึดว่าบุคคลนั้นเป็นของเราแต่ประการใด โดยประกอบด้วยองค์ธรรม คือ อโทสะเจตสิก ซึ่ง
อาจเรียกได้ว่าเป็นเมตตาแท้ ซึ่งตรงข้ามกับความรักใคร่ชื่นชมที่ผูกพันไว้ด้วยอำนาจแห่งตัณหา
หรือเสน่หา ซึ่งประกอบด้วยโลภเจตสิกหรือเรียกอีกอย่างว่าเมตตาเทียม 
 



72  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ลักษณะของความรักแบบเมตตา 
 เนื่องจากความรักแบบเมตตา เป็นความรักใคร่ปรารถนาให้ผู้อ่ืนตลอดจนสรรพสัตว์
ประสบความสุข ปราศจากเวรภัย ทุกข์โศก เป็นความผูกมิตร อนุเคราะห์ ตลอดจนความไม่
พยาบาทปองร้ายซึ่งกันและกัน ในคัมภีร์วิมุตติมรรคได้กล่าวถึงลักษณะของเมตตาไว้ว่า  “การ
ทำความปรารถนาดีให้เกิดขึ้นเป็นลักษณะของเมตตา”(พระอุปติสสเถร (รจนา), 2538)  ความ
รักแบบเมตตามีลักษณะดังนี้ 
 (1)  เป็นความรักที่มุ่งสร้างประโยชน์แก่บุคคลอ่ืนเป็นที่ตั้ง กล่าวคือ มิใช่มุ่งเพ่ือให้
บุคคลอื่นมาสนองความต้องการของตน เป็นภาวะที่จิตยินดีในการดำรงอยู่ดีของมนุษย์และสัตว์
ทั้งหลายตามสภาพของมัน เป็นสภาวะจิตที่เป็นกุศล ดีงาม โปร่งสบาย ซึ่งภาวะจิตแบบนี้ จะ
เกื้อกูลความสุขทั้งแก่ตนเองและผู้อ่ืน 
  (2)  เป็นความรักบริสุทธิ์ที่มีต่อเพ่ือนมนุษย์และสัตว์ทั้งหลายในฐานะที่เป็นเพ่ือนร่วม
โลก หรือเพ่ือนร่วมทุกข์ร่วมสังสารวัฏ เมตตาเป็นคุณธรรมที่เปิดจิตให้กว้างขวาง พ้นความเห็น
แก่ตัวและขยายความรู้สึกที่ดีงามออกไปทั่วทั้งโลก แผ่ออกไปถึงสรรพสัตว์ เมื่อจิตพ้นจากความ
ยึดติดในตัวตนและสิ่งที่จะเอามาเป็นของตน ก็พร้อมที่จะรองรับและเปิดโอกาสให้คุณธรรมอ่ืน 
ๆ เจริญงอกงามขึ้นได้ คือพร้อมที่จะปฏิบัติคุณธรรมข้ออ่ืน ๆ ได้อย่างจริงใจและเต็มที่ (พระ
ธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2542)   
 เมื่อกล่าวแล้ว เมตตา จึงหมายถึง ความปรารถนาดี ความมีเยื่อใย ปรารถนาให้ผู้อ่ืน
ตลอดถึงสรรพสัตว์ประสบความสุข ปราศจากเวรภัย ปราศจากทุกข์โศก ไม่มีอคติ ไม่ทำลายล้าง 
ไม่จองเวรซึ่งกันและกัน เป็นลักษณะที่เต็มเปี่ยมไปด้วยไมตรี มุ่งความสุขความเจริญเสมอ
เหมือนกันหมด เมตตามีลักษณะที่เป็นนามธรรม และบุคคลสามารถกระทำให้ปรากฏเป็น
รูปธรรมได้ ด้วยพฤติกรรมทางกายและวาจาที่เต็มเปี่ยมไปด้วยความรัก และความปรารถนาดี
โดยไม่มีเงือ่นไขใด ๆ  
 เนื่องจากคำว่าเมตตานี้ยังมีหัวข้อธรรมอ่ืนที่มาด้วยกัน หรือมักจะกล่าวเป็นชุดธรรม
เดียวกัน แต่มีขอบเขตความหมายหรือลักษณะที่แตกต่างกันออกไป กล่าวคือ หลักพรหมวิหาร 
4 หมายถึง ธรรมเครื่องอยู่ของพรหม ธรรมประจำใจอันประเสริฐ หรือธรรมประจำใจของท่านผู้
มีคุณความดียิ่งใหญ่ มี 4 ประการ คือ เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา หรืออาจเรียกอีกอย่างว่า 
อัปปมัญญา 4 เพราะแผ่ทั่วไปทั้งในมนุษย์และสัตว์ทุกถ้วนหน้า ไม่มีขอบเขต 
 

คุณค่าของความรักแบบเมตตา 
 ความรักในฝ่ายกุศลที่สำคัญนั้นเป็นความรักในกลุ่มพรหมวิหาร 4 หรืออัปปมัญญา 4 
โดยมีเมตตาเป็นพ้ืนฐาน เนื่องจากเพ่ือให้เกิดความเข้าใจในความเป็นคุณโทษอันเกิดจากความ



73 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

รักในฝ่ายอกุศลที่มีความหมายตรงข้ามกับความรักในฝ่ายกุศลนี้อย่างชัดเจน คือระหว่างตัณหา
และเมตตา ทำให้ในที่นี้จะมุ่งศึกษาถึงคุณค่าของความรักฝ่ายกุศลในกลุ่มพรหมวิหาร 4 ที่มี
ความรักแบบเมตตานี้เป็นสำคัญ ซึ่งคุณค่าหรืออานิสงส์ของความรักดังกล่าวมีปรากฏอยู่ในพระ
สูตรเป็นส่วนมาก ในที่นี้จึงจะขอยกนำมาแสดงอธิบายเพื่อให้เป็นที่เข้าใจ  

ในเมตตาสูตร พระพุทธองค์ได้ตรัสถึงคุณค่าหรืออานิสงส์จากการเจริญเมตตา ซึ่ง
สามารถหวังผลแห่งเมตตานั้นได้ 11 ประการ (พระอาจารย์วิเชียร  วชิรปญฺโ , 2552) 

(1) หลับเป็นสุข  
ผู้เจริญเมตตานี้ แม้ในคราวที่ตนเองนอนหลับก็หลับอย่างสบาย โดยปราศจากความ

วิตกกังวลจิตใจ เหตุเพราะที่ตนไม่ได้ไปสร้างศัตรูคู่อริที่ไหน และยังมีความปรารถนาดีให้บุคคล
ทุกคนมีความสุขด้วย จิตไม่ประกอบไปด้วยความริษยาใคร ไม่ผูกเวรกับใคร เพราะเหตุที่เรา
ไม่ได้ไปสร้างความขุ่นมัวใจให้กับใคร เราเองก็หลับเป็นสุขสดชื่น หรือคนในครอบครัวก็หลับ
อย่างสบายใจ  แม้จะเข้าสู่ความหลับท่านก็ว่าเปรียบเหมือนผู้เข้าสมาบัติ คือ หลับไปอย่างสงบ 

(2) ตื่นก็เป็นสุข 
ผู้เจริญเมตตา ย่อมตื่นเป็นสุข เพราะเมื่อหลับนอนไปแล้วหลับด้วยร่างกายและจิตใจที่

สบายมีความสุข เมื่อตื่นขึ้นมาก็ย่อมมีความสดชื่นกระปรี้กระเปร่า ไม่มีความขุ่นข้องหมองใจ 
เพราะเหตุที่ตนไม่ได้ไปสร้างศัตรูคู่อาฆาตที่ไหน เมื่อตื่นขึ้นมาแล้วก็ไม่ต้องกลัวที่ว่าจะพบเจอกับ
ปัญหาหรือสิ่งที่ไมด่ีใด ๆ 

(3) ไม่ฝนัร้าย 
ผู้เจริญเมตตา ย่อมไม่ฝันร้าย แม้ในคราวหลับก็ฝันแต่ในสิ่งที่ดีเป็นมงคล คือฝันในสิ่งที่

ทำให้ตนเองมีความสุข เพราะเหตุว่ามีจิตใจที่คิดปรารถนาดีต่อคนอ่ืน ความดีทั้งหลายย่อมซึม
ซาบลงไปในห้วงแห่งจิตของเขา แม้เวลานอนหลับก็ทำให้ฝันถึงแต่สิ่งดี ๆ เช่น ฝันว่าคนนำ
ทรัพย์มาให้ ฝันว่าคนกราบไหว้บูชา หรือฝันว่าได้พบกับครูบาอาจารย์ที่ตนเคารพนับถือ ความ
ฝันเช่นนี้ย่อมจะนำมาซึ่งความสดชื่นมีกำลังใจในการที่จะประกอบคุณงามความดีและประโยชน์
เกื้อกูลแก่ผู้อื่นต่าง ๆ 

(4)เป็นที่รักของมนุษย์ทั้งหลาย 
ผู้เจริญเมตตา ย่อมเป็นที่รักของมนุษย์ทั้งหลาย เพราะคุณของเมตตาคือความเย็น เมื่อ

มีเมตตาที่ใดก็มีความเย็นที่นั่น ผู้มีเมตตาหรือผู้ให้เมตตาเป็นผู้เย็นเพราะไม่มุ่งร้ายผู้ใด มุ่งแต่
ปรารถนาให้เขามีความสุข เมื่อความมุ่งร้ายไม่มี ความร้อนก็ย่อมที่จะไม่มีแก่ผู้อ่ืนเป็นธรรมดา  
และเพราะความรักเมตตานี้ไม่สร้างความเดือดร้อน ไม่สร้างความแตกแยกทั้งความคิดและการ
เป็นอยู่เพียงเพ่ือประโยชน์แห่งตน กระทำสิ่งใดเพ่ือส่วนรวมเป็นหลักไม่ยึดเอาเข้ามาใส่ตน ผู้มี
ความรักเมตตานี้จึงเป็นที่รักของมนุษย์ทั้งหลายเพราะเหตุแห่งเมตตาดังกล่าวนั่นเอง 



74  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

(5) เป็นที่รักของอมนุษย์ทั้งหลาย 
ผู้เจริญเมตตา ย่อมเป็นที่รักของอมนุษย์ทั้งหลาย โดยคำว่า “อมนุษย์” นี้ หมายถึงสัตว์

โลกที่ไม่ใช่มนุษย์ทั้งหลาย เช่น สัตว์เดรัจฉาน เทวดา มาร พรหม เปรต อสุรกาย เป็นต้น เพราะ
ความรักแห่งเมตตานี้เป็นอัปมัญญา มีความปรารถนาให้ทุกชีวิตมีความสุข ไม่ทำลายดูหมิ่นดู
แคลน อีกทั้งมีการอุทิศเผื่อแผ่ในบุญกุศลหรือแผ่เมตตานี้ให้แก่เหล่าอมนุษย์ทั้งหลาย ทำให้ผู้มี
ความรักเมตตานี้ย่อมเป็นที่รักใคร่ของเหล่าอมนุษย์ทั้งหลาย 

(6) เทวดาย่อมรักษา 
ผู้เจริญเมตตา เทวดาทั้งหลายย่อมรักษา เพราะเหตุว่าเทวดาทั้งหลายย่อมปกป้อง

คุ้มครองรักษาผู้ที่ประพฤติดี ผู้ที่มีความเมตตาย่อมเป็นผู้ที่ประกอบคุณงามความดี ช่วยเหลือ
ผู้อื่นอยู่เสมอ แม้จะไม่มีใครรู้ไม่มีใครเห็นเพราะเป็นผู้ทำดีไม่หวังผล แต่เทวดาท่านก็เห็น  อีกทั้ง
ผู้นั้นยังเป็นผู้หมั่นทำความดีอุทิศเผื่อแผ่บุญกุศลให้แก่เหล่าเทวดาทั้งหลายอีกด้วย เพราะความ
ที่ตนเป็นคนที่มีจิตใจอันประกอบไปด้วยเมตตาพรหมวิหารนี้ จึงทำให้เป็นที่รักของเทวดาและ
เทวดาย่อมรักษาคุ้มครอง 

(7) ไฟ ยาพิษ หรือศัสตราไม่กล้ำกรายผู้นั้น 
ผู้เจริญเมตตา ไฟ ยาพิษ หรือศัสตราย่อมไม่กล้ำกรายผู้นั้น ก็คือการไม่ได้รับความ

เดือดร้อนจากจิตใจของผู้ที่มีความรุ่มร้อนแห่งกิเลสเปรียบเหมือนเพลิงที่ไหม้โหมจิตใจ จิตใจ
ของผู้ที่มีเมตตาย่อมอยู่อย่างเยือกเย็น ไม่มีความรุ่มร้อนในแรงริษยาต่อผู้ใด อีกทั้งผู้ที่มีความรัก
แบบเมตตานี้ ย่อมอยู่อย่างปราศจากศัตรูและคนที่จะอาฆาตพยาบาท จึงทำให้เป็นผู้อยู่ห่างหรือ
ย่อมปลอดภัยจากไฟ ยาพิษและสรรพาวุธทั้งหลายที่จะมาจากหมู่อริหรือศัตรูผู้ที่จ้องทำลาย 

(8) จิตตั้งม่ันเป็นสมาธิได้เร็ว 
ผู้เจริญเมตตา จิตย่อมตั้งมั่นเป็นสมาธิได้เร็ว จิตที่ตั้งพร้อมอยู่ในพรหมวิหารธรรมมี

เมตตา ความรักความปรารถนาดีเป็นพ้ืนฐานนี้ จิตเขาย่อมมีความตั้ งมั่นไม่กระสับกระส่าย
วุ่นวาย มีสติติดตามอยู่ตลอดเวลา เพราะความไม่มีอะไรที่ค้างคาอยู่ภายในจิตใจ จิตใจย่อมผ่อง
ใส ความตั้งมั่นในความสงบสุขย่อมเกิดขึ้นได้เร็ว เพราะไม่มีสิ่งที่จะมาทำให้จิตใจของเขานั้นเกิด
ความฟุ้งซ่านวุ่นวายหรือต้องคอยกังวลระวังในเวรภัยใด ๆ  

(9) สีหน้าผ่องใส 
ผู้เจริญเมตตา ย่อมมีผิวหน้าผ่องใส เพราะผู้ที่มีความรักเมตตานี้ ย่อมมีจิตใจเบิกบาน

ผ่องใสไร้ความวิตกกังวลต่าง ๆ การแสดงออกของใบหน้าที่อ่ิมเอิบไปด้วยคุณงามความดีที่ได้สั่ง
สมได้กระทำมาก็ย่อมจะเห็นได้อย่างชัดเจนทางใบหน้า แม้ผิวพรรณอาจจะดูคล้ำเพราะถูกแดด
หรือไม่ได้แต่งหน้าทาแป้งบนใบหน้า แต่ความมีราศี ความมีใบหน้าอ่ิมเอิบย่อมแสดงให้เห็นทาง
ใบหน้าของผู้ที่มีเมตตาธรรมเป็นพื้นฐาน  



75 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

(10) ไม่หลงทำกาละ 
ผู้เจริญเมตตา ย่อมไม่หลงในเวลาตาย คือถึงแม้ในคราวที่ตนจะต้องตายจากโลกนี้ไปก็

ตาม เมตตาธรรมที่ตนได้ฝึกฝนได้สั่งสมกระทำไว้ดีแล้ว ก็ย่อมจะเป็นสิ่งที่คอยรักษาดูแลดวงจิต
ของเขาให้มีสติมีความรู้ตัวเองอยู่ตลอดเวลา จิตไม่หวั่นไหวถึงความตาย ไม่กระวนกระวายหรือ
ทุรนทุรายในการที่ตนเองจะต้องตายเพราะเป็นผู้ไม่มีเวรแก่ใคร จิตจึงมีแต่ความสงบเยือกเย็นที่
แสดงออกมาแม้กระท่ังในเวลาที่จวนจะตาย 

(11) เมื่อยังแทงตลอดคุณธรรมท่ีสูงข้ึนไปไม่ได้ ย่อมเข้าถึงพรหมโลก 
ผู้ที่เจริญเมตตาจนได้ฌานหรือเจริญเมตตาเจโตวิมุตติ นี้ ท่านกล่าวว่าถ้ายังไม่บรรลุ

ธรรมเบื้องสูงหรือยังไม่สามารถไปสู่มรรคผลนิพพานได้ ก็ย่อมจะได้ไปสู่สถานที่อันมีความสุข คือ 
พรหมโลก เพราะเหตุแห่งฌานที่เขาเจริญอยู่นั้นย่อมยังไม่เสื่อม เมื่อใกล้จะตายเขาจึงอาศัยฌาน
นั้นไปเกิดในสวรรค์ชั้นพรหมโลก หากปุถุชนที่ยังไม่ได้ฌาน ถ้าตายไปแล้วก็ย่อมไปเกิดตามภพ
ภูมิอ่ืนตามผลกรรมที่ตนได้สร้างได้กระทำมา แต่บุคคลที่เจริญเมตตาเป็นปกตินี้ ถึงแม้จะไม่ได้
ฌานเมื่อจุติจากโลกนี้ไปแล้ว ก็ย่อมจะไปเกิดในที่ดีมีความสุขอย่างแน่นอน เช่น เกิดในสวรรค์
ชั้นกามาพจรชั้นใดชั้นหนึ่ง เพราะประกอบด้วยธรรม 10 ประการที่จะได้ไปสวรรค์  เช่น เว้น
จากการฆ่าสัตว์ เป็นผู้ไม่เพ่งเล็งอยากได้ เป็นผู้มีจิตไม่ปองร้ายเป็นต้น ถ้าเกิดเป็นมนุษย์ก็เกิดใน
ที่ที่ดี  มีความสุข เพราะจิตใจที่ผ่องใสและเหตุแห่งบุญกุศลที่ได้สร้างได้สั่งสมไว้จากการ
ประกอบด้วยเมตตานั่นเอง 

ที่กล่าวมาทั้งหมดนี้ ถือว่าเป็นอานิสงส์หรือคุณค่าจากการเจริญเมตตาหรือการฝึกฝน
อบรมให้เกิดมีความรักแบบเมตตาอยู่ภายในจิตใจ ซึ่งความหมายแห่งความรักแบบเมตตานี้ ใน
บางส่วนท่านก็หมายรวมถึงพรหมวิหารธรรม 4 หรืออัปปมัญญา 4  ด้วย เพราะเหตุว่าองค์ธรรม
ทั้ง 4 กล่าวคือ เมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขานั้น ย่อมต้องอาศัยกันเกิดขึ้นร่วมกันเป็น
กระบวนธรรมเพื่อให้เกิดความสมบูรณ์แห่งความรักแบบเมตตาอย่างแท้จริง 
 
สรุป 

ความรักแบบตัณหานี้ ถือว่าเป็นสาเหตุที่สำคัญที่จะทำให้เกิดความทุกข์แก่มนุษย์ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งความทุกข์ทางใจ (เจตสิกทุกข์) เพราะมนุษย์จะเข้าไปสัมพันธ์กับมนุษย์ สัตว์ 
และสิ่งของด้วยท่าทีอย่างใดอย่างหนึ่งดังกล่าว คือ อยากได้ อยากมี อยากเป็น แล้วเบื่อหน่าย 
ซึ่งมีจุดศูนย์กลางอยู่ที่ตัวมนุษย์แต่ละคน ซึ่งมีความต้องการให้เป็นไปหรือไม่ให้เป็นไปอย่างใด
อย่างหนึ่ง บางทีตรงหรือสอดคล้องกับความเป็นจริง มนุษย์จึงมีความพอใจระดับหนึ่งเรียกว่า 
สุขสมหวัง บางทีความต้องการดังกล่าวไม่ตรงหรือไม่สอดคล้องกับความเป็นจริง มนุษย์ก็อาจมี
ความไม่พอใจไม่สมหวัง เกิดเป็นความทุกข์หรือได้ในสิ่งที่ไม่ต้องการ สิ่งที่ต้องการกลับไม่ได้ เป็น



76  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

เช่นนี้อยู่ร่ำไป มนุษย์จึงอาจเกิดความเบื่อหน่ายกับภาวะเช่นนั้น ซึ่งถือว่าเป็นความทุกข์ทางใจ
เช่นกัน  กล่าวคือความรักแบบตัณหานี้เป็นความรักที่ยังมีความต้องการแลกเปลี่ยน หรื อยัง
ต้องการการตอบสนองกลับจากคนที่ตนรัก เป็นความรักที่หวังผลหรือเป็นความรักท่ียังแอบแฝง
อยู่ในประโยชน์จากบุคคลที่ตนรัก จึงทำให้เกิดเป็นความยึดมั่นผูกพันในบุคลหรือสิ่งที่ตนรัก 
กลายเป็นความรักที่ต้องการเป็นเจ้าของหรืออยากครอบครองในสิ่งที่ตนรักตนพอใจ ซึ่งสิ่งนี้
ไม่ใช่ความรักที่แท้จริง ไม่ใช่ความรักที่มีความปรารถนาดีต่อกัน แต่เป็นความรักที่ยังอยากได้
จากผู้อื่น ซึ่งในบางครั้งหากไม่ได้ในสิ่งที่ตนปรารถนาแล้ว ก็อาจจะนำมาซึ่งการจ้องทำลายกันใน
ฝ่ายตรงข้าม จนกลายเป็นความรักที่ขาดความเมตตาสงสารซึ่งกันและกัน คิดแต่ว่าเขาจะต้อง
อยู่กบัเราและเป็นของเราตลอดไป ความรักเช่นนี้จึงเป็นความรักท่ีน่ากลัว เพราะย่อมที่จะนำมา
ซึ่งโทษภัย อันได้แก่ความทุกข์นานาประการที่จะติดตามมาได้นั่นเอง 
 ส่วนความรักแบบเมตตานั้น เป็นความรักความปรารถนาดีต่อผู้อ่ืน เช่น เมื่อเราเกิด
ความรักความพอใจใครสักคนหนึ่ง แล้วเรามีความปรารถนาดีต้องการให้คนที่เรารักเราพอใจนั้น
มีความสุข เขาก็จะทำด้วยการให้โอกาสมอบแต่สิ่งที่ดี ๆ สร้างความเข้าใจซึ่งกันและกัน มีความ
สงสารและปรารถนาให้คนที่ตนรักมีความสุขโดยที่ไม่คำนึงถึงผลประโยชน์ในฝ่ายตัวเอง ว่า
ตนเองจะต้องได้ในสิ่งตอบแทนจากเขาอย่างนั้นอย่างนี้  กล่าวคือเป็นความรักที่มุ่งจะนำ
ประโยชน์หรือสิ่งที่ดีงามทั้งหลายเข้าไปให้ในผู้อ่ืนหรือคู่รักเป็นสำคัญ โดยไม่หวังในผลตอบแทน
ใด ๆ เป็นความรักท่ีมุ่งหวังให้ผู้อื่นมีความสุข ไม่มีความเบียดเบียน ไม่มีความริษยาอาฆาตต่อกัน 
ความรักแบบนี้จึงเป็นความรักที่บริสุทธิ์ เป็นความรักที่ไม่ผูกมัดไม่กักขังไว้ พร้อมที่จะเปิดโอกาส
ให้ผู้ที่ตนรักไปสู่สิ่งที่ดีงาม และย่อมที่จะช่วยเหลือในการที่จะทำให้คนที่ตนรักประสบแต่ในสิ่งที่
ดีงามเช่นกัน เป็นความรักที่จะให้ซึ่งความไว้วางใจกัน ไม่มีการหลอกลวงหรือหวังผลประโยชน์
ใด ๆ ที่ไม่ดีแอบแฝงอยู่  ความรักแบบเมตตาหรือความรักแห่งพรหมวิหารนี้ จึงเป็นความรักที่
จะทำให้บุคคล ครอบครัวและสังคมอยู่ร่วมกันอย่างมีความสงบสุขร่มเย็น ซึ่งถือว่าเป็นความรัก
ที่มีคุณค่าและมีประโยชน์อย่างมหาศาลแก่มนุษย์โลกและสรรพสัตว์ทั้งหลายทุกหมู่เหล่าถ้วนทั่ว
กัน 
  
เอกสารอ้างอิง 
ปิ่น  มุทุกันต์. (2516). ความรักของพันเอกปิ่น. กรุงเทพมหานคร : สุกันตระ. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์  ปยุตฺโต).  (2536). ความรักจากวาเลนไทน์สู่ความเป็นไทย.  

กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต).  (2542). บุญ-บารมี ที่จะกู้แผ่นดินไทย, กรุงเทพมหานคร : พุทธ 

ธรรม. 



77 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

พระธรรมวิสุทธิกวี (พิจิตร  ตวณฺโณ). (2552). กฎแห่งกาม. กรุงเทพมหานคร : กรีน – ปัญญา 
ญาณ. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ 
ครั้งที ่11. กรุงเทพมหานคร : เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต).  (2552). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ.  พิมพ์ 
ครั้งที ่11. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์  สมฺมาปญฺโ ). (2551).  กฎแห่งความรัก. พิมพ์ครั้งที่ 2. 
กรุงเทพมหานคร : ซันมูนทร.ี  

พระอาจารย์วิเชียร  วชิรปญฺโ . (2552). ธรรมะธรรมใจ. กรุงเทพมหานคร : ปราชญ์. 
พระอุปติสสเถร (รจนา). (2538).  วิมุตติมรรค, แปลจากต้นฉบับภาษาอังกฤษโดยคณาจารย์ 

มหาจุฬาลงกรณกรณราชวิทยาลัย, กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พุทธทาสภิกขุ.(2549). กามารมณแ์ละชีวิตสมรสตามอุดมคติพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่ 2. 

กรุงเทพมหานคร : ประพันธ์สาส์น. 
มหาเถรสมาคม. (2549). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับเฉลิมพระเกียรติ . กรุงเทพมหานคร :            

อัมรินทร์พริ้นติ้ง 
 

 



คติความเชื่อและพิธีกรรมทางศาสนาท่ีปรากฎในประเพณีการทำบุญอุทิศ 
ในกลุ่มชาติพันธุ์ไทยอสีาน 

The Religious beliefs and rituals depicted in the Tradition of 

Philanthropy devoted in the Isan Thai Ethnic Group. 
 

พระครูปลัดวัลลภ วชิรวํโส 

Phrakrupralad Wanlop Vachiravongso 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty Buddhism, Mahachulalonkornrajavidyalaya University 

wanlopdetchphew2524@gmail.com  

 
 

 

Received: August 19, 2022; Revised: August 20, 2022 ; Accepted: August 30, 2022. 
 

 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาคติความเชื่อและพิธีกรรมทางศาสนาที่ปรากฎ

ในประเพณีการทำบุญอุทิศในกลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสาน กลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสานมีคติความเชื่อว่า 
คนเราเมื่อสิ้นชีพย่อมอาศัยผลแห่งบุญกรรมที่ตนเองสร้างไว้ หากไม่มีผลแห่งบุญก็ต้องอาศัยผู้ยัง
มีชีวิตอยู่ทำบุญอุทิศไปให้ ประเพณีทำบุญอุทิศ จึงเป็นประเพณีที่มีจุดมุ่งหมายสำคัญคือ (1) 
เพ่ือแสดงความกตัญญูกตเวที (2) เพ่ืออุทิศส่วนบุญให้กับเปรต (3) เพ่ือแสดงความอาลัยรักผู้มี
อุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไป (4) เพ่ือเป็นกุศโลบายให้มีจิตใจเสียสละ (5) เพ่ือสร้างความรัก
ความสามัคคีในครอบครัวหมู่วงศาคณาญาติและชุมชน (6) เพ่ือส่งเสริมความเป็นสิริมงคล และ 
(7) เพ่ือเป็นบรรทัดฐานทางสังคม  
คำสำคัญ: คติความเชื่อ, พิธีกรรมทางศาสนา, ประเพณีการทำบุญอุทิศ,  
              กลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสาน 
 



79 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

Abstract 
This article is intended to study of the religious beliefs and rituals 

depicted in the Tradition of Philanthropy devoted in the Isan Thai Ethnic Group. 

The Isaan Thai ethnic group has a motto of believing that people at the end of 

their lives rely on the fruits of their own merits. If there is no fruit of merit, it 

relies on the living to make merit dedicated to it. Therefore, it is a tradition 

whose main purpose is (1) to express gratitude, (2) to dedicate the merits to the 

dead, (3) to mourn the patrons or their deceased relatives, (4) to be a charity to 

have a sacrificial mind, (5) to create love, harmony in the family among the 

relatives and communities, (6) to promote glory, and (7) to be a social norm. 

Keyword: religious beliefs, religious rituals, Tradition of Philanthropy,  

    Isan Thai Ethnic Group. 

 

บทนำ 
ความเชื่อเป็นธรรมชาติที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ และถือว่าเป็นวัฒนธรรมของมนุษย์อย่าง

หนึ่ง การดำรงชีวิตของมนุษย์ในสมัยโบราณที่มีความเจริญทางด้านวิชาการน้อย ความเชื่อจึง
เกิดจากการเกิดขึ้น และการเปลี่ยนแปลงของธรรมชาติที่มนุษย์เชื่อว่าเป็นการบันดาลให้เกิดขึ้น
จากอำนาจของเทวดา พระเจ้า หรือภูตผีปีศาจ ดังนั้นเมื่อเกิดปรากฏการณ์ต่างๆ ขึ้น เช่น ฝน
ตก ฟ้าร้อง ฟ้าผ่า แผ่นดินไหว ภูเขาไฟระเบิด อุทกภัย และวาตภัยต่าง ๆ ขึ้น ล้วนเป็นสิ่งที่มี
อิทธิพลต่อชีวิตหรือความเป็นอยู่ของมนุษย์  ซึ่งยากที่จะป้องกันหรือแก้ไขได้ด้วยตัวเอง 
บางอย่างเป็นเหตุการณ์ที่อำนวยประโยชน์ แต่บางเหตุการณ์ก็เป็นอันตรายต่อชีวิตและความ
เป็นอยู่ของมนุษย์ มนุษย์จึงพยายามที่จะคิดหาวิธีการที่จะก่อให้เกิดผลในทางที่ดี และเกิด
ความสุขให้กับตนเอง เพ่ือกระทำต่อสิ่งที่มีอำนาจเหนือธรรมชาติเหล่านั้น  ทำให้เกิดเป็น
แนวทางปฏิบัติที่เป็นพิธีกรรม หรือศาสนาเกิดข้ึน  

พระพุทธศาสนาสอนเรื่องคติความเชื่อเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย ผูกโยงไว้กับหลัก
ของกฎแห่งกรรม ซึ่งภพภูมิของสัตว์ที่ตายไปแล้ว มี 2 ทาง คือ สุคติ ทางไปดี และทุคติ ทางไป



80  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

เลว (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 11 ข้อ 281 หน้า 246, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย) กล่าวคือ เมื่อมนุษย์ถึงแก่ความตายแล้ว ย่อมถึงภูมิแห่งเปรต นรก สัตว์
ดิรัจฉาน อสุรกายหรือภูมิแห่งสวรรค์ โดยมีพระพุทธพจน์ที่ตรัสรับรองไว้ว่า “สัตว์ทั้งหลาย มี
กรรมเป็นของตน  มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์มีกรรมเป็นทายาท มีกรรมเป็นที่พ่ึง
อาศัย บุคคลทำกรรมอันใดไว้ ย่อมได้รับผลแห่งกรรมนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาบาลี, (2535), 
เล่ม 22 ข้อ 57 หน้า 81, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

ชาวพุทธโดยเฉพาะกลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสานมีคติความเชื่อที่ว่า คนเราเมื่อสิ้นชีพไป
เบื้องต้นย่อมอาศัยบุญกรรมที่ตนเองสร้างไว้ หากไม่มีผลแห่งบุญ ก็ต้องอาศัยผู้ยังมีชีวิตอยู่ทำบุญ
อุทิศไปให้ โดยกลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสานเชื่อว่า ผู้ที่สิ้นชีวิตไปแล้วนั้น เรียกกันว่า เปรต เปรตนั้นมี
จริงทั้งที่เป็นญาติของตนและทั้งที่ไม่มีญาติ เปรตเหล่านั้น จะปรากฏก็ต่อเมื่อต้องการสิ่งใดสิ่ง
หนึ่งจากมนุษย์ โดยอาศัยคติความเชื่อตามนิทานธรรมบทที่กล่าวถึงอดีตญาติของพระเจ้าพิม
พิสารที่บังเกิดเป็นเปรต เมื่อพระเจ้าพิมพิสารถวายทานแด่พระสงฆ์มีพระพุทธเจ้าเป็นประมุข 
แต่ไม่ได้อุทิศส่วนกุศลไปให้ พอตกกลางคืนพวกเปรตญาติได้มาส่งเสียงร้องอันโหยหวนและ
แสดงรูปร่างน่ากลัว พอเช้าวันรุ่งขึ้นได้เสด็จไปถามพระพุทธเจ้า พระพุทธองค์ทรงเล่าเรื่องราวที่
เป็นมูลเหตุให้พระเจ้าพิมพิสารได้ทรงทราบ พระเจ้าพิมพิสารได้ทำบุญถวายทานอีก 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 26 ข้อ 111 หน้า 163-164, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย) แล้วทรงอุทิศส่วนกุศลไปให้ พวกญาติที่ตายไปแล้วได้รับส่วนกุศลแล้ว ได้มา
แสดงตนให้พระเจ้าพิมพิสารเห็นและทราบว่า ทุกข์ที่พวกญาติได้รับนั้นทุเลาเบาบางลงแล้ว 
เพราะการอุทิศส่วนกุศลของพระองค์ (มูลนิธิมหามกุฏราชวิทยาลัย, 2541) ชาวอีสานจึงถือเอา
มูลเหตุนี้ ทำบุญอุทิศติดต่อกันมาถึงปัจจุบัน  

 ตามคติความเชื่อของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสานเปรตเหล่านั้น จะถูกปล่อยมาเพ่ือมารับ
ส่วนบุญจากบรรดาญาติๆ ของตนในช่วงเดือนสิบ เชื่อว่า เปรต จะถูกปล่อยมาประมาณ  15  วัน 
ถ้าถือตามนัยนี้ คือ ตั้งแต่วันดับ เดือน 9 เป็นวันรับเปรต เรียกว่า “บุญข้าวประดับดิน” จนถึงวัน
เพ็ญเดือน 10  คือวันส่งเปรตกลับ เรียกว่า “บุญข้าวสาก”  ดังนั้น จึงเกิดประเพณีนิยม คือการ
อุทิศส่วนกุศลให้แก่บรรพชนผู้ล่วงลับไปแล้ว นับตั้งแต่ชั้นบรรพชนผู้เป็นต้นตระกูล เรื่อยมา
จนถึงเครือญาติที่ยังมีชีวิตอยู่หรือล่วงลับไปแล้ว ตลอดจนผู้มีอุปการคุณ ผู้ที่เป็นปูชนียบุคคล



81 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ของสังคมและญาติมิตร ทั้งปวง ทั้งนี้ เพ่ือเป็นการแสดงออกถึงความปรารถนาดีมุ่งประโยชน์สุข
ต่อบุคคลเหล่านั้นเป็นที่ตั้ง อีกทั้งแสดงออกซึ่งความกตัญญูกตเวทีแก่ท่านเหล่านั้น (สุเมธ เมธา
วิทยกุล, 2532) 

คติความเชื่อในเรื่องชีวิตหลังความตาย โดยมองตามหลักของพระพุทธศาสนาที่ว่า 
เมื่อคนเราตายไปแล้วมีคติ 2 ส่วนคือสุคติกับทุคติ ซึ่งการจะมีชีวิตอย่างไรนั้นก็ข้ึนอยู่กับผลแห่ง
กรรมที่กระทำ และมีความเชื่อว่า คนเมื่อยังมีชีวิตอยู่อาศัยบุญของตน เมื่อตายไปอาศัยบุญของ
ญาติตามส่งอุทิศให้ สิ่งสำคัญคือกลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสานมีความชื่อว่า ในช่วงเดือน 10 นี้ พระ
ยายมราชจะเปิดโลกให้เปรตทั้งหลายออกมารับส่วนบุญจากญาติพ่ีน้องได้ (อนันตศักดิ์ พลแก้ว
เกษ, 2022) ญาติทั้งหลายจึงพึงกระทำพิธีกรรมส่งบุญให้ ซึ่งมีระยะเวลาในการประกอบพิธี 
และสิ่งที่ใช้ในพิธีต่างกันตามคติความเชื่อท้องถิ่น  

ดังนั้น ในบทความนี้ จึงต้องการที่จะวิเคราะห์ถึงคติความเชื่อและพิธีกรรมทาง
ศาสนาที่ปรากฎในประเพณีการทำบุญอุทิศในชาติพันธุ์ไทยอีสานในประเด็นเรื่องความสำคัญ 
และคุณค่าของประเพณีการทำบุญอุทิศเพ่ือที่จะนำเสนอเป็นแนวทางในการสืบทอดอนุรักษ์
วัฒนธรรมเชิงชาติพันธุ์ต่อไป 

 

คติความเชื่อในการทำบุญอุทิศในทางพระพุทธศาสนา 
การที่คนเรายอมรับนับถือสิ่งใดสิ่งหนึ่ง จนกระทั่งยอมรับว่าเป็นส่วนสำคัญที่ขาด

ไม่ได้ มีการสืบต่อแนวคิดเป็นระเบียบแบบแผน จนกลายเป็นประเพณีนิยมนำสืบๆ กันมา 
โดยเฉพาะความเชื่อเกี่ยวกับการทำบุญอุทิศให้แก่ผู้ตาย ตามทัศนะทางพระพุทธศาสนาได้แบ่ง
ประเภทของการทำบุญอุทิศไว้ 4 ประเภทด้วยกัน คือ 

1. ปัตติทานมัย  
คำว่า ปัตติทานมัย หมายถึง การทำบุญด้วยการเฉลี่ยส่วนแห่งความดีให้แก่ผู้อ่ืน 

(สุเมธ เมธาวิทยกุล, 2532) เช่น การเฉลี่ยส่วนแห่งความดีให้ผู้ที่ยังมีชีวิตอยู่ ผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว
หรือแม้กระทั่งเทวดา การอุทิศส่วนบุญให้แก่ผู้ที่ล่วงลับไปแล้วนั้น ขอยกเอาตัวอย่างจากสมั ย
พุทธกาลซึ่งมีจุดเริ่มต้นจากพระเจ้าพิมพิสารได้ถวายสวนเวฬุวันให้แก่พระบรมศาสดาและพุทธ
สาวกทั้งหลายที่ได้จำพรรษาในกรุงราชคฤห์ พระองค์ได้ถวายทานและทรงหลั่งน้ำทักษิโณทก 



82  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ทรงอุทิศว่า “ขอทานนี้จงมีแก่พวกญาติของเรา” ทันใดนั้นเองสระโบกขรณีดารดาษด้วยปทุม ก็
บังเกิด แก่เปรตพวกนั้น เปรตพวกนั้นก็อาบและดื่มในสระโบกขรณีนั้น ระงับความกระวน
กระวายความ ลำบากและหิวกระหายได้แล้ว มีผิวพรรณดุจทอง ลำดับนั้นพระราชาถวายข้าว
ยาคูของเคี้ยว ของกิน เป็นต้นแล้วทรงอุทิศ ในทันใดนั้นเอง ข้าวยาคูของเคี้ยวและของกินอัน
เป็นทิพย์ก็บังเกิดแก่เปรตพวก นั้น เปรตพวกนั้น ก็พากันบริโภคของทิพย์เหล่านั้น มีอินทรีย์เอิบ
อ่ิม ถัดจากนั้น พระราชาถวายผ้าและเสนาสนะ เป็นต้น ทรงอุทิศให้เครื่องอลังการต่าง ๆ มีผ้า
ทิพย์ ยานทิพย์ ปราสาททิพย์ เครื่องปูลาด และที่นอนเป็นต้น ก็บังเกิดแก่เปรตพวกนั้น สมบัติ
แม้นั้นของเปรตพวกนั้น ปรากฏทุกอย่างโดย ประการใด พระผู้มีพระภาคเจ้า ก็ทรงอธิษฐาน 
(ให้พระราชาทรงเห็น) โดยประการนั้น (อรรถกถาภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาอฏฺ กถา, (2532), 
เล่ม 39 ข้อ 25 หน้า 284, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

2. ทักษิณานุประทาน  
คำว่า ทักษิณานุประทาน หมายถึง ทานเจตนาเป็นเหตุให้บุญเจริญเพ่ิมพูนขึ้นก็ได้

หมายถึง บุญที่เกิดขึ้นจากการบริจาคทาน และหมายถึงไทยธรรมที่เป็นเครื่องมือหรือเป็น
อุปกรณ์สำหรับการทำบุญ (พระสิริมังคลาจารย์, 2539) แต่ความหมายที่มุ่งประสงค์นี้ก็คือทาน
ที่มีเจตนาเป็นเหตุให้บุญเจริญเพ่ิมพูนหรือทานเพ่ือผลที่เจริญ (ชวินทร์ สระคำ, จำลอง สารพัด
นึก, 2538) ซึ่งหมายถึงการอุทิศส่วนบุญให้แก่ผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว “ส่วนไทยธรรมสำหรับกระทำ
บุญนั้น คือปัจจัยสี่ และเครื่องใช้สอยอ่ืนๆ ที่สมควรแก่สมณบริโภคเป็นเพียงส่วนประกอบของ
การอุทิศส่วนบุญ ไม่ใช่เป็นการอุทิศส่วนบุญโดยตรง คำว่า ทักษิณานุประทาน ตามนัยนี้จึงเป็น
บุญกิริยาที่บุคคลกระทำเพ่ีอให้บุญเจริญเพ่ิมพูนขึ้นให้แก่ผู้ที่ตายไปแล้ว เพราะทุกครั้งที่มีการ
ปรารภงานบำเพ็ญกุศลทักษิณานุประทาน ก็จะมีการเพ่ิมทักษิณาคือ อุทิศส่วนบุญให้แก่ญาติที่
ล่วงลับไปแล้วทุกครั้ง แตกต่างจากคำว่า ทักษิณาทาน ที่มักจะส่อความถึงการให้ของทำบุญเป็น
ทาน (ราชบัณฑิตยสถาน, 2539) คำนี้จึงเป็นภาษาที่ใช้เป็นทางการ แสดงถึงลักษณะพิธีกรรมที่
จัดขึ้นเพ่ืออุทิศส่วนบุญให้แก่ผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว ซึ่งไม่ได้จำเพาะเจาะจงว่าต้องเป็นบุคคลผู้เป็น
เครือญาติเท่านั้น  

 
 



83 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

3. บุพเปตพลี  
คำว่า บุพเปตพลี คือ การทำบุญอุทิศให้ผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว คำว่า เปตะเป็นคำใน

ภาษาบาลี ส่วนคำว่า เปรต เป็นคำในภาษาสันสกฤตทั้ง 2 คำนี้มีความหมายตรงกันคือ  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 26 ข้อ 35 หน้า 35, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย) “ผู้จากไป หรือผู้ละไปแล้ว หมายถึง ผู้จากโลกนี้ไป คือผู้ตายไปแล้ว ผู้ล่วงลับไปแล้ว 
เป็นความหมายทั่วไปพวกที่ตายไปเกิดเป็นเทวดาก็เรียกว่าเปตะหรือเปรต ในความหมายนี้ก็มี
เช่นพิธี ทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้ผู้ที่ตายไปแล้ว เรียกว่า เปตพลี สัตว์พวกหนึ่งที่เกิดในอบายภูมิที่
เรียกว่า เปตวิสัย หรือเปรตวิสัย สัตว์พวกนี้ได้รับทุกขเวทนาต่าง ๆ ตามผลแห่งกรรมชั่วที่ได้ทำ
ไว้เช่น อดอยาก ผอมโซเพราะไม่มีอาหารหรือมีแต่กินไม่ได้หรือกินได้แต่กินยากเพราะปากเท่ารู
เข็มหรือกินเข้าไปได้แต่ กลายเป็นเลือดเป็นหนองเป็นมูตร เป็นคูถ” เปตวัตถุที่มาจากเหตุเกิด
แห่งเรื่อง ได้แก่ เปตวัตถุ ที่พระผู้มีพระภาคทรงยกขึ้น แสดงเองเมื่อมีเหตุการณ์ที่เกี่ยวข้องกับ
เปรตนั้น ๆ เกิดข้ึนเช่น เขตตูปมเปตวัตถุ ปิฏฐธีตลิกเปตวัตถุ ติโรกุฑฑเปตวัตถุ เป็นต้น ส่วนเปต
วัตถุที่มาจากการถาม ตอบ ได้แก่ เปตวัตถุที่พระสาวกมีท่านพระนารทเถระ ท่านพระมหาโมค
คัลลานเถระ ท่านพระสารีบุตรเถระ เป็นต้น เป็นผู้ถามเปรตที่ท่านพบเห็นและเปรตนั้นๆ เป็น
ผู้ตอบ เมื่อท่านทราบความเป็นมาแล้ว จึงถือกันว่าเป็นเปตวัตถุทุกเรื่อง พระผู้มีพระภาคทรง
แสดง ยกเว้นบางเรื่องที่เกิดหลังพุทธปรินิพพาน เช่น ธาตุวิวัณณเปตวัตถุนันทกเปตวัตถุ เป็นต้น 
รูปแบบของเรื่องเปตวัตถุที่มาจากเหตุเกิดแห่งเรื่อง เป็นแบบการบรรยายธรรม คือ พระผู้มีพระ
ภาคทรงแสดงเองโดยตลอด แต่เปตวัตถุที่มาจากการถาม ตอบ เป็นแบบการถามตอบคล้ายกับ
วิมานวัตถุแต่ต่างกันที่อารมณ์ทั้งของผู้ถามและผู้ตอบ กล่าวคือ ในกรณีของเปรตในเปตวิสัยที่
ได้รับทุกข์ทรมาน ผู้ถามถามด้วยความสงสารและเห็นใจในวิบากกรรมที่เปรตนั้นกำลังได้รับอยู่ 
ผู้ตอบตอบด้วยความรู้สึกเศร้าโศกเสียใจในผลกรรมนั้น และมีความสำนึกผิด ถ้ามีโอกาสก็คิดจะ
ทำความดีทดแทนต่อไป บางรายหลังจากเล่าเรื่องบุพกรรมและสารภาพผิดแล้วได้  ขอความ
ช่วยเหลือ จากผู้ถามก็มี ส่วนกรณีของเปรตตามความหมายที่ 1 คือผู้จากโลกนี้ไป ถ้าไปเกิดเป็น
เทวดา ทั้งผู้ถามและผู้ตอบก็มีอารมณ์อย่างเดียวกับผู้ถาม ผู้ตอบในวิมานวัตถุถ้าไปเกิดเป็นเวมา
นิกเปรต ทั้งผู้ถามและผู้ตอบมีอารมณ์ต่างออกไปจาก 2 กรณีข้างต้น คือ อาจมีอารมณ์ทั้งเศร้า
ใจและดีใจผสมกันก็ได้ อย่างไรก็ดีเปตวัตถุทั้งที่มาจากเหตุเกิดแห่งเรื่องและจากการถามตอบมี



84  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

รูปลักษณ์ทางวรรณกรรมอย่างเดียวกันคือ เป็นคำร้อยกรองที่เรียกว่า คาถาล้วน เช่นเดียวกับ
วิมานวัตถุ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 26 ข้อ 35 หน้า 35-37, มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

4. มตกทาน  
คำว่า มตกทาน คือ ทานที่อุทิศผู้ที่ล่วงไปแล้ว ซึ่งความเชื่อทางพระพุทธศาสนาใน

คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาชั้นปฐมภูมิปรากฏแต่เพียงคำว่า ยัญย่อมแพร่หลาย  (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย, (2539), เล่ม 21 ข้อ 40 หน้า 67, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 
กล่าวคือเมื่อครั้งนั้น    อุทายีพราหมณ์เข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ ได้สนทนา
ปราศรัยพอเป็นที่บันเทิงใจ พอเป็นที่ระลึกถึงกันแล้วนั่ง ณ ที่สมควรได้ทูลถามพระผู้มีพระภาค
ว่า “แม้ท่านพระโคดมก็ทรงสรรเสริญยัญของพวกข้าพระองค์หรือ” พระผู้มีพระภาคตรัสว่า 
“พราหมณ์ เราไม่ได้สรรเสริญยัญไปเสียทุกอย่าง และเราก็ไม่ได้ติเตียนยัญไปเสียทั้งหมด เราไม่
สรรเสริญ ยัญ ที่มีกิริยาคือ ยัญที่มีการฆ่าโค 1 ยัญที่มีการฆ่าแพะ แกะ 1 ยัญที่มีการฆ่าไก่ สุกร 
1 ยัญที่ทำให้สัตว์ต่าง ๆ ได้รับความเดือดร้อน 1 ข้อนั้นเพราะเหตุไร เพราะพระอรหันต์หรือ
ท่านผู้บรรลุอรหัตตมรรค ย่อมไม่เกี่ยวข้องกับยัญที่มีกิริยาอย่างนั้น พราหมณ์แต่เราสรรเสริญ
ยัญที่ไม่มีกิริยา คือ นิจทานและอนุกูลยัญ คือยัญที่ไม่มีการฆ่าโค 1 ยัญที่ไม่มีการฆ่าแพะ แกะ 1 
ยัญที่ไม่มีการฆ่าไก่ สุกร 1 ยัญที่ไม่ทำให้สัตว์ต่าง ๆ ได้รับความเดือดร้อน 1 ข้อนั้นเพราะเหตุไร 
เพราะพระอรหันต์หรือ ท่านผู้บรรลุอรหัตตมรรคย่อมเกี่ยวข้องกับยัญที่ไม่มีกิริยาอย่างนี้ท่านผู้
ประพฤติพรหมจรรย์ สำรวมระวังย่อมเกี่ยวข้องกับยัญ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 
21 ข้อ 39 หน้า 64-65, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย)  “ยัญที่จัดเตรียมไว้อย่างดี
ไม่มีกิริยา เหมาะสมกับเวลาเช่นนั้นท่านผู้รู้ผู้ ฉลาดในบุญ มีกิเลสเปรียบเหมือนหลังคำอันเปิด
แล้ว ล่วงเลยตระกูลและคติในโลกย่อมสรรเสริญ ยัญ  ชนิดนี้ถ้าบุคคลทำการบูชาในปกติทาน 
หรือในมตกทาน ตามสมควร มีจิตเลื่อมใส บูชาในนาที่ดีคือ ท่านพรหมจารีทั้งหลาย ยัญที่บุคคล
บูชาดีแล้ว เซ่นสรวงดีแล้วสมบูรณ์ดี ทำไว้ในทักขิไณยบุคคลยัญ ย่อมแพร่หลาย และเทวดาก็
เลื่อมใส บัณฑิตผู้ เป็นนักปราชญ์บูชายัญอย่างนี้แล้วย่อมเข้าถึงโลกที่ปราศจากความ
เบียดเบียน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 21 ข้อ 40 หน้า 67, มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย) 



85 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ดังนั้น การทำบุญอุทิศที่ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสตร์ สามารถที่จะแบ่งออก
ได้เป็น 4 ประเภทด้วยกัน คือ (1) ปัตติทานมัย  การทำบุญด้วยการเฉลี่ยส่วนแห่งความดีให้แก่
ผู้อ่ืน เช่น การเฉลี่ยส่วนแห่งความดีให้ผู้ที่ยังมีชีวิตอยู่ ผู้ที่ล่ วงลับไปแล้วหรือแม้กระทั่งเทวดา 
การอุทิศส่วนบุญให้แก่ผู้ที่ล่วงลับไปแล้วนั้น (2) ทักษิณานุประทาน ทานเจตนาเป็นเหตุให้บุญ
เจริญเพ่ิมพูนขึ้นก็ได้ หมายถึง บุญที่เกิดขึ้นจากการบริจาคทาน และหมายถึงไทยธรรมที่เป็น
เครื่องมือหรือเป็นอุปกรณ์สำหรับการทำบุญ (3) บุพเปตพลี คือ การทำบุญอุทิศให้ผู้ที่ล่วงลับไป
แล้ว คือ ทำบุญอุทิศส่วนกุศลให้ผู้ที่ตายไปแล้ว เรียกว่า เปตพลี และ (4) มตกทาน คือ ทานที่
อุทิศผู้ที่ล่วงไปแล้ว  

 

ความสำคัญในการทำบุญอุทิศในทางพระพุทธศาสนา 
ความเชื่อเกี่ยวกับการทำบุญอุทิศในทางพระพุทธศาสนานั้น  เป็นประเพณีที่ มี

พัฒนาการมาจากความเชื่อเรื่องการทำเปตพลีของศาสนาพราหมณ์ กล่าวคือในศาสนา
พราหมณ์มีประเพณีอยู่ประเพณีหนึ่ง เรียกว่า เปตพลีเป็นประเพณีที่จัดขึ้นเพ่ือทำบุญอุทิศส่วน
บุญให้แก่ผู้ตาย ประเพณีนี้ปฏิบัติต่อเนื่องกันมาในอินเดียก่อนสมัยพุทธกาล ลักษณะสำคัญของ
ประเพณทีำบญุอุทิศนั้น แยกเป็น 4 ลักษณะ ดังนี้  

1. ลักษณะสำคัญด้านจุดมุ่งหมายของการทำบุญอุทิศ 
การทำบุญอุทิศเพ่ือขวนขวายทำบุญให้ตัวเอง กล่าวคือ เพ่ือความสุขของตัวเอง เป็น

หลักความไม่ประมาท ในการที่จะทำอะไร ๆ ด้วยความเพียรและในการที่จะพัฒนาตน คือต้อง
ไม่ประมาทต้อง มองเห็นตระหนักในความสำคัญของกาลเวลา และความเปลี่ยนแปลงว่าใน
ขณะที่เราดำเนินชีวิตอยู่นี้ สิ่งทั้งหลายรอบตัวเราและชีวิตของเรา ล้วนไม่เที่ยงแท้แน่นอน เรา
จะมัวนิ่งนอนใจอยู่ไม่ได้มีอะไรที่ ควรจะทำต้องรีบทำ ต้องเร่งขวนขวายไม่ประมาท ไม่นอนใจ 
ไม่ผัดเพ้ียน หลักไม่ประมาทนี้ พระพุทธเจ้าทรงสอนว่าเหมือนกับรอยเท้าช้าง ที่ครอบคลุม
ธรรมะของพระองค์ไว้หมด แล้วก็เป็นปัจฉิมวาจาของพระองค์ก่อนปรินิพพานด้วย จึงถือว่า
สำคัญอย่างยิ่ง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) ตอนแรกเราเคยมีความสุขจากการ
ได้การเอาอย่างเดียวเป็นความสุขขั้นต้น ยังแคบอยู่ พอเรามีคุณธรรมเพ่ิมขึ้น เราก็มีความสุข
จากการให้ด้วย เมื่อมีศรัทธาเราก็มีความสุขจากการทำบุญทำ กุศล เมื่อทำบุญทำกุศลไปแล้ว 



86  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ระลึกขึ้นมาเมื่อไรก็มีความปีติอ่ิมใจ มีความสุขจากการได้ทำประโยชน์  แก่เพ่ือนมนุษย์ได้
ช่วยเหลือสังคมและได้ทำความดีงามต่าง ๆ ถ้าเราไม่ประมาท คือไม่หยุดเสียแค่ ความสุขขั้นต้น 
เราจะสามารถพัฒนาในความสุข ทำความสุขให้เกิดขึ้นได้อีกมากมาย ต่อจากนี้ ความสุขก็ขยาย
ออกไปอีก เลยจากความสุขในการทำความดีก็ไปสู่ความสุขที่เกิดจากปัญญาความสุข ที่เกิดจาก
ปัญญา ก็คือความรู้เท่าทันสังขาร รู้โลกและชีวิตตามเป็นจริง รู้เท่าทันอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2549) การที่จะทำให้จิตใจสงบเยือกเย็นแน่วแน่ และแผ่
ความตั้งใจดีต่อผู้ตาย พร้อมทั้งคิดถึงคติ ที่พึงได้จากงานนั้น หน้าที่ของเราคือตั้งใจดีต่อผู้ตาย 
และทำใจให้เจริญกุศล เขาจะไปเกิดที่ไหนหรือไม่ ไม่เป็นหน้าที่ที่จะมาเถียงกัน (พระธรรมปิฎก 
(ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2539) 

ความหมายของคำว่าบุตร ๆ นี้เป็นคำเดิมก่อนพุทธกาล เป็นภาษาพูดของมนุษย์ใน
อินเดีย คำว่า บุตร แปลว่า ผู้ทำบิดามารดาให้ได้รับความพอใจ แต่เขามักจะหมายแคบ ๆ ว่า
บุตรนี้จะได้ทำบุญกุศลอุทิศให้แก่บิดามารดาที่ตายไปแล้ว ให้บิดามารดาได้รับความพอใจ นี้เรา
ไม่เอาแคบ ๆ อย่างนั้น เราเอาทั้งหมดเลย ว่าบุตรมีหน้าที่ทำบิดามารดาให้สบายใจ โดยทุก
อย่างทุกวิถีทาง บุตรจึงต้องพยายามทำให้บิดามารดาสบายใจตลอดเวลา ถ้าไม่อย่างนั้นไม่เป็น
บุตร ถ้าไม่เป็นบุตรแล้วมันจะเป็นบุตรที่ดีอย่างไรได้  ถ้าจะเป็นบุตรที่ดีของบิดามารดาก็
หมายความว่า ทำให้บิดามารดาสบายใจได้ตลอดเวลา ไม่ทำความคับอกคับใจกระวนกระวาย
อะไรให้แก่บิดามารดา เหมือนที่ทำกันอยู่โดยมาก บิดามารดาได้รับแต่ความพอใจ ความพอใจ
ความเย็นใจในความมีบุตรนั้น นั้นเรียกว่าบุตรที่ดีของบิดามารดา ทุกคนเป็นบุตรที่ดีของบิดา
มารดา (พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ), 2531) เพ่ือบูชาแก่พระสงฆ์จุดมุ่งหมายของการ
ทำบุญเพ่ืออุทิศส่วนกุศลให้แก่ญาติที่ล่วงลับไป แล้วนั้น มีพระสงฆ์เป็นผู้รับเครื่องไทยธรรม 
เพราะมีความเชื่อว่าอานิสงส์จากการบูชาแก่พระสงฆ์นั้นมีอานิสงส์มาก ดังความปรากฏตอน
หนึ่งใน ทัททัลลวิมานวัตถุว่า “มนุษย์ทั้งหลายผู้หวังบุญให้ทานอยู่ทำบุญปรารภเหตุแห่งการ
เวียนว่ายตายเกิด พระพุทธเจ้าผู้ทรงทราบว่าสัตว์ทั้งหลายมีผลกรรมเป็นของของตนได้ทรง
อธิบายให้ดิฉันฟังอย่าง ชัดเจนถึงผลแห่งการแจกจ่ายทานในเนื้อนาบุญที่บุคคลให้แล้วจะได้รับ
ผลมากนั้นว่า พระอริยบุคคลผู้บรรลุอริยมรรค 4 และผู้ดำรงอยู่ในอริยผล 4 นี้คือพระสงฆ์เป็นผู้
ปฏิบัติตรงดำรงมั่นอยู่ในศีล สมาธิ และปัญญา มนุษย์ทั้งหลายผู้หวังบุญให้ทานอยู่ ทำบุญ



87 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ปรารภเหตุแห่งการเวียนว่ายตายเกิด จึงถวายทานแก่สงฆ์ซึ่งมีผลมากด้วยว่าพระสงฆ์นี้ มีคุณ
ยิ่งใหญ่ไพบูลย์หาประมาณมิได้ดุจทะเลเปี่ยมด้วยน้ำ พระอริยบุคคลเหล่านี้แลเป็นผู้ประเสริฐสุด 
เป็นสาวกของพระพุทธเจ้าผู้มีความเพียร เป็นผู้ให้แสงสว่างคือปัญญาแก่ชาวโลก ย่อมยก
ธรรมกถาขึ้นแสดง ทานที่บุคคลถวายเจาะจงสงฆ์นั้นชื่อว่าเป็นทานที่ถวายดีแล้ว บูชาสักการะ
อย่างดีแล้ว ทักษิณาที่ถวายสงฆ์นั้นมีผลมาก ทั้งพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งหลายผู้ทรงรู้แจ้งโลกก็
ทรงสรรเสริญแล้ว เหล่าชนมาหวนระลึกถึงบุญเช่นนี้ได้เกิดปีติโสมนัส กำจัดมลทินคือความ
ตระหนี่พร้อมทั้งมูลเหตุได้ท่องเที่ยวไปในโลกไม่ถูกบัณฑิตติเตี ยนจึงเข้าถึงแดนสวรรค์ได้” 
(อรรถกถาภาษาบาลี   ฉบับมหาจุฬาอฏฺ กถา, (2532), เล่ม 39 ข้อ 283 หน้า 284, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

จากประเด็นที่กล่าวมา สะท้อนให้เห็นถึงลักษณะสำคัญด้านจุดมุ่งหมายของการ
ทำบุญอุทิศที่ปรากฎในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนาหลัก ๆ 2 ประการด้วยกัน คือ ประการที่ 1 
ความไม่ประมาทในการสร้างความดี เป็นการเตือนสติตัวเองอยู่เสมอว่า สังสารวัฏมีความทุกข์ 
เป็นสิ่งที่เราควรทำให้แจ้ง เพ่ือตัดขาดจากการเวียนว่ายตายเกิด เรียกว่า ไม่ประมาทในชีวิต 
และประการที่ 2 การทำหน้าที่ให้ถูกต้อง เป็นธรรมเนียมปฏิบัติตามหลักของทิศ 6 คือ ลูกที่ดี
ต้องทำบุญอุทิศให้พ่อแม่ ผู้มีพระคุณที่ล่วงลับไปแล้ว ซึ่งการกระทำบุญหนุนส่งให้นั้นต้องมีการ
เกี่ยวข้องกับพระสงฆ์ซึ่งเป็นปฏิคาหกในการรับทาน 

2. ลักษณะสำคัญด้านบุคคล  
พิธีกรรมในประเพณีการทำบุญอุทิศนั้น มีบุคคลที่เกี่ยวข้องสำหรับ การประกอบพิธี

คือ ฝ่ายปฏิคาหกและฝ่ายทายก พระผู้มีพระภาคได้ตรัสพระคาถานี้ว่า “พระอรหันต์ทั้งหลาย
เปรียบเหมือนนา ทายกทั้งหลายเปรียบเหมือนชาวนา ไทยธรรมเปรียบเหมือนพืชผล ทานย่อม
เกิดจากการที่ทายกบริจาคไทยธรรมแก่ปฏิคาหก เหตุ 3 อย่างนี้คือ พืช การหว่าน นา ย่อมมี
อุปการะแก่พวกเปรตและทายก เปรตทั้งหลายย่อมบริโภคผลนั้น ทายกย่อมเจริญ  ด้วยบุญ 
ทายกทำกุศลในอัตภาพนี้ แล้วอุทิศให้พวกเปรต ครั้นทำกรรมดีแล้วย่อมไปสวรรค์ ” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 26 ข้อ 35 หน้า 36, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย) 



88  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ในติโรกุฑฑสูตรได้พรรณนาถึงบุคคลที่อุทิศส่วนบุญให้แก่ญาติคือพระเจ้าพิมพิสาร
อุทิศ ส่วนบุญให้เปรตที่เป็นญาติของพระองค์ ซึ่งตอนนั้นพระพุทธเจ้าได้รับนิมนต์จากพระ
เจ้าพิมพิสารเพ่ือ การทำบุญในครั้งนั้น พระเจ้าพิมพิสารกราบทูลว่า พระเจ้าข้า ถ้าเช่นนั้น ขอ
พระผู้มีพระภาคเจ้าโปรดทรงรับ นิมนต์เสวยภัตตาหารเช้าพรุ่งนี้ของข้าพระองค์ด้วยพระเจ้าข้า 
ข้าพระองค์จักอุทิศทานแก่เปรตพวกนั้น พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงรับ พระราชาเสด็จเข้าพระราช
นิเวศน์จัดแจงมหาทาน แล้วให้กราบทูลเวลาภัตตาหารแด่พระผู้มีพระภาคเจ้า พระผู้มีพระภาค
เจ้าเสด็จเข้าภายในพระราชนิเวศน์ประทับนั่งเหนือพุทธอาสน์ที่เขาจัดไว้ พร้อมด้วยภิกษุสงฆ์ 
เปรตพวกนั้นพากันไปยืนที่นอกฝาเรือน เป็นต้น ด้วยหวังว่า วันนี้พวกเราคงได้อะไรกันบ้าง พระ
ผู้มีพระภาคเจ้าได้ทรงทำโดยอาการที่เปรตพวกนั้นจะปรากฏแก่พระราชาหมดทุกตน พระราชา
ถวายน้ำทักษิโณทก ทรงอุทิศว่า ขอทานนี้จงมีแก่พวกญาติของเรา ทันใดนั้นเอง สระโบกขรณี
ดารดาษด้วยปทุม ก็บังเกิดแก่เปรตพวกนั้น เปรตพวกนั้นก็อาบและดื่มในสระโบกขรณีนั้น ระงับ
ความกระวนกระวาย ความลำบากและหิวกระหายได้แล้ว มีผิวพรรณดุจทอง” (อรรถกถาภาษา
บาลี  ฉบับมหาจุฬาอฏฺ กถา, (2532), เล่ม 39 ข้อ 283 หน้า 284, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย) และเมื่อกล่าวถึงบุคคลที่มีส่วนเกี่ยวข้องอีกส่วนหนึ่งก็คือผู้รับส่วนบุญ ได้แก่ 
เปรต ในที่นี้ เป็นคำในภาษาสันสกฤตมีความหมาย 2 นัยคือ (1) ผู้จากไป หมายถึงผู้จากโลกนี้
ไปคือผู้ตายไปแล้ว ผู้ล่วงลับไปแล้ว เป็นความหมายทั่ วไป พวกที่ตายไปเกิดเป็นเทวดา ก็
เรียกว่าเปตะหรือเปรตในความหมายนี้ก็มีเช่น พิธีทำบุญอุทิศส่วนบุญให้ผู้ที่ตายไปแล้วเรียกว่า
เปตพลี (2) สัตว์พวกหนึ่งที่เกิดในอบายภูมิที่เรียกว่าเปตวิสัย สัตว์พวกนี้ได้รับทุกขเวทนาต่าง ๆ 
ตามผลแห่งกรรมชั่วที่ได้ทำไว้เช่น อดอยาก ผอมโซ เพราะไม่มีอาหาร หรือมีแต่กินไม่ได้ หรือกิน
ได้แต่กินยาก เพราะปากเท่ารูเข็ม หรือกินเข้าไปได้แต่กลายเป็นเลือดเป็นหนอง เป็นมูตรเป็นคูถ 
อนึ่ง ยังมีเปรตอีกพวกหนึ่งที่เสวยผลแห่งกรรมดีและกรรมชั่วสลับกันในชาติเดียว กันเรียกว่า เว
มานิกเปรต คือเปรตที่มีวิมานอยู่เป็นของตัวเอง มีความสุขเหมือนพวกเทวดาในเวลาหนึ่ง แต่ใน
อีกเวลาหนึ่ งได้ รับทุกขเวทนาแสนสาหัสเหมือนเปรตพวกอ่ืนและสัตว์นรกทั้ งหลาย  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 26 ข้อ 35 หน้า 36, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย) 



89 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ในประเด็นลักษณ ะสำคัญด้ านบุคคลนี้  จะเห็ น ได้ ว่ าคติความเชื่ อในทาง
พระพุทธศาสนาเรื่องการทำบุญอุทิศให้ผู้ตายหรือผู้ล่วงลับไปนั้น ต้องผู้เป็นสะพานบุญ เป็นการ
สื่อให้เห็นว่า ผลบุญที่เปรตที่ล่วงลับไปแล้วจะได้รับหรือไม่นั้นต้องมีผู้ให้ทานและผู้รับทาน ซึ่ง
ผู้ให้ทานนั้นเรียกว่า ทายก และผู้ที่รับทานนั้นเรียกว่า ปฏิคาหก ในที่นี้มุ่งหมายเอาพระสงฆ์ใน
พระพุทธศาสนา เมื่อทายกถวายทานแก่ปฏิคาหกแล้วต้องอุทิศส่วนกุศลไปให้ผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว
จึงจะได้รับผล 

3. ลักษณะสำคัญด้านวัตถุสิ่งของ  
คัมภีร์ขุททกนิกายปรมัตถทีปนีวิมานวัตถุและปรมัตถโชติกาเปตวัตถุอรรถกถาได้

พรรณาถึงผลของทานที่ปรากฏแก่เปรตทั้งหลายที่ได้รับส่วนบุญจากญาติๆ และผู้ที่อุทิศส่วนบุญ
ไปให้ ซึ่งก็ปรากฏเป็นข้าวปลาอาหารเครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย ที่เป็นปัจจัยพ้ืนฐานเหมือนกับ
มนุษย์ เป็นการสะท้อนให้เห็นว่า การจัดเครื่องเซ่นสังเวย บูชา อุทิศส่วนบุญ ให้แก่ญาติๆ ที่เป็น
เปรตนั้น มีวัตถุสิ่งของต่าง ๆ ที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม ในคัมภีร์พระไตรปิฎก ของเถรวาทได้
กล่าวถึงพัฒนาการของการเซ่นสรวงเครื่องสังเวยต่าง ๆ ตามรูปแบบในพิธีของศาสนา พราหมณ์
เช่น เครื่องสังเวย และภาชนะใส่เครื่องบูชาต่าง ๆ ดังความปรากฏแห่งปปัญจสูทนีอรรถ  กถา
มัชฌิมนิกาย มูลปัณณาสก์ความว่า “ดูก่อนพราหมณ์ก็เมื่อเราตถาคตอยู่ในสถานที่เหล่านั้น 
ความว่า บรรดาเสนาสนะ เหล่านั้นเสนาสนะแห่งใด ๆ ซึ่งเป็นสถานที่สิงสถิตของยักษ์ที่มนุษย์
ทั้งหลายควรบนบาน และนำเครื่องสังเวยเข้าไปสังเวย มีพ้ืนธรณี  เกลื่อนกล่นด้วยเครื่องบูชา
และเครื่องสังเวยทั้งหลาย เช่น ดอกไม้ ธูป เนื้อ เลือด มันเหลวมันข้น ม้าม ปอด สุราและเมรัย
เป็นต้น เป็นเหมือนสถานที่ที่รวมชุมนุมกันของ พวกยักษ์รากษสและปีศาจ ซึ่งเมื่อคนทั้งหลาย
มาเห็นเข้าในตอนกลางวัน ดูเหมือนหัวใจจะวายตาม”  (อรรถกถาภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาอฏฺ
กถา, (2532), เล่ม 17 หน้า 298, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

หากมองอย่างผิวเผินแล้ว บุพเปตพลีนี้อาจมีความหมายส่อไปทางการประกอบพิธี
บวงสรวงบรรพบุรุษผู้ล่วงลับไปแล้ว โดยใช้เครื่องเช่นสังเวยหรือเครื่องบัตรพลีต่าง ๆ ตามคติ
นิยมของผู้ที่มีความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษมากกว่า แต่ความจริงแล้ว การกระทำบุพเปตพลีใน
ความหมายนี้ มีนัยสำคัญที่แสดงถึงการกระทำการบูชาคุณของบรรพบุรุษด้วยการอุทิศส่วนบุญ
ให้ เพ่ือให้พวกเขา ได้รับส่วนบุญโดยมีสมบัติเพ่ิมพูนยิ่งขึ้น ดังเช่นบุพเปตพลีที่พระเจ้าพิมพิสาร



90  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ทรงกระทำ ซึ่งอาจจะมี ความเกี่ยวเนื่องกับเครื่องเซ่นสังเวยตามคติของพราหมณ์ เช่น อาหาร
และผ้าก็ได ้(พระโมคคัลลานเถระ, 2538) ดังจะสังเกตได้จากเรื่องนี้กล่าวคือ  

ลำดับนั้น พระราชาถวายผ้าและเสนาสนะ เป็นต้น ทรงอุทิศให้เครื่องอลังการต่าง ๆ 
มีผ้าทิพย์ยานทิพย์ ปราสาททิพย์ เครื่องปูลาดและที่นอนเป็นต้น ก็บังเกิดแก่ เปรตพวกนั้น 
สมบัติแม้ นั้นของเปรตพวกนั้น ปรากฏทุกอย่างโดยประการใด พระผู้มีพระภาคเจ้า ก็ทรง
อธิษฐาน ให้พระราชา ทรงเห็นโดยประการนั้น พระราชาทรงดีพระทัยยิ่ง แต่นั้นพระผู้มีพระ
ภาคเจ้าเสวยเสร็จแล้ว ทรงห้าม ภัตตาหารแล้ว ได้ตรัสพระคาถาเหล่านี้ว่า ติโรกุฑฺเฑสุ ติฎฺฐนฺติ 
เป็นต้น เพ่ือทรงอนุโมทนาแก่พระเจ้า มคธรัฐ (อรรถกถาภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาอฏฺ กถา, 
(2532), เล่ม 39 ข้อ 25 หน้า 284, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) สอดคล้องกับ
เรื่องของนางติสสาที่อุทิศส่วนบุญให้นางเปรตที่เป็นญาติของนาง คืออุทิศ อาหาร เครื่องนุ่งห่ม 
และน้ำดื่ม ผลแห่งทักษิณานั้น นางเปรตมีร่างกายหมดจด นุ่งผ้าสะอาดสวมใส่ผ้า เนื้อดีกว่าผ้า
แคว้นกาสีมีเครื่องอาภรณ์ หรือ เครื่องนุ่งห่ม และเครื่องประดับวิจิตรงดงาม พระสังคีติกาจารย์
ได้กล่าวถึงพระสารีบุตรว่า พระสารีบุตรเป็นผู้มีใจอนุเคราะห์ถวายคำข้าว 1 คำ และผ้า
ประมาณเท่าฝ่ามือผืนหนึ่ง และน้ำดื่ม 1 ขัน แก่ภิกษุรูปหนึ่ง แล้วอุทิศทักษิณาไปให้นางเปรต
นั้น เมื่อพระสารีบุตรอุทิศส่วนบุญให้ วิบากคือข้าวน้ำและเครื่องนุ่งห่ม ก็เกิดทันที นี้เป็นผลแห่ง
ทักษิณา ภายหลังนางเปรตนั้น มีร่างกายบริสุทธิ์นุ่งห่มผ้าอันสะอาด มีค่ามากยิ่งกว่าผ้าแคว้นกา
สีมีวัตถาภรณ์วิจิตรงดงาม (อรรถกถาภาษาบาลี  ฉบับมหาจุฬาอฏฺ กถา, (2532), เล่ม 49 หน้า 
140, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

ในประเด็น เรื่องลักษณะสำคัญด้านวัตถุสิ่ งของ ตามคติความเชื่ อในทาง
พระพุทธศาสนา วัตถุทานที่จะถวายแก่พระสงฆ์นั้นจะต้องเป็นสิ่งที่เป็นประโยชน์และเหมาะสม
แก่สมณสารูป ได้แก่ ภัตตาหารคาวหวานที่ควรแก่สมณบริโภค และผ้าบังสุกุลจีวร ซึ่งวัตถุทาน
เหล่านั้นสามารถที่จะแปรเปลี่ยนเป็นวัตถุทิพย์ตามที่เปรตญาติปรารถนาได้ ไม่ใช่เสื้อผ้าของ
คฤหัสถ์หรือเครื่องกระป๋องสังฆทานเช่นปัจจุบันนิยม 

4. ลักษณะสำคัญด้านเวลา  
การทำบุญอุทิศมีเงื่อนไขของวันและเวลาเป็นองค์ประกอบ ดังพระดำรัสของพระผู้มี

พระภาคว่า “เหล่าชน ผู้อนุเคราะห์ย่อมให้อาหารและน้ำดื่มที่สะอาดประณีตเหมาะแก่พระสงฆ์



91 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ตามกาล อุทิศให้ญาติทั้งหลาย (ผู้ที่ตายไปแล้ว) อย่างนี้ว่า ขอทานนี้จงสำเร็จแก่ญาติทั้งหลาย 
ขอญาติทั้งหลายจงเป็นสุขเถิด” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 26 ข้อ 16 หน้า 170, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) ตามคติความเชื่อของชาวพุทธไทย การเซ่นไหว้ผี
บรรพบุรุษเป็นประเพณีที่ชาวพุทธจะประกอบพิธีกรรมที่เป็นการแสดงออกถึงการความกตัญญู 
การเคารพบรรพบุรุษ การทำบุญอุทิศส่วนบุญให้กับผู้ตาย ที่เป็นบรรพบุรุษ โดยเฉพาะประเพณี
ในเทศกาลเดือน 9 บุญข้าวประดับดิน ประเพณีบุญเดือน 10 บุญข้าวสาก หรือประเพณีทำบุญ
อุทิศในเทศกาลสงกรานต์เดือน 5 เป็นต้น อาจเรียกว่าเป็นการถวายทานตามกาล เช่น การ
ถวายทานของนางยักษิณีในเทศกาลเดือน 10 ซึ่งเป็นฤดูของผลไม้ ซึ่งกล่าวถึงนางยักษิณีมี
ความรู้เกณฑ์เกี่ยวกับฝนและน้ำดี ชาวเมืองนับถือมาก จึงได้นำอาหารไปส่งอย่างบริบูรณ์ นาง
ยักษิณีจึงนำอาหารเหล่านั้นไปถวายเป็นสลากภัตแด่พระสงฆ์วันละแปดที่เป็นประจำ ชาวอีสาน
จึงถือเป็นประเพณีถวายสลากภัต หรือบุญข้าวสากสืบต่อมาและมีการเปลี่ยนเรียกนางยักษิณีว่า
ตาแฮก (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 25 ข้อ 291 หน้า 123, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย) ดังนั้น ชาวไทยจึงนิยมทำบุญในเดือนนี้เรียกว่า ฤดูสารทเดือน 10 

 

คติความเชื่อและพิธีกรรมทางศาสนาที่ปรากฎในประเพณีการทำบุญอุทิศในกลุ่ม
ชาติพันธุ์ไทยอีสาน 

1. วัตถุประสงค์ของประเพณีการทำบุญอุทิศในชาติพันธุ์ไทยอีสาน 
กลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสานมีความเชื่อว่า การทำบุญอุทิศให้บุพพการีบุคคลที่ล่วงลับไป

แล้ว เป็นสิ่งสำคัญที่พึงถือปฏิบัติจนเกิดเป็นประเพณี เช่น ประเพณีบุญเดือน 5 (สงกรานต์) 
ประเพณีบุญเดือน 9 (บุญข้าวประดับดิน) และประเพณีบุญเดือน 10 (บุญข้าวสาก) หาก
ลูกหลานคนใดไม่ทำบุญไปให้ไม่ จัดสำรับเซ่นไหว้ หรือไม่ไปร่วมพิธีกรรม โดยไม่มีเหตุผลอัน
สมควร ผีบรรพบุรุษอาจไม่พอใจ และ อาจจะโยงไปเป็นเหตุให้ทำมาหากินไม่ราบรื่น เพราะถูก
เปรตที่เป็นญาติสาปแช่ง จิตใจเกิดความกังวลไม่เป็นสุขด้วยความเชื่ออย่างนี้ ทุกคนจึงพยายาม
ไปร่วม หรือไม่ก็จัดเครื่องเซ่นไหว้ที่บ้านของตน ถึงจะมีภาระกิจมากมายอย่างไร เมื่อวันนี้มาถึง
จะต้องไปร่วมมีส่วนร่วมให้ได้ แล้วความเป็นสิริมงคลก็จะเกิดขึ้นแก่ตน และครอบครัวมีความ
เจริญรุ่งเรืองในหน้าที่การงาน นอกจากนี้ยังเป็นพิธีกรรมที่ ก่อให้เกิดการประสานสัมพันธ์อัน



92  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

แน่นแฟ้นของญาติ ที่เป็นทั้งพ่ีน้องร่วมสายโลหิต ทำให้เห็นบทบาท และหน้าที่ของพิธีกรรมที่
เกิดจากความเชื่อเกี่ยวกับผีบรรพบุรุษว่า เป็นพิธีกรรมที่ทำขึ้นเพ่ือ  จุดมุ่งหมายที่สนองความ
ต้องการ และเป็นเครื่องมือในการควบคุมความประพฤติของคนในสังคม เพ่ือเป็นแนวทางปฏิบัติ
อีกด้วย อีกทั้งยังเป็นการแสดงออกถึงความกตัญญูและเพ่ือขอความคุ้มครอง  ป้องกันอันตราย
ขอความสุขความเจริญแก่ลูก ๆ หลาน ๆ  

ซึ่งจะว่าไปแล้ววัตถุประสงค์สำคัญของประเพณีทำบุญอุทิศหลัก ๆ มีอยู่ 2 ประการ
ด้วยกันคือ  1) เป็นการทำบุญอุทิศให้แก่บุรพเปตชน ผู้ล่วงลับไปแล้วจากโลกนี้  (จันทร์ ไพจิตร, 
2520) 2) เป็นการทำเพ่ืออุทิศให้แก่ผู้ล่วงลับไปแล้วอย่างหนึ่ง ทำเพ่ือให้เกิดสวัสดี  มงคลแก่
ตนเองในเมื่อคนมีอายุล่วงมาได้ครึ่งปีอย่างหนึ่ง ทำเพ่ือประสานสามัคคีในระหว่างเพ่ือนบ้าน
อย่างหนึ่ง (แปลก สนธิรักษ์, 2520) 

อย่างไรก็ตาม พิธีทำบุญอุทิศนี้ ไม่ใช่เป็นของพระพุทธศาสนา แต่เป็นพิธีกรรมการ
บวงสรวงของพราหมณ์ ไม่ได้เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา มีข้อสันนิษฐานว่า พิธีกรรมดังกล่าว เป็น
การทำพลีกรรมแก่เทวดาและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ตามความเชื่อของพราหมณ์ เป็นการทำเพ่ือเซ่นบุรพ
ชน คือ  บิดา ปู่ ทวด ที่ล่วงลับไปแล้ว เมื่อพิธีกรรมนี้ไหลบ่าเข้ามายังประเทศไทย ก็พลอย
ประพฤติตามพิธีของพราหมณ์ไปโดยปริยาย ทั้งนี้ ผู้ที่เคยนับถือศาสนาพราหมณ์ เมื่อเคยทำบุญ
ตามฤดูกาลให้แก่พราหมณ์ ครั้นกลับมานับถือพระพุทธศาสนาแล้ว เมื่อถึงกำหนดที่ตนเคย
ทำบุญไม่ละเลย เพราะมีความเชื่อว่า พระสงฆ์ในพระพุทธศาสนา เป็นเนื้อนาบุญวิเศษยิ่งกว่า
พราหมณ์ จึงได้จัดทำถวายพระสงฆ์เหมือนที่เคยทำแก่พราหมณ์ ดังนั้น พิธีนี้ จึงได้มาปะปนอยู่
ในพระพุทธศาสนา 

2. คุณค่าและอิทธิพลของประเพณีทำบุญอุทิศของกลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสาน 
ประเพณีทำบุญอุทิศนี้ เป็นบุญประเพณีที่แสดงถึงความกตัญญูกตเวทิตาจิตต่อกัน

และกัน ซึ่งเป็นความหวังของพ่อแม่ ปู่ ย่า ตา ยาย พระพุทธศาสนาเองกล่าวไว้ว่า “มารดาบิดา
เมื่อเห็นฐานะ 5 ประการนี้แล จึงปรารถนาบุตรผู้เกิดในตระกูลด้วยหวังว่า บุตรที่เราเลี้ยงแล้ว
จักเลี้ยงเรา จักช่วยทำกิจของเรา วงศ์ตระกูลจักดำรงอยู่ได้นาน จักปฏิบัติตนให้สมควรแก่การ
รับทรัพย์มรดก และเมื่อพ่อแม่ตายไปแล้วแล้วจักทำบุญอุทิศให้ มารดาบิดาผู้ฉลาดเมื่อเห็น
ฐานะเหล่านี้จึงปรารถนาบุตร เพราะฉะนั้นบุตรผู้เป็นสัตบุรุษ ผู้สงบเป็นกตัญญูกตเวทีบุคคลเมื่อ



93 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

ระลึกถึงคุณท่านที่ท่านไว้ต่อเราก่อนจึงเลี้ยงมารดาบิดา ช่วยทำกิจของท่าน เชื่อฟังโอวาท 
ตอบสนองพระคุณท่าน ดำรงวงศ์ตระกูลสมกับที่ท่านเป็นบุพการี บุตรผู้มีศรัทธา สมบูรณ์ด้วย
ศีลย่อมเป็นที่สรรเสริญ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 22 ข้อ 39 หน้า 60-61, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

การสร้างความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับหลักคำสอนนี้มุ่งอธิบายให้เห็นว่าผู้อุทิศส่วน
บุญได้ กระทำหน้าที่ของญาติเป็นพลเมืองที่ดีด้วย เพราะได้ทำหน้าที่ครบทุกอย่าง พิธีกรรมใน
ประเพณีทำบุญอุทิศจึงมีจุดมุ่งหมายเพ่ือตอบแทนบุญคุณบรรพบุรุษ พิธีกรรมที่เกิดขึ้นนั้นต้อง
อาศัยการช่วยเหลือ ซึ่งกันและกัน เพ่ือให้เกิดความรักความสามัคคีเพ่ือให้เกิดความเคารพแก่
บรรพบุรุษ และมรดกของ บรรพบุรุษที่ได้สั่งสมถ่ายทอดมา การแสดงออกในประเพณีทำบุญ
อุทิศมีการเซ่นไหว้บูชาผู้ล่วงลับ ไปแล้ว เพราะเชื่อกันว่าหากไม่ปฏิบัติเช่นนั้น วิญญาณที่
ล่องลอยอยู่ก็จะให้โทษแต่ในทางกลับกันถ้าได้ ปฏิบัติเซ่นไหว้บูชาก็จะให้คุณประโยชน์ มีแต่
ความเจริญรุ่งเรือง การปฏิบัติในพิธีกรรมดังกล่าว สะท้อนให้เห็นการเคารพรากเหง้าต้นตระกูล
ของตัวเอง ได้ประโยชน์ทั้งภพนี้และภพหน้า ส่งผลให้เกิด เป็นประเพณีที่ปฏิบัติกันมาอย่าง
ต่อเนื่อง จนกลายเป็นเอกลักษณ์เฉพาะท้องถิ่นของชาวพุทธ เพราะได้แสดงออกถึงความกตัญญู
กตเวทีต่อบรรพบุรุษ แสดงออกถึงความสัมพันธ์ทางจิตใจเป็นสายสัมพันธ์ ของคนในครอบครัว
ที่ลึกซึ้งแม้แต่อยู่กันคนละภพก็มิอาจตัดสายสัมพันธ์นี้ได้จึงเป็นประเพณีที่ปฏิบัติ เพ่ือความสุข
ของคนท่ีมีชีวิตอยู่และเพ่ือความสุขของผู้ที่ละโลกนี้ไปแล้ว 

ดังนั้นประเพณีทำบุญอุทิศเป็นกิจกรรมที่สามารถปฏิบัติได้และอำนวยประโยชน์
ให้แก่บุคคลได้ในชีวิตประจำวัน โดยให้เขารู้สึกว่าเป็นเรื่องใกล้ตัว ที่สามารถประยุกต์ใช้ใน
ชีวิตประจำวันได้ ไม่ใช่เรื่องที่ห่างไกล และไร้คุณค่า จนไม่สามารถปฏิบัติในชีวิตประจำวันได้ ซึ่ง
จุดมุ่งหมายของประเพณีทำบุญอุทิศนั้นมี 7 ลักษณะดังนี้  

(1) เพ่ือแสดงความกตัญญูกตเวทีแก่ผู้มีอุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไปแล้วก็
สามารถทำได ้โดยถวายทักษิณาทานอุทิศส่วนบุญไปให้ 

(2) เพ่ืออุทิศส่วนบุญให้กับเปรต เพราะเป็นภูมิของสัตว์ผู้ต้องเสวยผลกรรมที่เคย
ทำไว้ เมื่อครั้งเป็นมนุษย์เป็นภูมิที่ไร้อาชีพ ขาดอาหาร คอยรับส่วนบุญที่เขาอุทิศให้อย่างเดียว
เท่านั้น  



94  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

(3) เพ่ือการแสดงความอาลัยรัก ผู้มีอุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไปด้วยการร้องไห้
เศร้าโศก คร่ำครวญนั้น มิได้เกิดประโยชน์แต่อย่างใด เพราะไม่สามารถจะเรียกร้องให้ท่าน
เหล่านั้นกลับฟื้นคืน ชีพได้แต่ทักษิณาทานที่บุคคลถวายในพระสงฆ์เท่านั้น ย่อมสำเร็จประโยชน์
แก่ญาติผู้ล่วงลับไปแล้ว  

(4) เพ่ือเป็นกุศโลบายสั่งสอนให้บุคคล มีจิตใจเสียสละ บริจาคทาน เพ่ือ
ประโยชน์ส่วนรวม และเพ่ือสั่งสมบุญไว้ในภายหน้า  

(5) เพ่ือเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของชาวพุทธโดยอาศัยบรรพบุรุษร่ วมกัน
ก่อให้เกิด ความรักความสามัคคีในครอบครัวหมู่วงศาคณาญาติและชุมชน  

(6) เพ่ือส่งเสริมความเป็นสิริมงคลตามหลักมงคลสูตรในพระพุทธศาสนาคือ การ
ส่งเสริมให้เลี้ยงดูบิดามารดา เมื่อบิดามารดาล่วงลับไป ลูกหลานก็สมควรที่จะแสดงความกตัญญู 
กตเวทีด้วยการทำบุญอุทิศส่วนบุญไปให้  

(7) เพ่ือเป็นบรรทัดฐานทางสังคม ให้คนในสังคมได้แสดงออกถึงความกตัญญู
กตเวทีต่อ ผู้มีพระคุณทั้งหลาย อาทิพ่อ แม่ บรรพบุรุษผู้ก่อกำเนิดชีวิตลูกหลาน แล้วเลี้ยงดูอุ้มชู
จนสามารถเลี้ยง ดูตนเองได้และแสดงความเคารพต่อผู้มีพระคุณต่อตนเอง  

จะเห็นได้ว่า คนโบราณมีความเชื่อว่า ในประเพณีทำบุญอุทิศนี้หากลูกหลาน คนใด
ไม่ทำบุญไปให้ ไม่จัดสำรับเซ่นไหว้หรือไม่ไปร่วมพิธีกรรม โดยไม่มีเหตุผลอันสมควร ผีบรรพ
บุรุษอาจไม่พอใจ และอาจจะโยงไปเป็นเหตุให้ทำมาหากินไม่ราบรื่น เพราะถูกเปรตที่เป็นญาติ
สาปแช่ง จิตใจเกิดความกังวลไม่เป็นสุข ด้วยความเชื่ออย่างนี้ทุกคนจึงพยายามไปร่วม หรือไม่ก็
จัดเครื่องเซ่นไหว้ที่บ้านของตน ถึงจะมีภาระกิจมากมายอย่างไร เมื่อวันนี้มาถึงจะต้องไปร่วมมี
ส่วนร่วมให้ได้แล้ว ความเป็นสิริมงคลก็จะเกิดขึ้นแก่ตน และครอบครัวมีความเจริญรุ่งเรืองใน
หน้าที่การงาน นอกจากนี้ยังเป็นพิธีกรรมที่ก่อให้เกิดการประสานสัมพันธ์อันแน่นแฟ้นของญาติ
ที่เป็นทั้งพ่ีน้องร่วมสายโลหิต ทำให้เห็นบทบาท และหน้าที่ของพิธีกรรม ที่เกิดจากความเชื่อ
เกี่ยวกับผีบรรพบุรุษว่า เป็นพิธีกรรมที่ทำขึ้นเพ่ือ จุดมุ่งหมายที่สนองความต้องการ และเป็น
เครื่องมือในการควบคุมความประพฤติของคนในสังคม เพ่ือเป็นแนวทางปฏิบัติอีกด้วย 
 

 



95 Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.2 (May - August 2022) 

สรุป 
กลุ่มชาติพันธุ์ไทยอีสานมีคติความเชื่อที่ว่า คนเราเมื่อสิ้นชีพไปเบื้องต้นย่อมอาศัยบุญ

กรรมที่ตนเองสร้างไว้ หากไม่มีผลแห่งบุญ ก็ต้องอาศัยผู้ยังมีชีวิตอยู่ทำบุญอุทิศไปให้ กลุ่มชาติ
พันธุ์ไทยอีสานมีความเชื่อว่า ขณะที่ญาติบนมนุษย์โลกทำบุญอุทิศไปให้พวกเปรตหรือสัตว์นรกผู้
ที่ล่วงลับไปแล้วนั้น และพวกเปรตเหล่านั้นเมื่อได้รับส่วนแห่งบุญก็จะอวยพรให้ลูกหลานอยู่เย็น
เป็นสุข มีความอุดมสมบูรณ์ด้วยสิ่งที่ต้องการและปรารถนา ในทางตรงข้าม ถ้าหากว่ามาแล้ว
เกิดไม่ได้ส่วนบุญอะไรเลย ก็จะน้อยเนื้อต่ำใจว่า ลูกหลานไม่ใส่ใจ ก็จะสาปแช่งลูกหลาน ทำให้
น่ายำเกรงต่อโทษทัณฑ์ในการทอดทิ้งผู้มีพระคุณโดยเฉพาะพ่อแม่ ญาติสายโลหิต ควรได้รับการ
เอาใจใส่จากลูกหลาน ทั้งในขณะยังมีชีวิตอยู่ และหลังจากท่ีตายไปแล้ว 

ดังนั้น ประเพณีทำบุญอุทิศ จึงเป็นกิจกรรมที่สามารถปฏิบัติได้และอำนวย
ประโยชน์ให้แก่บุคคลได้ในชีวิตประจำวัน โดยให้เขารู้สึกว่าเป็นเรื่องใกล้ตัว ซึ่งจุดมุ่งหมาย  7  
ประการด้วยกัน คือ (1) เพ่ือแสดงความกตัญญูกตเวที (2) เพื่ออุทิศส่วนบุญให้กับเปรต (3) เพ่ือ
การแสดงความอาลัยรักผู้มีอุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไป  (4) เพ่ือเป็นกุศโลบายให้มีจิตใจ
เสียสละ (5) เพ่ือสร้างความรักความสามัคคีในครอบครัวหมู่วงศาคณาญาติและชุมชน  (6) เพ่ือ
ส่งเสริมความเป็นสิริมงคล และ (7) เพ่ือเป็นบรรทัดฐานทางสังคม  

 
เอกสารอ้างอิง 
จันทร์ ไพจิตร. (2520). ประมวลพิธีมงคลไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ไทยวัฒนาพานิช. 
ชวินทร์ สระคำ, จำลอง สารพัดนึก. (2538). พจนานุกรม บาลีไทย. กรุงเทพมหานคร: บริษัท

ประยูรวงศ ์พริ้นท์ติ้ง. 
แปลก สนธิรักษ์. (2520). พิธีกรรมและประเพณีไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ไทยวัฒนา

พานิช. 
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาสภิกขุ). (2531).  สันติภาพของโลก. ไชยา: ธรรมทานมูลนิธิ. 
พระธรรมปิฎก (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2539). เรื่องน่ารู้และเกี่ยวกับพิธีศพและพุทธภาษิตชีวิต

และความตาย. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 



96  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2551). ถ้ารู้จักพระพุทธศาสนาความสุขก็มาทันที .
กรุงเทพมหานคร: บริษัท พิมพ์สวย จำกัด. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2549). สุขภาวะองค์รวมแนวพุทธ. กรุงเทพมหานคร: โรง
พิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พระโมคคัลลานเถระ . (2538). คัมภีร์อภิธานวรรณนา . แปลและเรียบเรียงจากคัมภีร์
อภิธานัปปทีปีกา. แปลโดย พระมหาสมปอง มุทิโต. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์
สุขภาพใจ. 

พระสิริมังคลาจารย์. (2539). มงคลตฺถทีปนี ทุติโย ภาโค. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราช
วิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 2500. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2532). อรรถกถาภาษาบาลี   ฉบับมหาจุฬาอฏฺ กถา. 
กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สุเมธ เมธาวิทยกุล. (2532). สังกัปพิธีกรรม. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดี้ยนสโตร์. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2539). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน . กรุงเทพมหานคร: อักษร

เจริญทัศน์. 
อนันตศักดิ์ พลแก้วเกษ. (2022). บุญข้าวสาก บุญข้าวประดับดิน: การสร้างความพันธ์ในเครือ

ญาติของคนอีสาน. 22 (1) : 197. 
 

 

 


