
วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน ์ 
Journal of MCU Buddhist Review 

Print ISSN: 2586-8144 Online ISSN: 2730-339X 
ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 3 กันยายน-ธันวาคม 2565 Vol. 6 No.3 September-December 2022 

วัตถุประสงค ์
1. เพ่ือเผยแพร่ผลงานบทความวิชาการและบทความวิจัย บทความทั่วไป และวิจารณ์

หนังสือที่เก่ียวข้องกับพระพุทธศาสนา บาลีสันสกฤต ศาสนาและปรัชญา 
2. เพ่ือเป็นสื่อกลางในการแลกเปลี่ยนองค์ความรู้ทางการวิจัยและวิชาการสาขา

เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา บาลีสันสกฤต ศาสนาและปรัชญา 
3. เพ่ือส่งเสริมพัฒนาผลงานวิชาการด้านพระพุทธศาสนา บาลีสันสกฤต ศาสนาและ

ปรชัญาทัง้ในและต่างประเทศ 
 

 บทความที่พิมพ์ในวารสารนี้ เป็นบทความด้านพระพุทธศาสนา บาลีสันสกฤต 
ศาสนาและปรัชญา ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของศาสตร์ในสาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ 
 ผู้เขียนบทความจะต้องปฏิบัติตามหลักเกณฑ์การเสนอบทความวิชาการหรือ
บทความวิจัยตามหลักจรรยาบรรณของนักวิชาการ เพ่ือพิมพ์เผยแพร่ในวารสาร มจร พุทธ
ศาสตร์ปริทรรศน์ 
 การพิจารณาคุณภาพ บทความที่ตีพิมพ์ลงวารสารได้ผ่านการพิจารณาและประเมิน
คุณภาพโดยผู้ทรงคุณวุฒิ (Peer review) จากภายในและภายนอกมหาวิทยาลัย มีกำหนดการ
เผยแพร่ ปีละ 3 ฉบับ (ราย 4 เดือน) ผลงานที่ส่งมาจะต้องไม่เคยเสนอหรือกำลังเสนอตีพิมพ์ใน
วารสารวิชาการใดมาก่อน 
 ผลการศึกษาที่ค้นพบหรือทรรศนะที่ปรากฏในวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ 
ถือเป็นความรับผิดชอบของผู้ เขียนบทความ และไม่ถือว่าเป็นความรับผิดชอบของกอง
บรรณาธิการวารสาร มจร  พุทธศาสตร์ปริทรรศน์แต่อย่างใด 
 



ข  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
เจ้าของ 

คณะพุทธศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  เลขที่ 79 หมู่ 1  
ถนนพหลโยธินตำบลลำไทร  อำเภอวังน้อย  จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 13170  
โทรศัพท์  035-248-000,  035-354-711  โทรสาร 035-248-006  

 
 

 
 

 
 



ค Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.3 (September - December 2022) 

 
คณะกรรมการที่ปรึกษาวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน ์

พระธรรมวัชรบัณฑิต (สมจินต์ สมฺมาปญฺโ ), ศ.ดร.  ประธานที่ปรึกษา 
พระเทพปวรเมธี (ประสิทธิ์ พฺรหฺมรํสี), รศ.ดร.  ที่ปรึกษา 
พระเทพวิสุทธิมุนี วิ. (บุญชิด าณสํวโร) รศ.ดร.  ที่ปรึกษา 
พระเทพเวที (พล อาภากโร), รศ.ดร.   ที่ปรึกษา 
พระเทพวัชราจารย์ (เทียบ สิริ าโณ), รศ.ดร.  ที่ปรึกษา 
พระสุธีรัตนบัณฑิต (สุทิตย์ อาภากโร), รศ.ดร.  ที่ปรึกษา 
พระสุวรรณเมธาภรณ์, ผศ.    ทีปรึกษา 
ศ.ดร. จำนงค ์อดิวัฒนสิทธิ์    ที่ปรึกษา 
ศ.ดร. วัชระ งามจิตรเจริญ    ที่ปรึกษา 
ผศ.ดร. สุรสิทธิ์ ไทยรัตน์    ที่ปรึกษา 
รศ.ดร. สำเนียง เลื่อมใส    ที่ปรึกษา 
ดร. พิพัฒน์ ยอดพฤติการ    ที่ปรึกษา 

 
บรรณาธิการ 

รศ.ดร. ณัทธีร์ ศรีดี  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

กองบรรณาธกิาร 
พระเมธีวรญาณ, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน, ผศ. ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาบุญเกิด ปญฺ าปวุฑฺฒี, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหายุทธนา นรเชฏโ , ผศ. ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหามงคลกานต์ ตธมฺโม,ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระศรีวินยาภรณ์, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
พระมหาอดิเดช สติวโร, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี, ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ศ.ดร. วัชระ งามจิตรเจริญ  มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
รศ.ดร. ประเวศ อินทองปาน มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
รศ.ดร. สำเนียง เลื่อมใส  มหาวิทยาลัยศิลปากร 



ง  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
รศ.ดร. ธีรโชติ เกิดแก้ว  มหาวิทยาลัยหวัเฉียวเฉลิมพระเกียรติ 
รศ.ดร. กฤต ศรียะอาจ  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
รศ.ดร. สุวิญ รักสัตย ์  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
รศ.ดร. ศุภกาญจน์ วิชานาติ มหาวิทยาลัยราชภัฎพระนคร 
ผศ.ดร. มนตรี สิระโรจนานันท์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
ผศ.ดร. วุฒินันท์ กันทะเตียน มหาวิทยาลัยมหิดล 
ผศ.ดร. หอมหวล บัวระภา  มหาวิทยาลัยขอนแก่น 
ผศ.ดร. สมบัติ มั่งมีสุขศิริ  มหาวิทยาลัยศิลปากร 
ดร. ภัทรชัย อุทาพันธ์  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  

 
ผู้ทรงคุณวุฒิพิจารณากลั่นกรองบทความ (Peer Review) 
สาขาวิชาพระพุทธศาสนาและสาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา 

1. พระธรรมวัชรบัณฑิต, ศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
2. พระสุธีรัตนบัณฑิต, รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
3. พระมหาสมบูรณ์ วุฑฺฒิกโร, รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
4. พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลัย 
5. พระเมธีวรญาณ, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
6. พระมหาสุรศักดิ์ ปจฺจนฺตเสโน, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
7. พระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน, ผศ.ดร.   มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
8. พระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
9. พระมหายุทธนา นรเชฏฺโ , ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
10. พระมหาอดิเดช สติวโร, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
11. ศ.พิเศษ รท. ดร. บรรจบ บรรณรุจิ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
12. รศ.ดร. ปรุตม์ บุญศรตัีน มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
13. รศ.ดร. ศุภกาญจน์ วิชานาติ มหาวิทยาลัยราชภัฎพระนคร 
14. รศ.ดร. สุเทพ พรมเลิศ  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
15. รศ.ดร. ประพันธ์ ศุภษร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
16. ผศ.ดร. หอมหวล บัวระภา มหาวิทยาลัยขอนแก่น 
17. ผศ.ดร. วุฒินันท์ กันทะเตียน มหาวิทยาลัยมหิดล 
18. ผศ.ดร. มนตรี สิระโรจนานันท์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 



จ Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.3 (September - December 2022) 

 
19. ผศ.ดร. ปราโมทย์ ยอดแก้ว มหาวิทยาลัยสวนดุสิต 
20. ผศ.ดร. อุทัย สติมั่น  มหาวิทยาลัยสวนดุสิต 
21. ผศ.ดร. ณกมล ปุญชเขตต์ทิกุล มหาวิทยาลัยราชภัฎพระนคร 
22. ดร.อธิเทพ ผาทา  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
สาขาวิชาศาสนาและปรัชญา/สาขาวิชาศาสนาเปรียบเทียบ 

1. ศ. พิเศษ จำนงค์ ทองประเสริฐ ราชบัณฑิต 
2. ศ. พิเศษ อดิศักดิ์ ทองบุญ ราชบัณฑิต 
3. พระเทพปวรเมธี, รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
4. พระเทพวิสุทธิมุนี วิ., รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
5. พระครูโกศลศาสนบัณฑิต, รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
6. พระศรีรัตโนบล, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
7. พระศรีศาสนบัณฑิต, ผศ. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 
8. พระครูวินัยธรสมุทร ถาวรธมฺโม, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
9. พระมหาพรชัย สิริวโร, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
10. พระมหาสมพงษ์ คุณากโร, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
11. พระมหามงคลกานต์ ตธมฺโม, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
12. พระมหาจรูญ กิตฺติปญฺโ , ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
13. ศ.ดร. กีรติ บุญเจือ  มหาวิทยาลัยเซ็นต์จอห์น 
14. ศ.ดร. สมภาร พรมทา  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 
15. ศ.ดร. วัชระ งามจิตรเจริญ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
16. รศ.ดร. ประเวศ อินทองปาน มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
17. รศ. พิเชษฐ์ กาลามเกษตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล 
18. รศ.ดร.กฤต ศรียะอาจ  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
19. ผศ.ดร. ชาญณรงค์ บุญหนุน มหาวิทยาลัยศิลปากร 
20. ผศ.ดร. แสวง นิลนามะ  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
21. ผศ.ดร. คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 
สาขาวิชาบาลีและสันสกฤต 

1. พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช)  ราชบัณฑิต 
2. ผศ.ดร. จิรพัฒน์ ประพันธ์วิทยา  ราชบัณฑิต 



ฉ  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
3. พระเทพสุวรรณเมธี, รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
4. พระราชปริยัติมุนี, รศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
5. พระมหาฉัตรชัย สุฉตฺตชโย, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
6. พระมหาบุญเกิด ปญฺ าปวุฑฺฒี, ผศ.ดร.มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
7. รศ.ดร. เวทย์ บรรณกรกุล มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
8. รศ.ดร. สำเนียง เลื่อมใส  มหาวิทยาลัยศิลปากร 
9. รศ.ดร. ปรมัตถ์ คำเอก   มหาวิทยาลัยศิลปากร 
10. รศ.ดร. จำนง คันธิก  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
11. รศ.ดร. ประเทือง ทินรัตน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
12. รศ.ดร. โกวิท พิมพวง  มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
13. ผศ.ดร. สุรสิทธิ์ ไทยรัตน์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
14. ผศ.ดร. สมหวัง แก้วสุฟอง มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
15. ผศ.ดร. สมควร นิยมวงษ ์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
16. ผศ.ดร. ชัยณรงค์ กลิ่นน้อย มหาวิทยาลัยศิลปากร 

 
 

 
 



ช Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.3 (September - December 2022) 

 
บทบรรณาธิการ 

 
 วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ ฉบับนี้เป็นปีที่ 6 ฉบับที่ 3 นับเป็นฉบับที่ 12 

ที่ทางคณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ได้ดำเนินการจัดพิมพ์
วารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนาออกเผยแพร่สู่สาธารณชน โดยมีวัตถุประสงค์สำคัญ คือ
เพ่ือเผยแพร่ผลงานทางวิชาการของผู้บริหาร คณาจารย์ และนิสิตระดับบัณฑิตศึกษาของคณะ
พุทธศาสตร์ และนิสิตของคณะอ่ืนๆ ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  ตลอดจน
นักวิชาการด้านพระพุทธศาสนาภายนอกของมหาวิทยาลัย ในวารสารฉบับนี้ประกอบด้วย 
บทความวิจัย บทความวิชาการและบทวิจารณ์หนังสือ ดังนี้ 

 
บทความวิจัยเรื่องที ่1  เรื่อง “เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพตามแนวคิด “โลกสาม

มิติ” โดย พัชร รุจิรานันท์ และสมบัติ  สมศรีพลอย ผลการวิจัยพบว่า องค์ประกอบของเรื่อง
เล่าองค์จตุคามรามเทพนั้น ตัวละครหลัก คือ องค์จตุคามรามเทพ มีคุณลักษณะประกอบด้วย
ตำนาน พิธีกรรม และสื่อใหม่  เป็นวีรบุรุษที่สามารถรบชนะอาณาจักรชวา และเป็น
พระมหากษัตริย์ที่ยิ่งใหญ่ในอาณาจักรสุวรรณภูมิ–ศรีวิชัย มีบุญญาบารมี อิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ 
ทั้งพุทธานุภาพและฤทธานุภาพ สามารถดลบันดาลให้เกิดเมฆบังพระอาทิตย์และพายุฝนใน
ขณะที่ประกอบพิธีบวงสรวงองค์จตุคามรามเทพ-ตาขุนโหร เป็นเทพยดาที่ขจัดความแห้งแล้ง
ให้แก่ระบบเกษตรกรรมและสร้างความสำเร็จในการประกอบธุรกิจ   โครงเรื่องความขัดแย้ง
ระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ ปรากฏอยู่ในตำนานท้าวพังพะกาฬ ความขัดแย้งระหว่างมนุษย์กับ
สิ่งแวดล้อม ปรากฏอยู่ในเรื่องเล่าพระจตุคามรามเทพนาคปรก 9 เศียร ส่วนในพิธีกรรมไม่
ปรากฏความขัดแย้งมีเฉพาะการแสดงปาฏิหาริย์เท่านั้น ฉากของตำนานและสื่อใหม่ คือ เมือง
นครศรีธรรมราช ส่วนพิธีกรรม คือ มณฑลพิธีการบวงสรวงองค์จตุคามรามเทพ-ตาขุนโหร เรื่อง
เล่าองค์จตุคามรามเทพดังกล่าว ตรงตามแนวคิดโลกสามมิติ ส่วนใหญ่เป็นมิติเทพปกรณัมหรือ
เหนือโลก ได้แก่ องค์จตุคามรามเทพซึ่งเป็นเทพเจ้าที่มีบทบาทในฐานะผู้วิเศษและวีรบุรุษ ในมิติ
ปัจเจกบุคคล เรื่องเล่านำไปสู่ความเชื่อ ความศรัทธาของประชาชนแต่ละบุคคล เช่น การ
ประกอบพิธีกรรม การจัดสร้างวัตถุมงคลรูปแบบต่างและการสร้างประติมากรรมรูปเคารพองค์
จตุคามรามเทพนาคปรก 9 เศียร ที่นำไปบูชาเพ่ือขจัดความแห้งแล้งเป็นที่นิยมของบรรดา
เกษตรกร และบูชาเพ่ือการทำธุรกิจในโลกทุนนิยมให้ประสบความสำเร็จ และมิติสังคมและ
วัฒนธรรม จากเรื่องเล่าที่แสดงอภินิหารต่าง ๆ นำไปสู่ความเชื่อความศรัทธาของสังคม จึงมีการ



ซ  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
ประกอบพิธีกรรมบวงสรวงและเกิดวัฒนธรรมการสร้างและปลุกเสกวัตถุมงคลจตุคามรามเทพ
ในรูปแบบเครื่องรางของขลังต่าง ๆ 

 
 บทความวิจัยเรื่องที่ 2 เรื่อง “การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการส่งเสริมสุข

ภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่าน ในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19” โดย สิริ
วรรณ มิตต์สัตย์สิริกุล ผลการวิจัยพบว่า การส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงวัยวัยจังหวัดน่านใน
สถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 (COVID-19) ได้แก่ 1) ด้านสุขภาวะทางกาย คือ 
ส่งเสริมการดูแลร่างกายให้สมบูรณ์แข็งแรง และการรับประทานอาหารที่มีประโยชน์ เป็นต้น 2) 
ด้านสุขภาวะทางจิตใจ คือ การมีสุขภาพจิตที่ดี แจ่มใส ไม่เครียดกับสภาวการณ์ของโรคโควิด-
19 ที่เกิดขึ้น หรือการหาเวลาทำในสิ่งที่ตนเองชอบทำแล้วเพลิดเพลินและมีความสุข 3) ด้านสุข
ภาวะทางสังคม คือ การปรับเปลี่ยนพฤติกรรมสู่ชีวิตวิถีใหม่ ปรับการติดต่อสื่อสารระหว่าง
บุคคลมาใช้การสื่อสารทาง social 4) ด้านสุขภาวะทางจิตวิญญาณหรือ  ปญญา คือ ส่งเสริมให้
รู้เท่าทันโรคและแก้ไขปัญหาด้วยปัญญา การจัดการกับความเครียด การทำกิจกรรมครอบครัว
การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่าน พบว่า การนำ
หลักภาวนา 4 ไปปรับใช้จะทำให้ผู้สูงอายุมีคุณภาพชีวิตที่ดีทั้งด้านกาย ศีล จิต และปัญญา 
ดังนี้คือ 1) กายภาวนา การมีคุณภาพชีวิตที่ดีจะช่วยส่งเสริมให้มีอายุที่ยืนยาว ปราศจากโรคภัย
ต่าง ๆ 2) ศีลภาวนา การเสริมสร้างสมาธิและรักษาศีล ซ่ึงศีลจะช่วยรักษาชีวิต 3) จิตภาวนา 
การส่งเสริมจิตใจของผู้สูงอายุให้เจริญงอกงาม มีเมตตา ความรัก ความเป็นมิตร ความปรารถนา
ดีทั้งตนเองและผู้อ่ืน 4) ปัญญาภาวนา ศึกษาเรียนรู้ให้รู้แจ้ง เป็นผู้ที่รู้วิธีแก้ไขปัญหาด้วยปัญญา 

 
บทความวิจัยเรื่องที่ 3 เรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องวัวลัมบูใน

ศาสนาพราหมณ์ -ฮินดูของกลุ่มชาติพันธุ์บาหลีประเทศอินโดนีเซียกับนกหัสดีลิงค์ ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท จังหวัดอุบลราชธานี” โดย ปาณิศา มีแสง ผลการวิจัยพบว่า 
บทความวิจัยเรื่องนี้ มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ (1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่อง  “วัวลัมบู”  ใน 
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู (2) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่อง “นกหัสดีลิงค์” ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
(3)  ศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่อง  “วัวลัมบู”  ใน ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู  และ แนวคิดเรื่อง  
“นกหัสดีลิงค์” ในพระพุทธศาสนาเถรวาท ด้วยวิธีการศึกษาเอกสารและการสัมภาษณ์ ผล
การศึกษาพบว่า พิธีกรรมชาวบาหลี “วัวลัมบู”รูปแบบพิธีเผาศพ ศิลปกรรมที่สะท้อน
กระบวนการทางสังคมพิธีกรรมเผาศพของกลุ่มคนที่เชื่อในเรื่องเทพเจ้า จิตวิญญาณ และชีวิตที่
รวมเป็นหนึ่งของสังคมและวัฒนธรรมบาหลีการเชื่อมโยงสร้างเรื่องราวว่า วัว คือเทพเจ้าที่จะนำ
คนตายไปสู่สวรรค์ คนบาหลีเชื่อเรื่องการกลับชาติมาเกิดใหม่ คติความเชื่อนี้ได้มีความเชื่อ



ฌ Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.3 (September - December 2022) 

 
สอดคล้องกับนกหัสดีลิงค์กับพิธีเผาศพอันเป็นความเชื่อที่เกิดขึ้นต่อเนื่องมาจากการผสมผสาน
ความเชื่อของศาสนาพุทธ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู อันเกี่ยวเนื่องในความเชื่อของไตรภูมิ การ
สร้างเมรุเป็นรูปนกหัสดีลิงค์ในงานพิธีปลงศพชนชั้นเจ้านายและพระเถระชั้นผู้ใหญ่ตามคตินิยม
โบราณของชาวอีสานนั้นจึงมีรากฐานมาจากคติความเชื่อที่ว่า นกหัสดีลิงค์ คือสัตว์ในอุตตรกุรุ
ทวีป อีกคติความเชื่อหนึ่งที่ว่า นกหัสดีลิงค์คือสัตว์หิมพานต์ เป็นนกใหญ่ที่มีพละกำลังมาก
สมควรที่จะเป็นพาหนะของเจ้านายผู้สูงศักดิ์และพระเถระชั้นผู้ใหญ่นำดวงวิญญาณขึ้นสู่สรวง
สวรรค์ตามความเชื่อในทั้งสองศาสนา 

 
บทความวิจัยเรื่องที่  4 เรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบการเผยแผ่

พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์กับการเผยแผ่คริสต์ศาสนาของบาทหลวงเพื่อพัฒนาคุณภาพ
ชีวิตในจังหวัดหนองบัวลำภู” โดย พระครูโกวิทสุตาภรณ์ และผศ.ดร.แสวง นิลนามะ
ผลการวิจัยพบว่า ศูนย์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาประจำจังหวัดหนองบัวลำภู ได้กำหนด
หลักการในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เพ่ือที่จะส่งเสริมการเผยแผ่พระพุทธศาสนา พัฒนา
บุคลากรผู้เผยแผ่เพ่ือนำหลักธรรมสู่สังคมและประชาชนอย่างมีคุณภาพ และปฏิบัติตามวิธีการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์นักเผยแผ่ในจังหวัดหนองบัวลำภู มีอยู่ 2 หลักใหญ่ ๆ คือ 
เผยแผ่ประจำที่และเผยแผ่เคลื่อนที่ ศาสนาจักรมุ่งส่งเสริมศักดิ์ศรีมนุษย์ผู้มีภาพลักษณ์ของพระ
เจ้าและได้รับการไถ่กู้ โดยเน้นการสร้างเสริมสถาบันครอบครัวและชุนชนท้องถิ่นให้เข้มแข็ง ให้
ความสำคัญกับฆราวาสในการช่วยเหลือเกื้อกูลกันอย่างแท้จริง ดำเนินชีวิตด้วยคุณค่าที่ดีงาม 
และด้วยกระแสคุณค่าทางวัฒนธรรมที่นำไปสู่ความรักตามจิตตารมณ์ของพระเยซูคริสต์เจ้า 
จะต้องสอดคล้องสัมพันธ์กับการแพร่ธรรมและการอภิบาลอย่างมีดุลยภาพ ครอบคลุมทุกมิติ
ชีวิตอย่างผสมกลมกลืนกัน ทั้งฝ่ายจิตวิญญาณและฝ่ายโลก ทั้งด้านคุณค่าทางศาสนา ศีลธรรม 
สังคมวัฒนธรรม สิ่งแวดล้อมและการเมือง  พระสงฆ์และบาทหลวงในจังหวัดหนองบัวลำภู ได้
ใช้หลักศาสนาในการพัฒนาคุณภาพชีวิต 3 ด้าน คือ 1) สร้างเครือข่ายศาสนิกสัมพันธ์ 2) 
ส่งเสริมทางดา้นจิตใจ เป็นหลักสำคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิต 3) รักษาวัฒนธรรมอันดี  

 
บทความวิจัยเรื่องที่ 5 เรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคม

ของชาวพุทธกับชาวมุสลิม: กรณีศึกษาชุมชนบ้านคลองบางตะเคียนตำบลบางโฉลง อำเภอ
บางพลี จังหวัดสมุทรปราการ” โดย พระครูปลัดภาณุวัฒน์ วฑฺฒธมโม (พลอยทรัพย์) และ
พระมหามงคลกานต์ ตธมฺโม, ผศ.ดร. ผลการวิจัยพบว่า วิถีปฏิบัติในพระพุทธศาสนาคือ 
ศีลธรรม จารีตประเพณี คำสั่งสอนในทางศาสนา ที่ศาสดาผู้ประกาศศาสนาได้นำมาเผยแผ่ สอนให้
มนุษย์ได้ประพฤติตามทั้งข้อที่ควรและไม่ควรประพฤติตามคือ ข้อที่ทรงอนุญาตได้แก่ กุศลธรรม



ญ  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
ความดีและในข้อที่ทรงห้ามเช่น ศีล 5 เป็นต้น และอกุศลธรรมความชั่วต่าง ๆ ที่เกิดจากการกระทำ
ทางกาย วาจา และทางใจ ส่วนวิถีปฏิบัติทางศาสนาในศาสนาอิสลาม คือ ปฏิบัติตนตามหลักการ 3 
ประการ คือ 1) หลักการศรัทธา 2) หลักการปฏิบัติ และ 3) หลักคุณธรรมการศรัทธาในศาสนา
อิสลาม และความศรัทธาของภายในหัวใจ ไม่มีใครมีอำนาจที่จะทำอะไรได้ นอกเหนือจากอัลลอฮฺ 
องค์เดียวเท่านั้น วิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน เน้นหลักการ ๓ 
ประการ คือ 1) การทำหน้าทีข่องตนเองให้สมบูรณ์ รู้ว่าตนคือใคร ควรมีบทบาทอย่างไร 2) เข้าใจวิถี
ปฏิบัติทางศาสนาของผู้อ่ืน 3) สละประโยชน์ส่วนตัวเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม การเป็นผู้นำของชุมชน 
ต้องมีความเป็นผู้นำที่ทำจริง ทำให้เห็นเพ่ือประโยชน์ต่อส่วนรวม ส่วนวิถีปฏิบัติทางศาสนาในทัศนะ
ของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน จังหวัดสมุทรปราการ พบว่า การทำหน้าที่ของตนให้
สมบูรณ์ เป็นการสร้างเหตุแห่งความสุข คือสงบ สันติ เบิกบานใจ ความสุขจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อเรา
ได้ปฏิบัติตามความเชื่อของหลักการ ชาวพุทธกับชาวมุสลิมที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้านคลองบาง
ตะเคียนนั้น มีวิถีชีวิตอยู่อย่างสันติสุข ไร้ความขัดแย้งทางศาสนา มีความแตกต่างกันเพียงความ
ศรัทธาในศาสนาของตน ไม่ก้าวล่วงวิถีปฏิบัติทางศาสนาของบุคคลอ่ืน ดังนั้น การรู้จักเอาใจเขามา
ใส่ใจเรา และการลงมือทำกิจกรรมร่วมกัน จึงเป็นการเชื่อมประสานให้มนุษย์เข้าใจซึ่งเหตุและผล
ของกันและกัน 

 
บทความวิจัยเรื่องที่ 6 เรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับ

ชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี” 
โดย พระครูปลัดวัลลภ วชิรวํโส (เดชผิว) และรศ. ดร.กฤต ศรียะอาจ ผลการวิจัยพบว่า ความ
เชื่อนั้นสนับสนุนให้คนเราเกิดความคิดที่จะสร้างหลักประกันความเชื่อของตนเอง จึงมีการ
กำหนดเกณฑ์แห่งชีวิตหลังความตายต้องมีพิธีการรองรับเพ่ือให้ผู้ไปสู่โลกหน้ามีภพอยู่อาศัย 
โดยเฉพาะความเชื่อของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร  บุญประเพณีเกี่ยวกับชีวิตหลังความ
ตายของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร มีรูปแบบการประกอบพิธีคล้ายกัน 2 ส่วน คือ ส่วนที่
หนึ่งเป็นการเตรียมวัตถุทานเพื่อถวายพระสงฆ์แล้วอุทิศส่วนบุญให้ญาติที่เสียชีวิตไปแล้วตามคติ
ความเชื่อในทางพระพุทธศาสนา ส่วนที่สองเป็นการทำเครื่องเซ่นไหว้เพ่ือบูชาผีต่าง ๆ โดยคติ
ที่ว่า ผีนั้น ๆ จะสามารถท่ีจะมาหยิบฉวยเอาวัตถุเหล่านั้นคืนเมืองเปรตได้ ส่วนนัยที่ต่างกันก็อยู่
ที่รูปแบบในการประกอบพิธีอันขึ้นอยู่กับท้องถิ่นนั้น ๆ  บุญประเพณีทั้ง 2 นั้น แสดงให้
ความเห็นของตัววัฒนธรรมของ 2 กลุ่ม นี้ว่ามีความเหมือนกัน ไปแนวทางเดียวกัน ตัวพิธีกรรม
นี้ทำขึ้นเพ่ือ 1) อุทิศผลบุญแก่ผู้ล่วงลับ 2) แสดงความกตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณ 3) มีความ
เชื่อว่าท่านผู้ล่วงลับจะได้ผลบุญและมีความสุขในสุคติภูมิ มีความเชื่อไปแนวทางเดียวกันหมด ก็
เพ่ือเป็นการอุทิศผลให้กับผู้ล่วงลับเป็นหลักการสำคัญ 



ฎ Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.3 (September - December 2022) 

 
 

 บทความวิจัยเรื่องที่ 7 เรื่อง “การวิเคราะห์กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก” โดย พรพิมล  จอโภชาอุดม, พระเมธีวรญาณ , ผศ.ดร.  
พระมหาอดิเดช สติวโร, ผศ.ดร. และรศ.ดร.สุเทพ พรมเลิศ ผลการวิจัยพบว่า 1) ในช่วงที่
พระพุทธเจ้าดำเนินการเผยแผ่พระพุทธศาสนานั้นชมพูทวีปมีศาสนาพราหมณ์ และลัทธิต่าง ๆ 
ซึ่งมีความเชื่อหรือทิฏฐิที่แตกต่างกันถึง 62 ทิฏฐิ ในสมัยนั้นชมพูทวีปแบ่งออกเป็น 16 แคว้น 
ด้านสังคมมีการแบ่งชนชั้นวรรณะ 2) รูปแบบแผนกลยุทธ์สำหรับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ประกอบด้วย วิสัยทัศน์ ภารกิจ ปรัชญา ปณิธาน และกลยุทธ์ที่พระพุทธเจ้าทรงใช้ 3) จากการ
วิเคราะห์กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนา พบปัจจัยที่เก้ือหนุนให้ประสบความสำเร็จ คือ การ
ดำเนินการเป็นระบบและมีขั้นตอน การวางแผนงานที่มีความเป็นไปได้ การวางแผนงานที่เปิด
โอกาสให้ทุกภาคส่วนมีส่วนร่วม มีการบริหารจัดการที่ดี มีผู้ให้การสนับสนุนและปัจจัยสนับสนุน 
โดยมีจุดเด่นของกลยุทธ์ 3 ด้าน ได้แก่ 1) จุดเด่นกลยุทธ์ด้านพุทธานุภาพ 2) จุดเด่นของกลยุทธ์
ด้านธรรมานุภาพ 3) จุดเด่นของกลยุทธ์ด้านสังฆานุภาพ  

 
บทความวิจัยเรื่องที่ 8 เรื่อง “การศึกษารูปลักษณ์ทางสัญญะในพิธีกรรมทางพุทธ

ศาสนาสู่การสื่อความหมายและการแปรรูปใหม่เพื่อสร้างมิติทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญา” 
โดย ศิลาลัย พัดโบกและรองศาสตราจารย์ ดร.ประดิพัทธุ์ เลิศรุจิดำรงค์กุล ผลการวิจัยพบว่า  
การเปลี่ยนจากงานหัตถกรรมให้ดูมีความเป็นศิลปะนั้นสามารถเป็นอะไรได้มากกว่าการสร้าง
วัตถุและรูปทรงต่าง ๆ ที่ใช้ในทางศาสนาที่มาจากการจักสานงานหัตถกรรมถักผ้าโดยใช้รูปแบบ
ที่เคยมีมาตั้งแต่ดั่งเดิมมาประยุกต์ใช้ให้ดูมีความสร้างสรรค์ทันสมัยแต่มีกลิ่นอายของความเป็น
ไทยผสมอยู่ เป็นการสร้างองค์ความรู้ มิติทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญา ในการทำพิธีกรรม 
“กฐิน” สามารถนำไปสู่แนวคิดการออกแบบให้สอดคล้องเข้าถึงคนกับวัฒนธรรมต่างๆได้และยัง
เป็นของตกแต่งที่พักอาศัยได้อีกด้วย เช่น การประดัับตกแต่งข้าวของเครื่องใช้ภายในบ้านซึ่ง
สอดคล้องกับการเป็นอยู ่

 
บทความวิจัยเรื่องที่ 9 เรื่อง “การกระตุ้นความรู้สึกและการรับรู้ในการคัดแยก

ขยะโดยใช้สื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย” โดย วัชรวิชญ์ จิตต์หมื่นไวย และรองศาสตราจารย์ 
ดร. ประดิพัทธุ์ เลิศรุจิดำรงค์กุล ผลการศึกษาพบว่า พฤติกรรมการทิ้งขยะของ “มนุษย์”  
เกิดขึ้นจากทวารทั้ง 6 หรือ อายตนะ 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ส่งผลให้มนุษย์มีความรู้สึก
นึกคิดและการแสดงออกของพฤติกรรม ซึ่งสามารถใช้ “สติ” ควบคุมตามหลักสติปัฏฐาน 4 คือ 
กาย เวทนา จิต ธรรม โดยวิธีการปฏิบัติคือการเอาสติสัมปชัญญะกำหนดอยู่กับปัจจุบันขณะ จึง



ฏ  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
จะเห็นความเปลี่ยนแปลงของสภาวตามความเป็นจริง ของ “สัจธรรม” ดังคำที่ว่า “ไม่เที่ยง 
เป็นทุกข์ ไม่สามารถบังคับบัญชาได้” ดังนั้นเพ่ือสะท้อนภาพจริงของเรื่องราวผ่านมุมมองของ
ความน่าขยะแขยง ผู้วิจัยจึงทดลองสร้างสรรค์ผลงานศิลปะที่เน้นความคิดที่มีนัยยะมากกว่า
สุนทรียะ ชื่อชุดผลงาน “สัตว์-จะ-ธรรม-หรือ-ไม”่ โดยมี “แสง” ส่องผ่านวัตถุจนเกดิเป็น “เงา” 
ของสัตว์และแมลงที่สะท้อนพฤติกรรมการทิ้งขยะของสังคม เพ่ือให้เกิดจิตสำนึก และการ
ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมในการทิ้งขยะและการคัดแยกขยะ 

 
บทความวิจัยเรื่องที่ 10 เรื่อง “โครงการปรุงแต่งผัสสะด้วยศิลปะการออกแบบ

เพื่อความผ่อนคลายกายและจิต” โดย ชญานิศ  เนื้อน่วม และรองศาสตราจารย์ ดร.
ประดิพัทธุ์ เลิศรุจิดำรงค์กุล ผลการศึกษาพบว่า จากการวิเคราะห์ที่ปัญหาและข้อมูลจาก
การศึกษาค้นคว้าทำให้เกิดการสร้างสรรค์ผลงานออกมาทั้งหมด 3 ชิ้น โดยในแต่ละชิ้นถูก
ออกแบบภายใต้แนวความคิดเดียวกันคือ การใช้ภาพของป่าฝนเป็นตัวแทนของการใช้ธรรมชาติ
บำบัดร่วมกับผัสสะต่าง ๆ นอกจากนั้นผลงานในแต่ละชิ้นมีการใช้หินฮาวไลต์ (Howlite) เข้ามา
ช่วยในกดจุดต่าง ๆ และการบำบัดตามความเชื่อที่ว่า หินฮาวไลต์ (Howlite) มีคุณสมบัติที่ช่วย
ทำให้เกิดสมาธิ ทําให้เกิดความเงียบสงบของจิตใจ ช่วยบำบัดอาการนอนไม่หลับ โดยผลงานชิ้น
ที่ 1 คือ พรมกดจุดเท้า สามารถเหยียบเพ่ือกดจุดบนเท้าได้ นอกจากนั้นสามารถนำไปวางไว้ใน
พ้ืนกิจกรรมที่มักนั่งทำกิจกรรมเพ่ือผ่อนคลายก่อนนอนหลับได้ด้วย ผลงานชิ้นที่ 2 คือ ที่กดจุด
มือ สามารถนำมาบีบเพ่ือกดจุดบนฝ่ามือและปลายนิ้ว นอกจากนั้นยังสามารถวางไว้ใต้หมอน
หรือข้างหมอนตอนนอนได้ เพ่ือช่วยให้นอนหลับได้ง่ายขึ้น ผลงานชิ้นที่ 3 คือ ที่กดจุดบริเวณ
ต่างๆบนร่างกาย สามารถนำมาถูหรือกดจุดบริเวณหลังและข้างขาได้ โดยใช้หินฮาวไลท์ 
(Howlite) ถูไปตามแนวของจุดหรือกระดูกจะช่วยทำให้ร่างกายอบอุ่นและคลายกล้ามเนื้อให้
ผ่อนคลายเป็นการเตรียมร่างกายให้พร้อมสำหรับการนอน  โดยผลงานชุดนี้สามารถใช้งานได้
ประสิทธิผลตามที่คาดหวังเอาไว้ แต่ก็ยังคงต้องได้รับการพัฒนาในบางส่วนต่อไปในอนาคต 

 
บทความวิจัยเรื่องที่ 11 เรื่อง “เกณฑ์การวินิจฉัยการอวดอุตตริมนุสธรรมตาม

หลักการในพระไตรปิฎก” โดย พระปราบศึก อุทโย, พระมหาสุรศักดิ์  ปจฺจนฺตเสโน (ประจันต
เสน) และพระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ (กันจู) ผลการวิจัยพบว่า 1) การกล่าวธรรมอันยวดยิ่ง
ของมนุษย์ ได้แก่ ฌาน วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ ญาณ มรรคภาวนา การทำให้แจ้ง การละกิเลส 
ภาวะที่จิตปลอดจากกิเลส ความยินดีในเรือนว่าง นิพพาน และความเป็นพระอริยบุคคล ด้วย
คำพูดหรือการแสดงเลสให้ผู้อื่นทราบ ทั้งทางตรงและโดยอ้อม 2) การที่ภิกษุกล่าวกับผู้อ่ืนว่า ผม
เข้าแล้ว ผมกำลังเข้าอยู่ ผมเข้าอยู่แล้ว ผมมีปกติได้ ผมมีปกติชำนาญ ผมทำให้แจ้งแล้ว ซึ่ง



ฐ Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.3 (September - December 2022) 

 
อาการเหล่านี้ เป็นการอวดอุตตริมนุสธรรมทุกข้อและถ้าผู้ฟังนั้นเชื่อและเข้าใจ ภิกษุผู้นั้นต้อง
อาบัติปาราชิก 3) แนวทางการแก้ไขปัญหาและป้องกันการอวดอุตตริมนุสธรรมในพระไตรปิฎก 
มีแนวทาง 6 ประการ คือ ต้องเกิดความละอายใจ 1 ต้องรู้สิ่งที่จะเป็นอาบัติ 1 ต้องไม่สงสัยแล้ว
ขืนทำ 1 ต้องไม่สำคัญว่าควรในของที่ไม่ควร 1 ต้องไม่สำคัญว่าไม่ควรในของที่ควร 1 และต้องมี
สติไม่หลงลืมสติ 1 ส่วนแนวทางในการป้องกันการอวดอุตตริมนุสธรรมของพระสงฆ์ใน
สังคมไทยปัจจุบัน มีแนวทางการป้องกัน คือ (1) แนวทางระดับบุคคล คือผู้ต้องอาบัติต้องรับผิด
ต่อการกระทำนั้น (2) ระดับองค์กร คณะสงฆ์ต้องมีบทบัญญัติว่าด้วยบทลงโทษผู้กระทำ
ความผิดตามพระธรรมวิจัย และการกล่าวตักเตือนชี้แจงกฎเกณฑ์ในการประพฤติปฏิบัติที่
ถูกต้องเหมาะสม (3) ระดับนโยบาย โดยมีนโยบายทั้งในระดับรัฐและระดับองค์กรสงฆ์ในการ
กำกับดูแลอีกทั้งยังวางกฎเกณฑ์ระเบียบข้อบังคับต่าง ๆ ให้สอดคล้องกันเพ่ือความชัดเจน
ในทางปฏิบัติ 

 
 บทความวิจัยเรื่องที่ 12 เรื่อง “กระบวนการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม” 
โดย พระมหาทัพยา ปิยวณฺโณ (แจ่มจำรัส), สุเทพ พรมเลิศ และพระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน 
(แก้วมณี) ผลการวิจัยพบว่า  1) ปัญญา หมายถึง ความรู้ ความรอบรู้ในกองสังขารตามความเป็น
จริง ปัญญา มี 2 ระดับ ได้แก่ โลกียปัญญา และ โลกุตตรปัญญา ปัญญา มี 3 ประเภท ได้แก่ สุ
ตมยปัญญา จินตามยปัญญา และ ภาวนามยปัญญา 2) ในหลักวุฑฒิธรรมได้กล่าวถึงการเจริญ
ทางปัญญา มี 4 ประการ ได้แก่ สัปปุริสสังเสวะ สัทธัมมสวนะ โยนิโสมนสิการ และธัมมานุธัม
ปฏิบัติ ปัญญา 2 ลำดับแรกเป็นปัญญาที่เกิดจากสุตมยปัญญา ส่วนโยนิโสมนสิการเป็นปัญญาที่
เกิดจากจินตามยปัญญา ปัญญาทั้ง 3 เป็นโลกียปัญญา สำหรับธัมมานุธัมมปฏิบัติเป็นปัญญาที่
เกิดจากภาวนามยปัญญา เป็นโลกุตตรปัญญา 3) การพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรมเริ่มต้นจาก
การเห็นที่ถูกต้อง คือ การพัฒนาปัญญาตามหลักวุฒิธรรมนั้นมาจากการวิเคราะห์ว่า ปัญญาตาม
ความหมายของวุฑฒิธรรมนั้น 2 ลักษณะ คือ ปัญญาภายหลัง (post-knowledge) หรือปัญญาที่มี
มาก่อน (piori-knowledge) ปัญญาที่มีมาก่อนเป็นการอาศัยผู้ อ่ืนทำให้เกิดมีขึ้น การเข้าใจ
ปัญญาที่มีมาก่อนจากวุฑฒิธรรม 2 ข้อแรก แต่หากเป็นปัญญาที่มีภายหลังก็เกิดจากการปฏิบัติ
แล้วสร้างให้มีขึ้น และการพัฒนาปัญญาภายหลังมาจากวุฑฒิธรรม 2 ข้อหลัง 

 
 บทความวิจัยเรื่องที่ 13 เรื่อง “แนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมเพื่ออนุรักษ์
และพัฒนาระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎก” โดย พระไพรัช พุทฺธิสาโร (โพธิ์ประพาฬทอง),
พระมหายุทธนา นรเชฏฺโ  (ศิริวรรณ) และพระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน (แก้วมณี)  ผลการวิจัย
พบว่า 1) นิเวศวิทยาเป็นการศึกษาความสัมพันธ์ของสิ่งมีชีวิตกับปัจจัยแวดล้อมทั้งที่เป็น



ฑ  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
สิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิต ในทางพระพุทธศาสนาพระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับระบบนิเวศเป็น
อย่างมาก เพราะเป็นสถานที่ที่ภิกษุสงฆ์ใช้เป็นที่ปฏิบัติศาสนากิจและเป็นที่อยู่ อาศัย โดยทั่วไป
ระบบนิเวศมี 3 ระบบ ได้แก่ ระบบนิเวศบนบก ในน้ำ และในอากาศ 2) แนวทางการอนุรักษ์
และพัฒนาระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎก พระองค์ทรงกำหนดแนวทางในรูปแบบการ
อนุญาตและข้อห้าม 3) แนวทางการพัฒนาระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎกนั้นต้องอาศัย
หลักธรรมที่เป็นพ้ืนฐานในการพัฒนาตนเองและสังคมมาประยุกต์ใช้โดยนำสภาพแวดล้อมของ
ระบบนิเวศบนบก  ในน้ำ และในอากาศที่เหมาะสมและสอดคล้องกับหลักธรรมในหลักภาวนา 4 
และหลักสัปปายะ 7 มาเป็นเครื่องมือช่วยสนับสนุนการอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศ หลักธรรม
ในพระพุทธศาสนาจึงเป็นส่วนหนึ่งของระบบนิเวศ เพราะพระพุทธศาสนามีพระสงฆ์เป็นผู้นำทาง
ในการที่ช่วยอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศจากที่เสื่อมโทรมให้อุดมสมบูรณ์ หรือที่อุดมสมบูรณ์
และดีอยู่แล้วให้ดำรงอยู่และเจริญมากขึ้น 
 
 บทความวิจัยเรื่องที่ 14 เรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์โยนิโสมนสิการของผู้สูงอายุเพื่อ
การดำเนินชีวิตในพระไตรปิฎก” โดย วิบูลย์พงศ์  พันธุนนท์, พระมหายุทธนา นรเชฏฺโ   
(ศิริวรรณ) และสุเทพ พรมเลิศ ผลการวิจัยพบว่า 1) ผู้สูงอายุ คือ ผู้ที่มีร่างกายที่แก่หง่อม คนที่มี
อายุมาก กล่าวคือ เป็นผู้ที่มีอายุตั้งแต่ 60 ปีขึ้นไป พระไตรปิฎกให้ความสำคัญกับผู้สูงอายุในฐานะ
ที่เป็นผู้มีประสบการณ์ ผู้ที่ทำคุณประโยชน์มาก่อน และผู้ที่มีฐานะในการครองตน 2) พระพุทธเจ้า
ทรงสอนวิธีคิดสำหรับผู้สูงอายุในทางพระพุทธศาสนา โดยให้พิจารณาขันธ์ 5 และไตรลักษณ์ว่า 
สังขารมีแต่เสื่อมไปเป็นธรรมดา ในสมัยพุทธกาลผู้สูงอายุมีแนวคิดว่าการอยู่อย่างคฤหัสถ์นั้นมีแต่
ทุกข์ เพราะต้องดิ้นรนทำมาหากิน พอย่างเข้าสู่วัยสูงอายุร่างกายและจิตใจก็เริ่ม  เสื่อมโทรมลง
ไปด้วยเช่นกัน จึงต้องการที่จะออกบรรพชาอุปสมบทเพ่ือความพ้นทุกข ์ 3) การพิจารณาตาม
หลักธรรมเช่นนี้ต้องอาศัยเหตุผลอย่างแยบคายที่เรียกว่า โยนิโสมนสิการ วิธีคิดเช่นนี้สามารถ
นำไปเป็นแบบอย่างในการดำเนินชีวิตสำหรับผู้สูงอายุในปัจจุบันได้เป็นอย่างดี ในทางด้าน
ร่างกายและจิตใจของผู้สูงอายุ  

 
 บทความวิชาการเรื่องที่ 15 เรื่อง “แนวทางการปฏิบัติกรรมฐานของพระมหาเถร

ศรีศรัทธา” โดย พระมหายงยุทธ ธีรธมฺโม, พระมหาพิทักษ์ จิตฺตโสภโณ , พระมหาบุญเกิด  
ปญฺญาปวุฑฺฒี และคงสฤษฎ์ แพงทรัพย์ ผู้เขียนต้องการนำเสนอแนวทางการปฏิบัติกรรมฐาน
ของพระมหาเถรศรีศรัทธาในสมัยสุโขทัย  การศึกษาพบว่า แนวการปฏิบัติกรรมฐานของ 
พระมหาเถรศรีศรัทธานั้นมีความสอดคล้องกับกรรมฐานในคัมภีร์พระพุทธศาสนา เช่น 
พระไตรปิฎก คัมภีร์วิสุทธิมรรค เป็นต้น และปรากฏแนวกรรมฐานที่เด่นชัดตามจริยาวัตรของ



ฒ Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.3 (September - December 2022) 

 
ท่านคือ เมตตากรรมฐาน สมถกรรมฐานและวิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งมีเป้าหมายการปฏิบัติและ
บำเพ็ญบารมีเพ่ือตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าพระองค์หนึ่งในอนาคต  ลักษณะของพระมหาเถรศรี
ศรัทธาเป็นทั้งพระคามวาสีและอรัญญวาสีที่มุ่งสงเคราะห์ประชาชน ท่านบูรณะปฏิสังขรณ์ศา
สนวัตถุและปฏิบัติธรรมควบคู่กัน  ขณะเดียวกันได้เที่ยวสั่งสมบารมีเพ่ือเป็นปัจจัยแห่งการตรัสรู้
เป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต  อาจเรียกการบำเพ็ญกรรมฐานในสายนี้ว่า “กรรมฐานสายพระ
โพธิสัตว์” เพราะสายนี้มุ่งบำเพ็ญบารมี ฌาน และวิปัสสนา ไปพร้อมกันนัน่เอง   
 
 บทความวิชาการเรื่องที่ 16 เรื่อง “การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในยุคนิวนอร์มัล” 
โดย พระครูภัทรสารสุนทร, ดร. ผลการศึกษาพบว่า เมื่อเกิดพฤติกรรมแบบใหม่หลายอย่าง การ
พัฒนาทรัพยากรมนุษย์ด้วยอิเลคโทรนิคส์นับได้ว่าเป็นความปกติใหม่ เช่น มีการทำงานที่บ้าน 
ทำงานผ่านระบบเทคโนโลยี ซึ่งการทำงานต่อไปนี้ไม่บังคับให้ใครต้องไปที่สำนักงาน ขอเพียงให้
งานตอบสนองความต้องการของลูกค้าและองค์กรเท่านั้น รวมทั้งพฤติกรรมของผู้บริโภคก็
เปลี่ยนไปซึ่งส่งผลต่อผู้ผลิตสินค้าและผู้บริโภคอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ทั้งนี้เพ่ือต้องการรักษา
ระยะห่างทางสังคม จากจุดนี้จะนำมาสู่การปรับเปลี่ยนนโยบายการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ทั้ง 4 
แนวทางคือ 1. การพัฒนารายบุคคล 2. การพัฒนาอาชีพ 3. การพัฒนาองค์กร และ 4. การ
บริหารผลการปฏิบัติ เพ่ือให้สอดคล้องกับความปกติใหม่หรือยุคนิวนอร์มอลต่อไป 
 

บทความวิชาการเรื่องที่  17 เรื่อง “คุณลักษณะภาวะผู้นำของผู้บริหาร
สถานศึกษาในศตวรรษที่ 21” โดย ศิรประภา อัคราภิชาต , ชื่นนภา นาวารี และมัทนา  
วังถนอมศักดิ์ ผลการศึกษาพบว่า ผู้บริหารสถานศึกษาเป็นบุคคลที่สำคัญอย่างยิ่ง เพราะต้องมี
บทบาทที่จะดำเนินภายใต้เงื่อนไขปัจจัย ของสภาวะโดยรอบ โดยเฉพาะอย่างยิ่งโลกในทุกวันนี้ 
ซ่ึงมีการเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว ผู้บริหารเองก็จำเป็นต้องมีความรู้ในเรื่อง “ภาวะผู้นำ” 
ด้วย เพราะภาวะผู้นำนั้นมีความสำคัญเป็นอย่างมาก สำหรับผู้บริหาร สถานศึกษาในกระแสโลก
ยุคใหม่ หรือที่เรียกกันเสมอว่ายุคโลกาภิวัตน์ซึ่งมีความเจริญทางเทคโนโลยี ก่อให้เกิดความ
เปลี่ยนแปลงของสังคมจากอดีตสู่ปัจจุบันอย่างรวดเร็วมาก ดังนั้น ภาวะผู้นำเป็นกระบวนการ
ของผู้บริหารสถานศึกษาที่มีอิทธิพลต่อผู้ใต้บังคับบัญชาก่อให้เกิดกิจกรรมหรือการเปลี่ยนแปลง
เพ่ือให้บรรลุเป้าหมายของสถานศึกษาที่วางไว้โดยเฉพาะในศตรวรรษที่ 21 โดยใช้การสนับสนุน 
ชักชวน กระตุ้นจุงใจให้บุคลากรปฏิบัติตามด้วยความเต็มใจ และยินดีที่จะให้ความร่วมมือเพ่ือ
นำไปสู่การปฏิบัติงาน และการบริหารการจัดการศึกษาในสถานศึกษาได้อย่างมีประสิทธิภาพ
และประสิทธิผล 
 



ณ  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
 บทความวิจารณ์หนังสือเรื่องที่ 18 เรื่อง “ชีวิตที่ดีในทัศนะของพระพุทธเจ้า” โดย 
วณิชยา ปรือปรัก ได้วิจารณ์ให้เห็นว่า หนังสือนี้เป็นหนังสือที่เหมาะสำหรับนักวิชาการและนัก
อ่านทุกท่านที่สนใจอ่านงานทางปรัชญาและศาสนา เพราะข้อมูลส่วนใหญ่ไม่มีเนื้อหาที่เกินเลย
ประสาทสัมผัส เป็นสิ่งที่เข้าใจได้แม้คนไม่มีพ้ืนฐานทางด้านปรัชญา หนังสือได้ให้ความรู้ด้าน
ปรัชญา และพระพุทธศาสนา นำเสนอวิถีชีวิตของนักบวชและฆราวาสว่าล้วนมีคุณค่าแนวทาง
หนังสือนี้จึงเป็นทั้งแนวคิดทางพุทธปรัชญาและวิถีปฏิบัติแบบพระพุทธศาสนาที่เข้ากันได้ทั้ง
ฆราวาสและพระภิกษุ แต่ดูเหมือนจะเป็นการนำเสนอวิถีฆราวาสมากกว่า แม้จะเป็นเรื่อง
พระพุทธเจ้าก็ตาม ซึ่งจะดูเหมือนกับหนังสือเรื่องพุทธประวัติมหายานของเสฐียร โพธินันทะ 
เพียงแต่หนังสือชีวิตที่ดีเล่มนี้ นำเสนอการวิเคราะห์มากกว่าเท่านั้นเอง 

 ในฐานะบรรณาธิการของวารสารมีความเชื่อมั่นว่า บทความที่พิมพ์เผยแพร่ใน
วารสารฉบับนี้ จะเป็นประโยชน์แก่ท่านผู้อ่านทั้งหลายตามสมควร จึงขอขอบคุณเจ้าของ
บทความทุกท่านที่ได้ส่งบทความมาเผยแพร่ในวารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ และ
คณะทำงานของวารสารทุกท่านที่ร่วมกันดำเนินการจัดทำด้วยความรับผิดชอบทำให้วารสาร
ฉบับนี้ออกเผยแพร่ต่อสาธารณชนไดต้ามระยะเวลาที่กำหนดได้เป็นอย่างดี 

 
รศ.ดร.ณัทธีร์ ศรีด ี

บรรณาธิการ 
 



ด Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.3 (September - December 2022) 

 
สารบัญ  

หน้า 

บทบรรณาธิการ .........................................................................................................   ซ 
 
บทความวิจัย 
 

เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพตามแนวคิด “โลกสามมิติ”  
พัชร รุจิรานันท์ และสมบัติ  สมศรีพลอย………………….........................................................1-20  
 

การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่าน ใน
สถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 
สิริวรรณ มิตต์สัตย์สิริกุล.....................................................................................................21-34 
 

การศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องวัวลัมบูในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 
ของกลุ่มชาติพันธุ์บาหลีประเทศอินโดนีเซียกับนกหัสดีลิงค์ 
ในพระพุทธศาสนาเถรวาท จังหวัดอุบลราชธานี 
ปาณิศา มีแสง.....................................................................................................................35-57  
 

การศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์ 
กับการเผยแผ่คริสต์ศาสนาของบาทหลวงเพื่อพัฒนาคุณภาพชีวิต 
ในจังหวัดหนองบัวลำภู 
พระครูโกวิทสุตาภรณ์ และผศ.ดร.แสวง นิลนามะ..............................................................58-77 
 

การศึกษาเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวพุทธกับชาวมุสลิม:  
กรณีศึกษาชุมชนบ้านคลองบางตะเคียนตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี  
จังหวัดสมุทรปราการ 
พระครูปลัดภาณุวัฒน์ วฑฺฒธมโม (พลอยทรัพย์) 
และพระมหามงคลกานต์ ตธมฺโม, ผศ.ดร. ........................................................................78-95 
 
 
 



ต  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
การศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย 
ในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี 
พระครูปลัดวัลลภ วชิรวํโส (เดชผิว) และรศ.ดร.กฤต ศรียะอาจ......................................96-114 
 

การวิเคราะห์กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก  
พรพิมล จอโภชาอุดม, พระเมธีวรญาณ, ผศ.ดร.  
พระมหาอดิเดช สติวโร, ผศ.ดร. และรศ.ดร.สุเทพ พรมเลิศ...........................................115-132 
 

การศึกษารูปลักษณ์ทางสัญญะในพิธีกรรมทางพุทธศาสนาสู่การสื่อความหมาย 
และการแปรรูปใหม่เพื่อสร้างมิติทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญา  
ศิลาลัย พัดโบกและรองศาสตราจารย์ ดร.ประดิพัทธุ์ เลิศรุจิดำรงค์กุล…………..............133-153  
 

การกระตุ้นความรู้สึกและการรับรู้ในการคัดแยกขยะโดยใช้สื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย  
วัชรวิชญ์ จิตต์หมื่นไวย และรองศาสตราจารย์ ดร. ประดิพัทธุ์ เลิศรุจิดำรงค์กุล............154-170 
 

โครงการปรุงแต่งผัสสะด้วยศิลปะการออกแบบเพื่อความผ่อนคลายกายและจิต 
ชญานิศ  เนื้อน่วม และรองศาสตราจารย์ ดร.ประดิพัทธุ์ เลิศรุจิดำรงค์กุล.....................171-184 
 

เกณฑ์การวินิจฉัยการอวดอุตตริมนุสธรรมตามหลักการในพระไตรปิฎก 
พระปราบศึก อุทโย, พระมหาสุรศักดิ์  ปจฺจนฺตเสโน (ประจันตเสน)  
และพระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ (กันจู)……………………………………………......................185-200 
 

กระบวนการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม 
พระมหาทัพยา ปิยวณฺโณ (แจ่มจำรัส), สุเทพ พรมเลิศ  
และพระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน (แก้วมณี) ………………………………………......................201-217 
 
แนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมเพื่ออนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศ 
ตามแนวพระไตรปิฎก 
พระไพรัช พุทฺธิสาโร (โพธิ์ประพาฬทอง), พระมหายุทธนา นรเชฏฺโ  (ศิริวรรณ)  
และพระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน (แก้วมณี)………………………..………………......................218-232 
 
 
 



ถ Journal of MCU Buddhist Review Vol. 6 No.3 (September - December 2022) 

 
ศึกษาวิเคราะห์โยนิโสมนสิการของผู้สูงอายุเพื่อการดำเนินชีวิตในพระไตรปิฎก 
วิบูลย์พงศ์  พันธุนนท์, พระมหายุทธนา นรเชฏฺโ  (ศิริวรรณ)  
และสุเทพ พรมเลิศ…………………………………………….…………..………………......................233-247 
 
บทความวิชาการ 
 

แนวทางการปฏิบัติกรรมฐานของพระมหาเถรศรีศรัทธา 
พระมหายงยุทธ ธีรธมฺโม, พระมหาพิทักษ์ จิตฺตโสภโณ,  
พระมหาบุญเกิด ปญฺญาปวุฑฺฒ ีและคงสฤษฎ์ แพงทรัพย์……………………......................248-261 
 
การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในยุคนิวนอร์มัล 
พระครูภัทรสารสุนทร, ดร. ……………………....................................................................262-275 
 
คุณลักษณะภาวะผู้นำของผู้บริหารสถานศึกษาในศตวรรษท่ี 21 
ศิรประภา อัคราภิชาต, ชื่นนภา นาวารี และมัทนา วังถนอมศักดิ์………………..............276-292 
 
 

บทวิจารณ์หนังสือ 
 

บทวิจารณ์หนังสือ “ชีวิตที่ดีในทัศนะของพระพุทธเจ้า” 
วณิชยา ปรือปรัก............................................................................................................293-302 
 



เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพตามแนวคิด “โลกสามมติิ” 
The Legend of Jatukham Rammathep based on The Perspective 

of an Intellectual Awakening of the Mystic  

and Mythological Dimensions 
 

 

1พัชร รุจิรานันท์ 
Phatchara Rujiranun 

คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ภาควิชาภาษาไทย 
2สมบัติ  สมศรีพลอย 

Sombat Somsriploy 

คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ ภาควิชาภาษาไทย,  
มหาวิทยาลัยราชภัฏบ้านสมเด็จเจ้าพระยา 

Faculty of humanities and social sciences, Department of Thai Language, 
Bansomdet Chaopraya Ratchabhat University 

1Corresponding author E-mail: patpatchara52@gmail.com 
 

Received: June 30, 2022; Revised: September 8, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาเรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพตามแนวคิด 
“โลกสามมิติ” โดยใช้กลุ่มข้อมูลตำนาน พิธีกรรม และสื่อใหม่ ที่เกี่ยวข้องกับเรื่องเล่าองค์จตุ
คามรามเทพ ผลการศึกษาพบว่า องค์ประกอบของเรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพนั้น ตัวละคร
หลัก คือ องค์จตุคามรามเทพ มีคุณลักษณะประกอบด้วยตำนาน พิธีกรรม และสื่อใหม่ เป็น
วีรบุรุษที่สามารถรบชนะอาณาจักรชวา และเป็นพระมหากษัตริย์ที่ยิ่งใหญ่ในอาณาจักรสุวรรณ
ภูมิ–ศรีวิชัย มีบุญญาบารมี อิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ ทั้งพุทธานุภาพและฤทธานุภาพ สามารถดล
บันดาลให้เกิดเมฆบังพระอาทิตย์และพายุฝนในขณะที่ประกอบพิธีบวงสรวงองค์จตุคามราม
เทพ-ตาขุนโหร เป็นเทพยดาที่ขจัดความแห้งแล้งให้แก่ระบบเกษตรกรรมและสร้างความสำเร็จ
ในการประกอบธุรกิจ  โครงเรื่องความขัดแย้งระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ ปรากฏอยู่ในตำนานท้าว
พังพะกาฬ ความขัดแย้งระหว่างมนุษย์กับสิ่งแวดล้อม ปรากฏอยู่ในเรื่องเล่าพระจตุคามรามเทพ
นาคปรก 9 เศียร ส่วนในพิธีกรรมไม่ปรากฏความขัดแย้งมีเฉพาะการแสดงปาฏิหาริย์เท่านั้น 



2  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ฉากของตำนานและสื่อใหม่ คือ เมืองนครศรีธรรมราช ส่วนพิธีกรรม คือ มณฑลพิธีการ
บวงสรวงองค์จตุคามรามเทพ-ตาขุนโหร เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพดังกล่าว ตรงตามแนวคิด
โลกสามมิติ ส่วนใหญ่เป็นมิติเทพปกรณัมหรือเหนือโลก ได้แก่ องค์จตุคามรามเทพซึ่งเป็นเทพ
เจ้าที่มีบทบาทในฐานะผู้วิเศษและวีรบุรุษ ในมิติปัจเจกบุคคล เรื่องเล่านำไปสู่ความเชื่อ ความ
ศรัทธาของประชาชนแต่ละบุคคล เช่น การประกอบพิธีกรรม การจัดสร้างวัตถุมงคลรูปแบบต่าง
และการสร้างประติมากรรมรูปเคารพองค์จตุคามรามเทพนาคปรก 9 เศียร ที่นำไปบูชาเพ่ือขจัด
ความแห้งแล้งเป็นที่นิยมของบรรดาเกษตรกร และบูชาเพ่ือการทำธุรกิจในโลกทุนนิยมให้
ประสบความสำเร็จ และมิติสังคมและวัฒนธรรม จากเรื่องเล่าที่แสดงอภินิหารต่าง ๆ นำไปสู่
ความเชื่อความศรัทธาของสังคม จึงมีการประกอบพิธีกรรมบวงสรวงและเกิดวัฒนธรรมการ
สร้างและปลุกเสกวัตถุมงคลจตุคามรามเทพในรูปแบบเครื่องรางของขลังต่าง ๆ 
คำสำคัญ: จตุคามรามเทพ, เรื่องเล่า, โลกสามมิติ 
 
Abstract 

 The objective of this research is to study the legend of Jatukham 

Rammathep based on the perspective of an intellectual awakening of the mystic 

and mythological dimensions. The resources of this research are from old and 

new media, myths, legends, and rites. The result revealed the main part of 

storytelling is Jatukham Rammathep - Tha Khun Hon who has supernatural 

power, the hero who wins the Jawa kingdom, and the great king of 

Suvarnabhumi and Srivijaya. Another segment from the study explained the 

conflict between humans in Pang Pa Karn's legend, also the human and nature 

conflict in the legend of Jatukham Rammathep protected by the hood of the 

mythical nine-head serpent. The new media describe that Nakhon Si Thammarat 

was the scene in the legend and the rites located in the area of Jatukham 

Rammathep - Tha Khun Hon's worship. 

 The three dimensions on an Intellectual awakening of the mystic and 

mythological dimensions clarify the legend of Jatukham Rammathep as follows. 

Most of the story happened in the individual dimension where Jatukham 

Rammathep is the significant god and hero. The legend of Jatukham Rammathep 

contributes to the belief and faith of the individual. For example, the rite, the 

Jatukham Rammathep sacred object that uses as a symbol of wealth in capitalism 

or richness in agriculture. Lastly, the legend in the mythological dimension 

causes the trail of belief in society such as the worship of the Jatukham 

Rammathep sacred object as the symbol of amulet and charm. 

Key words : Jatukham Rammathep, The Legend, The three Dimensions. 

 



3 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 
 
บทนำ  

 กระแสความนิยมองค์จตุคามรามเทพในฐานะสิ่งศักดิ์สิทธิ์คู่บ้านเมืองของจังหวัด
นครศรีธรรมราช ได้แพร่กระจายไปสู่การรับรู้ของสังคมไทยในวงกว้างราวปีพุทธศักราช 2550–
2551 หลังจากนั้นจึงเสื่อมความนิยมลง และได้รับการแทนที่ด้วยกระแสความเชื่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์
อ่ืน ๆ เช่น ไอ้ไข่ วัดเจดีย์ จังหวัดนครศรีธรรมราช ท้าวเวสสุวรรณ วัดจุฬามณี จังหวัด
สมุทรสงคราม ฯลฯ แม้ว่ากระแสความนิยมองค์จตุคามรามเทพในปัจจุบันอาจจะเลือนลางไป
จากสังคมไทย แต่ในความเป็นจริง กระแสความนิยมดังกล่าวยังคงไหลเวียนและดำรงอยู่ใน
สังคมไทยอย่างเหนียวแน่นปรากฏในรูปแบบต่าง ๆ อาทิ วัตถุมงคล พิธีขอได้ไหว้รับ พิธีไหว้ครู
องค์จตุคามรามเทพ เป็นต้น ความศักดิ์สิทธิ์ดังกล่าวได้ผ่านกระบวนทัศน์ของการเล่าเรื่องใน
รูปแบบเรื่องเล่าประเภทตำนาน พิธีกรรม และสื่อใหม ่

 เรื่องเล่า หมายถึง บันทึกที่เกี่ยวข้องกับเหตุการณ์ เรื่องจริงหรือเรื่องแต่ง ที่ปรากฏ
อยู่ในรูปแบบการเขียน คำพูด ภาพนิ่งหรือภาพเคลื่อนไหว (อิราวดี ไตรลังคะ, 2546) ส่วน 
กาญจนา แก้วเทพ (กาญจนา แก้วเทพ, 2552) กล่าวว่า เรื่องเล่าปรากฏในกระบวนทัศน์เดิมมี
ลักษณะเป็นการสร้างสุนทรียะ ต้ังคำถามว่า “อะไร” ใช้เรื่องที่แต่งขึ้นเป็นขอบเขตการวิเคราะห์
และแนวทางการวิเคราะห์อาศัยปัจจัยภายนอก เช่น จิตวิทยา บริบททางสังคมและเศรษฐกิจ
การเมือง ส่วนเรื่องเล่าที่ปรากฏในกระบวนทัศน์ใหม่มีลักษณะเป็นการสร้างความหมาย ตั้ง
คำถามว่า  “มีวิธีการเล่าอย่างไร” ใช้เรื่องแต่งและนวนิยายเป็นขอบเขตการวิเคราะห์ ใช้
เครื่องมือสื่อสารทุกชนิดเป็นเครื่องมือวิเคราะห์และและการวิเคราะห์ต้องใช้ปัจจัยภายใน เช่น 
ปรัชญา เป็นหลัก   

 เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพ มีลักษณะเป็นกระบวนทัศน์เดิมและกระบวนทัศน์ใหม่
ผสมผสานกันซึ่งดำรงอยู่ในเรื่องเล่าประเภทตำนานที่กล่าวไว้ในหนังสือ ประวัติวัดพระมหาธาตุ
วรมหาวิหาร (ประวัติวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร, 2553)  โดยเฉพาะตำนานองค์จตุคามราม
เทพที่ชาวจังหวัดนครศรีธรรมราชทราบกันดีก็คือ “ตำนานพระบรมธาตุเจดีย์ นครศรีธรรมราช 
ตอน การอัญเชิญพระบรมสารีรกิธาตุไปประดิษฐาน ณ หาดทรายแก้ว” ซึ่งเกี่ยวข้องกับพระเจ้า
ศรีธรรมาโศกราชในด้านการก่อสรา้งพระบรมธาตุเจดีย์ เพ่ือเป็นอนุสรณ์ทางพระพุทธศาสนาใน
ดินแดนสุวรรณภูมิ ทำให้ชาวจังหวัดนครศรีธรรมราชเชื่อว่า พระเจ้าศรีธรรมาโศกราช คือ องค์
จตุคามรามเทพ ซึ่งทำหน้าที่เสมือนเทพยดาประจำเมืองเพ่ือปกป้องพระพุทธศาสนาและทำ
หน้าที่เป็นที่ยึดเหนี่ยวจิตใจของชาวเมืองตลอดมา  



4  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 เรื่องเล่าที่เกี่ยวข้องกับองค์จตุคามรามเทพในกระบวนทัศน์ใหม่ เริ่มต้นจากการ
สร้างศาลหลักเมืองนครศรีธรรมราช ซึ่งองค์จตุคามรามเทพได้ประทับทรงและได้แนะนำวิธีการ
แก้ไขคำสาปดวงเมืองนครศรีธรรมราชที่เคยถูกสาปตั้งแต่อดีตโดยการสร้างศาลหลักเมือง
นครศรีธรรมราช โดยใช้วิธีการถอดแบบบานประตูเพชรด้านขวา และออกแบบเสาหลักเมือง
โดยจำลองแบบเสาหลักเมืองนครศรีธรรมราชในรูปแบบคล้ายพระพรหมสี่หน้า รวมถึงวิธีการแก้
คำสาปดวงเมืองนครศรีธรรมราชด้วยวิธีการต่าง ๆ ซึ่งล้วนเป็นเรื่องเล่าที่มีความเกี่ยวข้องกับ
องค์จตุคามรามเทพ เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพมีผลให้เกิดการดำรงอยู่อย่างมั่นคงในฐานะสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ในสังคมไทย และเกิดปรากฏการณ์การผลิตซ้ำเรื่องเล่าถึงอิทธิฤทธิ์บุญญาบารมีของ
องค์จตุคามรามเทพ เพ่ือสร้างความศรัทธาและความเลื่อมใสในรูปแบบตำนาน พิธีกรรม และ
สื่อใหม ่

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 เพ่ือศึกษาเรื่องเล่าเกี่ยวกับองค์จตุคามรามเทพตามแนวคิด “โลกสามมิติ” 

 
ระเบียบวิธีวิจัย  

 งานวิจัยนี้ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ โดยใช้วิธีวิจัย ดังนี้ 
 1. ศึกษาแนวคิดทฤษฎีเรื่องเล่า และแนวคิดทฤษฎี “โลกสามมิต”ิ 
 2. รวบรวมเรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพทั้งจากตำนานและจากสื่อใหม่ 
 3. วิเคราะห์เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพตามแนวคิดโลก “สามมิติ” 
 4. สรุปและอภิปรายผล 
 
ผลการศึกษา 
 แนวคิดทีใ่ช้วิเคราะห์ข้อมูลในบทความวิจัยนี้ประกอบด้วย 2 แนวคิด ไดแ้ก่   
 1. แนวคิดเกี่ยวกับเรื่องเล่า กาญจนา  แก้วเทพ (กาญจนา  แก้วเทพ, 2553) การ
ประกอบสร้างความหมายผ่านการเล่าเรื่องนั้น จะอยู่ที่การเลือกสรรและการผสมผสาน
องค์ประกอบต่าง ๆ ของเรื่องเล่ามานำเสนอซึ่งองค์ประกอบของเรื่องเล่า ดังนี้  1) ตัวละคร 
(Character) เป็นองค์ประกอบย่อยตัวหนึ่งที่สามารถนำไปสู่การประกอบสร้างความหมายต่าง 
ๆ ให้เกิดขึ้น  2) โครงเรื่อง (Plot) คือ  เป็นการเชื่อมร้อยเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นในช่วงเวลาต่าง ๆ 
ด้วยตรรกะเชิงเหตุผล 3) แก่นเรื่อง (Theme) คือ แนวคิดหลักในการดำเนินเรื่อง เป็นจุดรวมที่
เป็นศูนย์กลางของเรื่อง หรือปมประเด็นสำคัญของเรื่อง  4) ช่วงเวลา (Time) /สถานที่  



5 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

(Location)/ฉาก (Setting) ปัจจัยด้านเวลา คือ ช่วงเวลาที่เนื้อเรื่องเกิดขึ้น ส่วนปัจจัยด้าน
สถานที่ ทางกายภาพ อาจเป็นลักษณะธรรมชาติ หรือสถานที่ที่เกิดการตกแต่ง  ส่วนบทบาท
ของฉาก ในส่วนที่เกี่ยวข้องกับการประกอบสร้างความหมาย ยังคงเป็นไปตามตรรกะของการ
เล่ า เรื่ อ ง  5 ) เค รื่ อ งแต่ งกาย  (Costume) /พ าหน ะ  (Location)/  อาวุ ธ  (Weaponry) 
องค์ประกอบทั้ง 3 นี้ เป็นองค์ประกอบสมทบองค์ประกอบหลักอ่ืน ๆ และ 6) ความขัดแย้ง/ปม
ขัดแย้ง (Conflict) เป็นคุณลักษณะที่ทำให้เรื่องเล่ามีความแตกต่างไปจากตัวบทด้านภาษา เรื่อง
เล่าคือการสานเรื่องราวบนความขัดแย้ง ประกอบด้วย ความขัดแย้งภายในจิตใจ ความขัดแย้ง
ระหว่างคนกับคน ความขัดแย้งระหว่างคนกับสังคม และความขัดแย้งระหว่างมนุษย์กับพลัง
ภายนอก 
 2. แนวคิดเกี่ยวกับโลกสามมิติ  กิ่งแก้ว อัตถากร (กิ่งแก้ว อัตถากร, 2563) อธิบาย
ถึงแนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการศึกษาคติชนวิทยา โลกสามมิติ ดังนี้ 1) มิติแห่งปัจเจก
บุคคล คือ การศึกษาเพ่ือทำความเข้าใจมนุษย์แต่ละคนตามเนื้อหาของข้อมูลที่รวบรวมมา และ
เพ่ือเข้าใจองค์ประกอบทั้งกายและใจ รวมถึงการมองในเชิงจิตวิทยา จิตวิเคราะห์และในเชิงจิต
วิญญาณ 2) มิติแห่งสังคมและวัฒนธรรม คือ การศึกษาเพ่ือเข้าใจคติชนคดีและประเพณีที่เป็น
องค์ประกอบของสังคม ทำให้เกิดการหล่อหลอมความเป็นตัวตนของบุคคลและมีแนวทางปฏิบัติ
ในทิศทางเดียวกัน และ 3) มิติแห่งเทพปกรณัม/มิติเหนือโลก คือ เรื่องเล่าเกี่ยวกับมหาเทพ 
เทพเจ้า เทวดาและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลาย รวมทั้งบทบาทของพระองค์ในการสร้างโลก จักรวาล 
มนุษย ์สัตว์ พืชพรรณและสรรพสิ่ง การปฏิบัติเพ่ือแทงทะลุโลกยวิสัยขึ้นสู่สภาวะเหนือโลก 
 
ผลการศึกษา 
 เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพตามแนวคิด “โลกสามมิติ” โดยใช้กลุ่มข้อมูล ได้แก่ 
ตำนาน พิธีกรรม และเรื่องเล่าในสื่อใหม่ สามารถวิเคราะห์เรื่องเล่าเกี่ยวกับองค์จตุคามรามเทพ
ที่สอดคล้องตรงตามแนวคิด “โลกสามมิติ” ดังรายละเอียดต่อไปนี้ 

 1. เรื่องเล่าเก่ียวกับองค์จตุคามรามเทพตามแนวคิดโลกสามมิตจิากกลุ่มข้อมลูต่าง 
ๆ  

1.1 เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพจากตำนาน  แบ่งออกเป็น 2 ตำนาน คือ 
        1.1.1 ตำนานวีรบุรุษทหารกล้า “พังพะกาฬ” ภพภูมหินึ่งขององค์จตุคามราม
เทพ   

  สัมพันธ์ ทองสมัคร (สัมพันธ์ ทองสมัคร, 2550) กล่าวถึง ตำนานการกำเนิดพัง
พะกาฬ ซึ่งถือเป็นภพภูมิชาติหนึ่งขององค์จตุคามรามเทพ พังพะกาฬ ถือเป็นขุนพลคู่กายของ



6  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

พระเจ้าจันทรภาณุที่ 3 แห่งอาณาจักรศรีวิชัย  ถือเป็นทหารที่มีความเก่งกล้าสามารถและ
ภายหลังสามารถนำกองทัพกอบกู้อิสรภาพจากกองทัพชวาคืนสู่อาณาจักรศรีวิชัยได้สำเร็จ ดัง
เรื่องเล่าในหนังสือ ความจริงและความลับ จตุคามรามเทพ  เนื้อความดังนี้ 

พังพะกาฬ เกิดที่บ้านนพเตียน ปัจจุบันอยู่ในพ้ืนที่ ตำบลไชยมนตรี 
อำเภอเมือง จังหวัดนครศรีธรรมราช ในตระกูลชาวนา วัยทารกพ่อแม่ได้
เดินทางไปทำนาและผูกเปลให้ลูกนอนบริเวณบนคันนา ในขณะที่พ่อแม่กำลัง
ปักกล้าดำนานั้น ได้มีงูจงอางขนาดใหญ่เลื้อยไปที่เปลของทารก จากนั้นจึงแผ่
แม่เบี้ยขึ้นเหนือเปลและได้คายลูกแก้วลูกหนึ่งไว้ในเปล จากนั้นจึงเลื้อยหายไป
ในป่า เมื่อพ่อแม่กลับมาดูที่เปล พบว่าเด็กทารกไม่ได้รับอันตรายแต่ประการใด 
และยังนอนเล่นลูกแก้วที่งูจงอางคายทิ้งไว้ในเปล พ่อแม่จึงคิดว่าบุตรของตนคง
จะเป็นผู้มีบุญญาธิการมาถือกำเนิด จึงตั้งชื่อว่า “พังพะกาฬ” 
  วัยเด็ก พังพะกาฬได้เล่นกับเด็กๆคนอ่ืน วันหนึ่งได้เล่นฝึกอาวุธและ
การจัดกองทัพไปรบกับข้าศึก โดยใช้ไม้ “พาเข” คือ ไม้เนื้ออ่อนซึ่งเป็นพืชที่
ขึ้นอยู่ริมน้ำทำเป็นมีดดาบ จากนั้นก็แสดงบทบาทสมมติว่ากำลังรบกับข้าศึกอยู่
ในขณะนั้นเอง พังพะกาฬได้แสดงบทบาทสมมติว่ากำลังตัดศีรษะเพ่ือน ผล
ปรากฏว่า ดาบไม้พาเขของพังพะกาฬสามารถตัดศีรษะของเพ่ือนขาดและ
เสียชีวิต ฝ่ายพ่อแม่ของผู้เด็กผู้เสียชีวิตจึงนำความขึ้นกราบทูลฟ้องต่อพระเจ้า
จันทรภาณุ  ทำให้พระเจ้าจันทรภาณุเกิดความประหลาดใจต่อเหตุการณ์ที่
เกิดขึ้น  จากนั้นพระเจ้าจันทรภาณุจึงมีรับสั่งให้นำตัวพังพะกาฬเข้ามา
ทอดพระเนตรจึงรู้สึกพอพระทัย เพราะทรงเห็นว่าพังพะกาฬมีเป็นบุคคลที่มี
ลักษณะดีเลิศในแผ่นดิน จึงรับไว้เป็นบุตรบุญธรรมและมอบหมายให้กรมเมือง
นำค่าทำขวัญไปมอบให้แก่พ่อแม่เด็กทีเ่สียชีวิต ภายหลังจากท่ีพังพะกาฬได้เป็น
บุตรบุญธรรมพระเจ้าจันทรภาณุแล้ว ก็ได้ศึกษาเรียนรู้ศิลปะวิทยาการต่างๆ 
จนแก่กล้าและเชี่ยวชาญ มีพละกำลังเหนือกว่าบุคคลทั้งปวงและสามารถ
ล่องหนหายตัวได้อีกด้วย อิทธิฤทธิ์ดังกล่าว เชื่อว่ามาจากฤทธิ์ของลูกแก้วที่
พญางูมอบไว้ให้เป็นของประจำตัวนั้นเอง ในยุคสมัยหนึ่ง อาณาจักรศรีวิชัยเคย
ตกเป็นเมืองขึ้นของชวาทำให้ต้องยอมสวามิภักดิ์ต่อกษัตริย์ชวา ต่อมาพระเจ้า
จันทรภาณุจึงประกาศตนเป็นอิสระจากอาณาจักรชวา จึงให้พังพะกาฬเป็นแม่
ทัพหน้า นำทัพเข้าโจมตีกองทัพชวา พังพะกาฬได้นำกองทัพทหารศรีวิชัยเข้า
ต่อสู้กับกองทัพชวา จนกระทั่งกองทัพชวาแตกพ่าย เป็นเหตุให้พังพะกาฬ
สามารถกอบกู้ เอกราชจากการตกเป็นเมืองขึ้นของอาณาจักรชวา คืนสู่



7 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

อาณาจักรศรีวิชัยได้เป็นผลสำเร็จ ซ่ึงชัยชนะของพังพะกาฬ เกิดจากอิทธิฤทธิ์
ของพังพะกาฬที่สามารถล่องหนหายตัวเข้าไปฆ่าฟันทหารชวาล้มตายเป็น
จำนวนมากได้และมีพละกำลังที่เหนือกว่ามนุษย์ทั้งปวง และภายหลังจากเสร็จ
ศึกสงครามระหว่างอาณาจักรศรีวิชัยและอาณาจักรชวา พระเจ้าจันทรภาณุได้
ปูนบำเหน็จให้พังพะกาฬ โดยแบ่งเมืองให้ปกครองกึ่งหนึ่ง มีชื่อว่า “เมืองไชย
มนตรี”  

 จากตำนานท้าวพังพะกาฬ สามารถวิเคราะห์องค์ประกอบของเรื่องเล่าได้ ดังนี้ ตัว
ละครหลัก คือ พังพะกาฬ และตัวละครรอง คือ งูบองหลาที่คายลูกแก้วในเปลพังพะกาฬ ฉาก 
คือ เมืองนครศรีธรรมราช และฉากการสู้รบระหว่างอาณาจักรศรีวิชัยกับอาณาจักรชวา พังพะ
กาฬเป็นบุคคลที่มีบุญญาธิการ ในวัยทารก พ่อแม่ได้นำไปเลี้ยงที่นาโดยใช้เชือกผูกเปลนอน 
จากนั้นงูบองหลาเลื้อยผ่านและได้คายลูกแก้ววิเศษไว้ให้เป็นอาวุธสำคัญ ส่วนโครงเรื่องนั้น เป็น
ความขัดแย้งระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ ครั้งแรกนั้นในวัยเด็ก ได้เล่นกับเพ่ือนแล้วใช้ดาบไม้พาเข
ซึ่งถือเป็นไม้เนื้ออ่อนตัดศีรษะเพ่ือนขาด จนถูกพ่อแม่เด็กที่เสียชีวิตนำความขึ้นกราบบังคมทูล
ฟ้องต่อพระมหากษัตริย์ ต่อมาพระเจ้าจันทรภาณุเจ้าผู้ครองนครศรีธรรมราชจึงเรียกไปทำการ
สอบสวน และทราบถึงอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ที่เกิดขึ้น จึงตัดสินใจรับพังพะกาฬเป็นบุตรบุญธรรม 
ต่อมาได้เกิดความขัดแย้งได้ต่อสู้กับกองทัพอาณาจักรชวาจนได้รับชัยชนะ 
 เรื่องเล่าดังกล่าว แสดงให้เหน็ว่า ท้าวพังพะกาฬเป็นภพภูมิหนึ่งขององค์จตุคามราม
เทพที่มีบุญญาธิการสูงส่ง คือ ได้รับลูกแก้ววิเศษ ดังจะเห็นได้ว่า “ได้มีงูจงอางขนาดใหญ่เลื้อย
ไปที่เปลของทารก จากนั้นจึงแผ่แม่เบี้ยขึ้นเหนือเปลและได้คายลูกแก้วลูกหนึ่งไว้ในเปล” และมี
เหตุการณ์ที่แสดงถึงปาฏิหาริย์เกิดขึ้น “พังพะกาฬได้แสดงบทบาทสมมติว่ากำลังตัดศีรษะเพ่ือน 
ผลปรากฏว่า ดาบไม้พาเขของพังพะกาฬสามารถตัดศีรษะของเพ่ือนขาดได้” นอกจากนั้น 
หลังจากที่พระเจ้าจันทรภาณุรับพังพะกาฬเป็นบุตรบุญธรรมแล้ว จึงได้ศึกษาศิลปวิทยาต่าง ๆ 
จนทำให้พังพะกาฬ “มีพละกำลังเหนือกว่าบุคคลทั้งปวงและสามารถล่องหนหายตัวได้” และได้
สร้างวีรกรรมไว้เป็นเกียรติประวัติแก่ท้าวพังพะกาฬ คือ “พังพะกาฬได้นำกองทัพทหารศรีวิชัย
เข้าต่อสู้กับกองทัพชวา จนกระท่ังกองทัพชวาแตกพ่าย”  

 บุญญาบารมีและอิทธิฤทธิ์ปาฏิหารฺย์ของท้าวพังพะกาฬ อันเป็นภพภูมิหนึ่งขององค์
จตุคามรามเทพ เป็นเครื่องตอกย้ำถึงความน่าเลื่อมใสศรัทธาในความเป็นวีรบุรุษแห่งอาณาจักร
ศรีวิชัยที่สามารถกอบกู้ อิสรภาพจากอาณาจักรชวาคืนสู่อาณาจักรศรีวิชัยได้สำเร็จอัน
เนื่องมาจากบุญบารมีและอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ของท้าวพังพะกาฬจากเรื่องเล่าดังกล่าว 
สอดคล้องกับแนวคิดโลกสามมิติในด้าน มิติแห่งเทพปกรณัมหรือมิติเหนือโลกท่ีเล่าเรื่องเก่ียวกับ



8  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เทวดาและสิ่งศักดิ์สิทธิ์และมีบทบาทในการสร้างอาณาจักรดังที่ได้วิเคราะห์มาแล้วในประเด็น
เรื่องเล่าของท้าวพังพะกาฬ 

              
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 รูปเคารพบูชาและรูปหล่อขนาดห้อยคอ “พระปิดตาพังพะกาฬ” 
(ที่มาภาพ: ถ่ายภาพโดยนายพัชร รุจิรานันท์ เมือ่วันที่ 8 กรกฎาคม 2562)  

 

  นอกจากมิติแห่งเทพปกรณัมหรือเหนือโลกที่กล่าวถึงอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ความ
ศักดิ์สิทธิ์ของท้าวพังพะกาฬแล้ว ประชาชนในจังหวัดนครศรีธรรมราช ยังได้ใช้ประโยชน์จาก
เรื่องเล่าดังกล่าวในการสร้างวัตถุมงคลจตุคามรามเทพควบคู่กับวัตถุมงคลท้าวพังพะกาฬ เพราะ
ถือว่าเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์องค์เดียวกันแต่เกิดคนละภพภูมิ ปรากฏการณ์จากเรื่องเล่าท้าวพังพะกาฬ
นำไปสู่การสร้างวัตถุมงคลพระปิดตาพังพะกาฬ รุ่น วัดมะม่วงขาว  ปี 2546 และผ้ายันต์จอม
นาคราชพังพะกาฬ ปี 2532 (สัมพันธ์ ทองสมัคร, 2550) หากวิเคราะห์ในเชิงจิตวิทยา วัตถุ
มงคลที่เกิดจากเรื่องเล่าเป็นสิ่งตอกย้ำถึงความเชื่อและความศรัทธา เป็นสิ่งที่ใช้ยึดเหนี่ยวจิตใจ
ของประชาชนในจังหวัดนครศรีธรรมราช ซึ่งสามารถอธิบายในแนวคิดโลกสามมิติ ในมิติด้าน
ปัจเจกบุคคลที่มีความเชื่อศรัทธาต่อองค์จตุคามรามเทพอย่างเหนียวแน่น 
    1.1.2 เรื ่องเล่า “การอวตารแห่งองค์จตุคามรามเทพ เทวราชโพธิสัตว์ 
จักรวาลพรหมโพธิสัตว์” 
   เรื่องเล่า “การอวตารแห่งองค์จตุคามรามเทพ เทวราชโพธิสัตว์ จักรวาลพรหม
โพธิสัตว์” ซินแสชัยมงคล (ซินแสชัยมงคล, 2550) กล่าวว่า  

 องค์จตุคามรามเทพ เป็นการอวตารของพระเทวราชโพธิสัตว์เพ่ือปก
ปักษ์รักษามวลมนุษย์ที่กำลังเดือดร้อน บ้านเมืองที่กำลังจะลุกเป็นไฟ ความ
โกลาหลของโลก โดยการเสด็จมาตามเทวราชโองการด้วยเหตุเฉพาะอย่างที่
สำคัญตามนัยช่วงปีที่อยู่กึ่งพุทธกาลนี้ ตำนานแห่งปางขององค์จตุคามรามเทพ 



9 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เทวราชโพธิสัตว์นี้ จะมีพญานาคท่ีมาคอยปกป้องดินแดนมนุษย์ร่วมด้วย เชื่อว่า
เป็นพญานาคที่คอยดูแลรักษาเมืองนครศรีธรรมราช และสถิตอยู่กับเมืองมาช้า
นาน จึงเป็นเสมือนพญานาคคู่บารมีองค์จตุคามรามเทพ มีพระราชบิดา พระ
นามว่า “ราชันตะ” หรือ “พระสุริยเทพ” พระราชมารดา คือ พระนางจันทรา 
องค์จตุคามรามเทพได้เรียนรู้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนานิกายมหายาน และ
บำเพ็ญพระบารมีจนบรรลุโพธิญาณ ชั้นพรหมโพธิสัตว์ ส่วนฤทธานุภาพที่
ปรากฏนั้น ประกอบด้วย บารมีฤทธานุภาพ บุญฤทธานุภาพ อิทธิฤทธานุภาพ
และปาฏิหาริยานุภาพ สามารถบังคับฟ้าดินได้ และมีวาจาสิทธานุภาพอย่าง
มาก ด้วยพลานุภาพบารมีอันยิ่งใหญ่และความศักดิ์สิทธิ์ขององค์จตุคามราม
เทพ โหราจารย์ บรมครูช่างชาวชวากะ จึงได้แกะสลักประติมากรรมจำลองรูป
ขึ้นเพ่ือเป็นอนุสรณ์ตามอุดมคติศาสตร์ศรีวิชัย เรียกว่า “ร่างแปลงธรรม” เป็น
รูปสมมติแห่งพระเทวราชโพธิสัตว์ จักรวาลพรหมโพธิสัตว์ ที่ มีตัวตนจริง 
ทรงเครื่องราชขัติยาภรณ์สี่กร พรั่งพร้อมด้วยเทพอาวุธ และเมื่อองค์ราชันย์   
จตุคามรามเทพสำเร็จมรรคผล ดวงพระวิญญาณจึงได้สิงสถิตอยู่ ในรูป
ประติมากรรม ณ บานประตูทางขึ้นลานประทักษิณา เพราะพระองค์ คือ พระ
เทวราชโพธิสัตว์ จักรวาลพรหมโพธิสัตว์ ผู้ดูแลรักษาพระบรมสารีริกธาตุ ณ วัด
พระมหาธาตุวรมหาวิหาร จังหวัดนครศรีธรรมราช อันเป็นสิ่งเคารพยิ่งของชาว
จังหวัดนครศรีธรรมราชและประชาชนโดยทั่วไป 

 
 
 
 
 

 
 
 

ภาพที่ 2 บานประตูทางขึ้นลานประทกัษิณา วัดพระมหาธาตุวรมหาวหิาร จังหวัดนครศรีธรรมราช  
(ที่มาภาพ: ถ่ายภาพโดยผู้วิจยั เมื่อวันที่ 2 ตุลาคม 2563) 

 

  จากเรื่องเล่า “การอวตารแห่งองค์จตุคามรามเทพ เทวราชโพธิสัตว์ จักรวาลพรหม
โพธิสัตว์” สามารถวิเคราะห์องค์ประกอบของเรื่องเล่าได้ ดังนี้ ตัวละครหลัก คือ องค์จตุคาม
รามเทพ ซึ่งถือเป็นภาคหนึ่งของพระนารายณ์อวตาร เพ่ือปกปักษ์รักษามนุษย์ที่กำลังเดือดร้อน 
ปกป้องพระพุทธศาสนาและปกป้องดินแดนมนุษย์ เรื่องเล่านี้แสดงให้เห็นว่า องค์จตุคามราม



10  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เทพ คือ พระเทวราชโพธิสัตว์ที่ถือกำเนิดในตระกูลกษัตริย์และมีพญานาค ซ่ึงเป็นตัวละครรอง
และเป็นเทพยดาคู่บารมีคู่บารมีพระโพธิสัตว์ “ตำนานแห่งปางขององค์จตุคามรามเทพ เทวราช
โพธิสัตว์นี้ จะมีพญานาคที่มาคอยปกป้องดินแดนมนุษย์อยู่ร่วมด้วย เชื่อว่าเป็นพญานาคที่คอย
ดูแลรักษาเมืองนครศรีธรรมราช ที่สถิตอยู่กับเมืองมาช้านาน จึงเป็นเสมือนพญานาคคู่บารมี
รัศมีแห่งปาฎิหาริย์” ส่วนฉากของเรื่องเล่านี้ คือ เมืองนครศรีธรรมราช อันเป็นถิ่นกำเนิดของ
องค์จตุคามรามเทพ สำหรับโครงเรื่อง ไม่ปรากฏความขัดแย้ง แต่จะกล่าวให้เห็นถึงพุทธานุภาพ
และฤทธานุภาพครบทุกด้าน ดังจะเห็นได้ว่า “องค์จตุคามรามเทพได้เรียนรู้หลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนานิกายมหายาน และทรงมุ่งบำเพ็ญพระบารมีจนบรรลุโพธิญาณ ชั้นพรหม
โพธิสัตว์ ผู้ทรงพุทธานุภาพอันยิ่งใหญ่ ส่วนฤทธานุภาพที่ปรากฏนั้น ประกอบด้วย บารมีฤทธานุ
ภาพ บุญฤทธานุภาพ อิทธิฤทธานุภาพและปาฏิหาริยานุภาพ สามารถบังคับฟ้า สั่งแผ่นดินได้
ตามแรงอธิษฐาน อกีทัง้ยังมีวาจาสิทธานุภาพอย่างมาก จนเป็นที่ยำเกรงของมวลชีวิตทั้งหลาย”
 การบำเพ็ญเพียรขององค์จตุคามรามเทพจนกระทั่งสำเร็จเป็นพระเทวราชโพธิสัตว์ 
แสดงให้เห็นถึงความศักดิ์สิทธิ์ขององค์จตุคามรามเทพและมีฐานะเสมือนเทพยดาประจำเมือง
นครศรีธรรมราช จากเรื่องเล่าดังกล่าว สอดคล้องกับแนวคิดโลกสามมิติในด้าน มิติแห่งเทพ
ปกรณัมหรือมิติเหนือโลกที่เล่าเรื่องเกี่ยวกับเทวดาและสิ่งศักดิ์สิทธิ์และซ่ึงสะท้อนให้เห็นว่าองค์
จตุคามรามเทพเป็นเทพดาผู้ทำหน้าที่ปกปักรักษาเมืองนครศรีธรรมราชและคอยปกปักรักษา
พระพุทธศาสนาให้ดำรงอยู่ได้อย่างมั่นคง 
 นอกจากมิติทางด้านเทพปกรณัมที่กล่าวถึงอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ความศักดิ์สิทธิ์ของ
พระเทวราชโพธิสัตว์ จตุคามรามเทพแล้ว ยังเกี่ยวข้องกับมิติด้านสังคมและวัฒนธรรม กล่าวคือ 
จากเรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพดังกล่าว นำไปสู่การแกะสลักประติมากรรมจำลองเป็นรูปสมมติ
แห่งพระเทวราชโพธิสัตว์ “ทรงเครื่องราชขัตติยาภรณ์สี่กร พรั่งพร้อมด้วยเทพอาวุธ และเมื่อ
องค์ราชันย์จตุคามรามเทพสำเร็จมรรคผล ดวงพระวิญญาณจึงได้สิงสถิตอยู่ในรูปประติมากรรม 
ณ บานประตูทางขึ้นลานประทักษิณา”  ซึ่งประดิษฐานอยู่ภายในวิหารทรงม้า ทางขึ้นพระบรม
ธาตุเจดีย์ นครศรีธรรมราช วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร ส่วนมิติปัจเจกบุคคล เมื่อประชาชนไป
นมัสการพระบรมธาตุเจดีย์ นครศรีธรรมราช จะต้องไปกราบสักการะและขอพรจากบานประตู
แกะสลักรูปองคจ์ตุคามรามเทพ ซึ่งเป็นความเชื่อความศรัทธาในระดับปัจเจกบุคคล  

1.2 เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพจากพิธีกรรม  

  เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพจากพิธีกรรมบวงสรวงองค์จตุคามรามเทพ - ตา
ขุนโหร ณ เขตประกอบอุตสาหกรรม จ.ีเค.แลนด์ ณ อำเภอปลวกแดง จังหวัดระยอง ของนัก



11 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ธุรกิจการคา้ ตระกูลมโนมัยพิบูลย์ จากเพจ JATUKAM WORLD กลุ่มผู้ศรัทธาองค์จตุคาม เรื่อง
เล่ามีเนื้อความดังนี้  
 

 

 
 

 

 

 
ภาพที่ 3 ปรากฏการณเ์มฆก้อนใหญ่บดบังแสงอาทิตย ์

ในขณะทำบวงสรวงศาลองค์จตุคามรามเทพและตาขุนโหร 
(ท่ีมาภาพ: https://web.facebook.com/photo?fbid=10165967793090273&set=pcb.116205089121963) 

  เมื่อวันแห่งการรอคอยมาถึงดินฟ้าอากาศชายฝั่งทะเลแจ่มใสแสงแดด
จ้า ท้องฟ้ามีก้อนเมฆลอยอยู่ทั่วไป อากาศเริ่มร้อนอบอ้าวมากขึ้น เมื่อใกล้เวลา 
11 นาฬิกา บรรดาลูกหลานซึ่งเป็นหญิงของตระกูลมโนมัยพิบูลย์ ต่างเตรียม
หมวกกันแดด ร่ม เพราะไม่มีใครอยากให้ผิวพรรณของตนรองรับรังสีอุลตราไว
โอเล็ตจากแสงอาทิตย์ที่ร้อนจัดอย่างนั้น แต่ด้วยความจำเป็นที่ต้องทำพิธี
บริเวณหน้าศาลกลางศูนย์อุตสาหกรรมแห่งนั้นซึ่งเป็นที่โล่งแจ้ง ปูเสื่อ ปูพรม 
ทำพิธีลงพ้ืนกระเบื้อง บริเวณรอบศาลโดยไม่มีใครรู้ว่าจะต้องทนนั่งตากแดด
นานเท่าไร แต่ด้วยแรงศรัทธาต่อองค์จตุคามรามเทพ ซึ่งได้ดลบันดาลให้การค้า
ธุรกิจของตระกูลมโนมัยพิบูลย์สามารถฟันฝ่าวิกฤตการณ์เลวร้ายทางเศรษฐกิจ
มาได้อย่างไม่น่าเชื่อ ทั้งยืนหยัดอยู่ได้อย่างมั่นคง จึงทำให้ลูกหลานผู้สำเร็จ
การศึกษาระดับปริญญาโท ปริญญาเอกจากต่างประเทศยอมรับในสิ่งที่ผู้คนดู
แคลนว่า เป็นความเชื่อในสิ่งงมงายไร้เหตุผล ขอเพียงได้ชมพิธีการอันแสน
มหัศจรรย์ด้วยตาตนเอง พอถึงเวลามหาฤกษ์ที่กำหนด คนทรงนุ่งผ้าโจง
กระเบนสีชมพู สวมเสื้อยืดคอกลมสีขาวคาดเข็มขัดเงิน ตามประเพณีพวกศรี
วิชัยโบราณ เข้าประจำที่ เจ้าพิธีนั่งสิ่งศักดิ์สิทธิ์สำหรับใช้ในพิธีออกมาจากรถ
เก๋งส่วนตัว ทันใดนั้นทุกคนต่างตกตะลึงเหมือนถูกผีหลอก แทบไม่เชื่อสายตา



12  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ตัวเอง เพราะแสงแดดที่ แผดจ้ า ร้อนระอุเหมือนเปลวไฟนั้ น  บั งเกิด
ปรากฏการณ์ฟ้าร่ม ขึ้นอย่างฉับพลัน อาณาบริเวณเขตประกอบอุตสาหกรรม 
จี.เค.แลนด์ และไกลออกไปในราว 4-5 กิโลเมตร นับจากสถานที่ทำพิธีอันเป็น
จุดศูนย์กลาง เป็นวงกลมแผ่รัศมีไปโดยรอบ พ้ืนที่แถบนั้นตกอยู่ในร่มเงา กลุ่ม
เมฆฝนสีคล้ำเริ่มทยอยพัดผ่านมามากขึ้นทุกที จนกระทั่งพิธีประดิษฐานพระ
เสื้อเมืองสำเร็จเสร็จสิ้นลง เมื่อเวลา 12 นาฬิกา เจ้าพิธีบอกให้ทุกคนทราบว่า 
ใครประสงค์สิ่งใดก็ขอให้อธิษฐานจิต ขอในสิ่งที่ตนปรารถนา เพราะเป็นเวลา
กำลังจะสิ้นฤกษ์แล้ว หากไม่มีอะไรผิดพลาด อีกไม่นานฝนจะตกลงมาห่าใหญ่ 
เพ่ือแสดงว่าพ้ืนดินรับรู้ในการประกอบพิธีกรรมศักดิ์สิทธิ์ในครั้งนี้ แผ่นดิน จี.เค.
แลนด์ ก็จะชุ่มฉ่ำไปด้วยน้ำฝนจากฟ้า อากาศก็จะเย็นสบาย อันเป็นนิมิตหมาย
ให้รู้ว่านับจากนี้เป็นต้นไปตระกูลมโนมัยพิบูลย์ จะประสบความสำเร็จรุ่งเรืองมั่ง
คั่งดังสมปรารถนา รับประกันได้ว่าความหายนะจะไม่มีวันมาเยือนอย่างแน่นอน 
แล้วสิ่งที่ทุกคนคลางแคลงใจ ในแบบเชื่อครึ่งไม่เชื่อครึ่งก็พิสูจน์ตัวของมันเอง 
เมื่อเกิดลมพัดรุนแรงขึ้น ต่อมาฝนก็เริ่มโปรยปรายลงมาและตกหนักขึ้นเรื่อย ๆ 
จนกระทั่งตกหนักมาก น้ำนองไปทั่วเขตนิคมอุตสาหกรรม จี .เค.แลนด์ 
(JATUKAM WORLD กลุม่ผู้ศรัทธาองค์จตุคาม, 2564) 

 จากเรื่องเล่า “การบวงสรวงองค์จตุคามรามเทพ - ตาขุนโหร” ของตระกูล “มโนมัย
พิบูลย์” สามารถวิเคราะห์องค์ประกอบของเรื่องเล่าได้ ดังนี้ ตัวละครหลัก คือ องค์จตุคามราม
เทพ ที่แสดงอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ผ่านปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ ทำให้ผู้ประกอบพิธี ผู้ร่วมพิธี 
เกิดความอัศจรรย์ ได้แก่ เกิดเมฆบดบังพระอาทิตย์ “เพราะแสงแดดที่แผดจ้า ร้อนระอุเหมือน
เปลวไฟนั้น บังเกิดปรากฏการณ์ฟ้าร่ม ขึ้นอย่างฉับพลัน” นอกจากนั้น หลังจากเสร็จพิธี ก็เกิด
ปาฏิหาริย์ฝนตก “เกิดลมพัดรุนแรงขึ้น ต่อมาฝนก็เริ่มโปรยปรายลงมาและตกหนักขึ้นเรื่อย ๆ 
จนกระทั่งตกหนักมาก น้ำนองไปทั่วเขตนิคมอุตสาหกรรม จี.เค.แลนด์” เรื่องเล่าดังกล่าว ใช้
สร้างความศรัทธาให้แก่ผู้ เข้าร่วมพิธีและผู้ประกอบพิธีกรรม ส่วนฉากของเรื่องเล่า คือ 
ปริมณฑลพิธีบวงสรวงองค์จตุคามรามเทพ – ตาขุนโหร  
 เรื่องเล่าดังกล่าว เป็นไปตามแนวคิดมิติแห่งเทพปกรณัมหรือเหนือโลกที่กล่าวถึง
อิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์องค์  จตุคามรามเทพในพิธีบวงสรวงของพระองค์ โดยเกิดปาฏิหาริย์บน
ท้องฟ้าเหนือมณฑลพิธี ก่อนประกอบพิธี แสงแดดจ้า อากาศร้อนอบอ้าว แต่เมื่อถึงฤกษ์
ประกอบพิธีบวงสรวง ท้องฟ้ากลับมีเมฆบดบังพระอาทิตย์ เป็นรัศมีหลายกิโลเมตร หลังเสร็จพิธี 
ก็เกิดลมพายุพัดและฝนตกห่าใหญ่ ทำให้เกิดความชุ่มชื่น ปาฏิหาริย์ดังกล่าว ตอกย้ำให้เกิด
ความเลื่อมใสศรัทธาอย่างยิ่งยวดแก่คนในตระกูล “มโนมัยพิบูลย์” ซ่ึงนับถือองค์จตุคามราม



13 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เทพอยู่แล้ว “ด้วยแรงศรัทธาต่อองค์จตุคามรามเทพ ซึ่งได้ดลบันดาลให้การค้าธุรกิจของตระกูล
มโนมยัพิบูลย์สามารถฟันฝ่าวิกฤตการณ์เลวร้ายทางเศรษฐกิจมาได้อย่างไม่น่าเชื่อ ทั้งยนืหยัดอยู่
ได้อย่างมั่นคง จึงทำให้ลูกหลานผู้สำเร็จการศึกษาระดับปริญญาโท ปริญญาเอกจากต่างประเทศ
ยอมรับในสิ่งที่ผู้คนดูแคลน” ข้อความของเรื่องเล่าดังกล่าว แสดงให้เห็นถึงความเชื่อระดับ
ปัจเจกบุคคลของตระกูล “มโนมัยพิบูลย์” และการสร้างรูปเคารพองค์จตุคามรามเทพ–ตาขุน
โหร ขึ้นภายในบริเวณเขตประกอบอุตสาหกรรม จี.เค.แลนด์ ณ อำเภอปลวกแดง จังหวัดระยอง 
เพ่ือให้สมาชิกในตระกูล “มโนมัยพิบูลย์” และ พนักงานในบริษัทได้สักการะบูชา เป็นศูนย์รวม
จิตใจของบุคลากรด้านธุรกิจ ความเชื่อดังกล่าวนับได้ว่าเป็นมิติด้านสังคมและวัฒนธรรมของ
องคก์รทางด้านธุรกิจ ที่องค์จตุคามรามเทพมีอำนาจบันดาลให้ธุรกิจประสบความสำเร็จ  
   

1.3 เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพจากสื่อใหม ่ 
   เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพจากสื่อใหม่ เป็นเรื่องเล่าพระจตุคามรามเทพนาค
ปรก 9 เศียร ที่ปรากฏในสื่อสังคมสมัยใหม่ คือ เพจเฟซบุ๊ค “ตามรอยองค์จตุคามรามเทพ” 
เป็นเรื่องเล่าความเป็นมาขององค์จตุคามรามเทพ ประวัติศาสตร์สมัยศรีวิชัย และการจัดสร้าง
รูปเคารพองค์จตุคามรามเทพ มีเรื่องเล่า ดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพที ่11 ภาพองค์จตุคามรามเทพ นาคปรก 9 เศียร 
(ท่ีมา: https://web.facebook.com/%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A7%E0%B8%B2%E0%B8%) 

 

 รูปประติมากรรม“พระจตุคามรามเทพประทับนั่งเหนือบัลลังก์พระยา
นาคราช 9 เศียร” เปรียบดังสัญลักษณ์สื่อความหมายให้ทุกคนทราบว่า “องค์
จตุคามรามเทพ” คือ ปฐมจักรพรรดิผู้สถาปนา “จักรวรรดิสุวรรณภูมิ” และ
เคยมีอำนาจยิ่งใหญ่ดุจดังจักรวรรดิกรีกและโรมันในทวีปยุโรป สถานที่แห่งนี้ 
(เทวาลัยจตุคามรามเทพ อำเภอกุยบุรี จังหวัดประจวบคีรีขันธ์) จึงมิใช่เป็นเพียง



14  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ปูชนียสถานประดิษฐานรูปปฏิมากรรมมหึมาของ “องค์จตุคามรามเทพ” ที่ผู้มี
จิตศรัทธาเลื่อมใสจากท่ัวสารทิศที่หลั่งไหลมาแสวงบุญ กราบไหว้บูชาเพ่ือขอพร 
ขอความสวัสดิมงคลให้แก่ตนเองและครอบครัวเท่านั้น แต่ยังเป็นอนุสรณ์สถาน
สำคัญทางประวัติศาสตร์ของประชาชาติ ที่ยืนหยัดท้าทายภูมิปัญญาของนัก
ประวัติศาสตร์ นักโบราณคดี นักปราชญ์ ศิลปิน และผู้มาเยือนจากทุกมุมโลก 
เพ่ือช่วยกันไขปริศนาค้นหาความจริงความลับที่ ซ่อนอยู่ ในมุมมืดของ
ประวัติศาสตร์มาช้านาน เหตุใดจึงสามารถดำรงข้ามมิติแห่งกาลเวลามาได้
อย่างไร รูปประติมากรรมขนาดมหึมาของ “องค์จตุคามรามเทพ” จะบอกเล่า
เรื่องราวให้ลูกหลานในวันนี้และในวันหน้ารับรู้ว่าชาวสุวรรณภูมิหรือที่
พงศาวดารจีนสมัยราชวงศ์เหลียงเรียกว่า “ฟูนันก๊ก” ไม่ได้อพยพหลบหนีใคร
มาจากที่ไหน บรรพชนของเราอาศัยอยู่บนผืนแผ่นดินนี้มากว่า 2,300 ปีแล้ว 
แม้ว่าในสมัยปัจจุบันผืนแผ่นดินของ”จักรวรรดิสุวรรณภูมิ” ได้แตกสลาย
กลายเป็นประเทศใหญ่น้อยมากมาย กาลสมัยได้เปลี่ยนแปลงชนชาวสุวรรณภูมิ
หันไปนับถือ ลัทธิศาสนา ศิลปวัฒนธรรมประเพณี ภาษา ความเชื่อแตกต่างกัน
ไปแล้วก็ตาม แต่จิตวิญญาณที่เคยผูกพันอยู่ร่วมภายใต้อารยธรรมเดียวกัน 
ยังคงฝังลึกอยู่ภายใต้จิตสำนึกอย่างไม่เสื่อมคลาย จิตศักดิ์สิทธิ์ของ “องค์จตุ
คามรามเทพ” ที่สถิตอยู่ภายในรูปประติมากรรมขนาดมหึมาที่สุดในโลก จะ
ช่วยดลบันดาลให้ชนชาวสุวรรณภูมิบังเกิดกระแสความคิดความหวังเพ่ือฟ้ืนฟู
ศิลปะวิทยาการอันล้ำเลิศของบรรพบุรุษ นำความรอบรู้ทั้งหลายมาประยุกต์
สร้างสรรค์นวัตกรรมใหม่ เพ่ือแข่งขันกับต่างชาติ ผลักดันให้ดินแดนคาบสมุทร
อินโดจีนและมวลหมู่เกาะในน่านน้ำทะเลใต้มีความเจริญรุ่งเรืองและมั่งคั่งดุจดัง
ยุคทองของสุวรรณภูมิในอดีต ตำนาน คือ เรื่องราวที่แต่งขึ้นจากเค้าโครงความ
จริงในประวัติศาสตร์ ชนชาวสยาม มอญ พม่า เขมร จามปา ลาว เวียดนาม 
ชวา มลายูล้วนแต่เคยเป็นบ้านพ่ีเมืองน้องอยู่ร่วมกันในจักรวรรดิสุวรรณภูมิ 
เชื่อว่าพระยานาคเป็นเทพเจ้ าผู้ทรงฤทธาอานุภาพบันดาลให้บ้านเมือง
เจริญรุ่งเรือง ร่มเย็นเป็นสุข มั่ งคั่ งสมบูรณ์จึงกราบไหว้บูชาพระยานาค 
(เทวาลัยจตุคามรามเทพ, 2564) 
 ในขณะเดียวกันบรรดาศิษยานุศิษย์และผู้มีจิตศรัทธาเลื่อมใสใน “องค์จตุ

คามรามเทพ” ต่างร่วมใจกันสร้างรูปประติมากรรม “พระจตุคามรามเทพประทับนั่ง
เหนือบัลลังก์พระยานาค 9 เศียร” ขนาดมหึมาที่สุดในโลก โดยหวังว่าจะช่วยดลจิตดล
ใจให้ผู้นำของชนชาวสุวรรณภูมิ  บังเกิดความรักใคร่กลมเกลียวกัน ยุติปัญหาความ



15 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ขัดแย้ง สร้างความแข็งแกร่งทางเศรษฐกิจการค้า และสร้างความมั่งให้แก่ภูมิภาคเอเชีย
ตะวันออกเฉียงใต้ ช่วยกันสนับสนุนผลักดันให้เกิดความเจริญรุ่งเรืองสมบูรณ์พูนสุขดุจ
ดังจักรวรรดิสุวรรณภูมิในอดีตรูปประติมากรรมจตุคามรามเทพที่สร้างขึ้นเพ่ือให้มีความ
ศักดิ์สิทธิ์ ก็จะบังเกิดความศักดิ์สิทธิ์สมความปรารถนา ผู้คนจะหลั่งไหลมากราบไหว้บูชา
ขอพรและแก้บนกันไม่ขาดสาย ผืนแผ่นดินไม่มีแห้งแล้ง ทำมาหากินทางเกษตรกรรม 
อุดมสมบูรณ ์จะได้รับผลดีเกินความคาดหมาย  

 “พระจตุคามรามเทพนาคปรก 9 เศียร” เป็นประติมากรรมเกิดจากเรื่องเล่า องค์
จตุคามรามเทพนาคปรก 9 เศียร สามารถวิเคราะห์องค์ประกอบของเรื่องเล่าได้ ดังนี้ ตัวละคร
หลักมี 2 ตัวละคร ประกอบด้วยองค์จตุคามรามเทพ ซึ่งเป็นกษัตริย์ในสมัยสุวรรณภูมิ-ศรีวิชัย 
เป็นต้นตระกูลของคนไทยในปัจจุบัน และมีอำนาจบุญญาบารมีสูงส่ง ส่วนตัวละครหลักอีกตัว 
คือ พญานาค 9 เศียร ซึ่งเป็นเทพยดาแห่งความอุดมบูรณ์ และเป็นเทพยดาคู่บุญบารมีขององค์
จตุคามรามเทพ จึงได้สร้างประติมากรรมรูปเคารพเป็นองค์จตุคามรามเทพประทับนั่งด้วยท่าชัน
เข่าเหนือขนด 3 ชั้นของพญานาค และพญานาคแผ่พังพาน 9 เศียร เหนือเศียรองค์จตุคามราม
เทพ 

 ตำนานพญานาค 9 เศียร มีความเก่ียวข้องกับความอุดมสมบูรณ์ “รูปประติมากรรม
จตุคามรามเทพที่สร้างขึ้นเพ่ือให้มีความศักดิ์สิทธิ์ ก็จะบังเกิดความศักดิ์สิทธิ์สมความปรารถนา 
ผู้คนจะหลั่งไหลมากราบไหว้บูชาขอพรและแก้บนกันไม่ขาดสาย ผืนแผ่นดินไม่มีแห้งแล้ง ทำมา
หากินทางเกษตรกรรม อุดมสมบูรณ์” แสดงให้เห็นว่า องค์จตุคามรามเทพมีอิทธิฤทธิ์เหนือ
พญานาค แม้แต่พญานาคยังคงยอมเป็นบัลลังก์ให้องค์จตุคามรามเทพ ประกอบกับคติความเชื่อ
ที่ว่า พระมหากษัตริย์พระองค์ใดสามารถขจัดความแห้งแล้งให้แก่มวลมนุษย์ได้ กษัตริย์พระองค์
นั้นย่อมได้รับความเคารพกราบไหว้บูชาจากมวลมนุษย์  

 องค์จตุคามรามเทพขจัดความแห้งแล้ว ทำให้คนเกิดความศรัทธา เพราะคนไทยมี
อาชีพหลักคือเกษตรกรรม จึงเชื่อว่า การบูชาองค์จตุคามรามเทพจะทำให้ความอุดมสมบูรณ์
และขจัดความแห้งแล้ง ทำให้ผู้ศรัทธาส่วนใหญ่เป็นผู้ที่ประกอบอาชีพเกษตรกรรม จากเรื่องเล่า
ดังกล่าว ทำให้เห็นมิติด้านปัจเจกบุคคล โดยเฉพาะผู้เลื่อมใสศรัทธาต่อองค์จตุคามรามเทพที่
ประกอบอาชีพเกษตรกรรม เช่น ชาวสวนผลไม้ , ชาวนา และชาวสวนยางพารา ฯลฯ 
นอกจากนั้น เรื่องเล่าดังกล่าว ยังพยายามหักล้างแนวคิดเดิมที่กล่าวว่า คนไทยอพยพมาจาก
เทือกเขาอัลไต และตอนใต้ของประเทศจีน “ที่ยืนหยัดท้าทายภูมิปัญญาของนักประวัติศาสตร์
นักโบราณคดี นักปราชญ์ ศิลปิน และผู้มาเยือนจากทุกมุมโลก เพ่ือช่วยกันไขปริศนาค้นหาความ
จริงความลับที่ซ่อนอยู่ในมุมมืดของประวัติศาสตร์มาช้านาน เหตุใดจึงสามารถดำรงข้ามมิติแห่ง
กาลเวลามาได้อย่างไรรูปประติมากรรมขนาดมหึมาของ “องค์จตุคามรามเทพ” จะบอกเล่า



16  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เรื่องราวให้ลูกหลานในวันนี้และในวันหน้ารับรู้ว่าชาวสุวรรณภูมิหรือที่พงศาวดารจีนสมัย
ราชวงศ์เหลียงเรียกว่า “ฟูนันก๊ก” ไม่ได้อพยพหลบหนีใครมาจากที่ไหน บรรพชนของเราอาศัย
อยู่บนผืนแผ่นดินนี้มากว่า 2,300 ปีแล้ว” 

 “รูปประติมากรรม “พระจตุคามรามเทพประทับนั่งเหนือบัลลังก์พระยานาค 9 
เศียร” ขนาดมหึมาที่สุดในโลก โดยหวังว่าจะช่วยดลจิตดลใจให้ผู้นำของชนชาวสุวรรณภูมิ 
บังเกิดความรักใคร่กลมเกลียวกัน ยุติปัญหาความขัดแย้ง สร้างความแข็งแกร่งทางเศรษฐกิจ
การค้า และสร้างความมั่งให้แก่ภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้” จากเรื่องเล่า แสดงถึงความ
เลื่อมใสศรัทธาต่อองค์จตุคามรามเทพ ที่ได้สร้างรูปเคารพประติมากรรม อธิบายในแง่มิติแห่ง
เทพปกรณัมหรือเหนือโลก ว่าพระองค์มีอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ บุญญาบารมี สามารถดลบันดาลให้
ชาวสุวรรณภูมิ บังเกิดความรักสามัคคี และยังสอดคล้องกับเศรษฐกิจทุนนิยมเสรีในปัจจุบัน 
ตลอดจนอาชีพเกษตรกรรม แสดงให้เห็นว่า อิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ขององค์จตุคามรามเทพ
สอดคล้องกับบริบทสังคม เศรษฐกิจ อันเป็นมิติทางด้านสังคมและวัฒนธรรม   

 เรื่องเล่าที่เก่ียวกับองค์จตุคามรามเทพ ปรากฏอยู่ในตำนานท้าวพังพะกาฬ พิธีกรรม
บวงสรวงศาลองค์ จตุคามรามเทพ - ตาขุนโหร และในสื่อร่วมสมัย เรื่องเล่าดังกล่าวนำไปสู่การ
สร้างประติมากรรมองค์จตุคามรามเทพนาคปรก 9 เศียร ซ่ึงมีตัวละครหลัก คือ องค์จตุคามราม
เทพ โดยมีเหตุการณ์ประกอบเพ่ือแสดงให้เห็นบุญญาบารมีและอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์  สอดคล้อง
กับแนวคิดโลกสามมิติในมิติเทพปกรณัมเป็นส่วนใหญ่ อันนำไปสู่การประกอบพิธีกรรมสร้าง
ศาลหลักเมืองนครศรีธรรมราชเพ่ือให้เกิดความหลอมหลวมของคนในสังคมตามมิติสังคมและ
วัฒนธรรม  นอกจากนั้นการจัดสรา้งวัตถุมงคลจตุคามรามเทพเพ่ือที่เกิดจากเรื่องเล่าเป็นสิ่งตอก
ย้ำถึงความเชื่อและความศรัทธาต่อองค์จตุคามรามเทพตามมิติด้านปัจเจกบุคคล 
 
การอภิปรายผล 

 เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพตามแนวคิด “โลกสามมิติ” สามารถอภิปรายผลได้ 4 
ประเดน็ ดังนี้ 

 1. เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพที่ปรากฏในรูปแบบตำนาน พิธีกรรม และสื่อใหม่ ใน
แง่มิติเทพปกรณัม องค์จตุคามรามเทพมบีทบาทในฐานะเทพเจ้าที่ขจัดภัยแล้งให้แก่มนุษย์ สร้าง
ความอุดมสมบูรณ์ให้แก่สังคมเกษตรกรรมตลอดจนการประกอบธุรกิจให้ประสบความสำเร็จ
ของบริษัท สอดล้องกับงานของ แคทรียา อังทองกำเนิด (2562) ที่ศึกษาเรื่องอาร์คีไทพ์อวตาร 
ปรากฏการณ์ทางเทพปกรณัมในศาสนาฮินดูและพระพุทธศาสนา พบว่า อาร์คีไทพ์อวตารมี
ลักษณะสำคัญ คือ เทพเจ้า/เทพอวตารสู่โลกมนุษย์เพ่ือปฏิบัติ  พันธกิจในโลก ได้แก่ การปราบ
อธรรม การสั่งสอนและการชี้นำหนทาง การเป็นต้นแบบ โดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือผลักดันจิต



17 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

วิญญาณของมวลมนุษย์ไปสู่หนทางที่สูงขึ้น แต่เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพดังที่ได้กล่าวมาแล้ว 
มีฐานะเป็นเทพเจ้าศักดิ์สิทธิ์ประจำเมืองนครศรีธรรมราช ที่มีพันธกิจในโลกเพ่ือขจัดความแห้ง
แล้งและดลบันดาลให้ประสบความสำเร็จในการทำธุรกิจเท่านั้น ไม่ถึงขั้นผลักดันจิตวิญญาณ
ของมนุษย์ไปสู่หนทางการหลุดพ้น ส่วนการอวตารสำแดงพระองค์ในรูปที่หลากหลายนั้น องค์
จตุคามรามเทพได้มีภพภูมิชาติหนึ่ง เป็นท้าวพังพะกาฬ วีรบุรุษที่สำคัญของพระเจ้าจันทรภาณุ 
แห่งอาณาจักรศรีวิชัย ทรงไว้ด้วยมหิทธานุภาพและความกล้าหาญในการสู้รบกับศัตรูแห่ง
อาณาจักรชวา และรูปเคารพพระจตุคามรามเทพนาคปรก 9 เศียร นับเป็นเทพเจ้าที่สร้างขึ้นมา
จากความเคารพศรัทธาของผู้เลื่อมใสศรัทธา เป็นเทพเจ้าปราบความแห้งแล้ง และความ
ล้มเหลวทางธุรกิจให้หายไป 

 2. วิธีการเล่าและการประกอบสร้างความหมายองค์จตุคามรามเทพ  มีการกล่าวถึง
อภินิหารของท้าวพังพะกาฬซึ่งถือเป็นภพภูมิหนึ่งขององค์จตุคามรามเทพ ตั้งแต่วัยทารก เริ่ม
จากงูจงอางเลื้อยไปที่เปลและคายแก้ววิเศษให้ เมื่อ เติบโตขึ้นก็ได้เป็นนักรบที่มีอิทธิฤทธิ์  
สามารถล่องหนหายตัวเข้าไปฆ่าฟันทหารชวาจนล้มตายและสามารถกอบกู้อิสรภาพคืนสู่
อาณาจักรศรีวิชัยได้สำเร็จ รวมถึงองค์จตุคามรามเทพ ถือเป็นพระโพธิสัตว์ที่ประกอบไปด้วย
พุทธานุภาพและฤทธานุภาพ ซึ่งสำเร็จบารมีเป็นพระเทวราชโพธิสัตว์  ส่วนการประกอบ
พิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับการบวงสรวงองค์จตุคามรามเทพ ได้ส่งผลให้เกิดความผิดปกติทาง
ธรรมชาติในขณะที่ประกอบพิธีกรรมบวงสรวงองค์จตุคามรามเทพ และรูปเคารพองค์จตุคาม
รามเทพนาคปรก 9 เศียร มีหน้าที่ในการช่วยเหลือมนุษย์ โดยเฉพาะด้านการเกษตรกรรม 
เนื่องจากพญานาคเป็นเทพเจ้าที่เกี่ยวข้องกับสายน้ำ สามารถคลี่คลายความแห้งแล้งหรือดล
บันดาลไม่ให้เกิดอุทกภัยได้ ทำให้โลกมนุษย์รอดพ้นจากภัยพิบัติทางน้ำ 

 3. เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพในที่ 2 ที่ปรากฏในตำนาน พิธีกรรม และสื่อใหม่ 
ก่อให้เกิดการจัดสร้างวัตถุมงคลองค์จตุคามรามเทพในรูปแบบต่าง ๆ เช่น เหรียญจตุคามราม
เทพ 5 เหลี่ยม เหรียญพระปิดตาพังพะกาฬ รุ่น 1 เทวาลัยจตุคามรามเทพ เหรียญแสตมป์จตุ
คามรามเทพ เนื้อทองแดง ปี 2530 พระผงองค์จตุคามรามเทพ - สุริยันจันทรา รุ่น 1 ปี 2530 
พระผงองค์จตุคามรามเทพ - สุริยันจันทรา รุ่น 2 ปี 2548 - 2549 พระผงจตุคามรามเทพ รุ่น 
ยามเฝ้าแผ่นดิน พระผงจตุคามรามเทพนาคปรก 7 เศียร (สี่เหลี่ยมสามสี) ปี 2549 พระผงจตุ
คามรามเทพ (พระผงนากีส) รุ่น 1 เทวาลัยจตุคามรามเทพ, เหรียญพระปิดตาพังพะกาฬ รุ่น 1 
เทวาลัยจตุคามรามเทพ รูปหล่อลอยองค์พระปิดตาพังพะกาฬ รุ่น 1 เทวาลัยจตุคามรามเทพ 
ผ้ายันต์พญาชิงชัย 3 สี (ผ้ายันต์นากีส รุ่น 1 เทวาลัยจตุคามรามเทพ) ผ้ายันต์องค์จตุคามราม
เทพ รุ่น เกาะเภตรา ปี 2543 ผ้ายันต์ดวงฤกษ์เทวาลัยจตุคามรามเทพ พระผงแสตมป์องค์จตุ
คามรามเทพสีขาว (ถอดแบบจากเสาหลักเมืองนครศรีธรรมราช) ปี 2551 นอกจากนี้ ยัง



18  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ก่อให้เกิดพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับองค์จตุคามรามเทพ ดำเนินการโดย พล.ต.ท.สรรเพชญ ธรร
มาธิกุล ได้แก่ พิธีไหว้ครูองค์จตุคามรามเทพ และพิธีขอได้ไหว้รับ จัดขึ้นทุกปี ณ เทวาลัยจตุคาม
รามเทพ ตำบลหาดขาม อำเภอกุยบุร ีจังหวัดประจวบคีรีขันธ์ 

 4. เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพในสื่อเก่าและสื่อใหม่ ตลอดจนการสร้างประติกรรม
ตามสถานที่ต่าง ๆ รวมทั้งวัตถุมงคลของขลัง หากจะนำมารวบรวมเป็นข้อมูลจัดแสดงใน
รูปแบบนิทรรศการหรือพิพิธภัณฑ์ก็สามารถทำได้ เพ่ือรวบรวมประวัติ วัตถุมงคล ตลอดจน
ศิลปกรรมที่เก่ียวข้องกับองค์จตุคามรามเทพ เพ่ือประโยชน์ของการท่องเที่ยวเชิงศิลปวัฒนธรรม
และคติชนสร้างสรรค ์  
 
องค์ความรู้ใหม่ 

 เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพที่ปรากฏในตำนาน พิธีกรรม และสื่อใหม่ ปรากฏอยู่ใน
ตำนานท้าวพังพะกาฬ พิธีกรรมบวงสรวงศาลจตุคามรามเทพ และในสื่อใหม่ พระจตุคามราม
เทพนาคปรก 9 เศียร ตัวละครหลักของเรื่องเล่า คือ องค์จตุคามรามเทพ ที่มีบุญญาบารมี มี
อิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ ทำให้เกิดเมฆบังพระอาทิตย์ เกิดพายุฝน ในพิธีกรรม เป็นวีรบุรุษ สามารถ
รบชนะอาณาจักรชวา เป็นพระมหากษัตริย์ที่ยิ่งใหญ่ในอาณาจักรสุวรรณภูมิ - ศรีวิชัย ส่วนตัว
ละครรองเสริมสร้างบุญบารมีให้แก่พระองค์ ได้แก่ งูจงอางที่คาบลูกแก้ววิเศษมาประทานให้แก่
ทารกพังพะกาฬ และพญานาค 9 เศียร ซ่ึงเป็นเทพยดาคู่บุญบารมีกับองคจ์ตุคามรามเทพ 

 โครงเรื่องความขัดแย้ง ปรากฏอยู่ในตำนานท้าวพังพะกาฬ เป็นความขัดแย้ง
ระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ เห็นได้จาก ท้าวพังพะกาฬในวัยเด็กใช้ดาบไม้พาเขตัดศีรษะเพ่ือนขาด
และล่องหนหายตัวเข้าไปต่อสู้กับกองทัพอาณาจักรชวาจนกระทั่งได้รับชัยชนะ ส่วนความ
ขัดแย้งระหว่างมนุษย์กับสิ่งแวดล้อม ปรากฏให้ทราบจากเรื่องเล่าพระจตุคามรามเทพนาคปรก 
9 เศียร ที่เป็นเทพเจ้าต่อสู้กับความแห้งแล้ง จนนำความอุดมสมบูรณ์กลับมาสู่ดินแดน ฉากของ
ตำนานท้าวพังพะกาฬ คือ ทุ่งนาที่งจูงอางคาบแก้วนำมาให้ เมืองนครศรีธรรมราชและฉากการสู้
รบกับอาณาจักรชวา  

 เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพที่ปรากฏในตำนาน พิธีกรรม และสื่อใหม่นั้น สามารถ
วิเคราะห์ตามแนวคิดโลกสามมิติได้ ดังนี้ เรื่องเล่าส่วนใหญ่เป็นมิติเทพปกรณัม ได้แก่ องค์จตุ
คามรามเทพ ซึ่งเป็นเทพเจ้าที่มีบทบาทในฐานะผู้วิเศษและวีรบุรุษ สามารถปราบกองทัพ
อาณาจักรชวาได้ และสามารถดลบันดาลให้ธรรมชาติแสดงความผิดปกติ อันเนื่องมาจาก
อภินิหารองค์จตุคามรามเทพจากการประกอบพิธีกรรมบวงสรวง และในฐานะเทพเจ้าที่ขจัด
ความแห้งแล้งออกจากโลกมนุษย์ให้มีความอุดมสมบูรณ์ นอกจากนั้น ตัวละครสัตว์ ได้แก่ งู
จงอาง ปรากฏในตอนที่ท้าวพังพะกาฬวัยเด็ก และได้เลื้อยผ่านและคายลูกแก้วออกมาให้ท้าวพัง



19 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

พะกาฬในเปล ทำให้มีอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ ในมิติปัจเจกบุคคล จากเรื่องเล่าดังกล่าว นำไปสู่
ความเชื่อ ความศรัทธาของประชาชนแต่ละบุคคล เช่น จากการประกอบพิธีกรรม การจัดสร้าง
วัตถุมงคลรูปแบบต่าง ๆ และการสร้างประติมากรรมรูปเคารพองค์จตุคามรามเทพนาคปรก 9 
เศียร ที่นำไปใช้บูชาเพ่ือขจัดความแห้งแล้งและเป็นที่นิยมของบรรดาเกษตรกรชาวสวนยาง  ใน
พ้ืนที่ภาคใต้ และการทำธุรกิจในโลกทุนนิยมประสบความสำเร็จต่าง ๆ และมิติสังคมและ
วัฒนธรรม จากเรื่องเล่าที่แสดงอภินิหารต่างๆ นำไปสู่ความเชื่อ ความศรัทธาของสังคม จึงมีการ
ประกอบพิธีกรรมบวงสรวงและวัฒนธรรมในการสร้างและปลุกเสกวัตถมุงคลจตุคามรามเทพใน
รูปแบบเครื่องรางของขลังต่าง ๆ  
 
สรุปผลการวิจัย 

 เรื่องเล่าองค์จตุคามรามเทพที่ปรากฏในตำนาน พิธีกรรม และสื่อใหม่ อาศัยตัว
ละครหลักของเรื่อง คือ องค์จตุคามรามเทพ สำหรับจัดสร้างวัตถุมงคล และอาศัยตัวละครรอง 
คือ บุญญาธิการและอิทธิฤทธิ์ปาฏิหาริย์ในการสร้างความศักดิ์สิทธิ์ให้แก่วัตถุมงคลจตุคามราม
เทพ โดยเฉพาะด้านปาฏิหาริย์ที่เกี่ยวข้องกับสิ่งเหนือธรรมชาติ ได้ถูกนำไปต่อยอดในการ
จัดสร้างประติมากรรมรูปเคารพองค์จตุคามรามเทพ นาคปรก 9 เศยีร เพ่ือสร้างความน่าเชื่อถือ
และความศรัทธาให้แก่ประชาชน รวมถึงการประกอบพิธีกรรมและการจัดสร้างวัตถุมงคลจตุ
คามรามเทพในรูปแบบต่างๆ ด้วยวิธีการดังกล่าว ส่งผลให้กระแสองค์จตุคามรามเทพยังคง
ไหลเวียนอยู่ในสังคม ซึ่งจากเดิมอาศัยการประกอบพิธีกรรมและการปลุกเสกวัตถมงคลเพียง
อย่างเดียว แต่ในปัจจุบันกระแสวัตถุมงคลจตุคามรามเทพ ได้ปรับเปลี่ยนอยู่ในรูปแบบของเรื่อง
เล่าที่ปรากฏในสื่อใหม่ การจัดนิทรรศการประวัติวัตถุมงคล และศิลปกรรมที่เกี่ยวข้องกับองค์
จตุคามรามเทพ อันนำไปสู่การท่องเที่ยวเชิงคตชินสร้างสรรค์ 
  
 
เอกสารอ้างอิง 
กาญจนา  แก้วเทพ. (2553). แนวพินิจใหม่ในสื่อสารศึกษา. กรุงเทพมหานคร: ภาพพิมพ์. 
กิ่งแก้ว อัตถากร. (2563). วาทปกรณัมเพ่ือการศึกษาคติชนวิทยา. กรุงเทพมหานคร: บริษัท    
  อมรินทร์พริ้นติ้ง แอนด์พับลิชชิ่ง จำกัด (มหาชน). 
ซินแสชัยมงคล. (2550). คู่มือขอปาฏิหาริย์และคาถาขอโชคลาภ จตุคามรามเทพ.  

กรุงเทพมหานคร : หจก.สำนักพิมพ์ ฐานบัณฑิต. 
ธรรมทาส พานิช. (2542). ประวัติศาสตร์พุทธศาสนาสมัยศรีวิชัย. พิมพ์ครั้งที่ 2.  

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์อรุณวิทยา. 



20  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

พุธรัตน์. (2550). จตุคามรามเทพ เทพองค์ใหม่เมืองนครศรีธรรมราช. พิมพ์ครั้งที่ 2.  
 กรงุเทพมหานคร: บริษัท แอ๊ปป้าพริ๊นติ้ง กรุ๊ป จำกัด. 
 

มปผ. (2564). เทวาลัยจตุคามรามเทพ. สืบคน้เมื่อวันที่ 7 ธันวาคม 2564, จาก            
 https://web.facebook.com/photo?fbid=10165967793090273&set=pcb.116205089
1219630 

________. (2564). JATUKAM WORLD กลุม่ผู้ศรัทธาองค์จตุคาม. สืบค้นเมื่อวันที่ 7 ธันวาคม  
2564,  จาก
https://web.facebook.com/%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A7%E
0%B8%B2% 
E0%B8%     

วัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร. (2553). ประวัติวัดพระมหาธาตุวรมหาวิหาร. นครศรีธรรมราช:  
โรงพิมพ์เม็ดทราย 

สมศักดิ์ ตัณตยกุล. ศรทัธาปาฏิหาริย์จตุคามรามเทพ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ อนิเมท 
กรุ๊ป. 

สรรเพชญ ธรรมาธิกุล. (2550). จตุคามรามเทพ ความจริงและความลับที่ไม่เคยมีใครรู้.  
กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์บ้านพระอาทิตย์ 

สัมพันธ์ ทองสมัคร. (2550). จตุคามรามเทพ. กรุงเทพมหานคร: บริษัท ก.พลพิมพ์ (1996)  
จำกัด 

สิปปนันท์ นวลละออง. (2564). ตามรอยองค์จตุคามรามเทพ. สืบค้นเมื่อวันที่ 7 ธันวาคม  
2564, จาก https://web.facebook.com/TrailNorthmen/  

สุริยัน สิทธิชัยภูติกุล. (2550). จตุคามรามเทพ ที่มา ความเชื่อและศรัทธาแห่งราชันทะเลใต้ มีกู 
ไว้ไม่จน. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แสดงดาว. 

อิราวดี ไตรลังคะ. (2546). ศาสตร์และศิลป์แห่งการเล่าเรื่อง. พิมพ์ครัง้ที่ 2. กรุงเทพมหานคร:    
  สำนักพิมพ์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
แคทรยีา อังทองกำเนิด (2562). อาร์คีไทพ์อวตาร ปรากฏการณ์ทางเทพปกรณัมในศาสนาฮินดู 

และพระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธ์ ศศ.ด. (คติชนวิทยา). พิษณุโลก: บัณฑิต
วิทยาลัยมหาวิทยาลัยนเรศวร. 

 

 

https://web.facebook.com/photo?fbid=10165967793090273&set=pcb.1162050891219630
https://web.facebook.com/photo?fbid=10165967793090273&set=pcb.1162050891219630


การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอาย ุ
จังหวัดน่าน ในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 

An application of Buddhist principles in encourage for well-being     

of the elderly in nan province in the situation  

of  the Covid-19 epidemic. 

 

สิรวิรรณ มิตต์สัตย์สิริกุล 
Siriwan Mitsatsirikul 

นิสิตหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา,  
วิทยาลัยสงฆ์นครน่าน มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

เฉลิมพระเกียรติสมเด็จพระเทพรัตนราชสุดาฯ สยามบรมราชกุมารี. 
Student of  Master of Arts Program in Buddhist Studies,  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University  

Nakhon Nan Buddhist College. 

E-mail: Siriwan.sisikul99@gmail.com 

 
 

 
Received: June 30, 2022; Revised: September 18, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 การศึกษาวิจัยเรื่องนี้ มีวัตถุประสงค์ เพ่ือศึกษาการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุ
จังหวัดน่าน   ในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 และเพ่ือประยุกต์ใช้หลักธรรมใน
การส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่าน ดำเนินการวิจัยโดยวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ ด้วย
วิธีการสัมภาษณ์โดยเลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง ผลการศึกษาวิจัย พบว่า การส่งเสริมสุข
ภาวะของผู้สูงวัยวัยจังหวัดน่านในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด -19 (COVID-19) 
ได้แก่ 1) ด้านสุขภาวะทางกาย คือ ส่งเสริมการดูแลร่างกายให้สมบูรณ์แข็งแรง และการ
รับประทานอาหารที่มีประโยชน์ เป็นต้น 2) ด้านสุขภาวะทางจิตใจ คือ การมีสุขภาพจิตที่ดี 
แจ่มใส ไม่เครียดกับสภาวการณ์ของโรคโควิด-19 ที่เกิดขึ้น หรือการหาเวลาทำในสิ่งที่ตนเอง



22  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กนัยายน – ธันวาคม 2565) 

ชอบทำแล้วเพลิดเพลินและมีความสุข 3) ด้านสุขภาวะทางสังคม คือ การปรับเปลี่ยนพฤติกรรม
สู่ชีวิตวิถีใหม่ ปรับการติดต่อสื่อสารระหว่างบุคคลมาใช้การสื่อสารทาง social 4) ด้านสุขภาวะ
ทางจิตวิญญาณหรือ  ปญญา คือ ส่งเสริมให้รู้เท่าทันโรคและแก้ไขปัญหาด้วยปัญญา การจัดการ
กับความเครียด การทำกิจกรรมครอบครัว 

การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่าน 
พบว่า การนำหลักภาวนา 4 ไปปรับใช้จะทำให้ผู้สูงอายุมีคุณภาพชีวิตที่ดีทั้งด้านกาย ศีล จิต 
และปัญญา ดังนี้คือ 1) กายภาวนา การมีคุณภาพชีวิตที่ดีจะช่วยส่งเสริมให้มีอายุที่ยืนยาว 
ปราศจากโรคภัยต่าง ๆ 2) ศีลภาวนา การเสริมสร้างสมาธิและรักษาศีล ซึ่งศีลจะช่วยรักษาชีวิต 
3) จิตภาวนา การส่งเสริมจิตใจของผู้สูงอายุให้เจริญงอกงาม มีเมตตา ความรัก ความเป็นมิตร 
ความปรารถนาดีทั้งตนเองและผู้อ่ืน 4) ปัญญาภาวนา ศึกษาเรียนรู้ให้รู้แจ้ง เป็นผู้ที่รู้วิธีแก้ไข
ปัญหาด้วยปัญญา 
คำสำคัญ: การประยุกต์ใช้, หลักพุทธธรรม, การส่งเสริมสุขภาวะ, ผู้สูงอายุ 
 
 
Abstract 

This research study have a purpose To study the health promotion of 

the elderly in Nan Province In the situation of the epidemic of COVID-19 and to 

apply Dharma principles in promoting the health of the elderly in Nan Province 

Conduct research using qualitative research methods. with the interview method 

by selecting a specific sample population The results of the study found that : 

The health promotion of the elderly in Nan province in the situation of 

the COVID-19 epidemic revealed that the health of the elderly were as follows: 

1) Physical health was to take care of the body to be healthy. and eating 

nutritious food, etc. 2) Mental health is having good mental health, bright, not 

stressed by the situation of COVID-19, or finding time to do things that you 

enjoy and enjoy. 3) Social health is the behavior change to a new way of life. 

Adjusting interpersonal communication to use social communication. 4) In terms 

of mental health or intelligence, that is, being aware of the disease and solving 

problems with wisdom. dealing with stress family activities 

The application of Buddhist principles in promoting the well-being of 

the elderly in Nan province revealed that the elderly applied the 4 principles of 



23 Journal of MCU Buddhist Review Vol 6 No.3 (September-December 2022) 

meditation to improve their quality of life in terms of physical, moral, mental 

and intellectual aspects, namely 1) physical meditation, having A good quality of 

life will help promote longevity. Free from various diseases. 2) Precepts for 

meditation, strengthening the concentration and keeping the precepts. The 

precepts will help save lives. 3) Mental prayer, which encourages the mind of the 

elderly to thrive, to have compassion, love, friendship, goodwill for both oneself 

and others. He is the one who knows how to solve problems with intelligence. 

Key words: Application, Buddhist principles, Encourage for well-being,  

                   The elderly. 

 

บทนำ 
จังหวัดน่านเป็นจังหวัดหนึ่งที่มีต้นทุนที่ดีในการจัดการสุขภาพหลากหลายโดยการมี

ส่วนร่วมของภาคีเครือข่ายต่าง ๆ ในแต่ละพ้ืนที่อยู่แล้ว การริเริ่มก่อตั้งกลุ่ม มีหลายรูปแบบทั้ง 
1) เริ่มจาก นโยบายของหน่วยงานรัฐหรือเอกชนจากภายนอก 2) เริ่มจากหน่วยงานหรือองค์กร
ภายในพ้ืนที่ 3) ริเริ่มจากกลุ่มองค์กรในชุมชนเอง สำหรับปัจจัยเงื่อนไขของการดำรงความ
เข้มแข็งของกลุ่มและองค์กร ด้านสุขภาพที่สำคัญ ได้แก่ การมีผู้นำที่เข้มแข็งเป็นที่ศรัทธา
ยอมรับ มีความโปร่งใส มีกลุ่มเครือข่าย หลากหลายระดับ มีการประสานแบบทั้งไม่เป็นทางการ
และเป็นทางการ มีการประชุมสม่ำเสมอ  มีความรักสามัคคีกัน รวมกลุ่มทำกิจกรรมบนฐาน
วัฒนธรรมชุมชน แลกเปลี่ยนเรียนรู้ต่อเนื่อง มีการ พัฒนาศักยภาพที่ต่อเนื่อง มีการออมและจัด
กองทุนสวัสดิการ การกำหนดมาตรการชุมชน/ธรรมนูญสุขภาพตำบล และมีการทบทวนสรุป
ประเมินผลร่วมกัน ซึ่งรูปแบบการพัฒนาประชาคมสุขภาพเริ่ม ตั้งแต่การคิดริเริ่มจากคนใน
ชุมชนที่มีความต้องการพัฒนาหรือนโยบายภาครัฐ รวมตัวกันทบทวน ศักยภาพ ข้อจำกัด 
กำหนดเป้าหมายการพัฒนาร่วมกัน แล้วจัดทำแผนพัฒนาต่อยอดสร้างกระบวนการ เรียนรู้ที่มี
อยู่เดิมให้ดียิ่งขึ้น มีการพัฒนาศักยภาพแกนนำ/อาสาสมัครให้มีองค์ความรู้ แล้วยกระดับการ 
จัดการให้เข้มแข็ง และสั่งสมความรู้ให้เกิดการพัฒนาต่อเนื่อง จนเกิดแนวปฏิบัติที่ดีกลุ่มองค์กร
มี ความเข้มแข็ง ด้านปัจจัยที่ส่งผลต่อความสำเร็จและผลลัพธ์การนำนโยบายไปสู่การปฏิบัติใน
พ้ืนที่ที่ ประชาคมสุขภาพมีส่วนร่วมที่สำคัญ ได้แก่ การมีหลักคิดในการทำงาน มีโครงสร้างกลุ่ม
องค์กรและ บทบาทที่ชัดเจนขึ้น ชุมชนมีความตระหนักในปัญหาร่วมกัน  มีผู้นำที่เข้มแข็ง 
บริหารแบบมีส่วนร่วม สร้างคนรุ่นใหม่ให้เข้ามามีส่วนร่วมเรียนรู้ ทำงานเป็นเครือข่ายเชื่อม
ประสานกัน มีการประสานงาน แบบไม่เป็นทางการ มีการเรียนรู้จากกรณีตัวอย่างและการ



24  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กนัยายน – ธันวาคม 2565) 

ปฏิบัติการจริง มีกลุ่มจิตอาสาและภาคี หลากหลายมีส่วนร่วมอย่างแข็งขัน  มีการสื่อสารผ่าน
ช่องทางต่าง ๆ ที่หลากหลายโดยเฉพาะกลุ่ม Line, Facebook ได้รับการสนับสนุนจากองค์กรที่
เกี่ยวข้องที่ต่อเนื่อง และมีการติดตามประเมินผลร่วมกัน (ถนัด ใบยา และคณะ, 2561) 

ในสถานการณ์โควิด-19 ถือว่าเป็นปรากฏการณ์ที่ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงอย่าง
มากเพราะเป็นการระบาดใหญ่ทั่วโลก ส่งผลให้ เกิดการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมอย่างรุนแรงใน
ระยะสั้น  และหลายพฤติกรรมจะอยู่ถาวร กลายเป็น New Normal ซึ่งส่งผลต่อวิถีชีวิต การ
ทำงาน การดำเนินชีวิตประจำวัน เพ่ือเป็นการพัฒนาคุณภาพของผู้สูงอายุในจังหวัดน่าน 
ประกอบกับนโยบายของคณะผู้บริหารเทศบาลเมืองน่านมีแนวทางให้จัดตั้งตั้งศูนย์พัฒนา
คุณภาพชีวิตและส่งเสริมอาชีพผู้สูงอายุขึ้น หนึ่งในกิจกรรมสำคัญคือโรงเรียนผู้สูงอายุเสี้ยวดอก
ขาวซึ่งเป็นการส่งเสริมให้ผู้สูงอายุเกิดการรวมกลุ่มเสริมสร้างการพัฒนาตนเอง เสริมสร้าง
สุขภาพที่ดี ทั้งร่างกายและจิตใจมีกิจกรรมร่วมกันของผู้สูงอายุ เสริมสร้างคุณค่าทางภูมิปัญญา
และวัฒนธรรมให้เป็นที่ประจักษ์ซึ่งจะช่วยสืบสานภูมิปัญญาและวัฒนธรรมท้องถิ่นสู่ลูกหลาน 
นอกจากนี้ยังสามารถถ่ายทอดองค์ความรู้ให้แก่ลูกหลานได้อีกช่องทางหนึ่ง ในการดำเนิน
กิจกรรมต่าง ๆ ในโรงเรียนผู้สูงอายุนั้น นอกจากได้รับความร่วมมือจากหลายภาคส่วนในการ
ร่วมดำเนินกิจกรรมของโรงเรียนเพ่ือถ่ายทอด และแลกเปลี่ยนความรู้ให้กับผู้สูงอายุ เพ่ือให้
สามารถนำสิ่งที่ได้ไปใช้ให้เกิดประโยชน์สูงสุดแล้วกลุ่มพลังสำคัญนั่นก็คือ นักเรียนผู้สูงอายุที่เข้า
ร่วม กิจกรรมในแต่ละครั้ง ที่เป็นตัวขับเคลื่อนให้โรงเรียนผู้สูงอายุได้ดำเนินการและจัดกิจกรรม
ต่าง ๆ ให้ประสบผลสำเร็จโดยยึดแนวทางปฏิบัติเพ่ือสร้างความสุขของผู้สูงอายุตามวิถีพุทธนั้น
ซึ่งมีการประยุกต์การนำหลักพุทธธรรมในทางพระพุทธศาสนาเพ่ือนำไปปฎิบัติตนในดำเนินชีวิต
ไปข้างหน้าได้อย่างมั่นใจสามารถแสดงความพึงพอใจ หรือชื่นชมในประสบการณ์ของตนและ
สิ่ งแวดล้อมโดยองค์ประกอบของความผาสุ กทางจิตวิญญาณของผู้ สู งอายุตามหลัก
พระพุทธศาสนามีการฝึกพัฒนาจิตให้เกิดความสุขความสงบที่เกิดจากความดี ความไม่เห็นแก่ตัว 
และเป็นกัลยาณมิตร หรือเพ่ือนที่ดีเป็นผู้ที่คอยแนะนำ ให้คำปรึกษา เป็นบุคคลที่คอยช่วยเหลือ 
สนับสนุน รวมทั้งคอยเกื้อหนุนเค้าจุนให้ชีวิตให้ดำเนินไปได้ด้วยดี โดยปราศจากความอิจฉา
ริษยา ความเบียดเบียน เอารัดเอาเปรียบ หรือความเห็นแก่ตัว เป็นภาวะที่สิ้นไปของความทุกข์
หรือการบีบคั้นทางกาย จิต สังคม และปัญญา เป็นความสุขที่ลึก และยิ่งกว่าสุขอ่ืน ๆ ไม่มี
ความเห็นแก่ตัว ผ่อนคลายไม่เครียด มีความปีติ ความรู้สึกเบิกบานกับการทำหน้าที่และการใช้
ชีวิต รู้ตื่นและเบิกบานในทุกย่างก้าวและทุกขณะที่ทำหน้าที่ รู้เท่าทัน ไม่ประมาทหรือขาดสติ มี
สติปัญญาในการเสพ ทั้งทางหู ตา จมูก ลิ้น กาย และใจ อย่างมีสติ สมาธิ และปัญญา มีสติรู้จัก
ฝึกฝนพัฒนาตนจนค้นพบศักดิ์ศรีและคุณค่าภายในตนเองแนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิต



25 Journal of MCU Buddhist Review Vol 6 No.3 (September-December 2022) 

ผู้สูงอายุนั้น รวมทั้งผู้สูงอายุยังได้ฝึกพัฒนาสติในการดำเนินชีวิตของตนเอง ฝึกการอยู่ง่ายกิน
ง่าย ฝึกการมีสติในการดำเนินชีวิตประจำวัน ด้านศีลภาวนา ผู้สูงอายุได้พัฒนาตนเองด้วยการไม่
เบียดเบียนผู้อ่ืน การไม่ลักขโมย การสำรวมอินทรีย์ การพูดสุภาพ การมีสัจจะ การไม่คิดโลภ
อยากได้ของการคนอ่ืน การไม่คิดพยาบาทในบุคคลอ่ืนและการมีความคิดที่ดีและไม่คิดมุ่งร้าย
ต่อสิ่งอ่ืน ผู้สูงอายุปฏิบัติตนอยู่ร่วมกันในสังคมได้อย่างมีความสุข ด้านจิตภาวนา ผู้สู งอายุฝึก
พัฒนาจิตใจของตนเองด้วยการไหว้พระ การสวดมนต์ภาวนาและการนั่งสมาธิ ฝึกพัฒนาจิตใจ
และการทำจิตใจของตนให้มีความสุขในชีวิตประจำวัน ด้านปัญญาภาวนา ผู้สูงอายุใช้ปัญญาคิด
ในสิ่งที่มีเหตุและผล มีความรู้สึกตัวขณะคิด ขณะพูด ขณะทำ การใช้ปัญญาในการแก้ไขปัญหา
ต่างๆ และผู้สูงอายุนำหลักการพัฒนาตนเองตามหลักภาวนา 4 มาใช้ในชีวิตประจำวันของ
ตนเองได้อย่างมีความสุข (พระพรหมคุณาภรณ์, (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) 
 ด้วยเหตุผลดังกล่าวข้างต้น ผู้วิจัยมีความเห็นว่า การเตรียมความพร้อมในการเป็น
ผู้สูงอายุนั้นเป็นสิ่งสำคัญและจำเป็นอย่างยิ่ง เพราะจะสามารถเป็นที่พ่ึงให้แก่ตนเองได้ ไม่ต้อง
เป็นภาระแก่ผู้ ใด และหากสามารถรักษาสุขภาพกาย สุขภาพจิต ด้วยหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนานั้น นอกจากจะเป็นประโยชน์ต่อตนเองแล้ว ยังสามารถช่วยเหลือบุคคลอ่ืนให้
ได้รับความสุขตามอัตภาพด้วย ฉะนั้น จึงสนใจทำการศึกษาวิจัยเรื่อง “การประยุกต์ใช้หลักพุทธ
ธรรมในการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่านในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโค
วิด-19” เพ่ือเป็นการเสนอแนวทางการสร้างความสุขสำหรับผู้สูงอายุอันอาศัยการประยุกต์ใช้
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
 1. เพ่ือศึกษาการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่านในสถานการณ์การแพร่
ระบาดของโรคโควิด-19 
 2. เพ่ือประยุกต์ใช้หลักธรรมในการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่านใน
สถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 การศึกษาวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research)  โดยมีรูปแบบ
การดำเนินการวิจัย ดังนี้ 



26  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กนัยายน – ธันวาคม 2565) 

 1. การวิจัยเชิงคุณภาพภาคเอกสาร (Documentary study) จากข้อมูลชั้นปฐมภูมิ 
(Primary Source) ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย    ปีพุทธศักราช 2539  และข้อมูลชั้นทุติยภูมิ (Secondary source) ได้แก่ งานวิจัย 
วิทยานิพนธ์ หนังสือ ตำรา บทความ และสื่ออิเล็กทรอนิกส์ เพ่ือค้นหาข้อมูลเกี่ยวกับหลักพุทธ
ธรรมและแนวคิดการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุ  และศึกษาทำความเข้าใจ ในมุมมองที่
หลากหลายมิติซึ่งจะทำให้ผู้วิจัยสามารถที่จะวิเคราะห์ในประเด็นที่น่าสนใจได้อย่างครบถ้วน
และลึกซึ้ง เพ่ือให้เกิดการพฒันากรอบแนวคิดในการวิจัยและแนวทางในการศึกษา 
 2. การวิจัยเชิงคุณภาพภาคสัมภาษณ์เชิงลึก (In – depth Interview) โดยผู้วิจัย
เลือกกลุ่มตัวอย่างแบบเจาะจง (Purposive study) เพ่ือให้ทราบวิธีการการส่งเสริมสุขภาวะ
ของผู้สูงอายุ จาก 4 กลุ่ม คือ 1) พระสงฆ์ 2 รูป 2) ผู้บริหารและดูแลผู้สูงอายุ 2 คน  3) 
นักวิชาการ 2 คน 4) กลุ่มผู้สูงอายุจังหวัดน่าน 10 คน  รวม 16 รูป/คน  
 กลุ่มตัวอย่างที่ใช้ในการศึกษา ผู้ศึกษาวิจัยได้กำหนดผู้ให้ข้อมูลหลัก 4 กลุ่ม คือ คือ 
1) พระสงฆ์ 2 รูป 2) ผู้บริหารและผู้ดูแลผู้สูงอายุ 2 คน  3) นักวิชาการ 2 คน 4) กลุ่มผู้สูงอายุ
จังหวัดน่าน 10 คน  รวม 16 รูป/คน  
 ด้านพื้นที่ พ้ืนที่การวิจัย ได้แก่ พ้ืนที่ในเขตเทศบาลเมืองน่าน จังหวัดน่าน 

เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษาวิจัย ผู้ศึกษาได้เข้าร่วมเป็นสมาชิกโรงเรียนผู้สูงอายุเสี้ยว
ดอกขาวจังหวัดน่าน มีโอกาสได้เข้าร่วมกิจกรรม ทำให้มีประสบการณ์ที่น่าจะนำมาเป็น
ประโยชน์ต่อการสร้างเครื่องมือที่ใช้ในการศึกษา โดยการวิจัยเรื่องนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ 
(Qualitative Research) ใช้วิธีการสัมภาษณ์เชิงลึกตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย เครื่องมือที่ใช้
ในการวิจัยสำหรับการบันทึกข้อมูล ดังนี้ 

1. แบบสังเกต : โดยผู้วิจัยเป็นผู้สังเกตแบบมีส่วนร่วม โดยได้ตั้งประเด็นการสังเกต 
และจดบันทึกการกิจกรรมการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุในโรงเรียนผู้สูงอายุเสี้ยวดอกขาว
จังหวัดน่าน  

2. แนวคำถามประกอบการสัมภาษณ์ : เป็นแบบสัมภาษณ์แบบกึ่งโครงสร้าง การ
เก็บรวบรวมข้อมูล 

 
 



27 Journal of MCU Buddhist Review Vol 6 No.3 (September-December 2022) 

การวิเคราะห์ข้อมูล 
ผู้ วิจั ย ได้น ำข้อมูลที่ ได้จากการสัมภาษณ์ เชิ งลึกแบบกึ่ งโครงสร้าง (Semi 

structured)  มาใช้ในกระบวนการวิเคราะห์และประมวลผลข้อมูล โดยดำเนินการร่วมกับ
กระบวนการรวบรวมข้อมูลแล้ววิเคราะห์ข้อมูลโดยพิจารณาประเด็นหลักหรือแบบแผนหลักที่
พบในข้อมูลที่ได้รับจากการสัมภาษณ์ทั้งหมด จากนั้นจึงนำประเด็นหลักมาพิจารณาแบ่งแยก 
ออกเป็นประเด็นย่อยและหัวข้อย่อยอันเป็นกระบวนการวิเคราะห์โดยการเริ่มต้นจากการ
วิเคราะห์ภาพรวม ไปสู่การวิเคราะห์ประเด็นย่อยของกระบวนการวิเคราะห์ตามแนวทางการ
วิจัยเชิงคุณภาพ นอกจากนี้ในระหว่างการดำเนินกระบวนการสัมภาษณ์เชิงลึกนั้น ผู้วิจัยได้
ดำเนินกระบวนการสะท้อนควบคู่ไปด้วย โดยเฉพาะอย่างยิ่งการดำเนินการสะท้อนในแต่ละช่วง
หรอืในแต่ละข้ันตอนควบคู่ไปกับการดำเนินกระบวนการวิจัย และจัดทำเป็นรูปเล่มสมบูรณ์ เพื่อ
นำเสนอผลการวิจัย 
 

ผลการวิจัย 
การส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่านในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรค

โควิด-19 (COVID-19) พบว่า ผู้สูงอายุเป็นหนึ่งในกลุ่มประชากรที่มีความเสี่ยงสูงของการติดเชื้อ
ไวรัสโควิด-19  (COVID-19) ที่มีข้อมูลเชิงประจักษ์แสดงให้เห็นว่าผู้สูงอายุมีแนวโน้มที่จะมี
อาการข้างเคียงมากเมื่อติดเชื้อไวรัสเมื่อเทียบกับกลุ่มประชากรอ่ืน ซึ่งอาจจะนำไปสู่อาการป่วย
ที่มากขึ้นและเป็นอันตรายถึงชีวิต ซึ่งผู้สูงอายุจึงจำเป็นต้องดูแลสุขภาวะของตนเอง ตามสุข
ภาวะ 4 มิติ ได้แก่ 1) ด้านสุขภาวะทางกาย คือ การดูแลร่างกายให้สมบูรณ์แข็งแรง เช่น การ
รับประทานอาหารที่มีประโยชน์ต่อร่างกาย หรือการออกกำลังกายที่เหมาะสม และการ
ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมสู่ชีวิตวิถีใหม่ (New Normal)  งดสังสรรค์ หรืออยู่ในที่แออัด เป็นต้น อีก
ทั้งให้ความร่วมมือกับภาครัฐและโรงพยาบาลในการฉีด Vaccine เพ่ือสร้างภูมิคุ้มกันหมู่และลด
ความรุนแรงของเชื้อโรคลงได้ 2) ด้านสุขภาวะทางจิตใจ คือ การมีสุขภาพจิตที่ดี แจ่มใส ไม่
เครียดกับสภาวการณ์ของโรคโควิด-19 ที่เกิดขึ้น สิ่งที่ผู้สูงอายุทำได้ง่าย ๆ ที่สุดด้วยตนเอง คือ 
การนั่งในท่าสบายฝึกหายใจ การทำจิตใจให้สงบ ปล่อยวาง เพ่ือคลายอารมณ์ และความเครียด 
ฝึกให้หยุดคิดโดยท่องคำว่า พุทโธ ดูลมหายใจ เป็นต้น หรือการหาเวลาทำในสิ่งที่ตนเองชอบทำ
แล้วเพลิดเพลินและมีความสุข 3) ด้านสุขภาวะทางสังคม คือ การปรับเปลี่ยนพฤติกรรมสู่ชีวิต
วิถีใหม่ (New Normal) ปรับตัวในการติดต่อสื่อสารระหว่างบุคคลมาใช้การสื่อสารทาง social 
ทดแทน การปรับวิถีชีวิตของผู้สูงอายุ  คือ การปรับเปลี่ยนพฤติกรรมสู่ชีวิตวิถีใหม่ (New 



28  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กนัยายน – ธันวาคม 2565) 

Normal) อีกทั้งผู้สูงอายุต้องปรับตัวด้านการติดต่อสื่อสารระหว่างบุคคล จากที่เคยพบปะพูดคุย 
สังสรรค์กัน ก็ต้องปรับเปลี่ยนพฤติกรรมใช้การสื่อสารทาง social ทดแทนการพบปะพูดคุย 4) 
ด้านสุขภาวะทางจิตวิญาณหรือปัญญา คือ ความรู้เท่าทันโรคและแก้ไขปัญหาด้วยปัญญา การ
จัดการกับความเครียด การชวนผู้สูงอายุทำกิจกรรมครอบครัว หรือสามารถผ่อนคลาย
ความเครียดให้ผู้สูงอายุ ในช่วงที่ต้องอยู่บ้านเพ่ือลดการระบาดของโรคได้ โดยทำกิจกรรมที่
ผู้สูงอายุชื่นชอบ มีความถนัดหรือมีความภูมิใจ 

การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่าน 
พบว่า ผู้สูงอายุนำหลักภาวนา 4 ไปปรับใช้ปฏิบัติจะทำให้ผู้สูงอายุมีคุณภาพชีวิตที่ดีพร้อมทั้ง 4 
ด้าน คือ กาย ศีล จิต และปัญญา สามารถที่จะนำแนวทางไปใช้ในการดำเนินชีวิตใน
สถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 ได้อย่างเป็นขั้นเป็นตอน สามารถที่จะปรับตนเอง
ให้เป็นผู้มีความสุขได้อย่างไม่ขาดตกบกพร่อง อันได้แก่ 1) กายภาวนา การมีคุณภาพชีวิตที่ดี 
และสุขภาพร่างกายของผู้สูงอายุที่ดี ในทางพระพุทธศาสนาจะช่วยส่งเสริมให้ผู้นั้นมีอายุที่ยืน
ยาว ปราศจากโรคภัยต่าง ๆ 2) ศีลภาวนา การเสริมสร้างสมาธิของผู้สูงอายุผ่านการให้มีการ
สวดมนต์ไหว้พระ นั่งสมาธิก่อนนอนทุกวันเป็นประจำ รวมทั้งหมั่นทำบุญตักบาตร และฟังธรรม
ในวันพระหรือวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา ใช้เวลาว่างในการเรียนรู้หรือศึกษาธรรม เพ่ือให้
ผู้สูงอายุมีจิตใจที่สงบแจ่มใสสามารถดำรงชีวิตในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด 19 
ได้อย่างปลอดภัย มีสติ 3) จิตภาวนา การส่งเสริมจิตใจของผู้สูงอายุให้เจริญงอกงาม เป็นการ
ฝึกอบรมจิตใจให้พร้อมสมบูรณ์ด้วยคุณธรรมต่าง ๆ คือ สร้างเสริมจิตใจให้ดีงาม เป็นจิตใจที่สูง
ให้มีเมตตา ความรัก ความเป็นมิตร ความปรารถนาดีมีประโยชน์สุขทั้งแก่ตนเองและแก่ผู้อ่ืน  
และ 4) ปัญญาภาวนา ศึกษาเรียนรู้ให้รู้แจ้ง รู้จักต่อสิ่งทั้งหลายตามสถานการณ์และความเป็น
จริงในสังคมปัจจุบัน สามารถคิดหาเหตุผลต่อสิ่งต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น รวมทัง้เป็นผู้ที่รู้วิธีแก้ไข ปัญหา 
และรู้จักดำเนินการต่าง ๆ ด้วยปัญญาที่ฉลาดและพิจารณาทุกอย่างด้วยเหตุและผลซึ่งจะได้เป็น
ผู้ชื่อว่าผู้ใช้ปัญญาแก้ไขปัญหาในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโควิด-19 (COVID-19) ได้โดย
แท้ 
 
อภิปรายผล 

การส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่านในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรค
โควิด-19 (COVID-19) ซึ่งเป็นหนึ่งในกลุ่มประชากรที่มีความเสี่ยงสูงของการติดเชื้อไวรัสโควิด -
19  (COVID-19) ซึ่งผู้สูงอายุจึงจำเป็นต้นหันมาดูแลสุขภาวะของตนเอง คือ 1) ด้านสุขภาวะ
ทางกาย คือ การดูแลร่างกายให้สมบูรณ์แข็งแรง เช่น การรับประทานอาหารที่มีประโยชน์ต่อ



29 Journal of MCU Buddhist Review Vol 6 No.3 (September-December 2022) 

ร่างกาย หรือการออกกำลังกายที่เหมาะสม และการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมสู่ชีวิตวิถีใหม่ (New 
Normal)  งดสังสรรค์  หรืออยู่ ในที่แออัด เป็นต้น อีกทั้ งให้ความร่วมมือกับภาครัฐและ
โรงพยาบาลในการฉีด Vaccine เพ่ือสร้างภูมิคุ้มกันหมู่และลดความรุนแรงของชื้อโรคลงได้ 2) 
ด้านสุขภาวะทางจิตใจ คือ การมีสุขภาพจิตที่ดี แจ่มใส ไม่เครียดกับสภาวการณ์ของโรคโควิด-
19 ที่เกิดขึ้น สิ่งที่ผู้สูงอายุทำได้ง่าย ๆ ที่สุดด้วยตนเอง คือ การนั่งในท่าสบายฝึกหายใจ การทำ
จิตใจให้สงบ ปล่อยวาง เพ่ือคลายอารมณ์ และความเครียด ฝึกให้หยุดคิดโดยท่องคำว่าพุทโธ ดู
ลมหายใจ เป็นต้น หรือการหาเวลาทำในสิ่งที่ตนเองชอบทำแล้วเพลิดเพลินและมีความสุข 3) 
ด้านสุขภาวะทางสังคม คือ การปรับเปลี่ยนพฤติกรรมสู่ชีวิตวิถีใหม่ (New Normal) ปรับตัวใน
การติดต่อสื่อสารระหว่างบุคคลมาใช้การสื่อสารทาง social ทดแทน การปรับวิถีชีวิตของ
ผู้สูงอายุ คือ การปรับเปลี่ยนพฤติกรรมสู่ชีวิตวิถีใหม่ (New Normal) อีกทั้งผู้สูงอายุต้อง
ปรับตัวด้านการติดต่อสื่อสารระหว่างบุคคล จากที่ เคยพบปะพูดคุย สังสรรค์กัน ก็ต้อง
ปรับเปลี่ยนพฤติกรรมใช้การสื่อสารทาง social ทดแทนการพบปะพูดคุย   4) ด้านสุขภาวะทาง
จิตวิญาณหรือปัญญา คือ ความรู้เท่าทันโรคและแก้ไขปัญหาด้วยปัญญา การจัดการกับ
ความเครียด การชวนผู้สูงอายุทำกิจกรรมครอบครัว หรือสามารถผ่อนคลายความเครียดให้
ผู้สูงอายุ ในช่วงที่ต้องอยู่บ้านเพ่ือลดการระบาดของโรคได้ โดยทำกิจกรรมที่ผู้สูงอายุชื่นชอบ มี
ความถนัดหรือมีความภูมิใจ ซึ่งสอดคล้องกับ พระมหาเชาวฤทธ ทรัพย์สวัสดิ์ นรินฺโท, พระมหา
มิตร ฐิตปญฺโญ , พระครูสุธีคัมภีรญาณ , หอมหวล บัวระภา ได้ทำการวิจัยเรื่อง การศึกษา
แนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิตผู้สูงอายุตามหลักภาวนา 4 กรณีศึกษา : ผู้สูงอายุบ้านห้วยหอย 
ตำบลธาตุทอง อำเภอภูเขียว จังหวัดชัยภูมิ ผลการวิจัย พบว่า การพัฒนาตนเองให้มีสติตั้งอยู่ใน
ความไม่ประมาท การทำตนให้ตั้งอยู่ในกรอบระเบียบข้อประพฤติที่ดีงามของสังคม การอบรม
จิตของตนให้มีความผ่องใส การพัฒนาปัญญา ให้เป็นผู้มีเหตุมีผล หลักภาวนา 4 นี้ เป็นหลักการ
พัฒนาตนเองในการดำเนินชีวิตประจำวันและการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างมีความสุข บริบทวิถี
การดำเนินชีวิตของผู้สูงอายุบ้านห้วยหอยพบว่า ผู้สูงอายุชาวบ้านห้วยหอยส่วนใหญ่เป็นผู้นับถือ
พระพุทธศาสนา เข้าวัดทำบุญ รักษาศีล 5 ศีลอุโบสถในเทศกาลเข้าพรรษาและชอบการปฏิบัติ
ธรรม การฝึกอบรมตนเองในทางที่เป็นคุณมิให้เกิดโทษ ให้กุศลธรรมงอกงาม สร้างความสัมพันธ์
ที่ดีทางสังคม  การรู้จักประมาณตน การใช้ชีวิตให้ผาสุก มีสุขภาวะที่ดีผู้สูงอายุปฏิบัติตนตาม
หลักศีลธรรมในพระพุทธศาสนาและการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคมได้อย่างมีความสุข ปัญหา
อุปสรรคการพัฒนาคุณภาพชีวิตผู้สูงอายุ ได้แก่ 1) การเจริญเติบโตของเศรษฐกิจยุคใหม่ 2) การ
เข้ามาของวัฒนธรรมสมัยใหม่ ซึ่งผู้สูงอายุต้องมีการปรับตนเองในการดำเนินชีวิตประจำวัน
เพ่ือให้มีความสมดุลและความสอดคล้องกับการดำเนินชีวิตในประจำวัน 3) ด้านโรคภัยไข้เจ็บที่
เกิดจากความชราภาพของร่างกาย ทำให้เป็นปัญหาและอุปสรรคต่อการดำเนินชีวิตของผู้สูงอายุ



30  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กนัยายน – ธันวาคม 2565) 

อยู่มากและมีผลต่อการประกอบกิจวัตรประจำวัน (พระมหาเชาวฤทธ ทรัพย์สวัสดิ์ นรินฺโท และ
คณะ, 2562) 

การประยุกต์ใช้หลักภาวนา 4 ในการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่าน จะ
ทำให้ผู้สูงอายุมีคุณภาพชีวิตที่ดีพร้อมทั้ง 4 ด้าน คือ กาย ศีล จิต และปัญญา สามารถที่จะนำ
แนวทางไปใช้ในการดำเนินชีวิตในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 ได้อย่างเป็นขั้น
เป็นตอน สามารถที่จะปรับตนเองให้เป็นผู้มีความสุขได้อย่างไม่ขาดตกบกพร่อง อันได้แก่ 1) 
กายภาวนา การมีคุณภาพชีวิตที่ดี และสุขภาพร่างกายของผู้สูงอายุที่ดี ในทางพระพุทธศาสนา
จะช่วยส่งเสริมให้ผู้นั้นมีอายุที่ยืนยาว ปราศจากโรคภัยต่าง ๆ 2) ศีลภาวนา การเสริมสร้างสมาธิ
ของผู้สูงอายุผ่านการให้มีการสวดมนต์ไหว้พระ นั่งสมาธิก่อนนอนทุกวันเป็นประจำ รวมทั้งหมั่น
ทำบุญตักบาตร และฟังธรรมในวันพระหรือวันสำคัญทางพระพุทธศาสนา ใช้เวลาว่างในการ
เรียนรู้หรือศึกษาธรรม เพ่ือให้ผู้สูงอายุมีจิตใจที่สงบแจ่มใส 3) จิตภาวนา การส่งเสริมจิตใจของ
ผู้สูงอายุให้เจริญงอกงาม เป็นการฝึกอบรมจิตใจให้พร้อมสมบูรณ์ด้วย คุณธรรมต่าง ๆ คือ สร้าง
เสริมจิตใจให้ดีงาม เป็นจิตใจที่สูงให้มีเมตตา ความรัก ความเป็นมิตร ความปรารถนาดีมี
ประโยชน์สุขทั้งแก่ตนเองและแก่ผู้อ่ืน  และ 4) ปัญญาภาวนา ศึกษาเรียนรู้ให้รู้แจ้ง รู้จักต่อสิ่ง
ทั้งหลายตามสถานการณ์และความเป็นจริงในสังคมปัจจุบัน ซึ่งสอดคล้องกับพระครูโกศลอรรถ
กิจ, นวินดา นิลวรรณ, สิทธิโชค ปาณะศรี ได้ทำการศึกษาเรื่อง การประยุกต์ใช้หลักภาวนา 4 
ตามแนวพระพุทธศาสนาเถรวาทสู่สังคมผู้สูงอายุ ผลการวิจัยพบว่า 1) สภาพปัญหาของสังคม
ผู้สู งอายุ  ปัจจุบันประเทศไทย และต่างประเทศกำลังก้าวเข้าสู่ สั งคมผู้สู งอายุ  ความ
เจริญก้าวหน้าทางด้านวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีการแพทย์ซึ่งทำให้คนมีอายุที่ยืนยาวขึ้น เป็น
ต้น การดูแลเอาใจใส่ผู้สูงอายุซึ่งมีเพ่ิมมากขึ้นในสังคมปัจจุบันจึงมีความจำเป็นอย่างยิ่งเพ่ือให้
ผู้สูงอายุมีความสามารถ มีความพร้อมและรับมือกับความเปลี่ยนแปลงทั้งทางด้านร่างกาย 
พฤติกรรม จิตใจ และการพัฒนาปัญญาเพ่ือให้มีศักยภาพที่จะดำรงชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างมี
ความสุขอีกทั้งเป็นการป้องกันปัญหาที่อาจจะเกิดขึ้นตามมาจากการก้าวเข้าสู่สังคมผู้สูงอายุใน
อนาคตอีกด้วย 2) หลักภาวนา 4 ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท หลักภาวนา 4 หมายถึง 
การเจริญ การทำให้เป็น ให้มีขึ้นการฝึกอบรมการพัฒนา ได้แก่ 1) กายภาวนา หมายถึง การ
เจริญกาย 2) ศีลภาวนา หมายถึงการเจริญศีล 3) จิตภาวนา หมายถึง การเจริญจิต 4) ปัญญา
ภาวนา หมายถึง การเจริญปัญญา 3) ประยุกต์ใช้หลักภาวนา 4 ตามแนวพระพุทธศาสนาเถร



31 Journal of MCU Buddhist Review Vol 6 No.3 (September-December 2022) 

วาทสู่สังคมผู้สูงอายุ แนวทางในการพัฒนา ตามหลักภาวนา 4 ในพระพุทธศาสนา สามารถ
นำมาประยุกต์ใช้เพ่ือแก้ปัญหาให้กับผู้สูงอายุ ด้านความต้องการทางร่างกาย โดยใช้หลักกาย
ภาวนา ด้านพฤติกรรมในการอยู่ร่วมกันในสังคม โดยใช้หลักศีลภาวนา ด้านจิตใจโดยใช้หลักจิต
ภาวนา และด้านการพัฒนาปัญญาโดยใช้หลักปัญญาภาวนา  (พระครูโกศลอรรถกิจ และคณะ, 
2563) 

 
องค์ความรู้ใหม่ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

การประยุกต์ใช้หลักภาวนา 4 ในการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุจังหวัดน่าน            
ในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 นั้น ผู้สูงอายุสามารถนำหลักภาวนา 4 ไปปรับ
ใช้ในการปฏิบัติตนจะทำให้ผู้สูงอายุมีคุณภาพชีวิตที่ดีพร้อมทั้ง 4 ด้าน คือ กาย ศีล จิต และ
ปัญญา สามารถที่จะนำแนวทางไปใช้ในการดำเนินชีวิตในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโค
วิด-19 ได้อย่างเป็นขั้นเป็นตอน สามารถที่จะปรับตนเองให้เป็นผู้มีความสุขได้อย่างไม่ขาดตก
บกพร่อง อันได้แก่ 1) กายภาวนา ส่งเสริมให้ผู้นั้นมีอายุที่ยืนยาว ปราศจากโรคภัยต่าง ๆ 2) ศีล
ภาวนา การเสริมสร้างการรักษาศีลและอยู่ร่วมกับผู้อื่นด้วยศีล 3) จิตภาวนา สร้างเสริมจิตใจให้
ดีงาม เป็นจิตใจที่สูงให้มีเมตตา ความปรารถนาดีมีประโยชน์สุขทั้งแก่ตนเองและแก่ผู้อ่ืน  และ 

การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการส่งเสริม    
สุขภาวะของผู้สูงอายุ 

๑) กายภาวนา การมีคณุภาพชีวิตที่ดี 
๒) สีลภาวนา การรักษาศีล การเป็นเพื่อนมนุษย์ท่ีด ี
๓) จิตภาวนา การส่งเสรมิจิตใจใหเ้จริญงอกงาม 
๔) ปัญญาภาวนา  ศึกษาเรยีนรู้ใหรู้้แจ้ง 

 
 

 

สุขภาวะทางกาย 
 

สุขภาวะทางจิตใจ 
 

สุขภาวะทางสังคม สุขภาวะทางจิต     
วิญาณหรือปัญญา 



32  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กนัยายน – ธันวาคม 2565) 

4) ปัญญาภาวนา  รู้จักสถานการณ์และความเป็นจริงในสังคมปัจจุบัน สามารถคิดหาเหตุผลต่อ
สิ่งต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น รวมทั้งเป็นผู้ที่รู้วิธีแก้ไข ปัญหา และรู้จักดำเนินการต่าง ๆ ด้วยปัญญา 
 

บทสรุป 
การประยุกต์ใช้หลักพุทธธรรมในการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุ โดยเป็นการ

เชื่อมโยงการศึกษาที่ว่าด้วยมิติตามสุขภาวะ 4 มิติกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา คือ หลัก
ภาวนา 4 ได้แก่ 1) ด้านสุขภาวะทางกาย คือ การดูแลร่างกายให้สมบูรณ์แข็งแรง เช่น การ
รับประทานอาหารที่มีประโยชน์ต่อร่างกาย หรือการออกกำลังกายที่เหมาะสม เป็นต้น ซึ่ง
เชื่อมโยงกับกายภาวนา การมีคุณภาพชีวิตที่ดี และสุขภาพร่างกายของผู้สูงอายุที่ดี ในทาง
พระพุทธศาสนาจะช่วยส่งเสริมให้ผู้นั้นมีอายุที่ยืนยาว ปราศจากโรคภัยต่าง ๆ 2) ด้านสุขภาวะ
ทางจิตใจ คือ การมีสุขภาพจิตที่ดี แจ่มใส ไม่เครียดกับสภาวการณ์ของโรคโควิด-19 ที่เกิดขึ้น 
ซึ่งเชื่อมโยงกับจิตภาวนา การส่งเสริมจิตใจของผู้สูงอายุให้เจริญงอกงาม เป็นการฝึกอบรมจิตใจ
ให้พร้อมสมบูรณ์ด้วยเมตตา ความรัก ความเป็นมิตร ความปรารถนาดีมีประโยชน์สุขทั้งแก่
ตนเองและแก่ผู้อ่ืน เช่น การทำจิตใจให้สงบ ปล่อยวาง เพ่ือคลายอารมณ์ เป็นต้น 3) ด้านสุข
ภาวะทางสังคม คือ การปรับเปลี่ยนพฤติกรรมสู่ชีวิตวิถีใหม่ (New Normal) ปรับตัวในการ
ติดต่อสื่อสารระหว่างบุคคลมาใช้การสื่อสารทาง social ทดแทน เชื่อมโยงกับศีลภาวนา การอยู่
ร่วมกับผู้อ่ืนอย่างมีศีล สติ เพ่ือให้ผู้สูงอายุมีจิตใจที่สงบแจ่มใสสามารถดำรงชีวิตในสถานการณ์
การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 ได้อย่างปลอดภัย 4) ด้านสุขภาวะทางจิตวิญญาณหรือปัญญา 
คือ ความรู้เท่าทันโรคและแก้ไขปัญหาด้วยปัญญา การจัดการกับความเครียด การทำกิจกรรม
ครอบครัว และการทำกิจกรรมที่ผู้สูงอายุชื่นชอบ มีความถนัดหรือมีความภูมิใจ  เชื่อมโยงกับ
ปัญญาภาวนา ศึกษาเรียนรู้ให้รู้แจ้ง รู้จักต่อสิ่งทั้งหลายตามสถานการณ์และความเป็นจริงใน
สังคมปัจจุบัน 

 
 
 
 
 



33 Journal of MCU Buddhist Review Vol 6 No.3 (September-December 2022) 

ข้อเสนอแนะที่ได้จากการวิจัย 
ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
1) หน่วยงานภาครัฐ ควรปรับปรุงนโยบายเชิงรุกในการเสริมสร้างสุขภาวะของ

ผู้สูงอายุในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด 19 เพ่ือยกระดับจากนโยบายสู่การปฏิบัติที่
เป็นรูปธรรมชัดเจนยิ่งขึ้น 

2) ส่งเสริมและเปิดโอกาสให้ผู้สูงอายุ ได้มีแนวทางในการเรียนรู้ในการประยุกต์ใช้
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในการส่งเสริมสุขภาวะของผู้สูงอายุอย่างทั่วถึงและสามารถ
เข้าถึงการเรียนรู้ได้หลากหลายมากยิ่งขึ้น 

3) ผู้สูงอายุควรเรียนรู้และปรับตัวเพ่ือสามารถดำรงชีวิตอยู่ได้อย่างมีความสุขด้วย
หลักพุทธธรรมในชีวิตวิถีใหม่ 

ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
1) ควรศึกษาวิธีการปฏิบัติวิปัสสนาสำหรับมาประยุกต์ใช้ในการดำเนินชีวิตใน

สถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 
2) ควรศึกษาเกี่ยวกับการประยุกต์หลักพุทธธรรมอ่ืน ๆ ที่ตรงต่อความต้องการของ

ผู้สูงอายุในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 
3) ศึกษาสภาพปัญหาเกี่ยวกับการประยุกต์หลักพุทธธรรมที่ตรงต่อความต้องการ

ของผู้สูงอายุในสถานการณ์การแพร่ระบาดของโรคโควิด-19 
 

เอกสารอ้างอิง 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง 
 กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
ถนัด ใบยา  และคณะ. (2561). การพัฒนาประชาคมสุขภาพจังหวัดน่านในการส่งเสริมสุขภาพ 

 และป้องกันโรค. รายงานการวิจัย. สำนักงานสาธารณสุขจังหวัดน่าน.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พุทธธรรม (ฉบับเดิม). กรุงเทพมหานคร: บริษัท  
  เอส. อาร์ พริ้นเตอร์ แมส โปรดักส ์จำกัด. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม.  

 พิมพ์ครั้งที่ 31. กรุงเทพมหานคร: ผลิธัมม์. 
 



34  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กนัยายน – ธันวาคม 2565) 

พระครูโกศลอรรถกิจ, นวินดา นิลวรรณ, สิทธิโชค ปาณะศรีม. (2563). การประยุกต์ใช้หลัก 
  ภาวนา 4 ตามแนวพระพุทธศาสนาเถรวาทสู่สังคมผู้สูงอายุ. วารสารมหาจุฬานาคร  
  ทรรศน์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (เดือนมีนาคม  
  2563). 
พระมหาเชาวฤทธ ทรัพย์สวัสดิ์ นรินฺโท, พระมหามิตร ฐิตปญฺโญ, พระครูสุธีคัมภีรญาณ,  

หอมหวล บัวระภา. (2562). การศึกษาแนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิตผู้สูงอายุตาม
หลักภาวนา 4 กรณีศึกษา: ผู้สูงอายุบ้านห้วยหอย ตำบลธาตุทอง อำเภอภูเขียว 
จังหวัดชัยภูมิ. รายงานการวิจัย. บัณฑิตศึกษา: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น. 

 

 



การศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องวัวลมับูในศาสนาพราหมณ์-ฮินด ู
ของกลุ่มชาติพันธุ์บาหลีประเทศอินโดนีเซียกับนกหัสดีลิงค ์

ในพระพุทธศาสนาเถรวาท จังหวัดอุบลราชธานี 
A Comparative Study of the concept of Wulembu in  

Brahminism-Hinduism of the Balinese  Ethnic group in 

Indonesia with Nokhassadiling in Theravada Buddhism in  

Ubonratchathani Province 

 
 

ปาณิศา มีแสง 
Panisa Meesang 

คณะพุทธศาสตร์  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail: panisa2505000@gmail.com 

 

 
Received: September 16, 2022; Revised: November 22, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ 

 บทความวิจัยเรื่องนี้ มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ (1) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่อง  
“วัวลัมบู”  ใน ศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู  (2) เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่อง “นกหัสดีลิงค์” ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท (3)  ศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่อง  “วัวลัมบู”  ใน ศาสนาพราหมณ์-
ฮินดู  และ แนวคิดเรื่อง  “นกหัสดีลิงค์” ในพระพุทธศาสนาเถรวาท ด้วยวิธีการศึกษาเอกสาร
และการสัมภาษณ์ ผลการศึกษาพบว่า พิธีกรรมชาวบาหลี “วัวลัมบู”รูปแบบพิธีเผาศพ 
ศิลปกรรมที่สะท้อนกระบวนการทางสังคมพิธีกรรมเผาศพของกลุ่มคนที่เชื่อในเรื่องเทพเจ้า จิต
วิญญาณ และชีวิตที่รวมเป็นหนึ่งของสังคมและวัฒนธรรมบาหลีการเชื่อมโยงสร้างเรื่องราวว่า 
วัว คือเทพเจ้าที่จะนำคนตายไปสู่สวรรค์ คนบาหลีเชื่อเรื่องการกลับชาติมาเกิดใหม่ คติความ
เชื่อนี้ ได้มีความเชื่อสอดคล้องกับนกหัสดีลิงค์กับพิธีเผาศพอันเป็นความเชื่อที่ เกิดขึ้นต่อ
เนื่องมาจากการผสมผสานความเชื่อของศาสนาพุทธ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู อันเกี่ยวเนื่องใน
ความเชื่อของไตรภูมิ การสร้างเมรุเป็นรูปนกหัสดีลิงค์ในงานพิธีปลงศพชนชั้นเจ้านายและพระ
เถระชั้นผู้ใหญ่ตามคตินิยมโบราณของชาวอีสานนั้นจึงมีรากฐานมาจากคติความเชื่อที่ว่า นก

mailto:panisa2505000@gmail.com


36  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

หัสดีลิงค์ คือสัตว์ในอุตตรกุรุทวีป อีกคติความเชื่อหนึ่งที่ว่า นกหัสดีลิงค์คือสัตว์หิมพานต์ เป็น
นกใหญ่ที่มีพละกำลังมากสมควรที่จะเป็นพาหนะของเจ้านายผู้สูงศักดิ์และพระเถระชั้นผู้ใหญ่นำ
ดวงวิญญาณขึ้นสู่สรวงสวรรค์ตามความเชื่อในทั้งสองศาสนา 
คำสำคัญ : วัวลัมบู, นกหัสดลีิงค์, ความเชื่อ, พิธีกรรม 
 
Abstract 
 

 This research article It has three objectives: (1) to study the concept of 

"Wulembu" in Brahmin-Hinduism; “NokHassadiling” in Theravada Buddhism 

(3) A comparative study of the concept of “Wulembu” in Brahmin-Hinduism 

and the concept of “NokHassadiling” in Theravada Buddhism. With the method 

of studying documents and interviews The study found that Bali rituals " 

Wulembu " cremation form An art that reflects the social processes, cremation 

ceremonies of people who believe in gods. The spirit and life that is united by 

Balinese society and culture, its connection creates the story that cows are gods 

who will lead the dead to heaven. Balinese people believe in reincarnation. This 

myth is believed to be consistent with NokHassadiling to the cremation 

ceremony, which is a continuation of the Buddhist belief. Brahmin-Hinduism 

related to the beliefs of Triphum The creation of the crematorium in the form of 

a NokHassadiling  in the funeral ceremony of a master and a senior monk 

according to the ancient beliefs of the Isan people is therefore rooted in the belief 

that NokHassadiling is an animal in the continent of Uttar Pradesh. Another 

belief is that NokHassadiling is a Himmapan creature. It is a large bird with great 

strength that deserves to be a vehicle of Noble lords and senior monks bring 

souls to heaven according to beliefs in both religions. 

Key words: wulembu, NokHassadiling, belief, ritual 

 

 

 

บทนำ  
 พิธีกรรมในวิถีชีวิตที่เกี่ยวข้องกับการเกิด แก่ เจ็บ และตาย ซึ่งปรากฎในกลุ่มชาติ

พันธุ์หรือพ้ืนที่แตกต่างกันออกไป พิธีกรรมงานศพถือเป็นพิธีกรรมที่ต่อยอดจากการนำเอาองค์
ความรู้ที่ปรากฎในหลักการทางศาสนามานำเสนอในรูปแบบความเชื่อผ่านอุดมคติทางศาสนาใน
เรื่องสังสารวัฎและกฎแห่งกรรมที่นำเสนอผ่านสัญลักษณ์ที่มีรายละเอียดแตกต่างกันไป โดยจะ
พบว่าพิธีกรรมที่ เกี่ยวข้องกับมนุษย์ที่ เสียเสียชีวิตก็จะมีพิธีกรรมทางศาสนา ในศาสนา
พราหมณ์–ฮินดู การบรรลุโมกษะเป้าหมายอันสูงสุดของชีวิตคือความพ้นไปจากการตายแล้วเกิด 



37 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ในที่สุดต้องแสวงหาความหลุดพ้นจากการเวียนว่ายตายเกิดสิ่งที่เป็นนิรันดรคือความเจริญสูงสุด
หรือพระเป็นเจ้า (ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู–กระทรวงวัฒนธรรม, 2561) ตามคติของชาวฮินดู
บาหลีในประเทศอินโดนีเซียแตกต่างจากศาสนาฮินดูสายหลัก คือมีการบูชาผีบรรพบุรุษ 
“วัวลัมบู”รูปแบบพิธีเผาศพ ของกลุ่มคนที่เชื่อในเรื่องเทพเจ้า จิตวิญญาณและชีวิตที่รวมเป็น
หนึ่งของสังคมและวัฒนธรรมบาหลีการเชื่อมโยงสร้างเรื่องราวว่า วัว คือเทพเจ้าที่จะนำคนตาย
ไปสู่สวรรค์ จากการศึกษาแนวคิดเชื่อว่า เมื่อมีคนตายลงจะทำให้ดวงวิญญาณเป็นอิสระและ
จะต้องกลับไปเกิดใหม่ หากจะเป็นอิสระได้ก็ต้องมีการฌาปนกิจศพให้เรียบร้อยเสียก่อนจึงจะ
ถือว่าเสร็จสิ้นพิธีการ เพราะการฌาปนกิจไม่ใช่แค่การกำจัดศพ แต่เป็นการส่งดวงวิญญาณให้
กลับไปสู่เทพเจ้าและเป็นผีบรรพบุรุษคอยบันดาลพูนสุขแก่ลูกหลานบนโลก กระนั้นการ
ฌาปนกิจนั้นค่าใช้จ่ายสูงมากเนื่องจากมีพิธีกรรมค่อนข้างซับซ้อน หลายครอบครัวจึงต้องฝังศพ
ไว้ก่อนจนกว่าจะมีเงินเพียงพอที่จะจ่ายค่างานศพ ทั้งนี้ศพของนักบวชและชนชั้นสูงจะถูกเก็บไว้
เหนือผืนดินไม่ ให้ฝังไว้ใต้ดิน  (Haer, Debbie Guthrie; Morillot, Juliette; Toh, Lrene., 
2000)  โดยจะพบพิธีกรรมงานศพของชาวฮินดูบาหลี เกี่ยวข้องกับไฟและน้ำ โดยร่างผู้ตายจะ
ถูกฌาปนกิจและเถ้ากระดูกจะถูกนำไปโปรยในแม่น้ำ (เชษฐ์ ติงสัญชลี, 2556) ซ่ึงพิธีกรรมนี้ มี
พ้ืนฐานมาจากความเชื่อที่ว่า มีที่หมายปลายทางหลังความตายอยู่สองทางคือยมโลกและสวรรค
โลก ไฟจะช่วยปลดปล่อยกายเหตุให้เป็นอิสระ แต่น้ำกลับผูกมัด ไว้ ชีวะก็จะยังคงอยู่ใน
วัฏสงสาร ล่องลอยไปมาระหว่างดินแดนคนเป็นกับดินแดนคนตาย หรือเป็นอิสระหลุดพ้นและ
เสวยสุขในแต่ละชั้นสวรรค์ขึ้นอยู่กับการกระทำในอดีต (เทวทัตต์ ปัตตะไนก์, 2562) คนบาหลี
ให้ความสำคัญกับชีวิตเป็นอย่างมาก ทุกช่วงชีวิต ตั้งแต่เกิดจนตาย การเกิดคือการเริ่มต้นชีวิต 
ส่วนการตายหรือการเสียชีวิต คือการเริ่มต้นในชาติภพใหม่ คนบาหลีเชื่อเรื่องการกลับชาติมา
เกิดใหม่ “วัวลัมบู” คำว่า ลัมบู เป็นภาษาบาหลีที่ใช้เรียกชื่อวัว ลักษณะเป็นวัวกระทิงสีดำ 
ภายในหลังวัวจะเปิดออกได้สำหรับบรรจุศพคนตายเป็นโลงศพและทำการเผาไปพร้อมกับ”
วัวลัมบู”ในพิธี ขณะที่พิธีกรรมงานศพของพระพุทธศาสนาเถรวาท ก็อ้างอิงถึงคุณค่าจาก
สถานะผู้นั้นว่ามีความสำคัญมากน้อยเพียงใด หากมีความสำคัญมากก็จะมีการจัดพิธีกรรมที่สม
กับฐานะของผู้นั้น  

 ถึงพิธีกรรมงานศพ ทั้งของศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและพระพุทธศาสนาเถรวาท เป็น
การแสดงให้เห็นถึงวิธีการปฏิบัติต่อศพให้สมฐานะแก่การปฏิบัติต่อกัน โดยมีการยกย่องสถานะ
ของบุคคลผู้ล่วงลับนั้นให้ประจักษ์แก่บุคคลที่อยู่ภายหลังอย่างมีนัยยะสำคัญ โดยเฉพาะจะเห็น
ถึงการยกย่องศพด้วยการประกอบพิธีกรรมให้สมเกียรติ และที่สำคัญมีการนำสัตว์มาใช้ในพิธี
ดังกล่าว โดยจะพบลักษณนี้ในศาสนาพราหมณ์ -ฮินดูตามรูปแบบพิธีกรรมที่ชาวบาหลีใช้ 
“วัวลัมบู”รูปแบบพิธีเผาศพ ศิลปกรรมที่สะท้อนกระบวนการทางสังคมพิธีกรรมเผาศพของกลุ่ม



38  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

คนที่เชื่อในเรื่องเทพเจ้า จิตวิญญาณและชีวิต ที่รวมเป็นหนึ่งของสังคมและวัฒนธรรมชาวฮินดู
บาหลี การเชื่อมโยงสร้างเรื่องราวว่า วัว คือเทพเจ้าที่จะนำคนตายไปสู่สวรรค์ เป็นวัวศักดิ์สิทธิ์ 
ชาวฮินดู-บาหลีให้ความสำคัญกับชีวิตเป็นอย่างมาก ทุกช่วงชีวิต ตั้งแต่เกิดจนตาย การเกิดคือ
การเริ่มต้นชีวิต ส่วนการตายหรือการเสียชีวิต คือการเริ่มต้นในชาติภพใหม่ ชาวฮินดู-บาหลีเชื่อ
เรื่องการกลับชาติมาเกิดใหม่ “วัวลัมบู” คำว่า ลัมบู เป็นภาษาบาหลีที่ใช้เรียกชื่อ วัว ลักษณะ
เป็นวัวกระทิงที่กำหนดสีตามวรรณะ คือ วรรณะพราหมณ์ใช้วัวสีขาว วรรณะกษัตริย์ใช้สีดำ 
วรรณะไวศยะใช้สีแดง (Made Darmayasa, 2009) ภายในหลังวัวจะเปิดออกได้ สำหรับบรรจุ
ศพคนตายเป็นโลงศพ และทำการเผาไปพร้อมกับ”วัวลัมบู” ในพิธีกรรม (นันทวัน เพ็ชรวัฒนา, 
2532) ขณะที่ ในพิธีกรรมศพของพระพุทธศาสนาเถรวาท มีการใช้นกหัสดีลิงค์ควบคู่ไปกับพิธี
เผาศพอันเป็นความเชื่อ ที่เกิดขึ้นต่อเนื่อง มาจากการผสมผสานความเชื่อ ของศาสนาพุทธ 
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู (คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง, วิจักขณ์ พานิช, ศิริพจน์ เหล่ามานะเจริญ, 2560) 
อันเกี่ยวเนื่องในความเชื่อของไตรภูมิ ที่ว่านกหัสดีลิงค์ คือสัตว์ในอุตตรกุรุทวีป อีกคติความเชื่อ
หนึ่งที่ว่า นกหัสดีลิงค์คือสัตว์ที่อยู่ในป่าหิมพานต์ (ขุ.ชา.อ. (ไทย) 28/447/126) เป็นนกใหญ่ที่มี
พละกำลังมาก สามารถบินไปส่งดวงวิญญาณผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ ทั้งยังแสดงให้เห็นถึงความมี
บุญบารมีของผู้ตายที่มีเหนือนกหัสดีลิงค์ จึงอยู่บนหลังนกหัสดีลิงค์ นั้นได้ หากสิ้นชีวิตลงจะมี
นกหัสดีลิงค์มาคาบศพไปทิ้งที่อ่ืนโดยไม่ต้องมีการจัดงานศพในโลกมนุษย์ในความเป็นจริงยุค
โบราณนั้น มีการใช้นกแร้งมาชำระศพ แต่ต่อมาได้ปรับเปลี่ยนรูปแบบไปตามกาลเวลา นกใหญ่
ที่ดูมีอิทธิฤทธิ์สามารถส่งวิญญาณของศพคนตายสู่สวรรค์ได้ อันถือว่าเป็นการชำระสิ่งสกปรก
ให้แก่แผ่นดินให้สะอาด โดยจะไม่ให้ศพคนตายตกลงบนพ้ืนดิน โดยได้ถูกจำลองด้วยนกหัสดี
ลิงค์แทน ในหนังสือไตรภูมิ บรรยายลักษณะของนกหัสดีลิงค์ว่า ลำตัวเป็นหงส์ หัวเป็นช้าง ทำ
หน้าที่คาบซากศพคนตายไปทิ้ง เพ่ือมิให้ดินแดนอุตตรกุรุทวีปสกปรก (ลิไทย, พญา, 2551) นก
หัสดีลิงค์กับพิธีกรรมเผาศพอันเป็นความเชื่อที่เกิดขึ้นต่อเนื่องมาจากการผสมผสานความเชื่ อ
ของพระพุทธศาสนาเถรวาท และศาสนาพราหมณ์-ฮินดู อันเกี่ยวเนื่องในความเชื่อของไตรภูมิ 
การสร้างเมรุเป็นรูปนกหัสดีลิงค์ในงานพิธีปลงศพชั้นเจ้านายและพระเถระชั้นผู้ใหญ่ตามคตินิยม
โบราณของชาวอีสานนั้นจึงมีรากฐานมาจากคติความเชื่อที่ว่านกหัสดีลิงค์คือสัตว์ในทวีปอุตตรกุ
รุทวีป อีกคติความเชื่อหนึ่งที่ว่านกหัสดีลิงค์คือสัตว์หิมพานต์ เป็นนกใหญ่ที่มีพละกำลังมาก
สมควรที่จะเป็นพาหนะของ เจ้านายผู้สูงศักดิ์และพระเถระชั้นผู้ใหญ่นำดวงวิญญาณขึ้นสู่สรวง
สวรรค์ได ้

 ด้วยเหตุที่สังคมไทยในอดีตมีความเชื่อว่าสัตว์บางชนิดรวมทั้งนกหัสดีลิงค์เป็ น
พาหนะในการนำดวงวิญญาณของชนชั้นสูงสู่สวรรค์ได้ ดังนั้นจึงนิยมใช้พาหนะรูปสัตว์อยู่ใน
ขบวนแห่ศพของชนชั้นสูงมาจนถึงปัจจุบัน พิธีกรรมศพแบบนกหัสดีลิงค์ในจังหวัดอุบลราชธานี 



39 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เกิดขึ้นครั้งแรกเมื่อ พ.ศ. 2316 (วิราณี  แว่นทอง , 2551) โดยเจ้านายหรือคนที่สืบเชื้อ
สายอัญญาสี่ ที่มาจากเมืองเชียงรุ้งได้นำพิธีศพดังกล่าวมาแพร่หลายใช้ประกอบพิธีเฉพาะ
เจ้านายและพระเถระในการทำพิธีกรรมศพ มีขบวนแห่หลายขบวนเมรุลอยรูปนกหัสดีลิงค์เป็น
ขบวนหนึ่ง ที่เน้นความโดดเด่นของนกหัสดีลิงค์ สัตว์สัญลักษณ์ท่ีมาจากป่าหิมพานต์ หัวเป็นช้าง 
ลำตัวเป็นนก หางเป็นหงส์ มีกลไกในส่วนหัวที่ขยับไปมาได้เฉพาะในพิธีกรรมศพ  

การศึกษาเกี่ยวกับพิธีกรรมเป็นเครื่องมือในการผลิตซ้ำอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ 
(Ethnic Identity Reproduced)  (กาญจนา ชินนาค, 2549) ผู้วิจัยมีแนวคิดที่จะยกตัวอย่างใน
การอธิบายเรื่องพิธีกรรมศพแบบนกหัสดีลิงค์ของจังหวัดอุบลราชธานี ชี้ให้เห็นว่า กระบวนการ
ทางสังคมพิธีกรรมศพของกลุ่มคนที่แตกต่างของสังคม และวัฒนธรรมอีสานการเชื่ อมโยง
เรื่องราว ตัวละครหรือผู้แสดงกลุ่มหนึ่ง ในสนามพิธีการรื้อฟ้ืนความทรงจำและสร้างความทรงจำ
ทางสังคม การประกอบสร้างนกหัสดีลิงค์ ที่ถูกสร้างความหมาย จากสั งคมว่ามิได้เป็นร่างศพ
ของคนธรรมดา แต่เป็นคนที่มีบุญบารมี และประกอบคุณงามความดี ซึ่งมีทั้งระดับชนชั้นสูง 
และชนชั้นสามัญ หากแต่สะสมความดีตามแนวทาง สังคมวัฒนธรรมอีสาน นกหัสดีลิงค์ เมื่อถูก
นำไปใช้ในพิธีกรรมศพ แสดงว่าผู้ตายมีบุญบารมีมาก จึงอยู่บนหลังนกได้ นกหัสดีลิงค์สามารถ
นำดวงวิญญานของผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ พิธีกรรมศพนี้คือจะไม่เจาะจงเฉพาะ เจ้าครองนครหรือ
พระเถระ อีกทั้งพิธีกรรมศพคนตายของกลุ่มชาติพันธุ์บาหลีที่นับถือศาสนาพราหมณ์-ฮินดูที่ใช้
วัวลัมบูในพิธีกรรมงานศพในฐานะการยกย่องสถานะ ของผู้สิ้นชีพ 

 จากข้อพิจารณาทางด้านสัญลักษณ์ จึงถูกพิจารณาให้เห็นรูปแบบของพิธีกรรมศพ
คนตาย กับสัตว์สัญลักษณ์นั้นได้ปรากฎในลักษณะยกย่องโดยพิธีกรรมศพคนตายเหล่านี้ ยังมี
ปรากฎอยู่ในปัจจุบัน ดังจะพบพิธีกรรมศพแบบฮินดู-บาหลี ที่ใช้วัวลัมบูเป็นสัตว์สัญลักษณ์ได้ใน
ชาวฮินดู-บาลี ที่มีการใช้วัว ในการประกอบพิธีกรรมศพ ตามหลักปรัชญาของชาวฮินดู-บาหลี 
ถือว่า การเผาศพ คือการส่งมอบกายคืนสู่ธาตุทั้งห้า คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ อากาศ ความตายคือ
การเดินทางของวิญญาณ จากชีวิตในภพภูมินี้  ไปสู่ชีวิตใหม่บนสรวงสวรรค์ และชนชาว
อุบลราชธานี ที่มีการใช้นกหัสดีลิงค์ในการประกอบพิธีกรรมศพเพ่ือเป็นการแสดงถึงความ
เคารพศรัทธาในพิธีกรรมศพ เพราะมีความเชื่อว่าเจ้านายและพระเถระผู้ได้รับการยกย่ อง ใน
สังคมว่าเป็นชนชั้นสูง เมื่อสิ้นชีพ หรือมรณภาพแล้วจะไปจุติในภพภูมิที่สูงกว่ามนุษย์ ซึ่งเป็น
ลักษณะวัฒนธรรมที่ต่อเนื่องกันมา จนกระทั่งกรมหลวงสรรพสิทธิประสงค์เป็นข้าหลวงต่าง
พระองค์ ปกครองเมืองอุบลราชธานี ทรงศรัทธาเลื่อมใสท่านธรรมบาล ซึ่งเคร่งครัดในพระธรรม
วินัย มีความรู้ในพระปริยัติแตกฉาน ไม่แพ้พระเถระทางกรุงเทพมหานคร ซึ่งถึงแก่มรณภาพ
เสด็จในกรมสั่งให้สร้างเมรุนกหัสดีลิงค์ ถวายเป็นเกียรติยศและให้เผาที่ทุ่ งศรีเมือง พระสงฆ์ที่
เป็นพระเถระผู้ใหญ่จึงได้รับเกียรติยศให้ขึ้นนกหัสดีลิงค์ ตั้งแต่นั้นมา (บำเพ็ญ ณ อุบล, 2535)   



40  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 พิธีกรรมทางศาสนา ได้ผสมผสานกับคุณค่าของความตายผ่านการสร้างสัญลักษณ์
สัตว์ให้เชื่อมโยงต่อเนื่องกัน อีกทั้งยังนำคตินิยมความเชื่อเรื่องสัตว์ว่า  เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตของ
มนุษย์ในรูปแบบของการยกย่องเชิดชู จึงอาจนำไปสู่การเข้าใจได้ว่า การที่ความตายกับความ
ศักดิ์สิทธิ์ได้โยงเข้าหากันเป็นรูปแบบของ การทำให้ชีวิตหลังจากตายนั้น มีคุณค่าผ่านการมีชีวิต
อยู่ โดยเฉพาะ ได้สืบต่อให้เห็นมิติของชุมชน ที่แม้จะแตกต่างกันในแง่ของชาติพันธุ์ แต่ยังคง
แสดงให้เห็นมิติความเชื่อที่สะท้อนให้เห็นคุณค่า ผ่านการตีความซึ่งนำไปสู่สิ่ง ที่ผู้วิจัยสนใจถึง
คุณค่าความตาย พิธีกรรมและสัญลักษณ์สัตว์ที่จะนำมาศึกษาเปรียบเทียบการทำพิธีศพ ในทั้ง
สองศาสนาฮินดูในบาหลีและแบบพระพุทธศาสนาเถรวาทในอีสานจังหวัดอุบลราชธานี 

 ผู้วิจัยมีความสนใจจะค้นคว้าวิจัยในเรื่องความเหมือนและความต่างทางวัฒนธรรมที่
นำเสนอสัตว์ในฐานะสัญลักษณ์ทางศาสนาที่สะท้อนให้เห็นเรื่องเล่า นิทานชาดก และคติความ
เชื่อต่อพิธีกรรมผ่านงานศพของกลุ่มชาติพันธุ์ในบาหลี  และพิธีกรรมในจังหวัดอุบลราชธานี 
เพ่ือให้เกิดความเข้าใจถึงรูปแบบของความเชื่อที่ทรงอิทธิพลต่อวิถีชีวิตของกลุ่มคนในพ้ืนที่
เหล่านั้น และนำเสนอคุณค่า ทางด้านกายภาพและจิตใจอันเป็นพ้ืนฐานของการสร้างพ้ืนฐาน
ทางสังคมด้วยคติความเชื่อทางศาสนาของกลุ่มคนในพ้ืนที่ต่อไป 
 
วัตถุประสงค ์

 มีวัตถุประสงค์ของการวิจัย 3 ประการคือ  1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่อง  “วัวลัมบู”  
ใน ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู  2. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่อง “นกหัสดีลิงค์” ในพระพุทธศาสนาเถร
วาท  3. ศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่อง  “วัวลัมบู”  ในศาสนาพราหมณ์-ฮินดูและแนวคิดเรื่อง  
“นกหัสดีลิงค์” ในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 
ระเบียบวิธีวิจัย  

 เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ เก็บข้อมูลภาคสนามในจังหวัดอุบลราชธานีประเทศไทย 
และในต่างประเทศ จังหวัดบาหลี ประเทศอินโดนีเชีย ด้วย วิธีสัมภาษณ์เชิงลึก สังเกตการณ์
แบบไม่มีส่วนร่วม จากพ้ืนที่เป้าหมาย ประชากรที่ให้ข้อมูลแยกเป็น 3 กลุ่ม ดังนี้ 1. กลุ่ม
ผู้เชี่ยวชาญด้านพราหมณ์-ฮินดู 2. กลุ่มผู้ประกอบพิธีกรรมในพราหมณ์-ฮินดู 3. กลุ่มศาสนิกใน
พราหมณ์-ฮินดู และประชากรที่ให้ข้อมูลอุบลราชธานีประเทศไทยพระพุทธศาสนาเถรวาท 1. 
กลุ่มผู้เชี่ยวชาญด้านพระพุทธศาสนาเถรวาท 2. กลุ่มผู้ประกอบพิธีกรรมในพระพุทธศาสนา 
เถรวาท 3. กลุ่มศาสนิกในพระพุทธศาสนาเถรวาทประชากรที่คัดเลือกเพ่ือขอสัมภาษณ์ จำนวน 
30 รูป/คน ประกอบด้วย 

 



41 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

กลุ่มประชากรการสัมภาษณ์เชิงลึก 
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู 

สุ่มแบบสโนว์บอลล์(snowball sampling) 
พระพุทธศาสนาเถรวาท 

สุ่มแบบเจาะจง (Purposive sampling) 
1. กลุ่มผู้เชี่ยวชาญ จำนวน 5 คน 
2. กลุ่มนักบวช    จำนวน 5 คน 
3. กลุ่มศาสนิก    จำนวน 5 คน 

1. กลุ่มผู้เชี่ยวชาญ จำนวน 5 คน 
2. กลุ่มนักบวช    จำนวน 5 คน 
3. กลุ่มศาสนิก    จำนวน 5 คน 

รวมทั้งสิ้น 30 รูป/คน 
  

 การวิจัยนี้ใช้แบบสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) แบบมีโครงสร้างและไม่มี
โครงสร้าง ประกอบด้วยเอกสารสัมภาษณ์ผ่านการเปรียบเทียบพระพุทธศาสนาเถรวาท กับ 
ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับรูปแบบพิธีเผาศพของเจ้านายชนชั้นสูง  ตาม
แนวคิดเรื่องสัญลักษณ์สัตว์ อิทธิพลความเชื่อทางศาสนาต่อเรื่องความตาย  และใช้การ
สังเกตการณ์แบบไม่มีส่วนร่วม (Non-Participant Observation) เพ่ือค้นหารูปแบบการดำเนิน
ชีวิตในปัจจุบันขณะของสังคมไทย การเลือกกลุ่มประชากรในสัมภาษณ์เชิงลึกใช้วิธีอาศัยการสุ่ม
แบบเจาะจง (Purposive sampling) และแบบสโนว์บอลล์ (snowball sampling) โดยมี
กระบวนการสร้าง ดังนี้ 

 

1. สัมภาษณ์กลุ่มผู้เชี่ยวชาญเรื่องสัญลักษณ์ และพิธีศพของพระพุทธศาสนาเถร
วาท กับ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู โดยแบ่งเป็นกลุ่มผู้เชี่ยวชาญ 5 คน กลุ่มนักบวช 5 คน และ 
กลุ่มศาสนิก 5 คน 

2. สังเกตการณ์การดำเนินชีวิตและสัมภาษณ์กลุ่มนักบวช และกลุ่มศาสนิก
เกี่ยวกับการพิธีกรรมงานศพพระพุทธศาสนาเถรวาทโดยผู้วิจัยนำสัมภาษณ์เชิงลึกใช้วิธีอาศัย
การสุ่มแบบเจาะจง กับ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู สัมภาษณ์แบบสโนว์บอลล์โดยอาศัยผู้วิจัยใน
พ้ืนที่ส่งแบบสัมภาษณ์ที่ส่งไปจากประเทศไทยเมื่อสัมภาษณ์เสร็จแล้วก็ส่งแบบวิจัยกลับมาโดย
ทางสื่ออิเลคทรอนิค 

3 . น ำข้ อมู ลที่ ได้ จ ากก ารศึ กษ าสัญ ลั กษ ณ์ สั ต ว์ แ ละ พิ ธี ก รรมศพ ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท กับ ศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู  และข้อมูล การสัมภาษณ์  นำมา
เปรียบเทียบ วิเคราะห์ และสังเคราะห์ หาข้อสรุปที่เป็นรูปแบบพิธีเผาศพของเจ้านายชนชั้นสูง 
แนวคิดเรื่องสัญลักษณ์สัตว์ อิทธิพลความเชื่อทางศาสนาต่อเรื่องความตาย ผ่านการเปรียบเทียบ



42  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

พระพุทธศาสนาเถรวาท กับ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู และ จัดทำเป็นรายงานผลการวิจัยเพ่ือ
นำเสนอต่อไป 

 
ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ 

 ผลการศึกษา อิทธิพลแนวคิดเรื่อง “วัวลัมบู” ในศาสนาพราหมณ์-ฮินดูรูปแบบพิธี
เผาศพพบว่า วัวลัมบู เป็นศิลปกรรมที่สะท้อนกระบวนการทางสังคมพิธีกรรมเผาศพของกลุ่ม
คนมีความที่เชื่อในเรื่องเทพเจ้าจิตวิญญาณและชีวิต ที่รวมเป็นหนึ่งของสังคมและวัฒนธรรมชาว
ฮินดูบาหลี การเชื่อมโยงสร้างเรื่องราวว่า วัว คือเทพเจ้าที่จะนำคนตายไปสู่สวรรค์ เป็น สัตว์
ศักดิ์สิทธิ์ (ชนินทร์ ไชยศิริ, 2009) ชาวฮินดู-บาหลีให้ความสำคัญกับชีวิตเป็นอย่างมาก ทุกช่วง
ชีวิต ตั้งแต่เกิดจนตาย การเกิดคือการเริ่มต้นชีวิต ส่วนการตายหรือการเสียชีวิต คือการเริ่มต้น
ในชาติภพใหม่ ซ่ึงชาวฮินดู ในบาหลีเชื่อเรื่องการกลับชาติมาเกิดใหม่ คำว่า“วัวลัมบู” 
ความหมาย ลัมบู เป็นภาษาบาหลีที่ใช้เรียกชื่อ วัว มีลักษณะเป็นวัวกระทิงที่ใช้สีตามวรรณะของ
ผู้ตาย สีขาววรรณะพราหมณ์ สีดำวรรณะกษัตริย์  (อั ศวิน) สีแดงวรรณะไวศยะ (Made 
Darmayasa, 2009)  พ้ืนวัวลัมบูภายในตัวสามารถเปิดออกเพ่ือบรรจุโลงศพคนตาย และทำ
การเผาไปพร้อมกับ”วัวลัมบู”ในพิธีกรรม (นันทวัน เพ็ชรวัฒนา, 2532) ที่เรียกว่า งาเบ็ญ 
(NGABEN) (Drs. I Nyoman Singgin Wikarman, 2002) 

 พิธีกรรมเกี่ยวกับศพของชาวบาหลีจะเห็นถึงเรื่องราวความเชื่อที่น่าสนใจแฝงอยู่ ใน
อิทธิพลของศาสนา และสังคมของชาวบาหลี รวมถึงความเชื่อในการทำพิธีศพของชาวอุษาคเนย์ 
ซึ่งมีทัศนคติที่แตกต่างของชาวอุษาคเนย์กับชาวตะวันตกที่มีต่อความตายอันอาจทำให้เกิดความ
เข้าใจผิดต่อประเพณีการจัดงานศพที่ใช้เวลาหลายวัน และผู้ร่วมงานแสดงความรื่นเริง สนุกต่อ
การละเล่น การแสดงที่มีเสียงดนตรี และเพลงหรือการแสดงที่เปิดเผยในเรื่องเพศ ใช้คำหยาบ
คายในการดื่มเหล้า หรืออาการไม่สำรวมโศกเศร้าร้องไห้ของญาติผู้ตาย ซึ่งอย่างในงานศพของ
ชาวบาหลีและชวานั้น ที่มีความเชื่อในเรื่องงานศพต้องแสดงอาการดีใจ มิฉะนั้นวิญญาณจะหา
หลุมศพไม่พบ ในลักษณะดังกล่าวถ้าเปรียบกันกับสังคมไทยก็อาจจะรับไม่ได้กับงานศพที่มีการ
แสดงท่ารื่นเริง หรือการใช้คำหยาบคายในการละเล่นหรือมหรสพ จะมคีวามเชื่อเรื่องความอุดม
สมบูรณ์ เพราะในงานศพบรรพบุรุษจะต้องการให้เกิดการสืบทอดเผ่าพันธุ์ด้วยเสียงฆ้องหรือ
กลองที่ตีในพิธีศพ เป็นเสียงที่แสดงสัญลักษณ์การเปลี่ยนผ่านจากชีวิตไปสู่ความตายในการทำ
พิธีกรรมเกี่ยวกับศพของชาวบาหลีแล้ว ภาพรวมของสังคมอุษาคเนย์ ซึ่งจะเห็นได้ว่าสังคม
อุษาคเนย์ในอดีตและสังคมดั้งเดิม มีโลกทรรน์ เกี่ยวกับความตายที่แตกต่างไปจากสังคมปัจจุบัน
อย่างมากท่ีจะเข้าใจ เหตุผลบางประการหนึ่ง อาจจะเพราะว่าผู้คนเหล่านี้ยังไม่ได้รับอิทธิพลทาง
ความคิด ความเชื่อและวิทยาการสมัยใหม่จากตะวันตกจึงไม่เกิดการรังเกียจศพ ถึงแม้จะมีความ



43 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

กลัวแฝงอยู่ การจัดการเกี่ยวกับคนตายด้วยพิธีกรรมต่าง ๆ จึงเป็นการเตรียมให้ผู้ตายเดินทางไป
อยู่อีกโลกหนึ่งอย่างดีที่สุดเท่าที่ความเป็นมนุษย์จะพึงกระทำต่อผู้เป็นที่รักได้ มนุษย์ยอมรับ
ความตายว่า คือการเปลี่ยนสภาพจากโลกนี้ไปสู่โลกหน้า จึงมีการเตรียมตัวสำหรับเดินทาง ด้วย
ความเข้าใจว่าจะได้พบกับบรรพบุรุษในโลกหน้าที่รอคอย   

 ผลการศึกษา อิทธิพลแนวคิดเรื่อง “นกหัสดีลิงค์” ในศาสนาพุทธเถรวาท เก็บ
ข้อมูลภาคสนามด้วย สัมภาษณ์เชิงลึก สังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม พบว่าการใช้นกหัสดีลิงค์
ควบคู่ไปกับพิธีเผาศพอันเป็นความเชื่อ ที่เกิดขึ้นต่อเนื่อง มาจากการผสมผสานความเชื่อ ของ
ศาสนาพุทธ ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู และผี (คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง, 2564)  อันเกี่ยวเนื่องในความ
เชื่อของไตรภูมิ (ลิไทย, พญา, 2551) ที่ว่านกหัสดีลิงค์ คือ สัตว์ในอุตตรกุรุทวีป อีกคติความเชื่อ
หนึ่งที่ว่า นกหัสดีลิงค์คือสัตว์ที่อยู่ในป่าหิมพานต์  เป็นนกใหญ่ที่มีพละกำลังมาก สามารถบินไป
ส่งดวงวิญญาณผู้วายชนม์ถึงสรวงสวรรค์ ทั้งยังแสดงให้เห็นถึงความมีบุญบารมีของผู้ตายที่มี
เหนือนก จึงอยู่บนหลังนกนั้นได้ (กาญจนา ชินนาค, 2549) คำสัมภาษณ์ช่างทำเมรุนกหัสดีลิงค์
ในปัจจุบันมีความเป็นอารยะมากขึ้น ไม่ได้จำกัดแค่พระเถระชั้นผู้ใหญ่ในสมัยก่อน พบว่ามีช่าง
ทำนกในจังหวัดที่เพ่ิมข้ึนแตกสายออกไปจากครูช่างคำหมา แสงงาม จากจังหวัดอุบลราชธานี มี
ร้อยเอ็ด ยโสธร มหาสารคาม กาฬสินธุ์ ที่มีการขึ้นนกได้ใน พิธีกรรมก็มีข้ึนนกของพระเถระและ
ผู้ที่เป็นคหบดีและเชื้อสายเจ้านายในพ้ืนที่เมื่อมีการตายเกิดขึ้น ญาติผู้ตายประสงค์จะทำการขึ้น
นก หรือทำนกหัสดีลิงค์ใส่ศพผู้ตายก็สามารถทำได้เช่นกันถ้ามีเงินสำหรับใช้ในพิธีปลงศพ 

 อิทธิพลสำคัญจากไตรภูมิกถา (ลิไทย , พญา, 2551) คือ ความเชื่อเรื่องบาป บุญ 
การเวียนว่ายตายเกิดใน 3 ภพภูมิ การหลุดพ้นจากสงสารวัฏด้วยการเข้าถึงพระนิพพาน ความ
เชื่อเหล่านี้คือ แก่นธรรมของพระพุทธศาสนา ไตรภูมิกถานําเสนอความคิดเหล่านี้อย่างชัดเจน 
สร้างความศรัทธาแก่พุทธศาสนิกชนอย่างแน่นแฟ้นตลอดมา นอกจากนี้ ไตรภูมิกถา ยังมี
อิทธิพลในเรื่องความเชื่อเก่ียวกับอายุของโลก การสิ้นโลก-การสร้างโลกภูมิศาสตร์จักรวาล นรก-
สวรรค์ เทพยดา ป่าหิมพานต์ และสัตว์หิมพานต์ จินตนาการของกวีโบราณที่สร้างสรรค์เพ่ือ
อธิบายและสนับสนุนความเชื่อดังกล่าว เป็นจินตนาการมหัศจรรย์ ที่ทำให้จดจํา อ้างถึง 
(Allusion) สืบทอด และสืบสร้าง(Perpetuation) ในพิธีกรรมศพ รูปแบบ นกหัสดีลิงค์ชี้ให้เห็น
ว่า กระบวนการทางสังคม พิธีกรรมศพของกลุ่มคนที่แตกต่างทางสังคมและวัฒนธรรมอีสาน 
การเชื่อมโยงสร้างเรื่องราวผู้แสดงกลุ่มหนึ่งในพิธีการผลิตซ้ำความทรงจำและสร้างความทรงจำ
ทางสังคม การประกอบสร้างนกหัสดีลิงค์ที่ถูกสร้างความหมายจากสังคมว่ามิได้เป็นร่างศพของ
คนธรรมดาแต่เป็น คนมีที่บุญบารมีและประกอบคุณความดี ซึ่งมีทั้งระดับสูงด้านชาติกำเนิด
และชาติกำเนิดที่มาจากสามัญชนหากแต่สะสมความดี ตามแนวทางสังคมวัฒนธรรมอีสานนก
หัสดีลิงค์ เมื่อถูกนำไปใช้ในพิธีกรรมศพแสดงว่า ผู้ตายมีบุญบารมีมาก จึงอยู่บนหลังนกได้  ผู้ที่



44  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ทำคุณงามความดี เมื่อตายไปแล้ว ผู้อยู่เบื้องหลังก็ยังระลึกถึง ผลงานที่ทำไว้ก็ได้เป็นมรดกสืบ
ทอดคุณความดีให้กับสังคม แม้เมรุนกหัสดีลิงค์จะถูกเผาไปสิ้นพร้อมกับผู้ตาย ประดุจคุณบูชา
ครั้งสุดท้าย องค์ความรูแ้ละความงดงามเป็นที่น่าอัศจรรย์ในการสร้างเมรุนกหัสดีลิงค์ ก็ได้ถูกสืบ
ทอดมาโดยช่างฝีมืออีสาน นกหัสดีลิงค์ สามารถนำดวงวิญญาณของผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ เหล่านี้
ล้วนเป็นวาทกรรม การสร้างความหมาย ความทรงจำทางสังคมที่ให้เกิดความแตกต่างทางสังคม
วัฒนธรรมจึงมีลักษณะของวัฒนธรรมที่แฝงไว้ ซึ่งอำนาจในการควบคุม สังคมกลุ่มหนึ่ง แต่ความ
เปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นกับพิธีกรรมนี้ก็คือ พิธีกรรมนี้เริ่มไม่ผูกขาดเฉพาะ “เจ้า” กับ “พระ” ดัง
ในอดีต เนื่องจากปัจจุบันผู้ที่สืบเชื้อสายเจ้าเมืองอุบลราชธานีเริ่มลดลงไปตามลำดับ ดังนั้น 
โอกาสที่จะได้จัดพิธีกรรม “ข้ึนนก” หัสดีลิงค์เมื่อเสียชีวิตไปแล้วก็ย่อมน้อยลงไปด้วย ดังจะเห็น
ได้ว่านับตั้งแต่งานศพ ญาพ่อพระอุบลการประชานิตย์ (ท้าวสิทธิสาร-บุญชู พรหมวงศานนท์) 
เมื่อ พ.ศ. 2491 แล้ว ยังไม่เคยมีพิธีปลงศพแบบนกหัสดีลิงค์ของผู้ที่สืบเชื้อสายเจ้าเมือง
อุบลราชธานีอีกเลย หากแต่กลุ่มที่จะได้รับการจัดพิธีปลงศพแบบนกหัสดีลิงค์มากก็คือ “พระ
เถระชั้นผู้ใหญ่” นอกจากนี้ก็ยังพบว่ามีการจัดพิธีปลงศพแบบนกหัสดีลิงค์แก่สามัญชนทั่วไปถึง 
4 คนด้วยกันมองในแง่หนึ่งนั้น การที่ปัจจุบันผู้ที่สืบเชื้อสายเจ้าเมืองเก่าเริ่มลดน้อยถอยลงไป
เป็นลำดับ และผู้ที่จะได้รับการปลงศพแบบนกหัสดีลิงค์ก็คือบรรดาพระเถระชั้นผู้ใหญ่ ดังนั้น
การที่ทำให้พิธีกรรมที่เคยเป็นเรื่อง “เฉพาะกลุ่ม” กลับกลายเป็นพิธีกรรม “ทั่วไป” ดังในแง่ของ
การพบว่ามีการจัดพิธีปลงศพแบบนกหัสดีลิงค์แก่สามัญชนทั่วไปถึง 4 คนข้างต้นนั้น ก็น่าจะมี
ส่วนในการช่วยทำให้พิธีกรรมนี้ยังคงอยู่อย่างไรก็ตาม การคงอยู่นั้นส่วนใหญ่ก็คงจะคงอยู่ในเชิง
ของรูปแบบ (form) ส่วนเนื้อหา (content) นั้น ย่อมเปลี่ยนแปลงไปตามช่วงเวลา 

 ปัจจุบันไม่มี “เจ้านาย” องค์ไหนของทางล้านนาและเมืองอุบลราชธานี มีสิทธิ์ได้รับ
เกียรติอันสูงส่ง ในการปลงศพด้วยปราสาทนกหัสดีลิงค์อีกต่อไปแล้ว แต่หากไม่ช่วยกันรักษา 
“พ้ืนที่” อนุรักษ์พิธีกรรมนี้ไว้เมื่อพระสงฆ์ผู้หลักผู้ใหญ่ถึงแก่มรณภาพ คนในท้องถิ่นก็จะขาด
สำนึกทางประวัติศาสตร์ชาติพันธุ์ ในแง่ของการผลิตซ้ำอุดมการณ์ความเชื่อที่ว่าพวกตนต่างสืบ
เชื้อสายมาจากกลุ่ม “ล้านนา-ล้านช้าง” 

 ผลการศึกษา การเปรียบเทยีบแนวคิดเรื่องวัวลัมบู และนกหัสดีลิงค์ เหมือนกันใน 2 
ศาสนาคือ มีระบบความเชื่อเรื่องสัตว์พาหนะเหมือนกัน แต่ที่ต่างออกไปคือวัวลัมบูเป็นสัตว์
พาหนะของพระศิวะที่สามารถจะนำคนตายไปสู่สวรรค์ได้ แต่นกหัสดีลิงค์เป็นสัตว์วิเศษที่อยู่ใน
ป่าหิมพาต์ ในพระพุทธศาสนาเถรวาท นกหัสดีลิงค์ที่กล่าวถึงในอุตตรกุรุทวีป มีหน้าที่คาบเอา
ศพคนตายไปทิ้งเพ่ือมิให้แผ่นดินสกปรก มีกำลังมากเท่ากับช้าง 5 เชือก และสามารถบินคาบ
เอาศพคนตายไปสู่สวรรค์ได้เช่นเดียวกัน ในเรื่องความแตกต่างของแนวคิดอยู่ที่อิทธิพลในสังคม
ที่นับถือเทพเจ้าแบบเทวนิยม ชาวบาหลีฮินดูมีการบูชาบวงสรวงเทพกันทุกวันและในงานศพ 



45 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

หุ่นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ (ชนินทร์ ไชยศิริ, 2560) วัวลัมบูในการประกอบพิธีกรรมซึ่งจะเป็นไปตามชั้น
วรรณะ ที่ดูได้จากสีของวัวลัมบู กิจกรรมงานศพมีให้เห็นกันแทบทุกวันจนพัฒนากลายเป็นการ
ท่องเที่ยวร่วมงานศพในพิธีกรรมได้ด้วย ซึ่งต่างกับชาวพุทธเถรวาท ถ้ามีการจัดงานพิธีศพ ที่ใช้
นกหัสดีลิงค์ จะใช้กับงานที่สำคัญเพราะถือเป็นพิธีที่ศักดิ์สิทธิ์จะจำกัดผู้ที่เข้าร่วมขบวนแห่ 
เฉพาะผู้ที่สำคัญและเกี่ยวข้องผู้ตายในงานศพนกหัสดีลิงค์เท่านั้น ที่ถูกสร้างความหมาย จาก
สังคมว่ามิได้เป็นร่างศพของคนธรรมดา แต่เป็นคนที่มีบุญบารมี และประกอบคุณงามความดี ซึ่ง
มีทั้งระดับชนชั้นสูง และชนชั้นสามัญ หากแต่สะสมความดีตามแนวทาง สังคมวัฒนธรรมอีสาน 
นกหัสดีลิงค์ เมื่อถูกนำไปใช้ในพิธีกรรมการปลงศพแบบฌาปนกิจ แสดงว่าผู้ตายมีบุญบารมีมาก 
จึงอยู่บนหลังนกได้ นกหัสดีลิงค์สามารถนำดวงวิญญานของผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ (กาญจนา ชิน
นาค, 2549) 

 ศาสนาฮินดูบาหลี ถือว่าพิธีกรรมเผาศพหรืองาเบ็ญ (NGABEN) (Drs. I Nyoman 
Singgin Wikarman, 2002)  คือการเผาวัวลัมบู เชื่อว่าเป็นการส่งมอบกายคืนสู่ธาตุทั้งห้า คือ 
ดิน น้ำ ลม ไฟ อากาศ ความตายคือ การเดินทางของวิญญาณจากชีวิตในภพภูมินี้ ไปสู่ชีวิตใหม่
บนสรวงสวรรค์ โดยมีสัตว์พาหนะวัวลัมบูของพระศิวะนำทางไป ซึ่งมีศูนย์กลางอยู่ที่เขาพระ
สุเมรุ ที่ประทับของทวยเทพตามคติของชาวฮินดู พิธีกรรมศพบาหลีจึงเปรียบเสมือนการส่งดวง
วิญญาณของผู้ตายกลับคืนสู่สวรรค์ หรือการกลับไปสู่สถานะเทพเจ้าดังเดิม ขั้นตอนสำคัญในพิธี
นี้จึงต้องสร้าง บาเดห์หรือหออัญเชิญศพ (pelinggih meru: เปอลิงกิฮ์เมรู) ชื่อเป็นภาษา
อินโดนีเซีย (Eiseman, 2011) แบบจำลองจักรวาลตามคติของชาวฮินดู ซึ่งก็คือเขาพระสุ เมรุ
จำลองนั่นเอง ขบวนแห่ บาเดห์หรือหออัญเชิญศพ แบบจำลองจักรวาลตามคติของชาวฮินดู ซึ่ง
ก็คือเขาพระสุเมรุจำลอง หรือเมรุมาศในศาสนาฮินดูในบาหลี มีชื่อเรียกทางการว่า “อากามา 
ฮินดู ธรรมะ” หรือชื่อที่นิยมเรียกกัน คือ อากามา ตีร์ตา หมายถึง ศาสนาแห่งน้ำศักดิ์สิทธิ์ 
เนื่องจากน้ำมนต์เป็นสิ่งสำคัญในพิธีกรรมต่าง ๆ มากมาย ศาสนาแบบ ฮินดูธรรมะ เป็นการ
ผสมผสานระหว่างฮินดูที่นับถือพระศิวะเป็นใหญ่ กับพระพุทธศาสนาเภรวาทที่เคยแพร่หลายมา
ก่อนหน้านี้ โดยหลักปฏิบัติได้มาจากปรัชญาอินเดียผสมกับความเชื่อของท้องถิ่น ก่อให้เกิดฮินดู
สไตล์บาหลีที่แตกต่างจากฮินดูแบบอินเดียมาก จากอินเดีย สู่ เกาะชวา สู่กัมพูชา สู่กรุงศรี
อยุธยา กระทั่งถึงกรุงรัตนโกสินทร์ ธรรมเนียมการสร้างเมรุมาศ ยังได้รับการสืบสาน ทั้งบนเกาะ
บาหลี กัมพูชา และไทย ตราบจนวันนี้ ในขณะที่ยังมีฝรั่งชาติตะวันตกมักนิยมซื้อทัวร์ท่องเที่ยว
ไปร่วมพิธีกรรมศพขบวนแห่วัวลัมบู และสัตว์สัญลักษณ์อ่ืน ๆ ในพิธีที่มีขบวนแห่เกือบจะทุก ๆ 
สัปดาห์ ที่จัดขึ้นตามชุมชนต่าง ๆ บนเกาะบาหลีไม่ขาดสาย เช่นกัน เพราะสำหรับชาวบาหลี 
การที่มีชาวต่างชาติต่างภาษาเข้าร่วมพิธีศพ ถือเป็นการให้เกียรติกับผู้ตาย และแขกผู้มาร่วม



46  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ขบวนต้องแต่งกายด้วยชุดพ้ืนเมืองตามประเพณีก็สามารถเข้าร่วมขบวนแห่ศพเป็นประสบการณ์
ชีวิตที่ยากจะลืมเลือน  

 พิธีกรรมศพนกหัสดีลิงค์ ถ้าจะดึงการท่องเที่ยวเข้ามาร่วมพิธีทำได้ยากเพราะถือเป็น
ประเพณีที่ศักดิ์สิทธิ์ ที่คนจะไปร่วมพิธีในขบวนแห่นกหัสดีลิงค์ได้ ก็ต้องเป็นบุคคลสำคัญในงาน
ส่วนใหญ่ก็จะเป็นข้าราชการ ผู้ว่าราชการ พระเถระชั้นผู้ใหญ่ เชื้อสายเจ้าเมืองที่ยังหลงเหลือ
ตามลำดับชั้น ผู้ร่วมพิธีกรรมศพนกหัสดีลิงค์ ในงาน นักข่าว นอกนั้นก็อยู่รอบนอกซึ่งก็อาจจะ
มองไม่เห็นพิธีการแห่จะได้ยินแต่เสียงเท่านั้น ซึ่งบางงานคนไทยเองก็ยังไม่มีสิทธิ์จะเข้าใกล้
ขบวนแห่ได้เลยต้องมีการรับชมการถ่ายทอดสดจากโทรทัศน์เท่านั้น ตามขนบประเพณีให้เชิญ
ศพขึ้นเมรุรูปนกหัสดีลิงค์ ซึ่งถือเป็นสัญลักษณ์ของเจ้านายเมืองเชียงรุ้งแสนหวีฟ้า แล้วชักลาก
ออกไปบำเพ็ญกุศลที่ทุ่งศรีเมืองเป็นเวลา 3 วัน การทำศพแบบนี้จะจำกัดเฉพาะกลุ่มเจ้านาย
เมืองอุบลราชธานีเท่านั้น (วิโรฆ ศรีสุโร, 2556) มาภายหลังเมื่อกรมหลวงสรรพสิทธิประสงค์
เป็นข้าหลวงต่างพระองค์ปกครองเมืองอุบลราชธานี ให้ยกเลิกประเพณีการเผาศพที่ทุ่งศรีเมือง 
และอนุญาตให้พระเถระชั้นผู้ใหญ่ที่มีคุณธรรมเมื่อมรณภาพให้จัดประเพณีการทำศพแบบนก
หัสดีลิงค์ได้ในเวลาต่อมา การเชิญศพขึ้นสู่หลังนกหัสดีลิงค์ และจัดกระบวนแห่ในพิธีญาติพ่ีน้อง
จะแต่งตัวนุ่งขาวห่มขาว เมื่อพร้อมกันแล้วญาติผู้ใหญ่ที่เป็นประธานจะนำขันห้า ประกอบด้วย
เทียน 5 คู่ ดอกไม้ 5 คู่ ขอขมาศพ แล้วนำศพสู่เมรุนกหัสดีลิงค์ เมื่อตั้งศพเรียบร้อยแล้ว นิมนต์
พระเถระทั้งสี่ขึ้นนั่งบนที่นั่งหลังนกหัสดีลิงค์ เพ่ืออ่านคัมภีร์บนนกหัสดีลิงค์ นั้นด้วย กระบวน
แห่ศพจะนำเชือกหนังอย่างดีผูกมัดกับฐานนกหัสดีลิงค์ ซึ่งทำเป็นตะเข่ใหญ่ 3 เส้น แล้วจัดคน
เข้าแถวตามเส้นเชือกนั้นเป็น 3 แถว กระบวนสุดคือต้นแถวจะมีคนหามฆ้องใหญ่ตีให้สัญญาณ
นำหน้า แถวถัดมาก็จะเป็นกระบวนพิณพาทย์เครื่องประโคมแห่ มีคนถือธงสามหางและธงช่อ
ธงชัย กระบวนหอก กระบวนดาบ กระบวนช้าง กระบวนเครื่องยศของผู้ตาบ แล้วจึงถึงกระบวน
ชักลากด้วยเชือกสามสายดังกล่าว เมื่อได้สัญญาณแล้วก็จะพร้อมกันดึงนกหัสดีลิงค์ เคลื่อนที่แห่
ไปตามถนนจนถึงวัด กระบวนท้ายคือกระบวนผู้ที่จะใช้ท่อนไม้งัดตะเข่นกใหญ่หากติดขัด ใน
กระบวนแห่นกใหญ่จะมีคนมาร่วมกระบวนมาก เรียกว่าพร้อมทั้งบ้านทั้งเมืองเลยทีเดียว เพราะ
ถือว่าเป็นการแสดงความเคารพรักแก่ผู้ตายในครั้งสุดท้าย แม้แต่เจ้านายที่เป็นญาติกันที่อยู่เมือง
อ่ืนก็มาร่วมงานด้วย 

 พิธีกรรมรำฆ่านกหัสดีลิงค์ เจ้าภาพมอบให้ผู้มีเชื้อสายเจ้านายคือ (กลุ่มอัญญาสี่ซึ่ง
ประกอบด้วย 1. เจ้าเมือง 2. อุปฮาด/อุปราช 3. ราชวงศ์ 4. ราชบุตร เถระชั้นผู้ใหญ่ของชุมชน) 
อัญญาชาย 2 คน หญิง 2 คน เชิญผู้ฆ่านกไปฆ่านกหัสดีลิงค์ เมื่อคนทรงได้รับเชิญแล้วจะเข้า
ประทับทรงเชิญเจ้านางสีดามารับเชิญ และเรียกค่าบูชาครูก่อนทำพิธีกรรมรำฆ่านกหัสดีลิงค์ 
เรียกว่า คายหน้า (วิราณี แว่นทอง, 2551) เมื่อคนทรงทำพิธีบวงสรวงในตอนเช้าก่อนเที่ยงแล้ว 



47 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ก็จะเข้าประทับทรง แล้วทรงเครื่อง สวมหมวก ถือศร แล้วก็ร่ายรำไปขึ้นเสลี่ยงเข้ากระบวนแห่
ไปบริเวณงานศพที่มีนกหัสดีลิงค์ตั้งอยู่ โดยมีคนขึ้นสัปทนแดงให้ มีทหารถือหอกง้าวแห่ตามไป
พร้อมตน พร้อมกล้วย อ้อย และบริวารตามไปเป็นแถว เมื่อไปถึงบริเวณงาน กระบวนนางทรง
ฆ่านกหัสดีลิงค์ ก็จะแห่ไปรอบ ๆ นกหัสดีลิงค์ และทำท่าล่อหลอกนกหัสดีลิงค์ ฝ่ายนกหัสดีลิงค์
เมื่อเห็นคู่ต่อสู้ไปถึงก็จะยกงวงร้องเสียงดังและกลอกตากระพือ แกว่งหู หันหน้าเข้าใส่คนฆ่านก
ประหนึ่งต่อสู้กัน ฝ่ายข้างนางทรงผู้ฆ่านกหัสดีลิงค์ พอได้ที่ก็จะยิงศรใส่นกหัสดีลิงค์ สามลูกดอก 
เมื่อศรปักอกนกหัสดีลิงค์ คนอยู่ข้างในร่างนกหัสดีลิงค์ก็จะเทสีแดงออกมาตามรูลูกศร เมื่อนก
หัสดีลิงค์ ถูกศรก็จะดิ้นรนกระวนกระวายจนเงียบไป งวงตก ตาหลับ เป็นสัญญาณว่านกหัสดี
ลิงค์ตาย ช่างนกหัสดีลิงค์ก็จะนำผ้าขาวมามัดส่วนหัว แล้วหันหน้านกหัสดีลิงค์ เข้าไปทางศพที่
ตั้งอยู่ ก็เป็นอันเสร็จพิธีฆ่านกหัสดีลิงค์ แล้วเตรียมการเผาศพ ก่อนมีพิธีกรรมรำฆ่านกหัสดีลิงค์ 
เจ้าภาพจะจัดพิธีทอดผ้าทางศาสนาเสียก่อน หลังจากเผานกและเมรุแล้ว คืนนั้นจะมีมหรสพ
สมโภชอัฐิไปด้วย รุ่งเช้าเก็บอัฐและเดินสามหาบ นำอัฐิไปก่อธาตุบรรจุต่อไป เป็นอันเสร็จพิธีทำ
ศพแบบนกหัสดีลิงค ์

 
  เปรียบเทียบแนวคิดเรื่องความตายและพิธีกรรม 
แนวคิดวัวลัมบูในบาหลีในศาสนาพราหมณ์-

ฮินดู 
แนวคิดนกหัสดีลิงค์ในอุบลราชธานีใน

พระพุทธศาสนาเถรวาท 
ก. รูปแบบความเชื่อ 

                                   ความเหมือน 
(1) ความเชื่อเรื่องความตาย 
-ความตายคือ การปลดปล่อยวิญญาณออก
จากร่างกายของเรา  
-ความตายเป็นจุดจบของชีวิตในโลกนี้ ซ่ึง
วิญญาณจะไปยังดินแดนแห่งนิรันดรเพื่อรับ
การทดลองก่อนที่จะอยู่ฝ่ายพระเจ้า  
 

(1) ความเชื่อเรื่องความตาย 
-การตายคือ เป็นการเปลี่ยนผ่านสถานภาพ
ของชีวิต จากความเป็นไปสู่ความตาย ไม่มีใคร
หนีพ้น  
-เรื่องการตายเป็นสิ่งที่ทุกคนจะต้องเจอเป็นสิ่ง
ที่ต้องพลัดพรากหรือเสื่อมไปตลอด  
-การตาย  คือ   การดับไปของ สังสารอุปาทิ
เสสนิพพาน และอนุปาทิเสสนิพพานแนวคิด
การตายแล้วเกิดเวียนว่ายในสังสารวัฏและดับ
ไปไม่มีส่วนเหลือ คือ นิพพาน”  
-การตายคือ เป็นส่วนหนึ่งของการมีชีวิตและ
เป็นที่สิ้นสุดของทุกสิ่งที่มีชีวิต  



48  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

-ความตายคือ การสิ้นสุดของชีวิตของจิตดวง
หนึ่ง เป็นไปด้วยกันเป็นอย่างดี โดย เป็น
พิธีกรรมหลักการเสียชีวิตไปแล้ว 
 

                                    ความต่าง 
(2) ความเชื่อเรื่องดินแดนนิรันดร 
 
-ความตายเป็นจุดจบของชีวิตในโลกนี้ ซ่ึง
วิญญาณจะไปยังดินแดนแห่งนิรันดรเพื่อรับ
การทดลองก่อนที่จะอยู่ฝ่ายพระเจ้า  
 

(2) ความเชื่อเรื่องความตายเป็นความ
ศักดิ์สิทธิ์ 
-การตาย  คือ    การดับไปของสังสารอุปาทิ
เสสนิพพาน และอนุปาทิเสสนิพพานแนวคิด
การตายแล้วเกิดเวียนว่ายในสังสารวัฏและดับ
ไปไม่มีส่วนเหลือ คือ นิพพาน”  
 

                              ข. รูปแบบพิธีกรรม 
                                   ความเหมือน 
(1) แนวคิดเชิงอุดมคติ 
-เป็นพิธีกรรมเพ่ือพ้ืนฟูธาตุทั้ง 5 ในร่างกาย
ของเรา 
-แบ่งตามสีของวรรณะ พราหมณ์สีขาว ชน
ชั้นสูงสีดำ ไวษยะสีแดง 
 

(1) แนวคิดเชิงอุดมคติ 
-การจัดพิธีศพเปนคติธรรมความเชื่อท่ี
เชื่อมโยงกับหลักธรรม 
-มีความเก่ียวข้องกับพระเถระชั้นผู้ใหญ่ ชน
ชั้นสูง 
-เป็นไปตามวัฏจักร เกิด แก่ เจ็บ ตาย เป็น
ธรรมดาไม่มีใครหนีพ้น 

                                    ความต่าง 
(2) ลักษณะพิธีกรรม 
-พิธีเผาศพ (งาเบ็ญ NGABEN) เป็นข้อบังคับ
สำหรับชาวฮินดู เป้าหมายคือการคืนสู่ต้น
กำเนิดโดย พิธีเผาศพ มี 3 ระดับ คือ เล็ก 
กลาง ใหญ่ 
-สามารถทำได้ทุกรูปแบบตามความสามารถ
ทางเศรษฐกิจ 

(2) ลักษณะพิธีกรรม 
-มีความเก่ียวข้องกับพระเถระชั้นผู้ใหญ่ ชน
ชั้นสูง 
-เป็นเครื่องมือของพระสงฆ์ในการสอดแทรก
คำสอนที่เป็นนามธรรม 
-มีการแยกการเผาศพตามฐานะที่แตกต่างกัน 
 

 



49 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 ส่วนที่เหมือนกัน ทั้งศาสนาพราหมณ-ฮินดู และพระพุทธศาสนาเถรวาท มีความ
เชื่อวา การประกอบพิธีกรรมเกี่ยวกับศพ นอกจากเปนการชําระสิ่งสกปรกแลว ยังเปนการ
ทําบุญและอุทิศส่วนกุศลสงดวงวิญญาณผู้ตายไปสูสุคติ สวนที่ตางกันคือการประกอบพิธีกรรม
ทางพระพุทธศาสนาเถรวาทเนนการทําบุญแกพระภิกษุสงฆแลวอุทิศสวนบุญกุศลและมีการเก็บ
อัฐิไวบูชา สวนศาสนาพราหมณ-ฮินดู มุงถึงพิธีกรรมและสถานที่นําสงดวงวิญญาณ คือแมน้ำคง
คาอันศักดิ์สิทธิ์ และมุ่งหมายว่านั่นเปนวิธีที่จะนําดวงวิญญาณกลับไปอยู่กับพระผูเปนเจา และ
การไดนําดวงวิญญาณเข้าสูโมกษะ และไมมีการเก็บอัฐิไวบูชา 

 จะเห็นได้ว่าเมื่อยุคสมัยเปลี่ยนไปตามกาลเวลาเมื่อถึงจุดเปลี่ยนข้อจำกัดต่าง ๆ ก็
ยกเว้นได้เพียงแต่ว่า ไม่จำเป็นต้องบอกกล่าว เพราะแค่ถือเป็นธรรมเนียมปฏิบัติเท่านั้ น แค่
ตระหนักกันไปตามเหตุของกาลเวลาวัฒนธรรมที่เปลี่ยนได้ ถ้าเปลี่ยนแปลงเพ่ือทำให้ดีขึ้น 
ถึงแม้ว่าวัฒนธรรมประเพณีเรื่องพิธีกรรมเผาศพนกหัสดีลิงค์จะเปลี่ยนไปสำหรับข้อจำกัด แต่
รูปแบบการสร้าง และอนุรักษ์ศิลปะวัฒนธรรมที่ทรงคุณค่าให้อยู่กับคนอีสานพื้นถิ่นยังคงเป็นอัต
ลักษณ์ตำนานที่มาแต่เดิมอยู่มิได้เสื่อมสลาย ยังคงกล่าวขาน เป็นตำนานที่ศักดิ์สิทธิ์ เป็ นการ
อนุรักษ์สืบสานประเพณีเพ่ือรักษาด้านประเพณีให้ลูกหลานได้ศึกษาและสืบทอดมาทุกยุคทุก
สมัยและจดจำเป็นความทรงจำที่ดีงามตลอดไปให้อยู่กับคนไทยต่อไป 

 
การอภิปรายผล 

 แนวคิดเรื่องวัวลัมบูในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ของกลุ่มชาติพันธุ์บาหลีในประเทศ
อินโดนีเซียและแนวคิดเรื่องนกหัสดีลิงค์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท จังหวัดอุบลราชธานี พบว่า 

 1. แนวคิดเรื่องวัวลัมบู ใน ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู โคอุสุภราชในความเชื่อของชาว
ฮินดูไม่เพียงแต่เป็นสัตว์พาหนะตัวหนึ่งเท่านั้น แต่ยังได้รับการบูชาดุจดั่งเทพเจ้าองค์หนึ่ง ดังนั้น 
โค หรือวัวสำหรับชาวฮินดูจึงถือเป็นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ ชาวฮินดูจึงไม่ฆ่าโคและกินเนื้อวัว ในพิธีการ
มงคลแบบฮินดู พราหมณ์จะนำมูลโคมาเจิมหน้าผาก ถือว่าเป็นมงคล และในวิหารบูชาพระศิวะ
มีรูปปั้นโคอุสุภราชนี้ประดิษฐานที่กลางวิหารด้วย ด้วยถือว่าเป็นสัญลักษณ์หนึ่งขององค์พระ
ศิวะ สำหรับกลุ่มคนที่เชื่อในเรื่องเทพในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ในเกาะบาหลี ใช้ วัว ในพิธีกรรม
ศพ โดยสร้าง รูปหุ่นรูปวัวที่มีสีตามวรรณะ ที่สร้างข้ึนไว้สำหรับบรรจุศพคนที่เสียชีวิตและจะเผา
ไปพร้อมกนัเมือ่ทำพิธี รูปแบบพิธีเผาศพ ศิลปกรรมที่สะท้อนกระบวนการทางสังคมพิธีกรรมเผา
ศพของกลุ่มคนที่เชื่อในเรื่องเทพในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ในเกาะบาหลี โดยมีความเชื่อว่าเมื่อ
เผาศพคนตายไปพร้อมกับหุ่นรูปวัวที่ใช้เป็นโลงศพแล้วก็จะสามารถนำคนตายไปสู่วรรค์ได้  
สอดคล้องกับงานวิจัย ของชาญชัย คงเพียรธรรม (ชาญชัย คงเพียรธรรม, 2558) คนเขมรถือว่า 
วัว เป็นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ เนื่องจากโคนันทิเป็นพาหนะของพระศิวะ ต่อมาเมื่อลัทธิไศวนิกายเสื่อม



50  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ลง ความหมายของ โคนันทิ ได้ถูกแทนที่ด้วยพระโค ในยุคหลังเขมรใช้วัวเพ่ือสื่อความหมายใน
เชิงสัญลักษณ์เป็นเครือ่งหมายแทนความสุข ในด้านรัฐศาสตร์ วัวเป็นเครื่องบำรุงขวัญกำลังใจใน
การสร้างบ้านแปลงเมือง วัวเป็นสัญลักษณ์ประจำชาติ ถึงแม้ว่าในปัจจุบันจะไม่มีการกินเนื้อวัว
โดยถือว่าวัวเป็น เทพเจ้าอวตารมาที่ชาวฮินดูถือว่า วัวเป็นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ ไม่กินไม่ฆ่า เพราะวัว
เป็นสัตวพ์าหนะของพระศิวะ และเป็นเทพนนทิ แต่ในความเป็นจริง ก็ยังมีการกินเนื้อวัวอยู่ (คม
กฤช อุ่ยเต็กเค่ง, 2559) หลักฐานทางประวัติศาสตร์ชี้ให้เห็นว่า คนฮินดูกินเนื้อวัวกันมาก่อนอยู่
แล้ว และยังฆ่าวัวเพ่ือบูชายัญต่อเทพเจ้า ในคัมภีร์ฤคเวทมีหลายแห่งที่แสดงว่าชาวอารยันฆ่า
และกินวัว และมีเทพบางองค์ที่โปรดปรานเนื้อวัว อย่างพระอินทร์ (ในพระเวท) นอกจากคัมภีร์
พระเวท คัมภีร์อ่ืน ๆ เช่น อปัสตัมพคฤหยสูตร ซึ่งเป็นคัมภีร์แสดงพิธีกรรมสำหรับคฤหัสถ์ ยัง
กล่าวว่าให้เจ้าบ้าน “ล้มวัว” เมื่อมีแขกมาเยือน เมื่อมีพิธีศราทธ์ และมีพิธีการแต่งงาน หรือใน
คัมภีร์แพทยศาสตร์ยังแนะนำให้มีการปรุงเนื้อวัวเพ่ือรักษาโรคบางอย่าง ใครก็รู้ว่า ฮินดูมีข้อ
ห้ามรับประทานเนื้อวัว ซึ่งรวมถึงไม่ให้ฆ่าวัวด้วย การฆ่า (และกิน) วัวถือกันว่าเป็นบาปหนัก 
(ปาตกะ) แต่ก็ไม่ใช่บาปที่สุดแบบอนันตริยกรรม ที่เรียกว่า “มหาปาตกะ” เท่าฆ่าพราหมณ์ 
(เรียกว่า พราหมณะทหัน) แม้จะไม่ใช่บาปที่สุด แต่ก็ถือเป็นเรื่องร้ายแรงอย่างมากในปัจจุบัน
(คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง, 2559) 

 2. แนวคิดและความเชื่อของนกหัสดีลิงค์ ของพระพุทธศาสนาเถรวาท เชื่อแนวคิด
เรื่อง “นกหัสดีลิงค์” แบบพิธีเผาศพของชนชั้นสูงหรือเจ้านายในภาคอีสานในพระพุทธศาสนา
เถรวาท ในประเด็นของความหมายของ”นกหัสดีลิงค์”ที่ปรากฏศิลปกรรมทางศาสนา รวมถึง
บทบาทของเทพเจ้าในพระพุทธศาสนาเถรวาทการพิจารณาสัญลักษณ์สัตว์ ในพระพุทธศาสนา
เถรวาท มาจากการ พิจารณารูปแบบที่ปรากฏ ดังนี้ 

ก. สัญลักษณ์สัตว์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท ที่ปรากฏในคัมภีร์นกหัสดีลิงค์
เป็นสัตว์ที่ปรากฏในคัมภีร์ธรรมบทโดยมีความหมายว่า นกมีเพศเพียงดังเพศแห่งช้าง โดยคำนี้
ปรากฏในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา สัญลักษณ์สัตว์ที่ปรากฏในเรื่องเล่าที่ระบุถึงป่าหิมพานต์ 
ในป่าหิมพานต์นี้ เต็มไปด้วยสัตว์นานาชนิด รู้จักในนามของสัตว์หิมพานต์ ซึ่งล้วนแปลก
ประหลาดต่างจากสัตว์ที่มนุษย์ทั่วไปรู้จัก เป็นสัตว์หลายอย่างผสมกันแล้วตั้งชื่ อขึ้นใหม่ สัตว์
เหล่านี้เกิดจากจินตนาการของจิตรกรไทยโบราณ ที่ได้สรรค์สร้างภาพจากเอกสารเก่าต่าง ๆ 
สัตว์หิมพานต์ คือ สัตว์ในจินตนาการท่ีกวี หรือจิตรกร พรรณนาถึง อาศัยอยู่ในป่าหิมพานต์หรือ
เขาไกรลาส ดังที่ปรากฏในวรรณคดีไตรภูมิพระร่วง และรามเกียรติ์ โดยมีลักษณะของสัตว์หลาย
ชนิดมาประกอบกันในตัวเดียว จำแนกออกเป็น 3 ประเภท คือ สัตว์ทวิบาท (มีสองขา) สัตว์จตุ
บาท (มีสี่ขา) และจำพวกปลาจำแนกตามชนิดสัตว์  ป่าหิมพานต์ เป็นประตูเชื่อม ระหว่าง แดน
มนุษย์กับแดนสวรรค์ ตามคติจักรวาล การประดับตกแต่งศาสนสถานด้วยเหล่าสัตว์หิมพานต์



51 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ด้วยเชื่อว่าสัตว์เหล่านี้เป็นสัตว์วิเศษ มีอำนาจ พละกำลังมากสามารถปกป้องคุ้มครอง อาคารศา
สนสถาน ให้รอดพ้นจากภยันตรายต่าง ๆ ได้ สอดคล้องกับงานวิจัยเรื่อง “นกหัสดีลิงค์การ
วิเคราะห์ในเชิงมานุษยวิทยา”(กาญจนา ชินนาค , 2549) ที่กล่าวถึงเรื่องนี้ว่า เมื่อนำคติความ
เชื่อที่เกี่ยวกับสัตว์ต่าง ๆ ซึ่งมีองค์ประกอบ ของร่างกายที่รวมกันเป็นตัวนกหัสดีลิงค์แล้วจะเห็น
ได้ว่าเป็นการรวบรวม คติความเชื่อที่จะมาจากสัตว์หิมพานต์อันมีฤทธิ์ เดชมากหลายตัว คือ 
ความเชื่อจากหงส์ ครุฑ และช้าง มารวมกัน ทำให้ดูประหนึ่งว่านกหัสดีลิงค์นั้นเป็นนกที่ มี
คุณสมบัติที่เหนือกว่าสัตว์อ่ืน ๆ คือเป็นสัตว์ชั้นสูง เป็นผู้คุ้มครองอยู่บนฟ้า ซึ่งเป็นคุณสมบัติ
พิเศษที่ได้จากหงส์ และเป็นสัตว์ที่มีอำนาจมหาศาลอันเทียบได้กับดวงอาทิตย์และเป็นผู้ที่มีปีก
แข็งแรงบินได้รวดเร็วอย่างเช่นครุฑ และมีพละกำลังมหาศาลจากช้างจากองค์ประกอบด้าน คติ
ความเชื่อดังกล่าวนี้เป็นตัวนกหัสดีลิงค์ได้รับการยกย่องว่าเป็นสัตว์ในท้องฟ้าอันกว้างไกล มี
ความยิ่งใหญ่ครอบคลุมทั้งแผ่นฟ้า ผืนดิน และผืนน้ำซึ่งสามารถท่ีจะรองรับเอาดวงวิญญาณข้าม
ไปสู่สวรรค์ชั้นฟ้า 

ข. สัญลักษณ์สัตว์ที่ปรากฏในพิธีกรรม เป็นกระบวนการทางการสร้าง
ความหมาย (Significance) โดยจะพบว่าการนำสัตว์มาไว้ในพิธีกรรมจะพบการอธิบายนี้ใน
ลักษณะที่เกี่ยวข้องกับรูปแบบของกษัตริย์ คือ ลักษณะของสัตว์ที่เหมาะสมกับสถานภาพ เช่น 
ช้างแก้วจะต้องเป็นช้างเผือก เป็นที่พ่ึงของเหล่าสัตว์ มีฤทธิ์ เหาะไปในอากาศได้ การสร้าง
ความหมายเชิงสัญลักษณ์ในเชิงอุดมคติบางอย่างนั้น คือเป้าหมายที่สำคัญมากประการหนึ่ง ของ
การสร้างงานสถาปัตยกรรมทางศาสนา ที่อาจกล่าวได้ว่าล้วนแล้วแต่ถูกออกแบบขึ้นเพ่ือ
เป้าหมายในการจำลองพ้ืนที่ ในอุดมคติอย่างใดอย่างหนึ่งเสมอ ไม่ว่าจะเป็น เขาพระสุเมรุ 
สวรรค์ชั้นดาวดึงส์ หรือ ชมพูทวีป ซึ่งการจำลองพ้ืนที่ดังกล่าวจะไม่มีทางสมบูรณ์ได้เลยหากขาด
ซึ่งองค์ประกอบที่เกี่ยวข้องกับสัญลักษณ์สัตว์ พ้ืนที่พุทธาวาสของวัดไทยในอดีต คือ พ้ืนที่ที่มัก
ถูกสร้างขึ้นโดยมุ่งหวังที่จะให้มีสถานะเป็นสัญลักษณ์ของ “เขาพระสุเมรุ” ตามคติพุทธศาสนา 
ให้ปรากฏเป็นรูปธรรม รูปแบบทางสถาปัตยกรรมที่นิยมใช้ในการสื่อความหมายนี้คือการสร้าง 
“พระปรางค์” ที่เป็นสัญลักษณ์ของภูเขาขึ้นเป็นหลักประธานของวัดโดยล้อมรอบด้วยพระ
ปรางค์ทิศและพระระเบียงที่สื่อความหมายถึง “เขาสัตตบริภัณฑ์” ที่โอบล้อมเขาพระสุเมรุ  
ดังนั้น จึงสรุปได้ว่า นกหัสดีลิงค์หมายถึง นกหัสดีลิงค์มักถูกนำมาใช้ในพิธีกรรมฌาปนกิจแสดง
ว่า ผู้ตายมีบุญบารมีมาก จึงอยู่บนหลังนกได้ โดยนกหัสดีลิงค์สามารถนำดวงวิญญาณของผู้ตาย
ไปสู่สวรรค์ได้ เช่นงานวิจัยของกาญจนา ชินนาค ”(กาญจนา ชินนาค, 2549) เมื่อนำคติความ
เชื่อที่เกี่ยวกับสัตว์ต่าง ๆ ซึ่งมีองค์ประกอบ ของร่างกายที่รวมกันเป็นตัวนกหัสดีลิงค์แล้วจะเห็น
ได้ว่าเป็นการรวบรวม คติความเชื่อที่จะมาจากสัตว์หิมพานต์อันมีฤทธิ์เดชมากหลายตัว คื อ 
ความเชื่อจากหงส์ ครุฑ และช้าง มารวมกัน ทำให้ดูประหนึ่งว่านกหัสดีลิงค์นั้นเป็นนกที่มี



52  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

คุณสมบัติที่เหนือกว่าสัตว์อ่ืน ๆ คือเป็นสัตว์ชั้นสูง เป็นผู้คุ้มครองอยู่บนฟ้า ซึ่งเป็นคุณสมบัติ
พิเศษที่ได้จากหงส์ และเป็นสัตว์ที่มีอำนาจมหาศาลอันเทียบได้กับดวงอาทิตย์และเป็นผู้ที่มีปีก
แข็งแรงบินได้รวดเร็วอย่างเช่นครุฑ และมีพละกำลังมหาศาลจากช้างจากองค์ประกอบด้าน คติ
ความเชื่อดังกล่าวนี้เป็นตัวนกหัสดีลิงค์ได้รับการยกย่องว่าเป็นสัตว์ในท้องฟ้าอันกว้างไกล มี
ความยิ่งใหญ่ครอบคลุมทั้งแผ่นฟ้า ผืนดิน และผืนน้ำซึ่งสามารถท่ีจะรองรับเอาดวงวิญญาณข้าม
ไปสู่สวรรค์ชั้นฟ้าได้นั่นเอง 

 3.  เปรียบเทียบแนวคิดเรื่อง  “วัวลัมบู”  ใน ศาสนาพราหมณ์-ฮินดู  และ แนวคิด
เรื่อง  “นกหัสดีลิงค์” ใน พระพุทธศาสนาเถรวาท จากการสังเคราะห์คติธรรมและความเชื่อ
ของสัตว์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในศาสนาพุทธในสังคมไทยใช้สัญลักษณ์ทาง
พระพุทธศาสนาในมิติต่าง ๆ นับตั้งแต่ตราสัญลักษณ์ของรัฐและเอกชน สัญลักษณ์ในจิตรกรรม
และประติมากรรม สัญลักษณ์ทางสถาปัตยกรรมและสัญลักษณ์ในประเพณีและ พิธีกรรมต่าง ๆ 
จิตรกรรมไทยภาพเขียนที่มีลักษณะเป็นแบบอย่างของไทยที่แตกต่างจากศิลปะของชนชาติอ่ืน
อย่างชัดเจน โดยทั่วไปแล้วประติมากรรมรูปสัตว์ มักจะเป็นสัตว์ที่ประดิษฐ์ขึ้นมาจาก
จินตนาการ หรืออุดมคติคือ “สัตว์หิมพานต์” ซึ่งมีความหมายเชิงสัญลักษณ์และคติความเชื่อ
เช่น ครุฑ  เป็นสัตว์กึ่งเทพที่ปรากฏในวรรณคดีที่สำคัญ โดยครุฑนั้นเป็นสัตว์ที่ทรงอำนาจเป็น
อมตะและไม่มีอาวุธใดทำลายได้ จึงทำให้เกิดความเชื่อเกี่ยวกับความศักดิ์สิทธิ์ของพญาครุฑว่า 
หากสถานที่ไหนมีอาถรรพ์แรง ผีแรง ผีเฮ้ียน ก็ให้เอาตราครุฑไปติดไว้ จะทำให้อาถรรพ์นั้น
เสื่อมสลายไป จึงทำให้เป็นที่เคารพบูชาว่าเป็นของสูง เหมือนเป็นตัวแทนของกษัตริย์ เป็น
สัญลักษณ์ของความเจริญรุ่งเรืองและมหาอำนาจ นกหัสดีลิงค์  ในเชิงศิลปกรรมแล้วได้พบว่ามี
การสร้างนกหัสดีลิงค์หลายแห่ง มักจะเกี่ยวกับพิธีงานศพของ พระสงฆ์ที่มีพรรษามาก โดยจะ
ทำเป็นปราสาทศพนกหัสดีลิงค์เพราะมีความเชื่อกันว่านกหัสดีลิงค์ สามารถนำดวงวิญญาณของ
ผู้ตายไปสู่สวรรค์ได้ ส่วนที่เหมือนกัน ทั้งพระพุทธศาสนาเถรวาทและศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มี
ความเชื่อวา การประกอบพิธีกรรมที่เกี่ยวเนื่องกับศพคนตาย นอกจากจะเป็นการชําระสิ่ง
สกปรกแลว ยังเป็นการทำบุญอุทิศส่วนกุศลเพ่ือนําสงดวงวิญญาณให้ไปสู่สุคติได้ สวนที่ต่างกัน 
คือการประกอบพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาเถรวาท เนนการทำบุญแกพระภิกษุสงฆแลวอุทิศส
วนบุญกุศล และมีการเก็บอัฐิไวบูชา สวนศาสนาพราหมณ์-ฮินดู มุงถึงพิธีกรรม และสถานที่นําส
งดวงวิญญาณคือแม่น้ำคงคา ด้วยมุ่งหมายว่านั่นเป็นวิธีที่จะนําดวงวิญญาณกลับคืนไปอยู่กับ
พระผู้เป็นเจ้า และการได้นำพาวิญญาณเข้าสู่โมกษะ และไม่มีการเก็บอัฐิไว้บูชา สอดคล้องกับ
การวิจัยเรื่อง “สัตว์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา: การสังเคราะห์คติธรรม และความเชื่อสู่การ
สร้างสรรค์พุทธศิลปกรรมของวัดในวัดพิจิตร” (ชัยภัทร ปทุมทา ; พระครูพิพัฒน์สุตคุณ; พระ
ปลัดทัศนพล เขมจาโร; กวีภัทร ฉาวชาวนา; นพวรรณ์ ไชยชนะ, 2563) ที่กล่าวถึงเรื่องนี้ว่าจึง



53 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

มุ่งศึกษาวิเคราะห์สังเคราะห์คติธรรมและความเชื่อของสัตว์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาไม่ว่า
จะเป็นสัตว์ในจินตนาการหรือในวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา เช่น นาค สิงห์ คชสีห์ มอม 
นรสิงห์ กิเลน นกหัสดีลิงค์ หรือ สัตว์ในโลกแห่งความเป็นจริง เช่น ช้าง โค จระเข้ ปลา ตะขาบ 
กระต่ายและเต่า ฯลฯ เพ่ือให้เข้าใจความหมายของสัญลักษณ์ต่าง ๆ ที่มาของสัตว์สัญลักษณ์ 
การสืบทอดทางวัฒนธรรมสู่การสร้างสรรค์งานพุทธศิลปกรรมของวัดในเขตจังหวัดพิจิตร 

 อย่างไรก็ตาม คติความเชื่อในเรื่องการนับถือวัวว่าเป็นสัตว์ศักดิ์สิทธิ์ จึงปรากฏขึ้น 
ซึ่งวัวที่ว่านี้คือ” โคนนทิ” พาหนะของพระศิวะนั่นเองส่วนในลัทธิไวษณพนิกาย ซึ่งเป็นนิกายที่
นับถือพระวิษณุ หรือ พระนารายณ์ เป็นใหญ่นั้น ไม่ได้ให้ความสำคัญกับการบูชาวัว แต่ประการ
ใด ขณะที่ศาสนาพุทธนิกายมหายาน และ นิกายเถรวาท นั้นแทบจะไม่ได้ให้ความสำคัญกับวัว
เลย ศาสนสถานที่สร้างขึ้น เนื่องด้วยคติความเชื่อในศาสนาพราหมณ์ลัทธิไศวนิกายจะ
ประดิษฐานศิวลึงค์ ซึ่งเป็นสัญลักษณ์แทนพระศิวะและประติมากรรมรูป โคนนทิ ที่หันหน้าเข้า
หาศาสนาสถานนั้น ๆ ในประเทศอินเดียเชื่อกันว่า นอกจากโคนนทิจะเป็นพาหนะของพระศิวะ
แล้วโคนนทิยังเป็นอวตารปางหนึ่งของพระศิวะอีกด้วย  “โคนนทิ” ถือเป็นอวตารของพระศิวะ
ในรูปของสัตว์ เมื่อมนุษย์มีความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมอ่ืน ๆ ที่เกี่ยวข้องกับตนเองมากขึ้น จึงได้
นําเอาสิ่งแวดล้อมเหล่านั้นมาเป็นสัญลักษณ์ทางความเชื่อ เช่น วัว สิงโต แรด เสือ นกอินทรีย์ งู 
และ สุนัข เป็นต้น ทั้งในวัฒนธรรมโบราณพบว่ามนุษย์ได้มีการนําสัตว์ต่าง ๆ มาเป็นสัญลักษณ์
ความเชื่อของตน เพ่ือเพ่ิมความศักดิ์สิทธิ์และเป็นช่องทางติดต่อกับเทพเจ้า อีกทั้งเพ่ือให้
วิญญาณของสัตว์ชนิดนั้น ๆ ได้ปกปักรักษา ในยุคต่อมาจึงเปลี่ยนเป้าหมายความเชื่อไว้ที่ตัว
มนุษย์ซึ่งปรากฏในรูปแบบศาสนา สอดคล้องกับการวิจัยเรื่อง “คติความเชื่อเรื่องป่าหิมพานต์ที่
มีอิทธิพลต่องานพุทธศิลป์” ”(พระมณีพร ขนฺติสาโร, พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ , 2563) 
การสร้างซุ้มประตูโขงทางเข้าวัด ซุ้มประตูโขง เปรียบเสมือนป่าหิมพานต์เป็นประตูเชื่อม
ระหว่างแดนมนุษย์กับแดนสวรรค์ตามคติจักรวาลการประดับตกแต่งศาสนสถานด้วยเหล่ าสัตว์
หิมพานต์ด้วยเชื่อว่าสัตว์เหล่านี้เป็นสัตว์วิเศษ มีอำนาจ พละกำลังมากสามารถปกป้องคุ้มครอง
อาคารศาสนสถาน ให้รอดพ้นจากภยันตรายต่าง ๆ ได้ในอีกด้านหนึ่ง เพ่ือให้เกิดความสวยงาม
ตระการตา เป็นดั่งสรวงสวรรค์ 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

 จากการศึกษาเรื่องเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องวัวลัมบูในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ของ
กลุ่มชาติพันธุ์บาหลีประเทศอินโดนีเซีย กับนกหัสดีลิงค์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท จังหวัด
อุบลราชธานี ได้พบองค์ความรู้ใหม่จากการแสดงให้เห็นความหมายของพิธีกรรมในมิติศาสนา 
แสดงให้เห็นลักษณะที่สำคัญของพิธีกรรมที่แสดงออกมา โดยปรากฎเป็นรูปแบบ ดังนี้ 



54  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 

 
 จากการศึกษาพบข้อสรุปใน 5 มิติ ประกอบด้วย 1. R. Rite พิธีกรรม 2. B. Belife 
ความเชื่อ 3. D. death ความตาย 4. A. Art ศิลปะ/ และ 5. T. Tourism การท่องเที่ยว ซึ่งมี
รายละเอียดความเหมือนและความต่างกัน ดังนี้ 
 ความต่างกันนั้น วัวลัมบู ในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู วัวลัมบู คือ 1. R. Rite พิธีกรรม 
เป็นพิธีเผาศพเป็นงานรื่นเริง 2. B. Belife ความเชื่อ สัตว์พาหนะของพระศิวะ 3. D. death 
ความตายเป็นการส่งวิญญาณไปสู่แดนพระเจ้า 3. A.Art ศิลปะ คือไม่มีกลไก ขยับไม่ได้ หลังวัว
เปิดออกได้ และใช้สีตาวรรณะ 3 สี คือ ขาว ดำ แดง 4. T. Tourism การท่องเที่ยว มีกิจกรรมที่
นักท่องเที่ยวร่วมขบวนแห่ และมีการจัดงานรื่นเริงสำหรับการท่องเที่ยว ขณะที่นกหัสดีลิงค์ ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาท คือ 1. R. Rite พิธีกรรม เป็นพิธีเผาศพเฉพาะพระเถระผู้ใหญ่ มีขบวน
แห่เฉพาะผู้เกี่ยวข้อง มีเจ้าภาพในการจัดงาน มีการจัดงานและประกอบพิธีนี้น้อยมาก และเป็น
พิธีเผาศพที่ศักดิ์สิทธิ์ 2. B. Belife ความเชื่อ เชื่อว่านกหัสดีลิงค์เป็นสัตว์ในป่าหิมพาน 3. D. 
death ความตาย เป็นการส่งวิญญาณไปสู่แดนพระเจ้า 4. A.Art ศิลปะ มีกลไก ขยับไปมาได้ 
และตั้งโลงศพอยู่บนหลังนก จุดที่รวมกันคือความเหมือนกัน คือ 1. R. Rite พิธีกรรม คือมีพิธี
เผาไปพร้อมศพ และมีขบวนแห่ 2. B. Belife ความเชื่อ เป็นการจำลองเขาพระสุเมรุ 3. D. 
death ความตาย เป็นการส่งวิญญาณไปสุคติ 4. A.Art ศิลปะ เป็นการสร้างเป็นโรงศพ และใช้
วัสดุที่สร้างส่วนใหญ่เป็นไม้ไผ่ 
 



55 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

บทสรุป 
 ศาสนาฮินดูบาหลี ถือว่าพิธีกรรมเผาศพหรืองาเบ็ญ (NGABEN) คือการเผาวัวลัมบู 
เชื่อว่าเป็นการส่งมอบกายคืนสู่ธาตุทั้งห้า คือ ดิน น้ำ ลม ไฟ อากาศ ความตายคือ การเดินทาง
ของวิญญาณจากชีวิตในภพภูมินี้ ไปสู่ชีวิตใหม่บนสรวงสวรรค์ โดยมีสัตว์พาหนะวัวลัมบูของพระ
ศิวะนำทางไป ซ่ึงมีศูนย์กลางอยู่ที่เขาพระสุเมรุ ที่ประทับของทวยเทพตามคติของชาวฮินดู 
พิธีกรรมศพบาหลีจึงเปรียบเสมือนการส่งดวงวิญญาณของผู้ตายกลับคืนสู่สวรรค์  หรือการกลับ
ไปสู่สถานะเทพเจ้าดังเดิม ขั้นตอนสำคัญในพิธีนี้จึงต้องสร้าง บาเดห์หรือหออัญเชิญศพ 
แบบจำลองจักรวาลตามคติของชาวฮินดู ซึ่งก็คือเขาพระสุเมรุจำลองนั่นเอง ขบวนแห่ บาเดห์
หรือหออัญเชิญศพ แบบจำลองจักรวาลตามคติของชาวฮินดู ซึ่งก็คือเขาพระสุเมรุจำลอง หรือ
เมรุมาศในศาสนาฮินดูในบาหลี มีชื่อเรียกอย่างเป็นทางการว่า “อากามา ฮินดู ธรรมะ” หรือชื่อ
ที่นิยมเรียกกัน คือ อากามา ตีร์ตา หมายถึง ศาสนาแห่งน้ำศักดิ์สิทธ์ เนื่องจากน้ำมนต์เป็นสิ่ง
สำคัญในพิธีกรรมต่าง ๆ มากมาย ศาสนาแบบ ฮินดูธรรมะ เป็นการผสมผสานระหว่างฮินดูที่นับ
ถือพระศิวะเป็นใหญ่ กับศาสนาพุทธที่เคยแพร่หลายมาก่อนหน้านี้ โดยหลักปฏิบัติได้มาจาก
ปรัชญาอินเดียผสมกับความเชื่อของท้องถิ่น ก่อให้เกิดฮินดูสไตล์บาหลีที่แตกต่างจากฮินดูแบบ
อินเดียมาก จากอินเดีย สู่เกาะชวา สู่กัมพูชา สู่กรุงศรีอยุธยา กระทั่งถึงกรุงรัตนโกสินทร์ ธรรม
เนียมการสร้างเมรุมาศ ยังได้รับการสืบสาน ทั้งบนเกาะบาหลี กัมพูชา และไทย ตราบจนวันนี้ 
ในขณะที่ยังมีฝรั่งชาติตะวันตกมักนิยมซื้อทัวร์ท่องเที่ยวไปร่วมพิธีกรรมศพขบวนแห่วัวลัมบู  
และสัตว์สัญลักษณ์อ่ืน ๆ ในพิธีที่มีขบวนแห่เกือบจะทุก ๆ สัปดาห์ ที่จัดขึ้นตามชุมชนต่างๆ บน
เกาะบาหลีไม่ขาดสายเช่นกัน เพราะสำหรับชาวบาหลี การที่มีชาวต่างชาติต่างภาษาเข้าร่วมพิธี
ศพ ถือเป็นการให้เกียรติกับผู้ตาย และนักท่องเที่ยวที่ต้องการมาร่วมขบวนต้องแต่งกายด้วยชุด
พ้ืนเมืองตามประเพณีก็สามารถเข้าร่วมขบวนแห่ศพในพิธีนี้ได้ ทำให้นักท่องเที่ยวรู้สึกเป็นเกรี
ยติและเป็นทีป่ระทับใจอย่างยิ่ง  

 จะเห็นได้ว่าเมื่อยุคสมัยเปลี่ยนไปตามกาลเวลาเมื่อถึงจุดเปลี่ยนข้อจำกัดต่าง  ๆ ก็
ยกเว้นได้เพียงแต่ว่า ไม่จำเป็นต้องบอกกล่าว เพราะแค่ถือเป็นธรรมเนียมปฏิบัติเท่านั้น แค่
ตระหนักกันไปตามเหตุของกาลเวลาวัฒนธรรมนั้นเปลี่ยนได้  ถ้าเปลี่ยนแปลงเพ่ือทำให้ดีขึ้น 
ถึงแม้ว่าวัฒนธรรมประเพณีเรื่องพิธีกรรมเผาศพนกหัสดีลิงค์จะเปลี่ยนไปสำหรับข้อจำกัด  แต่
รูปแบบการสร้าง และอนุรักษ์ศิลปะวัฒนธรรมที่ทรงคุณค่าให้อยู่กับคนอีสานพื้นถิ่นยังคงเป็นอัต
ลักษณ์ตำนานที่มาแต่เดิมอยู่มิได้เสื่อมสลาย ยังคงกล่าวขาน เป็นตำนานที่ศักดิ์สิทธิ์ เป็นการ
อนุรักษ์สืบสานประเพณีเพ่ือรักษาด้านประเพณีให้ลูกหลานได้ศึกษาและสืบทอดมาทุกยุคทุ ก
สมัยและจดจำเป็นความทรงจำที่ดีงามตลอดไป 

 



56  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เอกสารอ้างอิง  
กรุณา กุศลาสัย. (2554). ภารตวิทยา. พิมพ์ครั้งที่ 7. กรุงเทพมหานคร: ศยาม. 
กาญจนา ชินนาค. (2549). นกหัสดีลิงค์การวิเคราะห์ในเชิงมานุษยวิทยา. มหาวิทยาลัยราช 

 ภัฏอุบลราชธานี, 2549. 
คมกฤช อุ่ยเต็กเค่ง. (2559). “ฮินดูกินวัว การเมืองเรื่องอาหารในอินเดีย”. กรุงเทพมหานคร: 
มติชน. จำนงค์ ทองประเสริฐ. (2540).  บ่อเกิดลัทธิประเพณีอินเดีย .กรุงเทพมหานคร: อรุณ 

การพิมพ์. 
ชนินทร์ ไชยศิริ. (2560). “พระเมรุ” สถาปัตยกรรมสุดท้ายของชีวิตบนดินแดนสุดท้ายของ 

 ฮินดูชนแห่งหมู่เกาะบาหลี. งานพระเมรุ: ศิลปะสถาปัตยกรรมประวัติศาสตร์และ
วัฒนธรรมเกี่ยวเนื่อง. พิมพ์ครั้งที่ 6. กรุงเทพมหานคร: สํานักพิมพ์มติชน. 

เชษฐ์ ติงสัญชลี. (2558). ศิลปะชวา. กรุงเทพมหานคร: มติชน. 
เทวทัตต์ ปัตตะไนก์. (2562). เทพปกรณัมอินเดีย. แปลโดย ปัณณวิชย์ ผสมทรัพย์ 

 กรุงเทพมหานคร: ยิปซี่ กรุ๊ป. 
นันทวัน เพ็ชรวัฒนา. (2554). บาหลี เกาะแห่งความลึกลับ. กรุงเทพมหานคร: บี.ซี.พับลิเคชั่น,  

 2532. 
ปรมหังสา โยคานันทะ. (2561). ภควัทคีตา: ราชศาสตร์แห่งการหยั่งรู้พระเจ้า.  

 กรุงเทพมหานคร: อมรินท์พริ้นติ้ง. 
ประทับใจ สิกขา. (2556). นกหัสดีลิงค.์ อุบลราชธานี: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยอุบลราชธานี. 
พรหมา พิทักษ์. (2537). บก.นัยแห่งสัญลักษณ์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ต้นธรรม. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี  สุรเตโช). (2550). ศัพท์วิเคราะห์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เลี่ยง 

 เซียง.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2552). กาลานุกรม : พระพุทธศาสนาในอารยธรรมโลก.  

 พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: ผลิธัมม์. 
ฟ้ืน ดอกบัว. (2561). ศาสนาเปรียบเทียบ. พิมพ์ครั้งที ่4. กรุงเทพมหานคร: ศิลปบรรณาคาร. 
ยูวัล โนอาร์ แฮร์รี่. (2554). เซเปียนส์ : ประวัติย่อมนุษยชาติ. แปลโดย ดร.นำชัย ชีววิวรรธน์.  

 กรุงเทพมหานคร: ยิปซี กรุ๊ป. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542.  

 กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสภา. 
ลิไทย, พญา. (2551).  ไตรภูมิกถา หรือ ไตรภูมิพระร่วง. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร:  

 องค์การค้าของ สกสค. 
 



57 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

วิโรฆ ศรีสุโร. (2556). ศิลปะอีสานกับกระแสการเปลี่ยนแปลงทางสังคมวัฒนธรรม.  
 อุบลราชธานี: อุบลกิจ  ออฟเซทการพิมพ์.  

วิราณี แว่นทอง. (2551). การรำในพิธีทำศพแบบนกหัสดีลิงค์ในอุบลราชธานี. ศิลปศาสตร 
 มหาบัณฑิต สาขาวิชานาฎยศิลป์ไทย. ศิลปกรรมศาสตร์: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ส.พลายน้อย. (2552). สัตว์หิมพานต์. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์พิมพ์คำ. 
ธีรภาพ โลหิตกุล. (2556). มนตราอาเซียน เปิดประตูใจสู่การเรยีนรู้วิถีวัฒนธรรมเพื่อนบ้านจาก 

 ประสบการณ์สองทศวรรษสัญจร. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มติชน.  
ชัยภัทร ปทุมทา; พระครูพิพัฒน์สุตคุณ; พระปลัดทัศนพล เขมจาโร; กวีภัทร ฉาวชาวนา;  

นพวรรณ์ ไชยชนะ. (2554). สัตว์สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา : การสังเคราะห์
คติธรรมและความเชื่อสู่การสร้างสรรค์พุทธศิลปกรรมของวัดในจังหวัดพิจิตร. 
สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ศาสนาพราหมณ-์ฮินดู–กระทรวงวัฒนธรรม. (2554). กรมการศาสนา และอนุกรรมการ 
ส่งเสริมกิจการศาสน และศาสนิกสัมพันธ์ คณะกรรมาธิการ การศาสนา คุณธรรม 
จริยธรรม ศิลปะและวัฒนธรรม วุฒิสภา. วิถีชีวิต 5 ศาสนิกในประเทศไทย. 
กรุงเทพมหานคร : บริษัท รำไทยเพรส จำกัด. พิมพ์ครั้งที่ 5,. 

Eiseman, Fred B. (1989). Bali: Sekala & Niskala Volume I: Essays on Religion,  
 Ritual, and Art. Singapore: Periplus Editions.  

Drs. I Nyoman Singgin Wikarman. (2002). NGABEN (upacara dari tingkat  
sederhana sampai utama) NGABEN (พิ ธี จ ากระดั บ ง่าย ไป ระดับหลั ก ) , 
Penerbit Paramita Surabaya. 

 

 

 



การศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์กับ
การเผยแผค่ริสต์ศาสนาของบาทหลวงเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต 

ในจังหวดัหนองบัวลำภู 
A Comparative Study Of Buddhist Propagation Of Buddhist 

Monks And Christian Propagation Of Priests to Develop The 

Quality Of Life in Nong Bua Lamphu Province 
 

1พระครูโกวิทสุตาภรณ์  
Phrakru Kowitsutaporn 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail:  Kowitsutaporn 2515@gmail.com 
2ผศ.ดร.แสวง นิลนามะ 

Asst. Prof. Dr. Sawaeng Nilnama  

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

1Corresponding author E-mail:  sawaeng.nil@mcu.ac.th 

 

 
Received: October 27, 2022; Revised: December 9, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษารูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ
พระสงฆ์ในจังหวัดหนองบัวลำภู 2) เพ่ือศึกษารูปแบบการเผยแผ่คริสต์ศาสนาของบาทหลวงใน
จังหวัดหนองบัวลำภู และ 3) เพ่ือเปรียบเทียบรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์
กับการเผยแผ่คริสต์ศาสนาของบาทหลวงเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตในจังหวัดหนองบัวลำภู  

งานวิจัยนี้ เป็นการศึกษาเชิงคุณภาพ โดยศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากคัมภีร์ทาง
ศาสนา งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และสัมภาษณก์ลุ่มเป้าหมาย ผลการศึกษาพบว่า  

ศูนย์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาประจำจังหวัดหนองบัวลำภู ได้กำหนดหลักการใน
การเผยแผ่พระพุทธศาสนา เพ่ือที่จะส่งเสริมการเผยแผ่พระพุทธศาสนา พัฒนาบุคลากรผู้เผย
แผ่เพ่ือนำหลักธรรมสู่สังคมและประชาชนอย่างมีคุณภาพ และปฏิบัติตามวิธีการเผยแผ่

mailto:Kowitsutaporn%202515@gmail.com
mailto:sawaeng.nil@mcu.ac.th


59 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์นักเผยแผ่ในจังหวัดหนองบัวลำภู มีอยู่ 2 หลักใหญ่ ๆ คือ เผยแผ่
ประจำที่ และเผยแผ่เคลื่อนที่  

ศาสนาจักรมุ่งส่งเสริมศักดิ์ศรีมนุษย์ผู้มีภาพลักษณ์ของพระเจ้าและได้รับการไถ่กู้ 
โดยเน้นการสร้างเสริมสถาบันครอบครัวและชุนชนท้องถิ่นให้เข้มแข็ง ให้ความสำคัญกับฆราวาส
ในการช่วยเหลือเกื้อกูลกันอย่างแท้จริง ดำเนินชีวิตด้วยคุณค่าที่ดีงาม และด้วยกระแสคุณค่า
ทางวัฒนธรรมที่นำไปสู่ความรักตามจิตตารมณ์ของพระเยซูคริสต์เจ้า จะต้องสอดคล้องสัมพันธ์
กับการแพร่ธรรมและการอภิบาลอย่างมีดุลยภาพ ครอบคลุมทุกมิติชีวิตอย่างผสมกลมกลืนกัน 
ทั้ งฝ่ายจิตวิญญาณและฝ่ายโลก ทั้ งด้านคุณค่าทางศาสนา ศีลธรรม สังคมวัฒนธรรม 
สิ่งแวดล้อมและการเมือง 

พระสงฆ์และบาทหลวงในจังหวัดหนองบัวลำภู ได้ใช้หลักศาสนาในการพัฒนา
คุณภาพชีวิต 3 ด้าน คือ 1) สร้างเครือข่ายศาสนิกสัมพันธ์ 2) ส่งเสริมทางด้านจิตใจ เป็นหลัก
สำคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิต 3) รักษาวัฒนธรรมอันดี  
คำสำคัญ: การเผยแผ่, พระพุทธศาสนา, คริสต์ศาสนา, พระสงฆ,์ บาทหลวง 
 
 
Abstract  

This article aimed to study 1) to study of Buddhist propagation for 

Buddhist monks in Nong Bua Lamphu Province, 2) to study of Christian 

propagation for  Priests in Nong Bua Lamphu Province, and 3) to compare of 

Buddhist propagation for Buddhist monks and Christian priests to develop the 

quality of life in Nong Bua Lamphu Province. This research is a qualitative study 

by studying and collecting the database from religious scriptures related to 

research academic papers and interview target audiences. The research results 

were found as follows. 

Provincial Buddhist Propagation Center in Nong Bua Lamphu 

province has established principles for propagating of Buddhism in order to 

promote the propagation of Buddhism to developed missionary personnel to 

bring moral principles to societies and people with the quality and follow the 

method of propagating Buddhism by Buddhist monks and Christian missionaries 

in Nong Bua Lamphu Province. There are 2 main principles:1) Stationary 

missions and 2) Mobile missions. 

The Church strives to promote the dignity of a man who has image of 

God and is redeemed. By supporting on strengthening families’ institutes and 

local communities, and also focus on the laymen to truly help each other. Living 

life with good values and with the flow of cultural worth that leads to the love of 

the Lord Jesus Christ. It must be consistent with the balanced preaching and 



60  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

governance. Covering all dimensions of life harmoniously both spiritual and 

secular in terms of religious, moral, social, cultural, environmental, and political 

values. 

Monks and Priests in Nong Bua Lamphu Province have used religious 

principles to improve the quality of life in 3 areas: 1) to generate the network of 

religious relation, 2) to promote psychological aspect, it is a main principle for 

improving the quality of life, 3) to preserve a worthy culture. 

Key words: Propagation, Buddhism, Christianity, Monks, Priest  

 

 

 

บทนำ  

พระพุทธศาสนาได้เริ่มเผยแผ่เป็นครั้งแรกหลังจากที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้ แล้วเสด็จไป
แสดงธรรมโปรดแก่ปัญจวัคคีย์ที่ป่าอิสิปตนะมฤคทายวัน และยสกุลบุตรพร้อมสหาย 54 คน 
ทรงให้การอุปสมบทแก่ท่านเหล่านั้นให้เป็นพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนา รวมเป็น 60 รูป เมื่อ
ออกพรรษาแล้ว พระองค์เล็งเห็นว่าสมควรที่จะส่งพระสาวกออกไปเผยแผ่คำสอนของพระองค์ 
จึงส่งไปพร้อมพุทธโอวาทหรือแนวทางในการเผยแผ่ไว้ว่า “ภิกษุท้ังหลาย เราพ้นแล้วจากบ่วงทั้ง
ปวง ทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่เป็นของมนุษย์ ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป เพื่อประโยชน์สุข
แก่ชนเป็นอันมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและ
มนุษย์ อย่าไปโดยทางเดียวกันสองรูป จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามใน
ท่ามกลาง และมีความงามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์ พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะบริสุทธิ์
บริบูรณ์ครบถ้วน สัตว์ทั้งหลายมีธุลีในตาน้อย มีอยู่ ย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้ฟังธรรม จักมีผู้รู้ธรรม 
ภิกษุทั้งหลาย แม้เราก็จะไปยังตำบลอุรุเวลาเสนานิคม เพ่ือแสดงธรรม” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย, (2539), เล่ม 4 ข้อ 32 หน้า 40, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสมัยพุทธกาลนั้น ได้กระทำกันหลายรูปแบบ เช่น การ
แสดงธรรม การสนทนาธรรม การแนะนำสั่งสอน การปฏิบัติตนให้เป็นที่น่าเลื่อมใส และการ
ตอบปัญหาข้อข้องใจสงสัย  (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 4 ข้อ 20 หน้า 27, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) เป็นต้น โดยที่พระพุทธเจ้าได้ทรงประทานหลักการ
และเทคนิคในการเผยแผ่ให้พระสาวกยึดถือปฏิบัติเป็นหลักในการแสดงธรรม ให้เป็นผู้มี
คุณธรรม มีเหตุผลสัมพันธ์ต่อเนื่องกันไปโดยลำดับ ชี้แจงให้เข้าใจชัดเจนในแต่ละประเด็นแสดง
ธรรมด้วยจิตเมตตา โดยมุ่งให้เป็นประโยชน์แก่ผู้ฟัง ไม่แสดงธรรมเพราะเห็นแก่ลาภสักการะ  
ไม่แสดงธรรมยกตนข่มท่านและไม่เสียดสีข่มขู่ผู้อ่ืน (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 22 
ข้อ 159 หน้า 293, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) จากนั้นมา พระพุทธศาสนาก็ได้



61 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เจริญรุ่งเรืองแพร่หลายเรื่อยมา ในสมัยของพระเจ้าอโศกมหาราช พระโมคคัลลีบุตรติสสะเถระ 
ครั้นทำสังคายนาครั้งที่ 3 แล้ว จึงได้ส่งพระเถระผู้มีความรู้ความสามารถเหล่านั้นไปประกาศ
พระพุทธศาสนายังประเทศต่าง ๆ (พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ, 2557) รวม 9 สายด้วยกัน 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2552) 

ในส่วนของศาสนาคริสต์นั้น การเผยแผ่คือประกาศข่าวดีของพระเจ้า (พระคัมภีร์
คาทอลิก ฉบับสมบูรณ์ (Thai Catholic Bible Complete Version) ภาคพันธสัญญาเดิมและ
ภาคพันธสัญญาใหม่, (2014), ฉบับที่ 4 หน้า 17, คณะกรรมการคาทอลิกเพ่ือคริสตธรรมแผนก
พระคัมภีร์) เมื่อครั้งที่พระเยซูคริสต์ได้รวบรวมอัครสาวกได้ 12 คน  และผู้มาเฝ้าชุมนุมจำนวน
มาก บทเทศน์บนภูเขา เป็นจิตตารมณ์ใหม่ของพระอาณาจักรของพระเจ้า มัทธิวรวบรวมพระ
วาจาที่พระเยซูเจ้าตรัสไว้ในโอกาสต่าง ๆ เข้าด้วยกัน เพื่อสร้างภาพรวมที่สมบูรณ์ กล่าวถึงเรื่อง
สำคัญ 5 เรื่อง 1) จิตตารมณ์ซึ่งบุตรแห่งพระอาณาจักรควรจะมีในการดำเนินชีวิต 2) วิธีการ
ปฏิบัติตามกฎหมายและธรรมเนียมยิวให้สมบูรณ์ขึ้น 3) การตัดใจจากทรัพย์สมบัติ 4) ท่าทีต่อ
เพ่ือนมนุษย์ 5) การเข้าในพระอาณาจักรเรียกร้องให้ตัดสินใจอย่างมั่นคงแน่วแน่ และพระองค์
ยังทรงกำชับอัครสาวกถึงการออกเผยแผ่โดยใช้ขันติธรรมและเมตตาธรรมว่า “ท่านทั้งหลาย จง
ไปสั่งสอนนานาชาติให้มาเป็นศิษย์ของเรา ทำพิธีล้างบาปให้เขา เดชะพระนามพระบิดา พระ
บุตร และพระจิต จงสอนเขาให้ปฏิบัติตามคำสั่งทุกข้อที่เราให้แก่ท่าน แล้วจงทราบเถิดว่า เรา
จะอยู่กับท่านทุกวันตลอดไปตราบจนสิ้นพิภพ” (พระคัมภีร์คาทอลิก ฉบับสมบูรณ์ (Thai 
Catholic Bible Complete Version) ภาคพันธสัญญาเดิมและภาคพันธสัญญาใหม่, (2014), 
ฉบับที่ 28 หน้า 19-20, คณะกรรมการคาทอลิกเพ่ือคริสตธรรมแผนกพระคัมภีร์) และยังตรัส
อีกว่า “ท่านทั้งหลายได้รับเปล่า ๆ จงให้เปล่า ๆ อย่าคิดหาทองคำ หรือเงิน หรือทองเหลืองไว้
ในไถ้ของท่าน หรือย่ามใช้ตามทาง หรือเสื้อสองตัว หรือรองเท้า หรือไม้เท้า” (พระคัมภีร์
คาทอลิก ฉบับสมบูรณ์ (Thai Catholic Bible Complete Version) ภาคพันธสัญญาเดิมและ
ภาคพันธสัญญาใหม่, (2014), ฉบับที่ 10 หน้า 8-10, คณะกรรมการคาทอลิกเพ่ือคริสตธรรม
แผนกพระคัมภีร์) 

การแพร่ธรรมในพันธ์สัญญาเดิมได้มาบรรจบกันในองค์พระเยซูเจ้าแห่งนาซาแรธ 
และผลงานของพระองค์เรื่องการจำแลงพระกายของพระองค์บนภูเขาทาบอร์เน้นให้เห็นว่า
พระองค์เป็นจุดศูนย์รวมของการแพร่ธรรม (พระคัมภีรค์าทอลิก ฉบับสมบูรณ์ (Thai Catholic 
Bible Complete Version) ภาคพันธสัญญาเดิมและภาคพันธสัญญาใหม่, (2014), ฉบับที่ 9 
หน้า 2-13, คณะกรรมการคาทอลิกเพ่ือคริสตธรรมแผนกพระคัมภีร์) โดยในเรื่องราวจากพระวร
สาร ได้เอ่ยชื่อของโมเสสและเอลียาห์พร้อมกับพระเยซูเจ้า แต่ว่าการประกาศว่าพระองค์อยู่
ท่ามกลางสานุศิษย์ทั้งสามคือ เปโตรยากอบและยอห์นนั้นเป็นผู้ยิ่งใหญ่กว่าโมเสสและเอลียาห์



62  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เสียอีก เรื่องราวนั้นประกาศว่า พระเยซูเจ้าไม่เป็นเพียงทำให้พระธรรมเก่ านั้นสำเร็จไปใน
พระองค์ แต่พระองค์กำลังประกาศว่า พระเป็นเจ้านั้นเกี่ยวข้องกับโลกทั้งหมด คำสัญญาต่าง ๆ 
ซึ่งพระองค์ทำให้สำเร็จในตัวของพระองค์และผลงานต่าง ๆ นั้นสมบูรณ์ขึ้นและเป็นการเริ่มต้น
ของพันธ์สัญญาเก่าอย่างที่ Hendrikus Berkhof กล่าวไว้ว่า    “พระเยซูคริสตเจ้าคือ ก้าวต่อไป
ที่พระเป็นเจ้าจะดำเนินไปตามทางนั้นที่พระองค์ได้เดินมาพร้อมกับชาวอิสราเอล” เมื่อเริ่มต้น
ออกเทศนาสั่งสอนพระเยซูเจ้าได้เสด็จมายังเมืองนาซาแร็ธ ซึ่งเป็นบ้านเกิดเมืองนอนของ
พระองค์ พระองค์เสด็จไปยังศาลาธรรมเพ่ือนมัสการพระเป็นเจ้าในวันสับบาโต พระองค์ได้อ่าน
พระคัมภีร์จากประกาศกอิสยาห์ บทที่ 16 จบลงและได้ม้วนพระคัมภีร์ต่อจากนั้นพระองค์ได้
อ่านให้ข้อคิดที่มีความหวังแก่หลายๆ คน แต่ในเวลาเดียวกันก็กระทบจิตใจของคนที่ต่อต้าน
พระองค์ พระองค์ได้ตรัสว่า “ในวันนี้สิ่งที่ท่านได้ยินจากพระคัมภีร์ก็สำเร็จลง” (พระคัมภีร์
คาทอลิก ฉบับสมบูรณ์ (Thai Catholic Bible Complete Version) ภาคพันธสัญญาเดิมและ
ภาคพันธสัญญาใหม่, (2014), ฉบับที่ 4 หน้า 21, คณะกรรมการคาทอลิกเพ่ือคริสตธรรมแผนก
พระคัมภีร์) 

จังหวัดหนองบัวลำภูนั้น เป็นจังหวัดในภาคตะวันออกเฉียงเหนือตอนบนของ
ประเทศไทย ตั้งอยู่ในแอ่งสกลนครและอยู่ในกลุ่มจังหวัดภาคตะวันออกเฉียงเหนือตอนบน เป็น
หนึ่งในสามจังหวัดที่ได้รับการจัดต้ังขึ้นเมื่อ พ.ศ. 2536 พร้อมกับจังหวัดอำนาจเจริญและจังหวัด
สระแก้ว มีวัดอยู่ 417แห่ง โบสถ์คริสต์ 10 แห่ง มัสยิด 2 แห่ง มีขนบธรรมเนียมความเป็นอยู่
อย่างชาวอีสานทั่ว ๆ ไป แบบเรียบง่าย ส่วนมากนับถือศาสนาพุทธ ร้อยละ 99.88 นับถือ
ศ า ส น า ค ริ ส ต์  ร้ อ ย ล ะ  0 . 0 9  แ ล ะ นั บ ถื อ ศ า ส น า อิ ส ล า ม ร้ อ ย ล ะ
0.03(http://www.nongbualamphu.go.th/NEXT/attachments/ article/ 135/004) อัน
ที่จริงแล้วพระสงฆ์และบาทหลวงในเขตจังหวัดหนองบัวลำภู ส่วนหนึ่งมุ่งเผยแผ่หลักจริยธรรม
ทางศาสนาเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตของบุคคลร่วมกัน บางส่วนก็ดำเนินการเผยแผ่ตามหลักการ
ทางศาสนาของตนโดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือการเผยแผ่หลักธรรมทางศาสนา และพัฒนาชีวิตของศา
สนิกเหมือนกัน แต่ด้วยสถานการณ์ในยุคปัจจุบันที่มีโรคระบาดรุนแรง ทำให้องค์กรทางศาสนา
ถูกจับตามองว่าจะเข้ามามีส่วนช่วยแก้ไขปัญหาหรืออยู่ร่วมกับปัญหาในสถานการณ์ดังกล่าว
อย่างไร 

จากการศึกษาเอกสารเบื้องต้นเกี่ยวกับเผยแผ่พระพุทธศาสนากับคริสต์ศาสนา จะ
เห็นภาพของศาสนาที่มีส่วนสำคัญในการแก้ปัญหาชีวิตของบุคคลทางด้านจิตใจ ซึ่งอาศัยผู้มีพลัง
อำนาจให้คนเชื่อได้อย่างจริงใจเช่นพระพุทธเจ้า พระเยซูคริสต์ ทำให้ศาสนามีการสืบต่อและ
พัฒนาการเรื่อยมาด้วยนักเผยแผ่แต่ละยุคแต่ละสมัยจวบจนถึงปัจจุบัน ดังนั้น ผู้วิจัยจึงสนใจที่
จะศึกษาผลสัมฤทธิ์ของการเผยแผ่พุทธศาสนากับคริสต์ศาสนาในจังหวัดหนองบัวลำภู ว่ามี

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%AB%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%A0%E0%B8%B2%E0%B8%84%E0%B8%95%E0%B8%B0%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%99%E0%B8%AD%E0%B8%AD%E0%B8%81%E0%B9%80%E0%B8%89%E0%B8%B5%E0%B8%A2%E0%B8%87%E0%B9%80%E0%B8%AB%E0%B8%99%E0%B8%B7%E0%B8%AD
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%9B%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%80%E0%B8%97%E0%B8%A8%E0%B9%84%E0%B8%97%E0%B8%A2
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B9%81%E0%B8%AD%E0%B9%88%E0%B8%87%E0%B8%AA%E0%B8%81%E0%B8%A5%E0%B8%99%E0%B8%84%E0%B8%A3
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%81%E0%B8%A5%E0%B8%B8%E0%B9%88%E0%B8%A1%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%AB%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%AB%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94%E0%B8%AD%E0%B8%B3%E0%B8%99%E0%B8%B2%E0%B8%88%E0%B9%80%E0%B8%88%E0%B8%A3%E0%B8%B4%E0%B8%8D
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%AB%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94%E0%B8%AA%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%81%E0%B8%81%E0%B9%89%E0%B8%A7
https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%88%E0%B8%B1%E0%B8%87%E0%B8%AB%E0%B8%A7%E0%B8%B1%E0%B8%94%E0%B8%AA%E0%B8%A3%E0%B8%B0%E0%B9%81%E0%B8%81%E0%B9%89%E0%B8%A7
http://www.nongbualamphu.go.th/NEXT/attachments/%20article/%20135/004


63 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

รูปแบบวิธีการอย่างไร มีจดุแข็ง จุดอ่อนปัญหาอุปสรรค และโอกาสในการเผยแผ่เหมือนกันหรือ
ต่างกันอย่างไร รวมถึงมีแนวโน้มต่อผลสัมฤทธิ์ของการเผยแผ่ตามหลักการ อุดมการณ์ และ
วิธีการของการเผยแผ่ศาสนาเพ่ือพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมต่อสังคมในปัจจุบันมากน้อยเพียงไร 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ื อ ศึกษารูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์ ในจั งหวัด
หนองบัวลำภู 

2. เพ่ือศึกษารูปแบบการเผยแผ่คริสต์ศาสนาของบาทหลวงในจังหวัดหนองบัวลำภู 
3. เพ่ือเปรียบเทียบรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์กับการเผยแผ่

คริสต์ศาสนาของบาทหลวงเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตในจังหวัดหนองบัวลำภู 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธีการ

ดำเนินการ ดังนี้ 
1) การศึกษาในเชิงเอกสาร เช่น พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา คัมภีร์ปกรณ์วิเสส 

และคัมภีร์ไบเบิลของคริสต์ศาสนา รายงานการวิจัย วิทยานิพนธ์ เอกสารประเภทตำรา 
บทความวิชาการทั้งภาษาไทยและต่างประเทศ ตลอดถึงจากสื่ออินเทอร์เน็ต มุ่งหาคำตอบ
เกี่ยวกับข้อเท็จจริงของสภาพที่เป็นอยู่ในปัจจุบันเกี่ยวกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ
พระสงฆ์กับการเผยแผ่คริสต์ศาสนาของบาทหลวงเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตในจังหวัด
หนองบัวลำภู 

2 ) ก ารศึ กษ า ใน ภ าคสน าม  (Field Study) เพ่ื อท ราบ ถึ งก าร เผ ยแผ่
พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์กับการเผยแผ่คริสต์ศาสนาของบาทหลวงเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต
ในจังหวัดหนองบัวลำภูในประเด็นหลักการ อุดมการณ์ และวิธีการของการเผยแผ่ศาสนาเพ่ือ
พัฒนาคุณภาพชีวิตของบุคคคลในสังคมปัจจุบัน โดยมีข้ันตอนการศึกษาค้นคว้า ดังนี้ 

(1)  ทำการศึกษาและคัดเลือกประชากรกลุ่มเป้าหมาย โดยการกำหนด
คุณสมบัติกลุ่มผู้นำทางศาสนา ผู้นำชุมชน นักวิชาการ ข้าราชการที่ทำงานเกี่ยวข้องกับชุมชน 
และประชากรกลุ่มเป้าหมายที่เป็นชาวพุทธและชาวครสิต์ที่อาศัยอยู่ในจังหวัดหนองบัวลำภู โดย
การสุ่มแบบเจาะจง (Purposive Sampling) ตามความสำคัญของเรื่อง คือ รูปแบบการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์กับรูปแบบการเผยแผ่คริสต์ศาสนาของบาทหลวงเพ่ือพัฒนา
คุณภาพชีวิตในจังหวัดหนองบัวลำภู 

 



64  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

(2) ศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์ประชากรกลุ่มเป้าหมาย  
(3) ดำเนินการศึกษาประเด็นหลักการ อุดมการณ์ และวิธีการของการเผยแผ่

ศาสนาเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตของบุคคคลในสังคมปัจจุบัน โดยเน้นกระบวนการมีส่วนร่วมของ
ผู้ที่เกี่ยวข้องในการดำเนินการศึกษาวิจัย 

(4) สรุปและนำเสนอผลการศึกษาที่ได้ทั้งจากการศึกษาในเชิงเอกสารและ
ภาคสนาม โดยนำมาวิเคราะห์ตามประเด็นที่สำคัญ คือหลักการ อุดมการณ์ และวิธีการของการ
เผยแผ่ศาสนาเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตของบุคคคลในสังคมปัจจุบัน ทั้งนี้ เน้นการนำผลการ
ศึกษาวิจัยมาเผยแพร่ให้แก่ผู้นำทางศาสนาได้แก่คณะสงฆ์ บาทหลวง จังหวัดหนองบัวลำภู และ
ผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องโดยเฉพาะวัฒนธรรมจังหวัดหนองบวัลำภูได้รับทราบ 

(5) วิเคราะห์รูปแบบและแนวทางการในการนำหลักการเผยแผ่ศาสนามา
ประยุกต์ใช้ในสังคม 

(6) สรุปผลการศึกษาวิจัย และข้อเสนอแนะ 
3) ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant) มีคุณสมบัติดังนี้ 

1) กลุ่มผู้นำทางศาสนา ผู้นำชุมชน นักวิชาการ ข้าราชการที่ทำงานเกี่ยวข้อง
กับชุมชน และประชาชนกลุ่มเป้าหมายที่เป็นชาวพุทธและชาวคริสต์ที่อาศัยอยู่ในจังหวัด
หนองบัวลำภู จำนวน 40 รปู/คน  

2) เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษามีการจัดสัมมนากลุ่มย่อย และการลงพ้ืนที่
สัมภาษณก์ลุ่มเป้าหมาย โดยมีกระบวนการดังนี้ 

2.1) ผู้วิจัยและอาจารย์ที่ปรึกษาร่วมออกแบบสัมภาษณ์และกิจกรรมที่
สอดคล้องกับงานวิจัย 

2.2) ส่งแบบสัมภาษณ์ให้ผู้ทรงคุณวุฒิจำนวน 3 ท่าน ตรวจสอบความ
เทีย่งตรง แล้วนำมาแก้ไข 

2.3) นำแบบสัมภาษณ์ที่แก้ไขแล้ว ลงพื้นที่สัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย  
2.4) จัดกิจกรรมเสวนากลุ่มย่อยระหว่างคณะสงฆ์ คณะบาทหลวง 

วัฒนธรรมจังหวัด ข้าราชการ ประชาชนชาวอำเภอโนนสัง ในพ้ืนที่อำเภอโนนสัง จังหวัด
หนองบัวลำภู 

4) การเก็บรวบรวมข้อมูล นำข้อมูลที่ได้ทั้งจากเอกสารและการลงพ้ืนที่วิจัย แยก
ประเดน็คำถาม คำตอบให้เป็นหมวดหมู่ 

5) การวิเคราะหข์้อมลู นำข้อมูลที่ได้มาแปรผล เขียนรายงานการวิจยั 
6) การนำเสนอผลการศึกษาวิจัย  

 



65 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ผลการศึกษา 
วัตถุประสงค์ที่ 1 ผลการวิจัยพบว่า การเผยแผ่นั้นเป็นการเปิดเผยพระสัทธรรมให้

ปรากฏแก่ชาวโลก  เป็นการชี้แนะแนวทางปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงความหลุดพ้น  เป็นการช่วยเหลือ
เพ่ือมนุษย์โดยไม่เลือกชั้นวรรณะ เป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 
เป็นการรักษาและสืบต่ออายุพระพุทธศาสนา ดังพุทธพจน์ที่ตรัสแก่พระอรหันตสาวกในการ
ประกาศพระศาสนาว่า “ภิกษุทั้งหลาย เราพ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวง ทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่เป็น
ของมนุษย์ ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอจงจาริกไป เพ่ือประโยชน์สุขแก่ชนจำนวนมาก เพ่ือ
อนุเคราะห์ชาวโลก เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ อย่าไปโดยทาง
เดียวกันสองรูป จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง มีความงามใน
ที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์ พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน สัตว์
ทั้งหลายที่มีธุลีน้อย มีอยู่ ย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้ฟังธรรม จะมีผู้รู้ธรรม” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, 
(2539), เล่ม 4 ข้อ 32 หนา้ 40, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย)  

ต่อจากนั้น พระพุทธเจ้าทรงแสดงหลักการสำคัญ  ซึ่งเกื้อกูลต่อการเผยแผ่
พระพุทธ-ศาสนาอีกครั้งหนึ่ง ในวันมาฆบูชา โดยทรงแสดง “โอวาทปาติโมกข์” คือ หลักคำสอน
สำคัญของพระพุทธศาสนาหรือคำสอนอันเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา สามารถแบ่งออกเป็น 
3 ประการ คือ หลักการ อุดมการณ์ และ วิธีการ 

1. หลักการ 3 หลักการของการเผยแผ่ที่สำคัญ 3 ประการ คือ การไม่ทำบาป
ทั้งปวง การทำกุศลให้ถึงพร้อม การทำจิตของตนให้ผ่องแผ้ว (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), 
เล่ม 10 ข้อ 90 หน้า 50, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) พระพุทธพจน์นี้กล่าวถึง
หลักการอันเป็นหัวใจสำคัญเพ่ือเข้าถึงจุดมุ่งหมายของพระพุทธศาสนาแก่พุทธบริษัททั้งปวง  

2. อุดมการณ์ 4 ประการ ได้แก่ ความอดทน นิพพาน ไม่ทำร้ายผู้ อ่ืน ไม่ผู้
เบียดเบียนผู้อ่ืน (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 10 ข้อ 90 หน้า 50-51, มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) การเผยแผ่อย่างมีอุดมการณ์ ถือเป็นหัวใจสำคัญที่พระสาวก
จะต้องปฏิบัติตาม  

3. วิธีการ 6 ได้แก่ การไม่กล่าวร้ายผู้อ่ืน การไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน ความสำรวมใน
ปาติโมกข ์ความเป็นผู้รู้จักประมาณในอาหาร การอยู่ในเสนาสนะท่ีสงัด การประกอบความเพียร
ในอธิจิต (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 10 ข้อ 90 หน้า 51, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย) ในการที่จะทำให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนานั้นต้องฝึกอบรมตนแบบต่อเนื่อง 
ให้เกิดมรรคสามัคคี พัฒนากาย วาจา ใจ ให้พูดดี ทำดี คิดดี ไม่ตกอยู่ในอำนาจแห่งกิเลส คือ 
โลภะ โทสะ โมหะ เป็นต้น (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2531) 



66  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

จากการเปลี่ยนแปลงของสังคมไทย สังคมโลก คณะสงฆ์โดยมหาเถรสมาคม จึงได้
ออกระเบียบมหาเถรสมาคม ว่าด้วยการเผยแผ่พระพุทธศาสนา พ.ศ. 2550 เพ่ือให้การเผยแผ่
พระพุทธศาสนามียุทธศาสตร์สอดคล้องกับสภาพสังคมปัจจุบัน โดยกำหนดให้มีการจัดตั้งศูนย์
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาแห่งชาติและศูนย์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาประจำจังหวัดทุก
จังหวัด รวมทั้งการก่อตั้งศูนย์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาประจำจังหวัดหนองบัวลำภูโดยมีคณะ
กรรมการฯ ทั้งระดับชาติและระดับจังหวัด เพ่ือทำหน้าที่กำหนดนโยบาย/แผนงาน ส่งเสริม 
กำกับดูแลงานด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้มีประสิทธิภาพ โดยให้มีคณะกรรมการ ฯ ทั้งที่
เป็นพระภิกษุและคฤหัสถ์ 

ศูนย์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาประจำจังหวัดหนองบัวลำภู ได้ถูกกำหนดขึ้นตาม
ระเบียบมหาเถรสมาคม พ.ศ. 2501 (สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ, 2551) ว่าด้วยการเผย
แผ่พระพุทธศาสนา เมื่อปี พ.ศ. 2552 ให้มีคณะกรรมการการเผยแผ่พระพุทธศาสนาประจำ
จังหวัด ลงนามแต่งตั้งโดยสมเด็จพระพุฒาจารย์ประธานคณะผู้ปฏิบัติหน้าทีส่มเด็จพระสังฆราช 
ประธานกรรมการมหาเถรสมาคม พระสงฆ์ที่เผยแผ่ในจังหวัดหนองบัวลำภู ได้เสนอรูปแบบของ
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาไว้ในลักษณะของการพัฒนาบุคลิกเชิงปัจเจกและสังคม ดังนี้ 

1) บทบาทของพระสงฆ์ต่อการเผยแผ่เชิงปัจเจก พระสงฆ์ที่ใช้การเผยแผ่ไปถึง
ปัจเจกบุคคลนั้นจะต้องมีการเข้าใจการเผยแผ่ว่าเป็นไปตามวัตถุประสงค์ของการดำเนินชีวิต คือ 

ก. การเผยแผ่เพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต เป็นการเสนอให้เห็นถึงลักษณะพิเศษ
ของพระพุทธศาสนาคือให้ผลแก่ผู้ปฏิบัติโดยไม่จำกัดกาลเวลา ไม่ขึ้นกับกาลเวลา ให้ผลทุกเมื่อ
ลงมือปฏิบัติ ความจริง ความแท้ของพระธรรมไม่กำหนดอายุกาลเวลา แต่ความจริงแท้ขึ้นอยู่กับ
ผู้ลงปฏิบัติจึงจะเห็นผล หลักสำคญัของการพัฒนาตนคือปริยัติ ศึกษาให้รู้ชัดและรู้จริง ปฏิบัติจึง
จะถูกต้องตรงตามองค์ความรู้ และปฏิเวธคือกระทำได้อย่างรู้จริงรู้ชัดและถูกต้อง ซึ่งสรุป
โดยง่ายคือหลักการ วิธีการ อุดมการณ์ในโอวาทปาติโมกข์ แต่สิ่งสำคัญคือ พุทธบริษัท อย่าง
อุบาสก อุบาสิกา การรู้ชัดแตกฉานลงมือปฏิบัติได้ถูกต้องแต่การจะรู้ชัดเจนถูกต้องในฝ่าย
ฆราวาสนี้จะต้องได้รับการถ่ายทอดเผยแผ่จากฝ่ายบรรพชิตเพราะฝ่ายฆราวาสใช้เวลาในชีวิต
ส่วนใหญ่นั้นไปกับการดำเนินการหาเลี้ยงชีพและยังมีส่วนช่วยส่งเสริมพัฒนาคุณภาพชีวิตทั้งของ
ตนเองและสังคมได้ดีขึ้นทั้งหลักการพื้นฐานของการอยู่ร่วมในสังคมและคุณธรรมทางศาสนา  

ข. การเผยแผ่เพ่ือเป็นที่พ่ึงทางจิตใจ ในตัวของมนุษย์ทุกคนต้องมีที่พ่ึงทาง
จิตใจ องค์ประกอบของศาสนาพุทธมีหลักสำคัญ คือ รัตนะ 3 คือ พระพุทธ  พระธรรม และ
พระสงฆ์ ส่วน ศาสนิกนั้นจัดอยู่ในพุทธบริษัท 4 ในพุทธบริษัท 4 นี้ก็มีหน้าที่ประจำของตนเอง 
เช่น ภิกษุ-สามเณร ก็มีหน้าที่ศึกษาและเผยแผ่ การเผยแผ่ธรรมและวินัยให้แก่บุคคลทั่วไป 



67 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

2) บทบาทของพระสงฆ์ต่อการเผยแผ่ทางสังคม พระสงฆ์ที่ใช้การเผยแผ่ไปสู่
สังคมนั้นจะต้องมีการเข้าใจการเผยแผ่ว่าเป็นไปตามวัตถุประสงค์ของการความต้องการทาง
สังคม คือ 

ก. สร้างสังคมให้สงบสุข โดยการเสริมสร้างหลักการ คือ การสร้างคนดีแก่
สังคม ถ้าสังคมมีคนดี คือ คนที่คุณธรรมจะส่งเสริมให้สังคมสงบสุข เพราะการอยู่ร่วมกันใน
สังคมย่อมมีคนที่มีชุดความเชื่อแตกต่างกันแต่หลักการที่จะสร้างคนดีแก่สังคม อย่างการคืนคนดี
สู่ชุมชนภายใต้โครงการนำคุกเข้าวัดซ่ึงเริ่มโครงการโดยนำเรือนจำมาอยู่ในวัดเป็นโครงการเพ่ือ
คืนคนดีสู่สังคมเป็นโครงการตัวอย่างของวัดพัชรกิตติยาภาราม  

ข. การสร้างเครือข่าย ความสำคัญของวัด ส่วนราชการ และชุมชนหรือบ้าน 
คือพ้ืนที่ของการประสานงานเจรจาเพ่ือจุดร่วม สงวนข้อแตกต่างเพ่ือให้เข้าใจและอยู่ร่วมกัน
ดังนั้นการพัฒนาจาก “บวร” ไปสู่ “วรบ” ก็เพ่ือส่งเสริมการเผยแผ่ เสริมสร้างการพัฒนาชุมชน 
สร้างการอยู่ร่วมกันระหว่างชุมชนให้ยั่งยืน  

วัตถุประสงค์ที่ 2 ผลการวิจัยพบว่า การเผยแผ่คริสต์ศาสนาในยุคเริ่มแรกนั้นเกิดแต่
ความเชื่อในพระเจ้า จึงได้ออกเผยแผ่จากกลุ่มชนเล็กโดยมิชชันนารี โดยอ้างถึงความเชื่อที่มีต่อ
พระเจ้าดัง ในหนังสือพระคัมภีร์พันธะสัญญาเดิม (คุณพ่อชวลิต กิจเจริญ, ม.ป.ป.) ได้เปิดเผยถึง
แผนการที่พระเป็นเจ้าต้องการช่วยมนุษย์ให้รอดโดยเริ่มตั้งแต่ในหนังสื่อปฐมกาลบทที่ 11 ได้
ชี้ ให้ เห็นว่าพระเป็นเจ้ าได้สร้างมนุษย์มาและพระองค์ได้ดูและมนุษย์ทุกชาติทุกภาษา 
นอกจากนั้นแล้วในหนังสื่อวิวรณ์เป็นพระเจ้าได้เผยแสดงองค์ว่า พระองค์เป็นทั้งอัลฟาและโอ
เมก้า นั้นคือ พระองค์เป็นจุดเริ่มต้นและจุดสุดท้ายของการสร้างมนุษย์พระองค์จะไม่หยุดการ
ทำงานของพระองค์จนกว่า ทุกชาติทุกภาษาและฝูงชนจำนวนมากมายจะได้มารวมกันรอบ ๆ 
พระองค์ (พระคัมภีร์คาทอลิก ฉบับสมบูรณ์ (Thai Catholic Bible Complete Version) ภาค
พันธสัญญาเดิมและภาคพันธสัญญาใหม่, (2014), ฉบับที่ 5 หน้า 9-10, คณะกรรมการคาทอลิก
เพ่ือคริสตธรรมแผนกพระคัมภีร์) และในแผนการช่วยมนุษย์ให้รอดนี้พระองค์ได้ทรงเรียก  อับ
ราฮัมให้ออกจากบ้านเกิดเมืองนอนของตนไปยังดินแดนที่พระองค์จะชี้ให้ และจากอับราฮัมนี้
เอง พระเป็นเจ้าจะทรงสร้างชาวอิสราเอลขึ้น กล่าวคือ ลูกหลานของอับราฮัม จะถูกแยกแยะ
จากนานาชาติ (พระคัมภีร์คาทอลิก ฉบับสมบูรณ์ (Thai Catholic Bible Complete Version) 
ภาคพันธสัญญาเดิมและภาคพันธสัญญาใหม่, (2014), ฉบับที่ 19 หน้า 3, คณะกรรมการ
คาทอลิกเพ่ือคริสตธรรมแผนกพระคัมภีร์) แต่ว่าโดยชนชาติคืออิสราเอลนี้เองพระองค์รวบรวม
ชนชาติต่าง ๆ เข้าด้วยกันและเมื่อไรก็ตามที่อิสราเอลหลงไปว่าตัวเองถูกเลือกสรรมาเพ่ือชนชาติ
ทั้งหลายแล้วพระเป็นเจ้าจะใช้ประกาศก (prophet) ให้มาเตือนพวกเขาให้สำนึกถึงจุดประสงค์
ของพระเป็นเจ้าที่พระองค์คือเป็นพระเจ้าของนานาชาติด้วย ในประเทศไทยคริสต์ศาสนามาเผย



68  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

แผ่ในหลายรูปแบบ เช่นการเข้าหาผู้นำประเทศ การจัดสรรที่ดิน การจัดตั้งสถาบันทาง
การศึกษาและโรงพยาบาล การใช้ภาษาและการปรับตัวเข้ากับวัฒนธรรม การใช้สื่อสารมวลชน 
และการตั้งกิจกรรมสงเคราะห์ต่าง ๆ เป็นต้น (เดือน คำดี, 2529) 

การเผยแผ่ศาสนาในภาคอีสานของบาทหลวง แบ่งได้เป็น 2 ช่วงคือชว่ง พ.ศ.2424-
2442 และช่วง พ.ศ. 2442 - 2496 ในช่วง พ.ศ. 2424-2442 คริสต์ศาสนาได้รับความสนใจมาก 
จากกลุ่มทาส กลุ่มภรรยาน้อยของกรรมการเมือง กลุ่มชาวญวน กลุ่มข่า ผู้เทิง เป็นต้น (พรรณี 
พลไชยขา,  6352 ) ช่วง พ.ศ. 2442-2496 การเผยแพร่ศาสนาต้องประสบปัญหาเนื่องจากขาด
แคลนบุคลากร ทำให้จำนวนคาทอลิกลดลง ทั้งนี้เพราะเกิดสงครามโลกครั้งที่ 1 ในปี พ.ศ. 
2457 บาทหลวง ได้เดินทางกลับประเทศฝรั่งเศส เพ่ือปฏิบัติหน้าที่ในการเป็นทหารดังปรากฏ
ในเอกสารว่า “ในต้นปี พ.ศ. 2457 สงครามระหว่างฝรั่งเศสกับเยอรมันได้ก่อตัวขึ้น คณะ
บาทหลวงถูกเกณฑ์เข้าประจำกองทัพตามเหตุการณ์ ฉะนั้นจึงมีหมู่บ้านคริสตังหลายแห่งถูก
รวมเข้าด้วยกัน เหตุการณ์นี้ยังคงเป็นไปเป็นเวลาหลายสิบปี (พระสังฆราชเกลา ดีอุส บาเย, 

7252 ) อย่างไรก็ตามในช่วง พ.ศ. 2442-2496 มีคริสตชนในอีสานทั้งหมด 22,531 คน อยู่ใน
เขตสกลนครและนครพนม 12,471 คน กระจายอยู่ตามจังหวัดต่างๆ 9,060 คน แสดงว่ามีคริ
สตชนเพ่ิมขึ้น 11,528 คน ชุมชนคาทอลิกเพ่ิมขึ้น 46 หมู่บ้าน ซึ่งนับว่าการขยายงานของ
บาทหลวง ครอบคลุมอีสานทั้งหมด ในปี พ.ศ. 2496 (พรรณี พลไชยขา, 6352 ) 

กลุ่มคริสเตียนหนองบัวลำภูได้รับการสถาปนาเป็น “คริสตจักรหนองบัวลำภู” เมื่อวัน
อาทิตย์ที่ 15 มิถุนายน 1997 (พ.ศ. 2540) สังกัดคริสตจักรภาค 7 แห่งสภาคริสตจักรในประเทศ
ไทย คริสตจักรหนองบัวลำภู ได้รับการดูแลจากคริสตจักรซีโอน และคริสตจักรคลองเตย ในการ
ช่วยเหลือเป็นพี่เลี้ยงในงานพันธกิจต่างๆ เช่น พันธกิจด้านการพัฒนาเด็ก และการประกาศข่าว
ประเสริฐผ่านทางสถานรับเลี ้ยงเด็ก “หนองบัวลำภูคริสเตียน” และ “โรงเรียนอนุบาล
หนองบัวลำภูคริสเตียน” (ซิสเตอร์ไพรวัลย์ มารีย์มงคล, วัดอัครเทวดามีคาแอล หนองบัวลำภู, 
สัมภาษณ์, 3 กุมภาพันธ์ 2565) เพ่ือให้การเผยแผ่คริสต์ศาสนาสามารถดำเนินการได้บรรลุ
เป้าหมายตามวัตถุประสงค์ โดยกำหนดแนวคิดและหลักการคือ คุณลักษณะ 4 ประการของ
คริสตจักร  คือ การเป็นประชากรของพระเจ้า พระกายของพระคริสต์ พระวิหารของพระ
วิญญาณบริสุทธิ์ และครอบครัวของพระเจ้า กล่าวคือ สมาชิกคริสตจักรในจังหวัดหนองบัวลำภู 
ให้พระเยซูคริสต์เป็นสรณะในชีวิต และดำเนินชีวิตโดยพ่ึงพาในพระองค์ มีความสัมพันธ์ที่
ใกล้ชิดกับพระเจ้า ผ่านการนมัสการ การอธิษฐาน และการอ่านพระคัมภีร์ ในเวลาเดียวกัน 
สมาชิกคริสตจักรมีความสนิทสนมกันพอสมควร มีการดูแลเอาใจใส่ซึ่งกันและกัน ช่วยเหลือกัน
และกันในการดำเนินชีวิตและการทำพันธกิจในคริสตจักร คริสตจักรได้ดำเนินพันธกิจหลักของ
คริสตจักรอย่างครบถ้วนทั้ง 5 พันธกิจ คือ (1) พันธกิจการประกาศพระกิตติคุณ (2) พันธกิจการ



69 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

สร้างสาวก (3) พันธกิจการสามัคคีธรรม (4) พันธกิจการนมัสการ และ (5) พันธกิจการรับใช้
ผู้คนในสังคม การตอบแบบสอบถามและการสนทนากลุ่มของประชากรกลุ่มเป้าหมายชี้ให้เห็น
ว่า พันธกิจของคริสตจักรที่ประสบความสำเร็จ คือ พันธกิจการนมัสการ พันธกิจการสร้างสาวก 
และพันธกิจการรับใช้ผู้คนในสังคม  

วัตถุประสงค์ที่  3 ผลการวิจัยพบว่า จากการศึกษาเปรียบเทียบการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์กับการเผยแผ่คริสต์ศาสนาของบาทหลวงในจังหวัดหนองบัวลำภู 
สรุปได้ดังนี้ 

1. เปรียบเทียบหลักการการเผยแผ่ 
หลักการการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ
พระสงฆ ์

ห ลั ก ก ารก าร เผ ยแผ่ ค ริ ส ต์ ศ าส น าขอ ง
บาทหลวง 

มีเป้าประสงค ์ 
1) เพ่ือให้บุคลากรผู้เผยแผ่พระพุทธศาสนา
ได้รับการอุปถัมภ์ และส่งเสริมด้านการเผยแผ่
อย่างมีคุณภาพ  
2) เพ่ือให้บุคลากรผู้เผยแผ่ได้รับการพัฒนา
ศักยภาพและขีดความสามารถในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาด้วยวิธีการที่หลากหลาย  
3 ) เ พ่ื อ ให้ ป ระช าชน ใช้ ห ลั ก พุ ท ธธรรม
เสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรมและพัฒนา
คุณภาพชีวิตนำไปสู่สังคมที่สงบสุข 

คริสตจักรได้ดำเนินพันธกิจหลักของคริสตจักร
อย่างครบถว้นทั้ง 5 พันธกิจ คือ  
1) พันธกิจการประกาศพระกิตติคุณ  
2) พันธกิจการสร้างสาวก  
3) พันธกิจการสามัคคีธรรม  
4) พันธกิจการนมัสการ  
5) พันธกิจการรับใช้ผู้คนในสังคม 

 จากตารางข้างต้น พบว่า พระสงฆ์มีเป้าประสงค์ 1) เพ่ือให้บุคลากรผู้ เผยแผ่
พระพุทธศาสนาได้รับการอุปถัมภ์ และส่งเสริมด้านการเผยแผ่อย่างมีคุณภาพ  2) เพ่ือให้
บุคลากรผู้เผยแผ่ได้รับการพัฒนาศักยภาพและขีดความสามารถในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
ด้วยวิธีการที่หลากหลาย 3) เพ่ือให้ประชาชนใช้หลักพุทธธรรมเสริมสร้างคุณธรรมจริยธรรม
และพัฒนาคุณภาพชีวิตนำไปสู่สังคมที่สงบสุข ส่วนบาทหลวงได้ดำเนินพันธกิจหลักของ
คริสตจักรอย่างครบถ้วนทั้ง 5 พันธกิจ คือ 1) พันธกิจการประกาศพระกิตติคุณ 2) พันธกิจการ
สร้างสาวก 3) พันธกิจการสามัคคีธรรม 4) พันธกิจการนมัสการ 5) พันธกิจการรับใช้ผู้คนใน
สังคม จะเห็นได้ว่า หลักการเผยแผ่ศาสนาของพระสงฆ์กับบาทหลวงในจังหวัดหนองบัวลำภูมี
นัยที่เหมือนกันคือการพัฒนาบุคลากรให้มีคุณภาพเพ่ือการเผยแผ่คำสอนทางศาสนาให้ขยาย



70  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ออกไปสู่ประชาชนอย่างเป็นรูปธรรม ส่วนนัยที่ต่างกัน คือหลักธรรมที่นำไปเผยแผ่นั้นเป็นสิ่ง
เฉพาะตน 

2. เปรียบเทียบอุดมการณก์ารเผยแผ่ 
อุดมการณ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ
พระสงฆ ์

อุดมการณ์ การเผยแผ่ คริสต์ศาสนาของ
บาทหลวง 

ศูนย์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาประจำจังหวัด
หนองบัวลำภู ได้กำหนดอุดมการณ์ในการเผย
แผ่ของศูนย์ไว้  เรียกว่า อุดมการณ์  4 คือ 
พรหมวิหาร 4 
- เมตตา ปรารถนาจะให้เป็นสุข 
- กรุณา สงสารช่วยเหลือให้พ้นทุกข์ 
- มุทิตา พลอยยินดีเมื่อผู้อื่นได้ดี 
- อุเบกขา การวางเฉย ไม่ดีใจ หรือเสียใจ เมื่อ
ต้องวิบัต ิพลัดพราก เจ็บไข้ 
 

อุดมการณ์ของคริสต์ศาสนา คือ อาณาจักร
ของพระเจ้า (Kingdom of God) หมายถึง 
อาณาจักรของพระเป็นเจ้าที่ตั้งอยู่ในจิตใจของ
มนุษย์ หาได้หมายถึงอาณาจักรที่เป็นแผ่นดิน
ในโลกนี้ไม่ โดยอาณาจักรของพระเจ้ามี
ความหมาย 2 ประการ คือ 
1) อาณาจักรของพระเจ้าในโลกนี้ หมายถึง 
อาณาจักรของพระเจ้าที่มนุษย์สามารถเข้าถึง
ได้ในชีวิตนี้  
2) อาณาจักรของพระเจ้าในโลกหน้า หมายถึง 
การเข้าถึงชีวิตนิรันดรหลังจากตายแล้ว  

 จากตารางข้างต้น พบว่า พระสงฆ์ในจังหวัดหนองบัวลำภู ดำเนินการโดยศูนย์การ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาประจำจังหวัดหนองบัวลำภู ได้กำหนดอุดมการณ์ในการเผยแผ่ของศูนย์
ไว้ เรียกว่า อุดมการณ์ 4 คือ พรหมวิหาร 4  ได้แก่ เมตตา ปรารถนาจะให้เป็นสุข กรุณา สงสาร
ช่วยเหลือให้พ้นทุกข์ มุทิตา พลอยยินดีเมื่อผู้อ่ืนได้ดี อุเบกขา การวางเฉย ไม่ดีใจ หรือเสียใจ 
เมื่อต้องวิบัติ พลัดพราก เจ็บไข้ ส่วนอุดมการณ์การเผยแผ่คริสต์ศาสนาของบาทหลวง คือ 
อาณาจักรของพระเจ้า (Kingdom of God) หมายถึง อาณาจักรของพระเป็นเจ้าที่ตั้งอยู่ใน
จิตใจของมนุษย์ หาได้หมายถึงอาณาจักรที่เป็นแผ่นดินในโลกนี้ไม่ โดยอาณาจักรของพระเจ้ามี
ความหมาย 2 ประการ คือ 1) อาณาจักรของพระเจ้าในโลกนี้ หมายถึง อาณาจักรของพระเจ้า
ที่มนุษย์สามารถเข้าถึงได้ในชีวิตนี้ 2) อาณาจักรของพระเจ้าในโลกหน้า หมายถึง การเข้าถึงชีวิต
นิรนัดรหลังจากตายแล้ว จะเห็นได้ว่า อุดมการณ์การเผยแผ่ศาสนาของพระสงฆ์กับบาทหลวงใน
จังหวัดหนองบัวลำภูนั้น นัยที่เหมือนกันคือการมีเป้าหมายเพ่ือให้คนที่ศรัทธามีหลักยึดมั่น ส่วน
ที่แตกต่างกัน คือทางพระพุทธศาสนาเองเน้นไปที่หลักอุดมการณ์ 4 คือพรหมวิหาร เป็นหลัก
แห่งความเมตตาต่อสรรพสัตว์ทุกถ้วนหน้า ส่วนศาสนาคริสต์เน้นหลักพระเมตตาของพระเจ้าที่



71 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

มอบอาณาจักรหรือคริสตจักรให้แก่ผู้ศรัทธาที่ปรากฏทั้ งอาณาจักรในโลกนี้คือความสุข และ
อาณาจักรหลังจากสิ้นชีพไปแล้ว คือความสุขในแดนดินของพระเจ้า 

3. เปรียบเทียบวิธีการการเผยแผ่ 
วิธี ก ารการเผยแผ่พ ระ พุทธศาสนาของ
พระสงฆ ์

วิธีการการเผยแผ่คริสต์ศาสนาของบาทหลวง 

วิธีการการเผยแผ่ที่ประสบความสำเร็จ คือ  
1) เผยแผ่ประจำที่ เช่นที่วัด สถานีวิทยุ  
2) เผยแผ่ เคลื่อนที่ ตามหมู่บ้ าน  โรงเรียน 
ตลอดถึงการทำกิจกรรมสังคมสงเคราะห์ต่าง 
ๆ เช่น ในสถานการณ์โควิด 

วิธีการเผยแผ่ของคริสต์ศาสนา ได้แก่  
1) การเข้าสู่พระอาณาจักร 
2) สอนให้เดินในทางของพระเจ้า  
3) สอนเรื่องผู้เผยพระวจนะเท็จและคำสอน
เทียมเท็จ  
4) สอนการสร้างชีวิตบนรากฐานที่ถูกต้อง 

 จากตารางข้างต้น พบว่า พระสงฆ์ดำเนินตามกรอบการเผยแผ่ 3 ประการ คือ 
หลักการ อุดมการณ์ และวิธีการ ซึ่งมีหลักการเพ่ือเผยแผ่พระพุทธศาสนาเพ่ือพัฒนาจิตใจของ
คนให้มีความสุข โดยอาศัยหลักแห่งพรหมวิหารเป็นเครื่องมือช่วยให้การปฏิบัติตามวิธีการการ
เผยแผ่ทั้ง 2 ประการประสบความสำเร็จ คือ 1) เผยแผ่ประจำที่ เช่นที่วัด สถานีวิทยุ และ 
2) เผยแผ่เคลื่อนที่ตามหมู่บ้าน โรงเรียน ตลอดถึงการทำกิจกรรมสังคมสงเคราะห์ต่าง ๆ เช่น 
ในสถานการณ์โควิด ส่วนวิบาทหลวง จะใช้วิธีการเผยแผ่ศาสนาควบคู่กับการให้ความช่วยเหลือ
แก่ชาวบ้าน ได้แก่ การให้ความช่วยเหลือด้านการศึกษา ด้านการประกอบอาชีพและด้านการ
อนามัย โดยมีการช่วยเหลือที่เป็นประโยชน์ต่อการดำรงชีวิตของชาวบ้านในชุมชนที่อยู่ห่างไกล 
การตั้งธนาคารข้าว การให้เงินกู้ในการประกอบอาชีพ โดยจะให้ความช่วยเหลือแก่ชาวบ้านทุก
ครอบครัวที่ประสบความเดือดร้อน จะเห็นได้ว่า วิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์กับ
บาทหลวงในจังหวัดหนองบัวลำภู ประเด็นที่เหมือนกันคือการเผยแผ่หลักธรรมคำสอนทาง
ศาสนาเพ่ือให้ทุกคนเห็นจริง และยอมรับศาสนาของตนได้ ส่วนนัยที่ต่างกัน พระพุทธศาสนา
เน้นรูปแบบในการเผยแผ่ศาสนา ส่วนศาสนาคริสต์เน้นวิธีเผยแผ่หลักคำสอนเพ่ือการดำรงชีวิต 

 
อภิปรายผลการวิจัย  
 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า การเผยแผ่นั้นเป็นการเปิดเผยพระสัทธรรม
ให้ปรากฏแก่ชาวโลก  เป็นการชี้แนะแนวทางปฏิบัติเพื่อเข้าถึงความหลุดพ้น  เป็นการช่วยเหลือ
เพ่ือมนุษย์โดยไม่เลือกชั้นวรรณะ เป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยหลักธรรมในพระพุทธศาสนา 
เป็นการรักษาและสืบต่ออายุพระพุทธศาสนา จากอดีตถึงปัจจุบันนักการเผยแผ่ได้พัฒนา



72  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

รูปแบบการเผยแผ่ให้ทันกับยุคสมัยจากยุควิธีมุขปาฐะ ต่อมาใช้วิธีจารึกลงบนผนังถ้ำ จารึกลงใบ
ลาน พิมพ์เป็นหนังสือ เผยแผ่ทางสถานีวิทยุกระจายเสียงและทางสถานีโทรทัศน์ และปัจจุบันก็
มีการใช้เทคโนโลยีสารสนเทศ โดยเฉพาะอินเทอร์เน็ตผ่านทางเว็บไซต์  เพ่ือให้การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาสามารถดำเนินการได้บรรลุเป้าหมายตามวัตถุประสงค์ ศูนย์การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาประจำจังหวัดหนองบัวลำภู ได้กำหนดหลักการในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
เพ่ือที่จะส่งเสริมการเผยแผ่พระพุทธศาสนา พัฒนาบุคลากรผู้เผยแผ่เพ่ือนำหลักธรรมสู่สังคม
และประชาชนอย่างมีคุณภาพ โดยยึดอุดมการณ์ของการเผยแผ่ 4ประการ คือ การปฏิบัติตาม
หลักของพรหมวิหาร 4 และปฏิบัติตามวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 2หลักใหญ่ ๆ คือ 1) เผย
แผ่ประจำที่ เช่นที่วัด สถานีวิทยุ และ 2) เผยแผ่เคลื่อนที่ตามหมู่บ้าน โรงเรียน ตลอดถึงการทำ
กิจกรรมสังคมสงเคราะห์ต่าง ๆ เช่น ในสถานการณ์โควิด 19 ไม่สอดคล้องกับงานวิจัยของพระ
วิฑูรย์ ฐานเมธี (บุญพร้อม) (2553) ที่ว่าปัญหาเกี่ยวกับการบริหารกิจการคณะสงฆ์ในจังหวัด
หนองบัวลำภู มาจากสาเหตุที่มีพระภิกษุสามเณรเป็นจำนวนมาก จึงทำให้ผู้ปกครองดูแลไม่
ทั่วถึง ผู้ปกครองไม่ทราบปัญหาที่แท้จริงของผู้ใต้บังคับบัญชา การศึกษาในประโยคบาลีชั้นสูง ๆ 
ยังมีน้อย ขาดครู-อาจารย์ที่ทำการสอนนักธรรมและบาลีในชั้นสูง ยังขาดบุคลากรที่มีคุณภาพ 
โดยเฉพาะด้านพระภิกษุสามเณร ผู้มีความรู้ควบคู่ไปกับการปฏิบัติด้านกรรมฐาน การสนับสนุน
ในเรื่องทุนการศึกษาสำหรับนักเรียนที่มีการศึกษาในระดับสูงค่อนข้างน้อย มีการจัดอบรมและ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาให้แก่พระภิกษุสามเณร และบุคคลทั่วไปยังค่อนข้างน้อย ประชาชนไม่
ค่อยมีโอกาสได้ฟังธรรมมากนัก นอกจากตามเทศกาลต่าง ๆ การจัดสรรที่อยู่อาศัยของพระภิกษุ
สามเณรของแต่ละวัด ยังไม่ค่อยดีเท่าที่ควร รูปแบบการก่อสร้างของแต่ละวัดมีความแตกต่างกัน
มาก บางวัดมีสิ่งก่อสร้างเกินความจำเป็น การสร้างสิ่งอำนวยความสะดวกแก่ประชาชนรอบ ๆ 
วัดยังมีน้อย และการจัดกิจกรรมที่เป็นส่วนรวมบางอย่างไม่ควรจัดภายในวัด   

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า การเผยแผ่คริสต์ศาสนาเป็นการประกาศ
แผนการของพระผู้เป็นเจ้าที่จะช่วยเหลือมนุษย์ให้รอดจากภัยต่าง ๆ  ซึ่งภารกิจการแพร่ธรรม
และการประกาศพระวรสารนั้น มีพระบิดาเจ้าองค์ความรักเป็นองค์อุปถัมภ์ เป็นประกาศ
แผนการของพระผู้เป็นเจ้าที่จะช่วยเหลือมนุษย์ให้รอดจากภัยต่าง ๆ การดำเนินชีวิตของพระ
ศาสนาจักร จะต้องสอดคล้องสัมพันธ์กับการแพร่ธรรมและการอภิบาลอย่างมีดุ ลยภาพ 
ครอบคลุมทุกมิติชีวิตอย่างผสมกลมกลืนกัน ทั้งฝ่ายจิตวิญญาณและฝ่ายโลกทั้งด้านคุณค่าทาง
ศาสนา ศีลธรรม สังคมวัฒนธรรม สิ่งแวดล้อม การเมือง สิทธิ์มนุษย์ชนและสัมพันธ์กับคนทุก
กลุ่ม ทุกศาสนา และทุกเพศทุกวัย โดยให้ความสำคัญต่อคนยากไร้ ทั้งนี้โดยเน้นบทบาท
ฆราวาสเป็นพิเศษ พระศาสนาจักรในประเทศ จะเร่งส่งเสริมและสนับสนุนการมีส่วนร่วมของ
ทุกอย่างแท้จริง ด้วยความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันระหว่างพระสังฆราช พระสังฆ นักบวช และ



73 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ฆราวาสอีกทั้งจะร่วมมือกับพ่ีน้องนิกายศาสนาและความเชื่ออ่ืน รวมทั้งผู้มีน้ำใจอันดีงามบน
พ้ืนฐานของการให้เกียรติซึ่งกันและกัน ด้วยความจริงใจ และด้วยความเสมอภาค โดยอาศัยการ
เสวนาด้วยชีวิตกับทุกฝ่าย สอดคล้องกับงานวิจัยของชนากร ปรีชา (2561) ว่า เหตุผลที่คนนับ
ถือคริสต์ศาสนาด้วยเหตุ 7 ประการ คือ 1) ความรู้สึกขัดแย้งเชิงปรัชญากับศาสนาเดิม 2) ความ
ยืดหยุ่นในศาสนพิธี 3) ศาสนาคริสต์ช่วยแก้ไขปัญหาชีวิต 4) การปฏิบัติตนของผู้นำศาสนา
และศาสนิกชน 5) ความรู้สึกไม่เท่าเทียมในศาสนาเดิม 6) พฤติกรรมส่วนตัวได้รับการ
ปรับเปลี่ยนให้ดีขึ้น 7) ศาสนาคริสต์เป็นสัญญะของความทันสมัย โดยมีกระบวนการเปลี่ยน
ศาสนาทั้งหมด 4 ขั้นตอน คือ ขั้นก่อนการปฏิสัมพันธ์กับคริสตชน ขั้นปฏิสัมพันธ์กับคริสตชน 
ขั้นเปลี่ยนตัวตนสู่การเป็นครสิตชน และข้ันเปลี่ยนศาสนาสู่การเป็นคริสตชนโดยสมบูรณ์  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า 1. หลักการเผยแผ่ หลักการเผยแผ่ศาสนา
ของพระสงฆ์กับบาทหลวงในจังหวัดหนองบัวลำภูมีนัยที่เหมือนกันคือการพัฒนาบุคลากรให้มี
คุณภาพเพ่ือการเผยแผ่คำสอนทางศาสนาให้ขยายออกไปสู่ประชาชนอย่างเป็นรูปธรรม ส่วนนัย
ที่ต่างกัน คือหลักธรรมที่นำไปเผยแผ่นั้นเป็นสิ่งเฉพาะตน 2. อุดมการณ์การเผยแผ่ อุดมการณ์
การเผยแผ่ศาสนาของพระสงฆ์กับบาทหลวงในจังหวัดหนองบัวลำภูนั้น นัยที่เหมือนกันคือการมี
เป้าหมายเพ่ือให้คนที่ศรัทธามีหลักยึดมั่น ส่วนที่แตกต่างกัน คือทางพระพุทธศาสนาเองเน้นไปที่
หลักอุดมการณ์ 4 คือพรหมวิหาร เป็นหลักแห่งความเมตตาต่อสรรพสัตว์ทุกถ้วนหน้า ส่วน
ศาสนาคริสต์เน้นหลักพระเมตตาของพระเจ้าที่มอบอาณาจักรหรือคริสตจักรให้แก่ผู้ศรัทธาที่
ปรากฏทั้งอาณาจักรในโลกนี้คือความสุข และอาณาจักรหลังจากสิ้นชีพไปแล้ว คือความสุขใน
แดนดินของพระเจ้า 3. วิธีการเผยแผ่ วิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์กับบาทหลวง
ในจังหวัดหนองบัวลำภู ประเด็นที่เหมือนกันคือการเผยแผ่หลักธรรมคำสอนทางศาสนาเพ่ือให้
ทุกคนเห็นจริง และยอมรับศาสนาของตนได้ ส่วนนัยที่ต่างกัน พระพุทธศาสนาเน้นรูปแบบใน
การเผยแผ่ศาสนา ส่วนศาสนาคริสต์เน้นวิธีเผยแผ่หลักคำสอนเพ่ือการดำรงชีวิต สอดคล้องกับ
งานวิจัยของพระมหาธนกร กิตฺติปญฺโญ (2563) ว่า กระบวนการเผยแผ่ศาสนาผ่านทางพระนัก
เผยแผ่ พระธรรมจาริกและองค์กรคริสต์ศาสนามีบทบาทต่อการเผยแผ่ศาสนา จนสามารถเป็น
นักเผยแผ่ที่ดีได้ แต่การศึกษาในเชิงลึก พบว่า พระนักเผยแผ่ศาสนาทั้งสองมีจำนวนน้อยมาก 
และมีจิตใจนักเสียสละน้อย ดังนั้น คณะสงฆ์และหน่วยงานที่เกีย่วข้อง ควรพัฒนาระบบการเผย
แผ่ให้ทันสมัยกับความเจริญทาง สังคม ทั้งนี้เพื่อเป็นการพัฒนาบุคลากรให้มีประสิทธิ์ภาพ 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

การศึกษาเรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบรูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ
พระสงฆ์กับการเผยแผ่คริสต์ศาสนาของบาทหลวงเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิตในจังหวัด



74  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

หนองบัวลำภู” ได้องค์ความรู้ใหม่จากปัญหา 4 ประการ คือ (1) ความหมายของการเผยแผ่
ศาสนาคืออะไร (2) เป้าหมายและหลักการในการเผยแพร่ศาสนาทั้งสองศาสนา (3) แนวทาง
ปฏิบัติของการเผยแพร่ศาสนาทั้งสองศาสนาในจังหวัดหนองบัวลำภู (4) ตัวอย่างที่เป็นรูปธรรม
ในการใช้หลักศาสนามาใช้ในการพัฒนาคุณภาพชีวิตในจังหวัดหนองบัวลำภู ดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ประเด็นหลักมี 2 ประเด็นคือ  

1. หลักการ ประกอบด้วย 2 ลักษณะ คือ 
1.1 การเผยแผ่ศาสนา มีองค์ประกอบ 4 ด้าน คือ (1) การพัฒนาคุณภาพชีวิต 

(2) การสร้างความสัมพันธ์ การเข้าหาผู้ที่จะมาเป็นศาสนิกใหม่นั้นเป็นไปด้วยกระบวนการสร้าง
ความสัมพันธ์ระหว่างผู้เผยแผ่กับตัวบุคคล (3) การยอมรับกันและกัน และ (4) การสาธารณ
สงเคราะห์ หลักการเผยแผ่เน้นด้านการสาธารณสงเคราะห์นำเข้าไปเพ่ือเชื่อมความสัมพันธ์
ขั้นต้น  

1.2 เป้าหมาย มีองค์ประกอบ 3 ด้าน คือ (1) ที่พ่ึงทางใจ ในตัวของมนุษย์ทุกคน
ต้องมีที่พ่ึงทางจิตใจ (2) ความเป็นมิตร เป้าหมายของการไปเผยแผ่ไม่เน้นกลุ่มลักษณะเกณฑ์
เข้าแต่ใช้วิธีตัวต่อตัว และ (3) การช่วยเหลือสังคม การสื่อสารผ่านผู้ที่ เชื่อ ที่สามารถ
เปลี่ยนแปลงพฤติกรรมตนเองได้  

2. ปฏิบัติการ ประกอบด้วย 2 ลักษณะ คือ 
2.1 แนวทางการปฏิบัติ มีองค์ประกอบ 4 ด้านคือ (1) สร้างสังคมให้สงบสุข การ

สร้างคนดีแก่สังคม (2) การช่วยเหลือ  (3) สนับสนุนความศรัทธา  ความเห็นในฐานะของฝ่าย



75 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ปกครอง นี้มีหน้าที่คอยดูแลความสุขของประชาชน และให้การสนับสนุนองค์กรศาสนาตาม
สมควร และ (4) ความเท่าเทียม ส่งเสริมความถูกต้องของหลักการศาสนา และ สนับสนุนให้
ประชาชนไทยมีเสรีภาพในการเลือกไม่เลือกจะนับถือศาสนาใดให้ความเสมอภาคแก่องค์กร
ศาสนาทุกศาสนาเพื่อความสงบสุขและเพ่ือให้เข้าใจถึงลักษณะของวัฒนธรรมทางศาสนา  

2.2 การใช้หลักศาสนาในการพัฒนาคุณภาพชีวิต มีองค์ประกอบ 3 ด้าน คือ (1)  
สร้างเครือข่าย คณะกรรมการศาสนิกสัมพันธ์ ก็จะได้นำเอางานวิจัยและข้อสรุปจากเวทีสาน
เสวนาพหุวัฒนธรรมศาสนา (2) ส่งเสรมิทางด้านจิตใจควบคู่ไปกับการดูแลสังคม และ (3) รักษา
วัฒนธรรมอันดี เผยแพร่ศีลธรรมทางพระพุทธศาสนา  
 
สรุป 
 การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในจังหวัดหนองบัวลำภู ดำเนินตามกรอบการเผยแผ่ 3 
ประการ คือ หลักการ อุดมการณ์ และวิธีการ ซึ่งมีหลักการเพ่ือเผยแผ่พระพุทธศาสนาเพ่ือ
พัฒนาจิตใจของคนให้มีความสุข ส่วนวิธีการเผยแผ่ของคริสต์ศาสนา จะใช้วิธีการเผยแผ่ศาสนา
ควบคู่กับการให้ความช่วยเหลือแก่ชาวบ้าน ได้แก่ การให้ความช่วยเหลือด้านการศึกษา ด้าน
การประกอบอาชีพและด้านการอนามัย จะเห็นได้ว่า วิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระสงฆ์
กับบาทหลวงในจังหวัดหนองบัวลำภู ประเด็นที่เหมือนกันคือการเผยแผ่หลักธรรมคำสอนทาง
ศาสนาเพ่ือให้ทุกคนเห็นจริง และยอมรับศาสนาของตนได้ ส่วนนัยที่ต่างกัน พระพุทธศาสนา
เน้นรูปแบบในการเผยแผ่ศาสนา ส่วนศาสนาคริสต์เน้นวิธีเผยแผ่หลักคำสอนเพ่ือการดำรงชีวิต 
 
ข้อเสนอแนะ  
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 

1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  
1. รัฐควรนำหลักการส่งเสริมพัฒนาศาสนาเป็นแผนในการพัฒนาประเทศ 

เพราะศาสนามีส่วนสำคัญในการสร้างจิตสำนึกท่ีดีของคนในสังคม 
2. ควรมีการส่งเสริมและสนับสนุนให้บุคคลศึกษาศาสนาของตนเองให้ถ่องแท้ 

และทำความเข้าใจศาสนาอื่น  
2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 

1. ควรมีการศึกษารูปแบบการเผยแผ่พระพุทธศาสนากับคริสต์ศาสนาในถิ่น
ทุรกันดารในประเทศไทย 

2. ควรมีการศึกษาวิธีการนำหลักการเผยแผ่ศาสนาไปพัฒนาคุณภาพชีวิตที่
ยั่งยืน 



76  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เอกสารอ้างอิง 
กองจดหมายเหตุแห่งชาติ. (2486). เอกสารเย็บเล่มชุด กระทรวงการต่างประเทสรัชกาลที่ 5  

 กระทรวงการต่างประเทศ จศ. 1711 - 8721 . กรุงเทพมหานคร: กองจดหมายเหตุ
แห่งชาติ. 

คณะกรรมการคาทอลิกเพ่ือคริสตธรรม แผนกพระคัมภีร์. (2014). พระคัมภีร์คาทอลิก ฉบับ 
สมบูรณ์ (Thai Catholic Bible Complete Version) ภาคพันธสัญญาเดิม และ 
ภาคพันธสัญญาใหม่. กรุงเทพมหานคร: คณะกรรมการคาทอลิกเพ่ือคริสตธรรม 
แผนกพระคัมภีร์. 

คุณพ่อชวลิต กิจเจริญ. (ม.ป.ป.). พระคัมภีร์และการประกาศพระวารสาร. เอกสารประกอบการ 
เรียนวิชา Missiology. ม.ป.ท.: ม.ป.พ.. 

ชนากร ปรีชา. (2561). การเปลี่ยนศาสนาจากพุทธศาสนิกชนสู่การเป็นคริสตชนของคริสตจักร 
แห่งพระสิริมหาสารคาม อำเภอเมือง จังหวัดมหาสารคาม. วิทยานิพนธ์ครุศาสตร 
มหาบัณฑิต สาขาสังคมศึกษา. บัณฑิตวิทยาลัย:  มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม. 

พระพรหมคณุาภรณ ์(ป.อ. ปยุตฺโต). (2552). กาลานุกรม. กรุงเทพมหานคร: ผลิธัมม์.  
พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ. (2557). ประวัติพระพุทธศาสนาในอินเดีย. พิมพ์ครั้งที ่4.  

กรุงเทพมหานคร: เอกพิมพ์ไท. 
พระมหาธนกร กิตฺติปญฺโญ. (2563). กระบวนการการเผยแผ่พระพุทธศาสนากับคริสต์ศาสนา 

บนพ้ืนที่สูงในจังหวัดเพชรบูรณ์ . (2563). วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตร
ปริทรรศน.์ 7(2) กรกฎาคม - ธันวาคม. 

พระวิฑูรย์ ฐานเมธี (บุญพร้อม). (2553). การศึกษาความคิดเห็นของประชาชนต่อการบริหาร 
กิจการคณะสงฆ์ในจังหวัดหนองบัวลำภู . วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต 
สาขาวิชาการบริหารจัดการคณะสงฆ์. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

พระสังฆราชเกลา ดีอุส บาเย. (2527). ประวัติการเผยแพร่พระศาสนาในภาคอีสานและ 
 ประเทศลาว. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
พรรณี พลไชยขา. (2536). บทบาทของมิชชันนารีโรมันคาทอลิกในอีสาน ปี พ.ศ. 4242 - 6942 .  

กรุงเทพมหานคร: วัฒนาพานิช. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. (2551). ระเบียบมหาเถรสมาคมว่าด้วยการเผยแผ่ พ.ศ.  

2550. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์สำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ. 



77 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

“หนองบัวลำภู”,  [ออนไลน์]. แหล่งที่มา : http://www.nongbualamphu.go.th/NEXT/ 
attachments/article/135/004 [19 มกราคม 2564] 

 

 

http://www.nongbualamphu.go.th/NEXT/%20attachments/article/135/004
http://www.nongbualamphu.go.th/NEXT/%20attachments/article/135/004


การศึกษาเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวพุทธ 
กับชาวมุสลิม: กรณีศึกษาชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน 
ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพล ีจังหวัดสมุทรปราการ 

A Comparative Study of the Religious Lifestyle in Buddhist 

Society and Muslim Society: A Case Study of Ban Khlong Bang-

Takhian Community, Bangchalong Subdistrict, Bangphli 

District, Samutprakarn Province 
 

1พระครูปลัดภาณุวัฒน์ วฑฺฒธมโม (พลอยทรัพย์) 
Phrakrupalad Phanuwat Vaddhadhammo (Ploisup) 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail:  Phanu2509@gmail.com 

 
2พระมหามงคลกานต์ ตธมฺโม, ผศ. ดร. 

Phramaha Mongkholkan Ṭhitadhammo, Asst. Prof. Dr. 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

1Corresponding author E-mail:  Mongkholkan2522@gmail.com 

 

 

 
Received: November 10, 2022; Revised: December 13, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ  

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวพุทธใน
ชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ 2) เพ่ือ
ศึกษาวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง 
อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ 3) เพ่ือเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาว
พุทธและชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัด

mailto:Phanu2509@gmail.com
mailto:Mongkholkan2522@gmail.com


79 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

สมุทรปราการ งานวิจัยครั้งนี้เป็นการศึกษาเชิงคุณภาพ โดยศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากคัมภีร์
ทางศาสนา เอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และการสัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย ผลการวิจัยพบว่า 

วิถีปฏิบัติในพระพุทธศาสนาคือ ศีลธรรม จารีตประเพณี คำสั่งสอนในทางศาสนา ที่
ศาสดาผู้ประกาศศาสนาได้นำมาเผยแผ่ สอนให้มนุษย์ได้ประพฤติตามทั้งข้อที่ควรและไม่ควร
ประพฤติตามคือ ข้อที่ทรงอนุญาตได้แก่ กุศลธรรมความดีและในข้อที่ทรงห้ามเช่น ศีล 5 เป็นต้น 
และอกุศลธรรมความชั่วต่าง ๆ ที่เกิดจากการกระทำทางกาย วาจา และทางใจ ส่วนวิถีปฏิบัติทาง
ศาสนาในศาสนาอิสลาม คือ ปฏิบัติตนตามหลักการ 3 ประการ คือ 1) หลักการศรัทธา 2) หลักการ
ปฏิบัติ และ 3) หลักคุณธรรมการศรัทธาในศาสนาอิสลาม และความศรัทธาของภายในหัวใจ ไม่มี
ใครมีอำนาจที่จะทำอะไรได้ นอกเหนือจากอัลลอฮฺ องค์เดียวเท่านั้น 

วิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน  เน้นหลักการ ๓ 
ประการ คือ 1) การทำหน้าทีข่องตนเองให้สมบูรณ์ รู้ว่าตนคือใคร ควรมีบทบาทอย่างไร 2) เข้าใจวิถี
ปฏิบัติทางศาสนาของผู้อ่ืน 3) สละประโยชน์ส่วนตัวเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม การเป็นผู้นำของชุมชน 
ต้องมีความเป็นผู้นำที่ทำจริง ทำให้เห็นเพ่ือประโยชน์ต่อส่วนรวม ส่วนวิถีปฏิบัติทางศาสนาในทัศนะ
ของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน จังหวัดสมุทรปราการ พบว่า การทำหน้าที่ของตนให้
สมบูรณ์ เป็นการสร้างเหตุแห่งความสุข คือสงบ สันติ เบิกบานใจ ความสุขจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อเรา
ได้ปฏิบัติตามความเชื่อของหลักการ  

ชาวพุทธกับชาวมุสลิมที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียนนั้น มีวิถีชีวิตอยู่อย่าง
สันติสุข ไร้ความขัดแย้งทางศาสนา มีความแตกต่างกันเพียงความศรัทธาในศาสนาของตน ไม่ก้าว
ล่วงวิถีปฏิบัติทางศาสนาของบุคคลอ่ืน ดังนั้น การรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา และการลงมือทำ
กิจกรรมร่วมกัน จึงเป็นการเชื่อมประสานให้มนุษย์เข้าใจซึ่งเหตุและผลของกันและกัน 
คำสำคัญ: วิถชีีวิตทางศาสนา, สังคมชาวพุทธ, สังคมชาวมุสลิม 
 
 
Abstract  

This article aimed to study 1) to study the way of religious life in 

Buddhist Society of Ban Khlong Bang-Takhian Community, Bangchalong 

Subdistrict, Bangphli District, Samutprakarn Province, 2) to study the way of the 

religious life in Muslim Society in Ban Khlong Bang-Takhian Community, 

Bangchalong Subdistrict, Bangphli District, Samutprakarn Province, 3)  to 

compare the way of religious life in Buddhist and Muslim Society of Ban 

Khlong Bang-Takhian Community, Bangchalong Subdistrict, Bangphli District, 

Samutprakarn Province.  



80  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

This research is a qualitative study by studying and collecting data 

from religious scriptures related to research papers and interviewing the target 

audiences.  

The research results were found as follows. 

The way of practice in Buddhism is related to morals, customs, and 

religious teachings as the religious founders proclaimed that whether what they 

should behave or so what not.  

The religious provisions that they were allowed to practice as virtuous 

virtues, etc., and religious prohibition such as the five precepts, etc., and various 

evil deeds were arising from physical, verbal, and mental actions. 

  For Religious practices in Islam are to act according to 3 areas of 

principles: 1) Faith Principle 2) Practice Principle and 3) Moral Principles of 

faith in Islam. And faith in the heart that NO ONE has the power to do anything, 

apart from only one is Allah.  

Religious way of life of the Buddhists in Ban Khlong Bang Takhian 

community emphasizing 3 areas of principles: 1) Completing one’s duties, 

knowing who you are, what role should you play? 2) Understanding other 

peoples’ religious practices 3) Sacrifice personal gain for the common good, for 

the leadership of community, they must have  the true leadership completely. 

Because it is necessary to do it concretely for the benefit of the public. 

Religious practices according to the view of Muslims in Ban Khlong 

Bang Takhian community, Samut Prakan Province.  It was found that fulfilling 

their duties is a cause for happiness; that is, peace, cheerfulness, happiness can 

only occur when they follow the beliefs of the principles. Buddhists and 

Muslims who live in the Ban Khlong Bang Takhian community can be living a 

peaceful life without any conditions of religious conflict. They differ only in 

their religious beliefs, but they really did not violate other people’s religious 

practices. Therefore, knowing how to put yourself in someone else’s shoes, and 

they are also doing activities together, it is a cause of the connection that allows 

humans to understand each other’s cause and effect. 

Key words: Religious Lifestyle, Buddhist Society, Muslim Society 
 
 
 

บทนำ 
ความแตกต่างทางด้านเชื้อชาติ ศาสนา ภาษา และวัฒนธรรม ทำให้มนุษย์มีความ

แตกต่างกันหลายเผ่าพันธุ์ แต่มนุษย์นั้นมีสิ่งที่เหมือนกันคือความเป็นมนุษย์ที่ต้องอยู่ร่วมโลกใบ
เดียวกัน แต่เมื่อมนุษย์มองว่าคนเราต่างกันจึงเป็นเหตุให้ก่อสงคราม ต่อสู้กันขึ้น เช่นกรณีที่
เกิดขึ้นในภาคใต้ ของประเทศไทย ซึ่งเหตุแห่งความไม่สงบเกิดขึ้นเพราะความไม่เข้าใจกันและ



81 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

กัน เช่นกรณีของชาวไทยพุทธกับชาวมลายูมุสลิมชุมชนทรายขาวที่อาศัยอยู่ร่วมกันสามารถที่จะ
ฟันฝ่าอุปสรรคในเรื่องความหวาดระแวง ความไม่ไว้วางใจซึ่งกนและกันจนสำเร็จมาได้ เพราะทั้ง
สองกลุ่มมีศาสนาของตนเองเป็นแรงยึดเหนี่ยวไว้ ทำให้เกิดความสัมพันธ์ของคนในชุมชนใน
ระดับต่าง ๆ (สุไรยา วานิ, มะรอนิง สาแลมิง, 2556) 

เมื่อกล่าวถึงครั้งพุทธกาล พระพุทธเจ้าทรงตั้งองค์กรสงฆ์ขึ้นมาก็เพ่ือแสวงหา
แนวทางให้ มนุษย์สามารถอยู่ ร่ วมกัน ในสั งคม โดยจะเห็ น ได้ว่ าหลักคำสอนในทาง
พระพุทธศาสนาจะมองไปที่คุณค่าของมนุษย์ที่อยู่ในสังคมมากกว่าคุณค่าทางด้านชนชั้นวรรณะ 
ความแตกต่างทางเชื้อชาติ ศาสนา เพราะมนุษย์นั้นสามารถที่จะพัฒนาชีวิตจนมีคุณภาพได้ ดัง
พุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ในสัตว์โลกนี้ บุคคลผู้เป็นบัณฑิตมีปัญญามากย่อมไม่คิดเพ่ือการ
เบียดเบียนตน ย่อมไม่คิดเพ่ือการเบียดเบียนผู้อ่ืน ย่อมไม่คิดเพ่ือเบียดเบียนทั้งสองฝ่าย ย่อมคิด
การที่จะเป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่ตน ย่อมคิดการที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่ผู้อ่ืน ย่อมคิดการที่
เป็นประโยชน์เกื้อกูลแก่ทั้งสองฝ่าย ย่อมคิดด้วยเหตุผลนี้ บุคคลจึงชื่อว่าเป็นบัณฑิตมีปัญญา
มาก” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 21 ข้อ 186 หน้า 203, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย) 

ดังนั้น สังคมตามแนวทางพระพุทธศาสนา คือสังคมที่มีการประสานประโยชน์ตน
และประโยชน์ผู้อ่ืนเข้าด้วยกัน อันจะเป็นเหตุให้เกิดความผาสุกและมีสวัสดิภาพทั้งแก่ตนเอง
และผู้อ่ืน ควรมีลักษณะดังต่อไปนี้ 1) มีความเมตตา คิดเอ้ือเฟ้ือสงเคราะห์ในหมู่คณะ เช่น การ
ช่วยเหลือกิจธุระ ของสังคมด้วยความเต็มใจ ด้วยความเคารพ ยำเกรง และนับถือทั้งต่อหน้า
และลับหลัง 2) มีความเมตตาทางคำพูดในหมู่คณะ ไม่นินทาว่าร้ายอันเป็นเหตุให้เกิดความ
แตกแยกทั้งต่อหน้าและลับหลัง 3) เมื่อได้ทรัพย์สิ่งของมาด้วยความสุจริตก็รู้จักเอ้ือเฟ้ือแบ่งปัน
แก่คนอ่ืน เป็นการแสดงน้ำใจแก่สมาชิกในสังคมเพ่ือให้สังคมได้มีส่วนในการบริโภคใช้สอยสิ่งนั้น
ร่วมกัน 4) มีความประพฤติอันตั้งอยู่ในระเบียบวินัย หรือจารีตประเพณีของสังคมอันเป็น
มาตรฐานในการอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข 5) มีทัศนะคติที่ดีต่อสังคม ย่อมรับฟังความคิดเห็น
ของคนส่วนมาก (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 11 ข้อ 1324 หน้า 216-217, 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

ส่วนของศาสนาอิสลามมองว่าการอยู่ร่วมกันท่ามกลางสังคมพหุวัฒนธรรมเป็นข้อ
ยอมรับของศาสนาอิสลาม มีโองการอัลกุรอานได้ระบุวัตถุประสงค์หลักของการสร้างมนุษย์คือ
การทำความรู้จักซึ่งกันและกันและกันอิสลามรับประกันและเปิดโอกาสให้มีเสรีภาพในการนับ
ถือศาสนา ความเชื่อและความคิดโดยคำนึงถึงความแตกต่างนั้นถือว่าเป็นกฎสภาวการณ์ที่อัลลอ
ฮฺทรงกำหนดไว้และจะไม่มีการบังคับให้ นับถือศาสนาอิสลาม แต่ให้มุสลิมตระหนักถึง
ความสำคัญของการดะวะฮฺต่อมนุษยชาติพร้อมทั้งอิสลามได้รักษาเกียรติของมนุษย์ และให้



82  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ความสำคัญกับเกียรติและศักดิ์ศรีของมนุษย์ ซึ่งสิ่งดังกล่าวนั้นถือเป็นความยุติธรรมและความ
เสมอภาคของศาสนาอิสลาม (อีสมาแอ กาเต๊ะ, 2560) 

อิสลามยอมรับความหลากหลายทางความเชื่อ อิสลามจึงได้คำนึงถึงความแตกต่าง 
โดยสรุป 4 ประการ คือ 1) ความหลากหลายนั้นเป็นสิ่งจำเป็นต้องเกิดขึ้นในสังคมโดยเฉพาะ
สังคมมนุษย์และถือว่าเป็นกฎสภาวการณ์ที่อัลลอฮฺทรงกำหนดไว้ 2) อิสลามให้ความสำคัญของ
เสรีภาพในการนับถือศาสนาโดยไม่มีการบังคับให้รับศาสนาอิสลาม 3) อิสลามตระหนักถึง
ความสำคัญในการเผยแผ่ศาสนาอิสลามต่อมนุษยชาติ และความสำคัญต่อการให้เกียรติและ
ศักดิ์ศรีต่อมนุษยชาติ และ 4) อิสลามยังคำนึงถึงความยุติธรรมและความเสมอภาพต่อกลุ่มชน
ต่างศาสนิก ดังข้อความที่ว่า “หากพระเจ้าของเจ้าทรงประสงค์แน่นอน พระองค์จะทรงทำให้
ปวงมนุษย์เป็นประชาชาติเดียวกัน แต่พวกเขาก็ยังคงขัดแย้งกัน เว้นแต่ผู้ที่พระเจ้าของเจ้ามี
เมตตา และเช่นนั้นแหละพระองค์ทรงบังเกิดพวกเขาและลิขิตของพระเจ้า ทรงกำหนดไว้
สมบูรณ์แล้ว แน่นอนข้าจะให้นรกนั้นเต็มไปด้วยพวกญินและ มนุษย์ทั้งหมด” (อีสมาแอ กาเต๊ะ, 
2560) 

ชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน แต่เดิมเป็นชุมชนเกษตรกรรม แต่มีบางพ้ืนที่เป็น
แหล่งชุมชนที่หลากหลายวัฒนธรรมอันเกิดจากการย้ายเข้ามาอยู่อาศัยของพนักงานโรงงาน
อุตสาหกรรมต่าง ๆ การกระทบกระทั่งกันระหว่างบุคคลต่างวัฒนธรรมย่อมตามมา แต่สามารถ
ที่จะยุติปัญหานั้นได้ ด้วยอาศัยวัฒนธรรมทางศาสนาโดยผู้นำทางศาสนาทั้งพระพุทธศาสนาและ
อิสลามร่วมมือกับภาครัฐ จัดกิจกรรมที่เสริมสร้างการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข โดยเทศบาลตำบล
บางโฉลงได้กำหนดให้ชุมชนบ้านคลองบางตะเคียนเป็นชุมชนที่อยู่ในแผนพัฒนาชุมชนคุณธรรม 
และวิถีไทยวิถีพอเพียงตามหลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง และเรื่องสินค้าและบริการทาง
วัฒนธรรมในชุมชน โดยแผนพัฒนาแหล่งวัฒนธรรมความเชื่อทางศาสนาสำคัญของชุมชน คือ
พระพุทธศาสนา ซึ่งมีวัดสำคัญ ๆ หลายวัด เช่น วัดบางโฉลงใน และมัสยิดที่สำคัญของศาสนา
อิสลามคือมัสยิดดารุ้ลอามีน บางโฉลง ซึ่งศาสนาทั้ง 2 ศาสนานั้น เป็นศาสนาหลักที่ทำให้คนใน
ชุมชนมีความรักสามัคคีกนั และสามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุข 

บทความวิจัยนี้ ผู้วิจัยสนใจที่ศึกษาเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาว
พุทธและชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัด
สมุทรปราการ ในประเด็นหลักการอยู่ ร่วมกัน หลักธรรมส่งเสริมการอยู่ร่วมกัน หลักการ
สงเคราะห์และการอยู่ร่วมกัน และหลักปฏิบัติตามหลักการที่เกี่ยวข้อง เพ่ือประโยชน์ในการอยู่
ร่วมกันในสังคมอย่างยั่งยืนต่อไป 

 
 



83 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวพุทธในชุมชนบ้านคลองบาง

ตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ 
2. เพ่ือศึกษาวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบาง

ตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ 
3. เพ่ือเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคมของชาวพุทธและชาวมุสลิมในชุมชน

บ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จงัหวัดสมุทรปราการ 
 

ระเบียบวิธีวิจัย 
การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธีการ

ดำเนินการ ดังนี้ 
1) การศึกษาในเชิงเอกสาร เช่น พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา คัมภีร์ปกรณ์วิเสส 

และคัมภีร์อัลกุรอานของศาสนาอิสลาม รายงานการวิจัย วิทยานิพนธ์ เอกสารประเภทตำรา 
บทความวิชาการทั้งภาษาไทยและต่างประเทศ ตลอดถึงจากสื่ออินเทอร์เน็ต มุ่งหาคำตอบ
เกี่ยวกับข้อเท็จจริงของสภาพที่เป็นอยู่ในปัจจุบันเกี่ยวกับวิถชีีวิตทางศาสนา 

2) การศึกษาในภาคสนาม (Field Study) เพ่ือทราบถึงวิถีชีวิตทางศาสนาใน
สังคมของชาวพุทธกับชาวมุสลิม ในประเด็นหลักการอยู่ร่วมกัน หลักธรรมส่งเสริมการอยู่
ร่วมกัน หลักการสงเคราะห์และการอยู่ร่วมกัน และหลักปฏิบัติตามหลักการที่เกี่ยวข้อง ในพ้ืนที่
ชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการโดยมีข้ันตอน
การศึกษาค้นคว้า ดังนี้ 

(1)  ทำการศึกษาและคัดเลือกประชากรกลุ่มเป้าหมาย โดยการกำหนด
คุณสมบัติกลุ่มผู้นำทางศาสนา ผู้นำชุมชน นักวิชาการ ข้าราชการที่ทำงานเกี่ยวข้องกับชุมชน 
และประชากรกลุ่มเป้าหมายที่เป็นชาวพุทธและชาวมุสลิมที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้านคลองบาง
ตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ โดยการสุ่มแบบเจาะจง 
(Purposive Sampling) ตามความสำคัญของเรื่อง คือ การศึกษาเปรียบเทียบวิถีชีวิตทาง
ศาสนาในสังคมของชาวพุทธและชาวมุสลิม 

(2) ศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์ประชากรกลุ่มเป้าหมาย  
(3) ดำเนินการศึกษาประเด็นหลักการอยู่ร่วมกัน หลักธรรมส่งเสริมการอยู่

ร่วมกัน หลักการสงเคราะห์และการอยู่ร่วมกัน และหลักปฏิบัติตามหลักการที่เกี่ยวข้อง เพ่ือ
ประโยชน์ในการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างยั่งยืน โดยเน้นกระบวนการมีส่วนร่วมของผู้ที่เกี่ยวข้อง
ในการดำเนินการศึกษาวิจัย 



84  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

(4) สรุปและนำเสนอผลการศึกษาที่ได้ทั้งจากการศึกษาในเชิงเอกสารและ
ภาคสนาม โดยนำมาวิเคราะห์ตามประเด็นที่สำคัญ คือหลักการอยู่ร่วมกัน หลักธรรมส่งเสริม
การอยู่ร่วมกัน หลักการสงเคราะห์และการอยู่ร่วมกัน และหลักปฏิบัติตามหลักการที่เกี่ยวข้อง 
เพ่ือประโยชน์ในการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างยั่งยืน ทั้งนี้  เน้นการนำผลการศึกษาวิจัยมา
เผยแพร่ให้ชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน และผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้องโดยเฉพาะองค์กรบริหารส่วน
ตำบลบางโฉลงได้รับทราบ 

(5) วิเคราะห์รูปแบบและแนวทางการในการนำหลักวิถีชีวิตทางศาสนามา
ประยุกต์ใช้ในสังคม 

(6) สรุปผลการศึกษาวิจัย และข้อเสนอแนะ 
3) ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant) มีคุณสมบัติดังนี้ 

1) กลุ่มผู้นำทางศาสนา ผู้นำชุมชน นักวิชาการ ข้าราชการที่ทำงานเกี่ยวข้อง
กับชุมชน และประชาชนกลุ่มเป้าหมายที่เป็นชาวพุทธและชาวมุสลิมที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้าน
คลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ จำนวน 60 รูป/คน  

2) เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษามีการจัดสัมมนากลุ่มย่อย และการลงพ้ืนที่
สัมภาษณก์ลุ่มเป้าหมาย โดยมีกระบวนการดังนี้ 

(2.1) ผู้วิจัยและอาจารย์ที่ปรึกษาร่วมออกแบบสัมภาษณ์และกิจกรรมที่
สอดคล้องกับงานวิจัย 

(2.2) ส่งแบบสัมภาษณ์ให้ผู้ทรงคุณวุฒิจำนวน 3 ท่าน ตรวจสอบความ
เทีย่งตรง แล้วนำมาแก้ไข 

(2.3) นำแบบสัมภาษณ์ท่ีแก้ไขแล้ว ลงพื้นที่สัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย  
(2.4) จัดกิจกรรมเสวนากลุม่ย่อยในพ้ืนทีชุ่มชนบ้านคลองบางตะเคยีน 

4) การเก็บรวบรวมข้อมูล นำข้อมูลที่ได้ทั้งจากเอกสารและการลงพ้ืนที่วิจัย แยก
ประเดน็คำถาม คำตอบให้เป็นหมวดหมู ่

5) การวิเคราะห์ข้อมูล นำข้อมลูที่ได้มาแปรผล เขียนรายงานการวิจัย 
6) การนำเสนอผลการศึกษาวิจัย  

 
ผลการการศึกษา 

ข้อที่ 1 ผลการวิจัยพบว่า พระพุทธศาสนา มีความเป็นตัวตนที่แสดงให้เห็นเป็น
พระพุทธศาสนา และบุคคลที่นับถือพระพุทธศาสนาที่เรียกว่า พุทธศาสนิกชน ก็มีอัตลักษณ์อัน
แสดงตนว่าเป็นชาวพุทธ เช่น บุคลิกลักษณะ ข้อวัตรปฏิบัติ การดำรงตน จนกระทั่งการสร้าง
วัฒนธรรมโดยอิงอาศัยพระพุทธศาสนาที่แสดงให้เห็นว่า เป็นชาวพุทธ เช่น การทำบุญใส่บาตร 



85 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

สวดมนต์ไหว้พระ และการปฏิบัติตนตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะการปฏิบัติ
ตามหลักฆราวาสธรรม ได้แก่ หลักจริยธรรมสำหรับฆราวาสผู้ใช้ชีวิตในทางโลกคือผู้ครองเรือน 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 11 ข้อ 176 หน้า 137, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย) 

การที่ชาวพุทธแสดงความเคารพนับถือพระพุทธเจ้าว่าเป็นที่พ่ึงที่ระลึกถึง  แสดงให้
เห็นว่า ชาวพุทธนั้นมีความเชื่อมั่นในพระพุทธเจ้าว่า เป็นผู้บรรลุผลของสิ่งที่พุทธสาวกหรือ
พุทธศาสนิกชนทุกคนต้องการจะตรัสรู้ตาม หรือบรรลุในสิ่งที่พระพุทธองค์บรรลุ และด้วยสิ่งนี้
เขาก็จะมีอิสระจากวัฏจักรของการเวียนว่ายตายเกิด เพราะการเวียนว่ายตายเกิดเป็นเหตุแห่ง
ทุกข์ในทางพระพุทธศาสนา การจะพ้นทุกข์ได้ ต้องตัดวงจรแห่งวัฏสงสารนี้ได้ โดยการละกิเลส
ขั้นพ้ืนฐานตั้งแต่ความอยากมี ความอยากได้ ความลุ่มหลงของคน ดังนั้นเป้าหมายของชาวพุทธ 
คือการทำจิตใจให้บริสุทธิ์ และปล่อยวางจากความต้องการสิ่งที่เป็นกิเลสกามทั้ง 5 อันแก่ รูป 
เสียง กลิ่น รส สัมผัส อันเป็นเหตุให้ยึดติดในโลกนี้ (พระสุธีรัตนบัณฑิต, พระครูโสภณพุทธ
ศาสตร์, 2559) 

วิถีปฏิบัติในพระพุทธศาสนาคือ ศีลธรรม จารีตประเพณี คำสั่งสอนในทางศาสนา ที่
ศาสดาผู้ประกาศศาสนาได้นำมาเผยแผ่ สอนให้มนุษย์ได้ประพฤติตามทั้งข้อที่ควรและไม่ควร
ประพฤติตามคือ ข้อที่ทรงอนุญาต ได้แก่ กุศลธรรมความดีและในข้อที่ทรงห้ามเช่น ศีล 5 และ
อกุศลธรรมความชั่วต่าง ๆ ที่เกิดจากการกระทำทางกาย วาจา และทางใจ วิถีปฏิบัตินี้จำเป็น
จะต้องมีอยู่ในตัวหรือจิตใจของคนทุกคนในสังคมทุกสังคม โดยเฉพาะผู้นำระดับต่างๆ มีผู้นำ
ครอบครัวไปจนถึงประเทศและผู้นำระดับโลก คนที่มีจริยาวัตรที่เรียบร้อย งดงามควบคุม
อินทรีย์ความประพฤติของตนเองได้ วิถีปฏิบัติมีหลายประเภทแต่ละประเภทเหมาะแก่คนแต่ละ
คน ขึ้นอยู่กับตัวบุคคลนั้น ๆ ว่าตนอยู่ในสถานะอะไรและจะต้องวางตัวประพฤติตัวอย่างไร 
โดยรวมแล้วล้วนแต่เป็นวิถีปฏิบัติที่ควบคุมความประพฤติคือ กาย วาจา และใจของคนในสังคม
ให้เป็นคนดีมีคุณภาพ วิถีปฏิบัติช่วยให้มนุษย์อยู่ร่วมกันในสังคมอย่างมีระเบียบเรียบร้อย มี
ความอบอุ่นรู้สึกปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน ทำให้คนรู้จักหน้าที่ความรับผิดชอบต่อตนเอง
ครอบครัวตลอดถึงประเทศชาติ วิถีปฏิบัติเกิดขึน้ได้หลายทางเช่น ทางวัฒนธรรม ประเพณี ทาง
กฎหมายบ้านเมืองเป็นต้น เป็นบรรทัดฐานในการกระทำของมนุษย์ เป็นหลักการหรือแนวทาง
ในการดำเนินชีวิตที่ดีของคนในประเทศ เพ่ือให้บรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีวิต มีจุดประสงค์
เพ่ือให้บุคคลมีชีวิตความเป็นอยู่ที่ดีอนุเคราะห์  ช่วยเหลือเกื้อกูลกัน (วิจิตร สมบัติบริบูรณ์, 

8252 ) 
จากการที่ผู้วิจัยได้ลงพ้ืนที่ศึกษาวิถีชีวิตของชาวพุทธในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน 

ได้สรุปประเด็นในการศึกษาไว้ดังนี้ 1) วิถีการอยู่ร่วมกันของบุคคลในชุมชน โดยการการทำ



86  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

หน้าที่ของตนเองให้สมบูรณ์ เข้าใจวิถีปฏิบัติทางศาสนาของผู้อ่ืน และไม่มีอคติในการปฏิบัติต่อ
บุคคลต่างศาสนา (พระครูจันทสารสุตกิจ, ดร. ผู้ช่วยเจ้าอาวาสวัดบางโฉลงใน. สัมภาษณ์. 01  
มีนาคม 5652 ) 2) การมีส่วนร่วมในการพัฒนาวิถีชีวิตของบุคคลในสังคม โดยทำหน้าที่ของตน
ให้ดี สละประโยชน์ส่วนตัวเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม  (คุณมารีนา มะแซสะอิ. หัวหน้าฝ่ายบริหาร
การศึกษา กองการศึกษาศาสนาและวัฒนธรรม องค์การบริหารส่วนตำบลบางโฉลง. สัมภาษณ์. 
01  มีนาคม 5652 ) และ 3) กิจกรรมที่สะท้อนถึงความสามัคคีของชุมชน ยึดหลักของกิจกรรม

จิตอาสา และการให้การศึกษาเพ่ือพัฒนาสู่อนาคต (ดร.ธนพร กล้าจริง. อดีตผู้อำนวยการกอง
การศึกษาศาสนาและวัฒนธรรม องค์การบริหารส่วนตำบลบางโฉลง. สัมภาษณ์. 01  มีนาคม 

5652 ) 
ข้อที่ 2 ผลการวิจัยพบว่า วิถีชีวิตทางศาสนาของชาวมุสลิม คือการยอมรับศาสนา

อิสลาม มีโองการอัลกุรอานได้ระบุวัตถุประสงค์หลักของการสร้างมนุษย์คือการทำความรู้จักกัน
และกัน ซึ่งศาสนาอิสลามรับประกันและเปิดโอกาสให้มีเสรีภาพในการนับถือศาสนา ความเชื่อ
และความคิดโดยคำนึงถึงความแตกต่างกัน ถือว่า เป็นกฎสภาวการณ์ที่อัลลอฮฺทรงกำหนดไว้ 
และจะไม่มีการบังคับให้นับถือศาสนาอิสลาม แต่ให้มุสลิมตระหนักถึงความสำคัญของการดะ
วะฮฺ ต่อมนุษยชาติพร้อมทั้งอิสลามได้รักษาเกียรติของมนุษย์และให้ความสำคัญกับเกียรติและ
ศักดิ์ศรีของมนุษย์ ซึ่งสิ่งดังกล่าวนั้นถือเป็นความยุติธรรมและความเสมอภาคของศาสนาอิสลาม 
ดังนี้  

1. การเกิดขึ้นของความแตกต่าง ความหลากหลายทางกายภาพและสรรพสิ่ง
ต่าง ๆ นั้นมีมาแต่ดั้งเดิมซึ่งสอดคล้องกับกฎสภาวการณ์ของพระองค์อัลลอฮฺที่ทรงประสงค์จะให้
เป็นเช่นนั้น โดยธรรมชาติของสรรพสิ่งที่มีชีวิตในโลกนี้ล้วนแล้วแต่อยู่บนฐานของความแตกต่าง
และความหลากหลาย ด้วยเหตุนี้ความหลากหลายทางชาติ ชาติพันธุ์ สีผิว ภาษา วัฒนธรรม 
ประเพณี จะนำมาซึ่งความแตกต่างกันในหมู่มวลมนุษยชาติ ทั้งความคิด ความเชื่อ กฎข้อบังคับ 
การเป็นอยู่ การแต่งกายและอ่ืน ๆ อีกมากมาย สภาพเหล่านี้เป็นเจตนารมณ์ของพระองค์อัลลอ
ฮฺ ในการสรรค์สร้างจักรวาลนี้ ดังที่พระองค์อัลลอฮฺ ได้ตรัสไว้ในพระมหาคัมภีร์อัลกุรอานว่า 
“แต่ละประชาชาติในหมู่พวกเจ้านั้น เราได้ให้มีบทบัญญัติและแนวทางไว้และหากอัลลอฮฺทรง
ประสงค์แล้ว แน่นอนก็ทรงให้พวกเจ้าเป็นประชาชาติ เดียวกันแล้ว แต่ทว่าเพ่ือที่จะทรงทดสอบ
พวกเจ้าในสิ่งที่พระองค์ได้ประทานแก่พวกเจ้า ดังนั้น พวกเจ้าจงแข่งขันกันในความดีทั้งหลาย
เถิด นั้นคือ พวกเจ้าทั้งหมดก็จะต้องกลับไปยังอัลลอฮฺ แล้วพระองค์จะทรงแจ้งให้พวกเจ้า ทราบ
ในสิ่งที่พวกเจ้ากำลังขัดแย้งกันในสิ่งนั้น” (คัมภีร์อัลกุรอาน ฉบับแปลภาษาไทย, (2524), ซู
เราะฮฺอัลมาอีดะฮฺ อายะท่ี 84 , มัรวาน สะมะอุน) 



87 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

2. ไม่มีการบังคับนับถือศาสนา และให้ความสำคัญในการดะวะฮฺ เมื่อพระองค์
อัลลอฮฺประสงค์ที่จะให้มีความหลากหลายความแตกต่างของสรรพสิ่งเหล่านั้น ให้ดำรงอยู่
ตลอดไปแน่นอนพระองค์อัลลอฮฺ ก็ไม่ทรงบังคับมนุษย์เช่นกันในการเลือกทางเดินของชีวิต
พร้อมกันนี้ยังเปิดให้มีเจตจำนงเสรี มีความเป็นอิสระทางความคิดความเชื่อประเพณี วัฒนธรรม
และพระองค์ยังได้กำชับกับมุสลิมว่า “การบังคับผู้คนอ่ืนที่มิใช่มุสลิมให้ยอมรับหรือ ศรัทธาใน
หนทางของพระองค์นั้นหรือศรัทธา ต่อพระองค์นั้นไม่สามารถกระทำได้ดังที่โองการ พระมหา
คัมภีร์ของพระองค์ได้กำชับไว้อย่างชัดเจน ด้วยเหตุนี้มนุษย์ถูกบังเกิดในสภาพที่มีความอิสระใน
การเลือกทางเดินใหก้ับชีวิต พระองค์อัลลอฮฺมิได้บังคับมนุษย์ให้เลือกสิ่งใด สิ่งหนึ่ง”  

3. ความเป็นธรรม ท่านเคาะลีฟะฮฺ อุมัรฺเราะฎิยัลลอฮฺอันฮฺ เป็นผู้นำที่มีใจเป็น
ธรรมเป็นอย่างยิ่ง ท่านไม่เคยลำเอียงหรือมีอคติต่อผู้ใดในการปฏิบัติตามกฎหมาย แม้ว่าจะเป็น
คนในครอบครัวของท่านก็ตาม ท่านกล่าวเสมอว่า ท่านคือสามัญชนคนหนึ่งซ่ึงมีหน้าที่ต้อง
ปฏิบัติตามกฎหมายเช่นเดียวกับประชาชนทั่วไป ดังที่ อัล-เฏาะบารียฺกล่าวว่า ท่านอุมัรฺนั้นทุก
ครั้งที่ ท่านขึ้นปราศรัยบนมิมบัรกล่าวห้ามประชาชนในสิ่งใด ท่านจะประชุมคนในครอบครัว
แล้ว กล่าวว่า “ฉันได้ห้ามประชาชนไม่ให้ทำสิ่งนั้นสิ่งนี้ ซึ่งพวกเขาต่างพากันจ้องมองสังเกตดู
พวกเจ้า เหมือนกับการจ้องมองของนกต่อก้อนเนื้อและฉันขอสาบานกับอัลลอฮฺว่าหากมีใครใน
หมู่พวกเจ้าไปกระทำในสิ่งต้องห้ามฉันจะลงโทษเขาหนักถึงสองเท่าอย่างแน่นอน”  ทั้งนี้การที่
ท่านเคยเฆี่ยนบุตรของท่าน เองอย่างหนักเพราะมีความผิดฐานลักลอบดื่มสุราก็ดี การที่ท่านเคย
เรียกอัมรฺอิบนฺอัล-อาศ ข้าหลวงอียิปต์พร้อมกับบุตรชายให้เข้ามายังมะดีนะฮฺเป็นการด่วนเพ่ือ
รับการลงโทษบุตรชาย เพราะไปมีเรื่องกับประชาชนอียิปต์โดยมิชอบก็ดี  การที่ท่านเคยจับ
สะอฺดฺอิบนฺอบีวักก็อศ ข้าหลวงประจำแคว้นกูฟะฮฺผู้เป็นบุรุษหมายเลขหนึ่งของแคว้นไปตระเวน
ตามมัสยิดต่าง ๆ ทั่วเมืองกูฟะฮฺ เพ่ือให้ประชาชนเป็นพยานยืนยันความบริสุทธิ์ตอนที่ส่ง
เจ้าหน้าที่ไปตรวจค้นบ้านเพื่อหาหลักฐานทุจริตตามข้อกล่าวหาบางอย่างก็ดี การที่ท่านเคยใช้ไม้
เรียว ตีอบูสุฟยานเพ่ือนสนิทและคนกว้างขวางแห่งนครมักกะฮฺเพราะมีความผิดฐานสับเปลี่ยน
หลักเขตที่ดินที่นครมักกะฮฺก็ดี หรือการที่ท่านเปิดโอกาสให้ประชาชนสามารถฟ้องร้องข้าหลวง
อย่างอิสระต่อหน้าท่านเองในช่วงพิธีฮัจญ์ก็ดี สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้ล้วนเป็นสิ่งที่แสดงถึงความมีใจ
เป็นธรรมของทา่นอย่างชัดเจน 

4. ความเสมอภาคของศาสนาอิสลาม ความเสมอภาคเป็นที่สำคัญอีกประการ
หนึ่งของการอยู่ร่วมกันในสังคมที่มีความหลากหลายทางวัฒธรรม อัลลอฮฺ ได้ตรัสไว้ในอัลกุ
รอานว่า “โอ้มวลมนุษย์ทั้งหลายจงรู้ไว้เถิดว่า แท้จริงพระเจ้าของพวกท่านนั้นมีเพียง องค์เดียว 
บรรพบุรุษของพวกท่านก็มาจากคนเดียวกัน จงรู้เถิดว่าคนอาหรับก็ไม่ได้เลิศเลอเหนือคนที่หาใช่
ชาวอาหรับ และคนที่ไม่ใช่อาหรับก็ไม่ได้เหนือกว่าคนอาหรับ คนผิวแดง  ก็ไม่ได้เลิศเลอ



88  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เหนือกว่าคนผิวดำ และคนผิวดำก็ไม่ได้เหนือกว่าคนผิวแดง และผู้ที่ประเสริฐยิ่งก็คือผู้ที่ยำเกรง
ต่ออัลลอฮฺเท่านั้น” (คัมภีร์อัลกุรอาน ฉบับแปลภาษาไทย, (2524), ซูเราะอัลหุจรอต อายะที่ 
13, มัรวาน สะมะอุน) 

5. การให้เกียรติมวลมนุษยชาติทั้งหลายของศาสนาอิสลาม อัลลอฮฺทรงยกย่อง
และให้เกียรติมวลมนุษยชาติทั้งหลายทุกเชื้อชาติ เผ่าพันธุ์ศาสนา ไม่ว่าจะเป็นคนผิวดำ หรือผิว
ขาว ชาติพันธุ์ อาหรับ หรือไม่ใช่อาหรับ มุสลิม หรือไม่ใช่มุสลิม และทรงยกสถานะของ
มนุษยชาติทั้งหลาย เหนือสรรพสิ่งอ่ืนใด พระองค์อัลลอฮฺ ทรงตรัสว่า ความว่า “และโดย
แน่นอน เราได้ให้เกียรติแก่ลูกหลานของอาดัม และเราได้บรรทุกพวกเขาทั้งทางบกและทาง
ทะเล และได้ให้ปัจจัยยังชีพที่ดีทั้งหลายแก่พวกเขา และเราได้ให้พวกเขาดีเด่นอย่างมีเกียรติ
เหนือกว่าผู้ที่เราได้ให้บังเกิดมาเป็นส่วนใหญ่” (คัมภีร์อัลกุรอาน ฉบับแปลภาษาไทย, (2524), ซู
เราะฮฺอัลอิส รออฺ อายะฮฺที่ 88, มัรวาน สะมะอุน)  

ดังนั้น หากว่าสังคมใดนำหลักของอิสลามดังกล่าวมาใช้ในการอยู่ร่วมกัน ท่ามกลาง
สังคมพหุวัฒนธรรมแน่นอนจะต้องว่า เกิดความสันติในสังคม แต่หากมิได้นำหลักการ ดังกล่าว
มาใช้ในการอยู่ร่วมกันท่ามกลางสังคมพหุวัฒนธรรมย่อมเป็นการทำลายอิสลามและประชาชน 
สังคมจะเต็มเปี่ยมไปด้วยการต่อสู้ แย่งชิงซึ่งจะนำมาซึ่งความแตกแยกและความเป็นศัตรูและที่
ร้ายที่สุดคือการเสียประโยชน์ ของสัปปุรุษในสังคมที่มีความขัดแย้ง และขาดดุลยภาพซึ่งการมี
ดุลยภาพระหว่างผู้นำกับประชาชนทำให้เกิดสันติภาพในสังคมโดยภาพรวม 

วิถีปฏิบัติทางศาสนาในทัศนะของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน จังหวัด
สมุทรปราการ พบว่า มีการทำหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์ เป็นการสร้างเหตุแห่งความสุข คือสงบ 
สันติ เบิกบานใจ ความสุขจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อเราได้ปฏิบัติตามความเชื่อของหลักการ ความสุข
ไม่ได้เกิดจากปัจจัยใดปัจจัยหนึ่งโดยเฉพาะ ไม่ได้อยู่กับร่างกายของคนเราหรือทรัพย์สินเงินทอง 
หรือเครื่องอำนวยความสะดวกอย่างมากมาย แท้ที่จริงแล้วมันอยู่ที่เราได้ปฏิบัติตนตามคำสอน
ของศาสนาที่เรายึดถือ เราก็จะพบกับความสำเร็จอย่างแท้จริง ซึ่งความสุขในทัศนะของศาสนา
อิสลามนั้นประกอบด้วยหลักการ 3 ประการ คือ 1) หลักการศรัทธา 2) หลักการปฏิบัติ และ 3) 
หลักคุณธรรมการศรัทธาในศาสนาอิสลาม (นายเสงี่ยม มิมมา. กรรมการอิสลามประจำจังหวัด
สมุทรปราการ. สัมภาษณ์. 11 มีนาคม 5652 ) และความศรัทธาของภายในหัวใจ ไม่มีใครมี
อำนาจที่จะทำอะไรได้ นอกเหนือจากอัลลอฮฺ องค์เดียวเท่านั้น และความสุขในศาสนาอิสลาม
นั้น คือการกระทำในสิ่งที่พระเจ้าใช้ และไม่กระทำในสิ่งที่พระเจ้าห้าม และการช่วยเหลือเจือ
จานเพ่ือนมนุษย์ที่มีฐานะไม่ดี ยากจน เด็กกำพร้า และอีกมากมาย (นายประสาน รอมาลี. บิ
หลั่น มัสยิดดารัลอามีน (บางโฉลง). สัมภาษณ์. 11 มีนาคม 5652 ) เพราะว่าศาสนาอิสลามสอน
ให้มุสลิมเป็นพี่น้องกัน มีความเสมอภาค ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน เพื่อให้อยู่ร่วมกันในสังคมอย่าง



89 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

มีความสุข การทำความเข้าใจผู้ที่นับถือศาสนาอ่ืนโดยเฉพาะชาวพุทธที่อยู่ในชุมชนเดียวกัน 
ก่อให้เกิดความสุขภายในและความสุขภายนอก สุขจากภายในคือ ทำให้ร่างกายสดชื่นแจ่มใส 
แบ่งปันทรัพยากรที่มีให้กับผู้ยากไร้ ส่วนความสุขภายนอกทำให้ร่างกายแข็งแรง ไม่ย่อท้อต่อ
อุปสรรค (นางสมจิตต์ มิมมา. อสม.ประจำหมู่บ้าน. สัมภาษณ์. 11 มีนาคม 5652 ) 

ข้อที่ 3 การเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธกับชาวมุสลิม ในชุมชนบ้าน
คลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ สรุปได้ว่า วิถีชีวิตทาง
พระพุทธศาสนาหมายถึงการมีความเห็นชอบ โดยปฏิบัติตนเพ่ือให้เกิดประโยชน์ 3 ประการ 
ได้แก่ ประโยชน์ในโลกนี้ ประโยชน์ในโลกหน้า ประโยชน์สูงสุด ส่วนวิถีชีวิตของอิสลาม คือ การ
ยอมจำนน การอ่อนน้อม และการเชื่อฟังต่ออัลเลาะฮ์ อย่างสิ้นเชิง โดยดำเนินชีวิตตามวิถี
อิสลาม 2 ประการ คือ  ศรัทธา มี 6 ประการ และหลักปฏิบัติ 5 จะพบว่าทั้งพระพุทธศาสนา
และศาสนาอิสลามมีความเห็นเหมือนกันคือการปฏิบัติตนตามหน้าที่ของศาสนิกที่ดี  ส่วนที่
ต่างกันจะเป็นในส่วนของหลักธรรมที่นำมาใช้ในการดำเนินชีวิตที่แตกต่างกัน ตามที่กำหนดไว้ใน
หลักการทางศาสนานั้น ๆ ซึ่งผู้วิจัยเห็นว่าถึงแม้หลักปฏิบัติจะต่างกัน แต่เป้าหมายเบื้องต้นคือ
การก่อให้เกิดประโยชน์สุขแก่ตนและคนรอบข้าง 

ในประเด็นความสำคัญของวิถีชีวิตทางศาสนา ชาวพุทธเชื่อฟังและปฏิบัติตาม
หลักการต่างๆ ในคำสอนของศาสนาและทำสมาธิภาวนาอย่างเคร่งครัด โดยการฝึกฝนทำสมาธิ
จนกระทั่งเข้าถึงการบรรลุพระนิพพานได้ เป็นการขจัดกิเลสที่กองสุมอยู่ในจิตใจหรือความ
ปรารถนาที่จะพ้นจากทุกข์ ซึ่งเป็นค่านิยมที่ดีในทางพระพุทธศาสนา คำสอนของพระพุทธเจ้า
นั้นมีอยู่ด้วยกัน 2 ระดับ คือ 1) ทิศ 6 ในฐานะหน้าที่ของกัลยาณมิตรในครอบครัว  2) 
คุณสมบัติของกัลยาณมิตร 7 ส่วนความสำคัญของวิถีชีวิตทางศาสนา การอยู่ร่วมกันท่ามกลาง
สังคมพหุวัฒนธรรมเป็นการยอมรับของศาสนาอิสลาม มีโองการอัลกุรอานได้ระบุวัตถุประสงค์
หลักของการสร้างมนุษย์คือการทำความรู้จักซึ่งกันและกัน อิสลามรับประกันและเปิดโอกาสให้มี
เสรีภาพในการนับถือศาสนา ความเชื่อและความคิดโดยคำนึงถึงความแตกต่างนั้นถือว่า เป็นกฎ
สภาวการณ์ที่อัลลอฮฺทรงกำหนดไว้ และจะไม่มีการบังคับให้นับถือศาสนาอิสลาม จะเห็นได้ว่า 
เป้าหมายของศาสนาทั้งสองมีนัยเหมือนกันคือการให้เกียรติผู้อื่น ส่วนประเด็นที่แตกต่างกันทาง
พระพุทธศาสนามองหลักธรรมที่พึงปฏิบัติตามหน้าที่ของตนๆ เรียกว่าทิศ 6 และมีหลักความ
เป็นกัลยาณมิตรมาช่วยเสริม ส่วนศาสนาอิสลาม นอกจากจะเน้นไปที่การทำหน้าที่ของตนให้
สมบูรณ์แล้ว ก็ไม่มีการก้าวก่ายหน้าที่ของคนอ่ืน  

ประเด็นวิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธกับชาวมุสลิม ในชุมชนบ้านคลองบาง
ตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ จากการลงพ้ืนที่และสัมภาษณ์
กลุ่มเป้าหมาย พบว่า วิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน  เน้น



90  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

หลักการ 3 ประการ คือ   1) การทำหน้าที่ของตนเองให้สมบูรณ์ รู้ว่าตนคือใคร ควรมีบทบาท
อย่างไร เมื่อเป็นเช่นนั้น จึงสามารถที่จะทำหน้าที่ตามสถานะของตนเองได้ 2) เข้าใจวิถีปฏิบัติ
ทางศาสนาของผู้ อ่ืน โบราณกล่าวไว้ว่ารู้เรารู้เขา เมื่อเรารู้จักหน้าที่ของตนแล้ว สิ่งสำคัญ
ประการต่อมาคือการเรียนรู้คนอื่น 3) สละประโยชน์ส่วนตัวเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม การเป็นผู้นำ
ของชุมชน ต้องมีความเป็นผู้นำที่ทำจริง ทำให้เห็นเพ่ือประโยชน์ต่อส่วนรวม ส่วนวิถีปฏิบัติทาง
ศาสนาในทัศนะของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน จังหวัดสมุทรปราการ พบว่า การ
ทำหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์ เป็นการสร้างเหตุแห่งความสุข คือสงบ สันติ เบิกบานใจ ความสุข
จะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อเราได้ปฏิบัติตามความเชื่อของหลักการ จะเห็นได้ว่า ชาวพุทธกับชาวมุสลิม
ที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียนนั้น มีวิถีชีวิตอยู่อย่างสันติสุข ไร้ความขัดแย้งทาง
ศาสนา ด้วยเหตุแห่งการอยู่ร่วมกันมานานเป็นเสมือนพ่ีน้อง มีความแตกต่างกันเพียงความ
ศรัทธาในศาสนาของตน ไม่ก้าวล่วงวิถีปฏิบัติทางศาสนาของบุคคลอ่ืน มีความเข้าใจว่าวัตร
ปฏิบัติที่แต่ละศาสนาทำอยู่นั้น เป็นการแสดงถึงความเคารพต่อศาสดาของตนเอง เช่น ชาวพุทธ
สวดมนต์ทำวัตร ชาวมุสลิมทำละหมาด ดังนั้น การรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา และการลงมือทำ
กิจกรรมร่วมกัน จึงเป็นการเชื่อมประสานให้คนเราเข้าใจซึ่งเหตุและผลของกันและกัน 
 
อภิปรายผลการวิจัย  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า วิถีปฏิบัติในพระพุทธศาสนาคือ ศีลธรรม 
จารีตประเพณี วิถีปฏิบัติมีหลายประเภทแต่ละประเภทเหมาะแก่คนแต่ละคน ขึ้นอยู่กับตัว
บุคคลนั้น ๆ ว่าตนอยู่ในสถานะอะไรและจะต้องวางตัวประพฤติตัวอย่างไร โดยรวมแล้วล้วนแต่
เป็นวิถีปฏิบัติที่ควบคุมความประพฤติคือ กาย วาจา และใจของคนในสังคมให้เป็นคนดีมี
คุณภาพ วิถีปฏิบัติช่วยให้มนุษย์อยู่ร่วมกันในสังคมอย่างมีระเบียบเรียบร้อย มีความอบอุ่นรู้สึก
ปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน ทำให้คนรู้จักหน้าที่ความรับผิดชอบต่อตนเองครอบครัวตลอดถึง
ประเทศชาติ วิถีปฏิบัติเกิดขึ้นได้หลายทางเช่น ทางวัฒนธรรม ประเพณี ทางกฎหมายบ้านเมือง
เป็นต้น เป็นบรรทัดฐานในการกระทำของมนุษย์ สอดคล้องกับธเนศ นกเพ็ชร ไดก้ล่าวถึงวิถีชีวิต
ใหม่ภายใต้พระพุทธศาสนา (ธเนศ นกเพ็ชร, 2565) ว่า สังคมยุคปัจจุบันที่มีการเปลี่ยนแปลง
เกิดขึ้นอย่างรวดเร็วในลักษณะก้าวกระโดด ทำคนบางคนเกิดความเครียดกับการเปลี่ยนแปลง
ดังกล่าว ก่อให้เกิดปัญหาหรือความทุกข์ข้ึนมาทั้งทางกาย และจิตใจ การที่คนเราจะดำเนินชีวิต
ให้ถึงความสุขในยุคนี้ได้นั้น พระพุทธศาสนาเน้นหลัก 3 ประการ คือ การละความชั่ว ประพฤติ
ความดี และทำจิตใจให้ผ่องใส 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า วิถีชีวิตทางศาสนาของชาวมุสลิม คือการ
ยอมรับศาสนาอิสลาม มีโองการอัลกุรอานได้ระบุวัตถุประสงค์หลักของการสร้างมนุษย์คือการ



91 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ทำความรู้จักซึ่งกันและกัน อิสลามรับประกันและเปิดโอกาสให้มีเสรีภาพในการนับถือศาสนา 
ความเชื่อและความคิดโดยคำนึงถึงความแตกต่างนั้นถือว่า เป็นกฎสภาวการณ์ที่อัลลอฮฺทรง
กำหนดไว้ และจะไม่มีการบังคับให้นับถือศาสนาอิสลาม แต่ให้มุสลิมตระหนักถึงความสำคัญ
ของการดะวะฮฺ ต่อมนุษยชาติพร้อมทั้งอิสลามได้รักษาเกียรติของมนุษย์และให้ความสำคัญกับ
เกียรติและศักดิ์ศรีของมนุษย์ ซึ่งสิ่งดังกล่าวนั้นถือเป็นความยุติธรรมและความเสมอภาคของ
ศาสนาอิสลาม สอดคล้องกับงานวิจยัของอีสมาแอ กาเต๊ะ (อีสมาแอ กาเต๊ะ, 2561) ที่ว่าอิสลาม
ยอมรับความหลากหลายทางความเชื่อ อิสลามให้ความสำคัญกับความแตกต่างที่เกิดขึ้นในสังคม
มนษุย์และถือว่าเป็นกฎสภาวการณ์ที่อัลลอฮฺทรงกำหนดไว้  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า ประเด็นวิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธกับ
ชาวมุสลิม ในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ 
จากการลงพ้ืนที่และสัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย พบว่า วิถีชีวิตทางศาสนาของชาวพุทธในชุมชน
บ้านคลองบางตะเคียน เน้นหลักการ 3 ประการ คือ 1) การทำหน้าที่ของตนเองให้สมบูรณ์ รู้ว่า
ตนคือใคร ควรมีบทบาทอย่างไร เมื่อเป็นเช่นนั้น จึงสามารถที่จะทำหน้าที่ตามสถานะของ
ตนเองได้ 2) เข้าใจวิถีปฏิบัติทางศาสนาของผู้อ่ืน โบราณกล่าวไว้ว่ารู้เรารู้เขา เมื่อเรารู้จักหน้าที่
ของตนแล้ว สิ่งสำคัญประการต่อมาคือการเรียนรู้คนอ่ืน 3) สละประโยชน์ส่วนตัวเพ่ือประโยชน์
ส่วนรวม การเป็นผู้นำของชุมชน ต้องมีความเป็นผู้นำที่ทำจริง ทำให้เห็นเพ่ือประโยชน์ต่อ
ส่วนรวม สอดคล้องกับงานของสมบูรณ์ วัฒนะ (สมบูรณ์ วัฒนะ, 2564)  เรื่อง พระพุทธศาสนา
กับวิถีชีวิตคนไทยในดินแดนสุวรรณภูมิ ที่ปรากฏให้เห็นว่าพระพุทธศาสนานั้นมีส่วนต่อวิถีชีวิต
ของชาวพุทธแดนสุวรรณภูมิทั้งด้านทัศนคติและความรู้สึก วัฒนประเพณี ส่วนวิถีปฏิบัติทาง
ศาสนาในทัศนะของชาวมุสลิมในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน จังหวัดสมุทรปราการ พบว่า การ
ทำหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์ เป็นการสร้างเหตุแห่งความสุข คือสงบ สันติ เบิกบานใจ ความสุข
จะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อเราได้ปฏิบัติตามความเชื่อของหลักการ จะเห็นได้ว่า ชาวพุทธกับชาวมุสลิม
ที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียนนั้น มีวิถีชีวิตอยู่อย่างสันติสุข ไร้ความขัดแย้งทาง
ศาสนา ด้วยเหตุแห่งการอยู่ร่วมกันมานานเป็นเสมือนพ่ีน้อง มีความแตกต่างกันเพียงความ
ศรัทธาในศาสนาของตน ไม่ก้าวล่วงวิถีปฏิบัติทางศาสนาของบุคคลอ่ืน มีความเข้าใจว่าวัตร
ปฏิบัติที่แต่ละศาสนาทำอยู่นั้น เป็นการแสดงถึงความเคารพต่อศาสดาของตนเอง เช่น ชาวพุทธ
สวดมนต์ทำวัตร ชาวมุสลิมทำละหมาด ดังนั้น การรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา และการลงมือทำ
กิจกรรมร่วมกัน จึงเป็นการเชื่อมประสานให้คนเราเข้าใจซึ่งเหตุและผลของกันและกัน 
สอดคล้องกับงานวิจัยของอีสมาแอ กาเต๊ะ (อีสมาแอ กาเต๊ะ, 2561) ที่ว่าอิสลามยอมรับความ
หลากหลายทางความเชื่อ อิสลามให้ความสำคัญกับความแตกต่างที่เกิดขึ้นในสังคมมนุษย์และ
ถือว่าเป็นกฎสภาวการณ์ที่อัลลอฮฺทรงกำหนดไว้ อิสลามเชื่อว่าหากสังคมนำหลักอิสลามมาใช้ใน



92  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

การอยู่ร่วมกันท่ามกลางสังคมพหุวัฒนธรรมย่อมจะก่อให้ เกิดสันติสุขในสังคม และก่อให้เกิด
สันติภาพในสังคมโดยภาพรวม 
องคค์วามรู้ใหม่จากการวิจัย 
 

จากการลงพ้ืนที่วิจัย ได้ผลสรุปเกีย่วกับการอยู่ร่วมกันของชาวพุทธกับชาวมุสลิมใน
ชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอบางพลี จังหวัดสมุทรปราการ เป็นภาพรวม
ดังนี้ 

ประเด็น ผลที่ได้รับ 
1. วิถีการอยู่ร่วมกันของบุคคลในชุมชน 1. การทำหน้าที่ของตนเองให้สมบูรณ์ คือการ

เข้าใจตัวเองว่า สิ่งที่เรากระทำอยู่เพื่อใคร และ
มีประโยชน์หรือมีโทษมากน้อยเพียงไร  
2. เข้าใจวิถีปฏิบัติทางศาสนาของผู้อ่ืน เข้าใจ
วิถีปฏิบัติทางศาสนาของกันและกัน รู้จัก
ข้อจำกัดทางศาสนา ไม่ฝืนใจผู้อื่น  
3. ไม่มีอคติในการปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนา 
ไม่ก้าวล่วงหน้าที่ของผู้อ่ืน ย่อมสร้างประโยชน์
แก่สังคมส่วนรวมได้ยิ่งขึ้น  
4. ศาสนาไม่ใช่ต้นเหตุแห่งความขัดแย้ง การ
ขัดแย้งเป็นพฤติกรรมเฉพาะบุคคลเท่านั้น  

2. การมีส่วนร่วมในการพัฒนาวิถีชีวิตของ
บุคคลในสังคม 
 

1. ทำหน้าที่ของตนให้ดี รู้จักหน้าที่ของตนเอง 
เพ่ือทำให้เกิดประโยชน์ต่อสังคมโดยรวม  
2. สละประโยชน์ส่วนตัวเพ่ือประโยชน์ส่วนรวม
เพ่ือให้เกิดประโยชน์แก่คนในชุมชนไม่เลือก
ความต่างแห่งศาสนา  

3. กิจกรรมที่สะท้อนถึงความสามัคคีของ
ชุมชนกิจกรรมที่สะท้อนถึงความสามัคคีของ
ชุมชน 

1. กิจกรรมจิตอาสา เป็นส่วนสำคัญที่ทำให้
ชุมชนเกิดความสามัคคี ไม่มีการแบ่งแยกทาง
ศาสนา  
2. การให้การศึกษาเพ่ือพัฒนาสู่อนาคต การ
พัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยการให้การศึกษาท่ี
ถูกต้องจึงเป็นสิ่งสำคัญ จะทำให้เกิดเรียนรู้
ธรรมชาติ และเข้าใจกัน  



93 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

3. กิจกรรมเยาวชนค่ายคุณธรรม นำไปสู่การ
แก้ปัญหาความขัดแย้งทางความคิดเรื่องความ
แตกต่างทางศาสนาในอนาคต  

 

จากตารางข้างต้น อธิบายได้ว่า การที่บุคคลในสังคมที่มีวัฒนธรรมทางศาสนาที่
หลากหลาย หากศาสนิกปฏิบัติตนตามวิถีชีวิตทางศาสนาของตนเอง ย่อมทำให้สังคมเกิดสันติ
สุขได้ เห็นได้จากข้อสรุปในงานวิจัยเรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบวิถีชีวิตทางศาสนาในสังคม
ของชาวพุทธกับชาวมุสลิม : กรณีศึกษาชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน ตำบลบางโฉลง อำเภอ
บางพลี จังหวัดสมุทรปราการ” ซึ่งได้ผลสรุปดังนี้ 

1. วิถีการอยู่ร่วมกันของบุคคลในชุมชน การปฏิบัติตนตามวิถีชีวิตทางศาสนาของ
แต่และศาสนาโดยยึดหลักธรรมของตนเป็นเป็นวิถีปฏิบัติ ทำให้การอยู่ร่วมกันในชุมชน
พระพุทธศาสนาและศาสนาอิสลาม เกิดผล 4 ประการ (1) การทำหน้าที่ของตนเองให้สมบูรณ์ 
คือการเข้าใจตัวเองว่า สิ่งที่เรากระทำอยู่เพ่ือใคร และมีประโยชน์หรือมีโทษมากน้อยเพียงไร  
(2) เข้าใจวิถีปฏิบัติทางศาสนาของผู้อ่ืน เข้าใจวิถีปฏิบัติทางศาสนาของกันและกัน รู้จักข้อจำกัด
ทางศาสนา ไม่ฝืนใจผู้อ่ืน (3) ไม่มีอคติในการปฏิบัติต่อบุคคลต่างศาสนา ไม่ก้าวล่วงหน้าที่ของ
ผู้อ่ืน ย่อมสร้างประโยชน์แก่สังคมส่วนรวมได้ยิ่งขึ้น (4) ศาสนาไม่ใช่ต้นเหตุแห่งความขัดแย้ง 
การขัดแย้งเป็นพฤติกรรมเฉพาะบุคคลเท่านั้น 

2. การมีส่วนร่วมในการพัฒนาวิถีชีวิตของบุคคลในสังคม เมื่อศาสนิกปฏิบัติตนตาม
หลักศาสนาย่อมมีจิตอาสาร่วมพัฒนาชุมชน ก่อให้เกิดผล 2 ประการ คือ (1) ทำหน้าที่ของตน
ให้ดี รู้จักหน้าที่ของตนเอง เพ่ือทำให้เกิดประโยชน์ต่อสังคมโดยรวม (2) สละประโยชน์ส่วนตัว
เพ่ือประโยชน์ส่วนรวมเพ่ือให้เกิดประโยชน์แก่คนในชุมชนไม่เลือกความต่างแห่งศาสนา  

3. กิจกรรมที่สะท้อนถึงความสามัคคีของชุมชนกิจกรรมที่สะท้อนถึงความสามัคคี
ของชุมชน มี 2 ลักษณะ ได้แก่ (1) กิจกรรมจิตอาสา เป็นส่วนสำคัญที่ทำให้ชุมชนเกิดความ
สามัคคี ไม่มีการแบ่งแยกทางศาสนา (2)  การให้การศึกษาเพ่ือพัฒนาสู่อนาคต การพัฒนา
คุณภาพชีวิตด้วยการให้การศึกษาที่ถูกต้องจึงเป็นสิ่งสำคัญ จะทำให้เกิดเรียนรู้ธรรมชาติ และ
เข้าใจกัน (3) กิจกรรมเยาวชนค่ายคุณธรรม นำไปสู่การแก้ปัญหาความขัดแย้งทางความคิดเรื่อง
ความแตกต่างทางศาสนาในอนาคต 

 
สรุป 

ชาวพุทธกับชาวมุสลิมที่อาศัยอยู่ในชุมชนบ้านคลองบางตะเคียน มีวิถีชีวิตอยู่อย่าง
สันติสุข ไร้ความขัดแย้งทางศาสนา มีความแตกต่างกันเพียงความศรัทธาในศาสนาของตน โดย



94  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ไม่ก้าวล่วงวิถีปฏิบัติทางศาสนาของบุคคลอ่ืน ดังนั้น การรู้จักเอาใจเขามาใส่ใจเรา และการลง
มือทำกิจกรรมร่วมกัน จึงเป็นการเชื่อมประสานให้มนุษยเ์ข้าใจเหตุและผลของกันและกัน 

 
ข้อเสนอแนะ  

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  

1. การสร้างการเรียนรู้วิถีชุมชน โดยเปิดให้มีการสอนกันข้ามศาสนาเพ่ือให้เกิด
การเรียนรู้ระหว่างกัน  สร้างความเข้าใจต่อกันมากขึ้น เป็นการสร้างภูมิคุ้มกันทางความคิด
ตั้งแต่เด็กเยาวชน เพ่ือให้เรียนรู้หลักการทางศาสนาของศาสนาตนให้เข้าใจ และเรียนรู้ศาสนา
อ่ืนให้รู้แจ้งเพื่อจะได้ปฏิบัติตนให้ถูกต้องไม่ก้าวก่ายความเชื่อของผู้อ่ืน  

2. สร้างกระบวนการนับถือกัน (Respect) ตามที่ริชาร์ด ไทเลอร์ (Richard 
Taylor) กล่าวถึงพหุวัฒนธรรมคือการแสดงออกถึงความเคารพต่อกัน ผ่านการพบเจอกัน 
พูดคุยกันในบรรยากาศแบบมิตรภาพ เป็นวิธีการทางมานุษยวิทยาที่ต้องไปพบกัน อยู่ร่วมกัน 
แสดงน้ำใจต่อกัน พูดคุยกันเมื่อเกิดปัญหาและหาทางออกร่วมกัน  

3. ควรมีการสร้างกิจกรรมที่สะท้อนถึงความสามัคคีของชุมชน เน้นกิจกรรมที่
สะท้อนถึงความสามัคคีของชุมชน เช่น กิจกรรมจิตอาสา เป็นส่วนสำคัญที่ทำให้ชุมชนเกิดความ
สามัคคี ไม่มีการแบ่งแยกทางศาสนา โดยรัฐมีส่วนร่วมอย่างจริงจัง 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
1. ควรมี การศึ กษ าพหุ วัฒ นธรรมทางศาสนาเชิ งสัญ ลั กษณ์ ระหว่ าง

พระพุทธศาสนากับศาสนาอิสลาม 
2. ควรมีการศึกษาพหุวัฒนธรรมการบริโภคตามหลักศาสนาที่มีผลต่อการ

ดำรงชีวิตของคนในชุมชนชาวพุทธกับชาวมุสลิม 
 
เอกสารอ้างอิง 
ธเนศ นกเพ็ชร. (2565). วิถีชีวิตใหม่ภายใต้พระพุทธศาสนา. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน์.  

9(1) มกราคม, 292-302. 
พระสุธีรัตนบัณฑิต, พระครูโสภณพุทธศาสตร์. (2559). อัตลักษณ์ทางศาสนา: รูปแบบการสื่อ 

ความหมายเพ่ือสร้างสันติภาพของประชาคมอาเซียน. สถาบันวิจัยพุทธศาสตร์: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย.  กรุงเทพมหานคร: โรงพมิพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



95 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

มัรวาน สะมะอุน. (2524). คัมภีร์อัลกุรอาน ฉบับแปลภาษาไทย. กรงุเทพมหานคร: สำนักพิมพ์  
ส.วงศ์เสงี่ยม. 

วิจิตร สมบัติบริบูรณ์. (2528). เบญจศีล–เบญจธรรม. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ชวนพิมพ์. 
สุไรยา วานิ, มะรอนิง สาแลมิง. (2557). การอยู่ร่วมกันของชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรม  

กรณีศึกษา ตำบลทรายขาว อำเภอโคกโพธิ์ จังหวัดปัตตานี.  วารสารการเมืองการ
ปกครอง. 4(1) ปีที ่4 กันยายน, 217.  

สมบูรณ์ วัฒนะ และคณะ. (2564). พระพุทธศาสนากบัวิถีชีวิตคนไทยในดินแดนสุวรรณภูมิ.  
วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. 9(3) พฤษภาคม, 950-964. 

อีสมาแอ กาเต๊ะ. (2560). วะสะฎียะฮฺในอิสลามกับการอยู่ร่วมกันท่ามกลางสังคมพหุวัฒนธรรม 
ด้ า น ค ว า ม เชื่ อ แ ล ะ ค ว า ม คิ ด . ว า ร ส า ร วิ ท ย า ลั ย อิ ส ล า ม ศึ ก ษ า 
มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์. 9(1)มกราคม – มิถุนายน, 48. 

 

 



การศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย 
ในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุม่ชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุร ี
A Comparative Study of Religious Beliefs about the Afterlife  

of the Traditions of Lao and Khmer Groups in  

Prachinburi Province 
 

1พระครปูลัดวัลลภ วชิรวโํส (เดชผิว) 
Phrakhrupalad Wanlop VaJiravaṃso (Detchphew) 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

E-mail:  aod1548@gmail.com 
2รศ.ดร.กฤต ศรียะอาจ 

Assoc. Prof. Dr.Kit Sriya-ad  

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

1Corresponding author E-mail: kit.sri@mcu.ac.th 

 
Received: October 27, 2022; Revised: December 13, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ  

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือเปรียบเทียบความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลัง
ความตายในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี งานวิจัยนี้เป็น
การศึกษาเชิงคุณภาพ โดยศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากพระไตรปิฎก งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และ
สัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย ผลการศึกษาพบว่า 

ความเชื่อนั้นสนับสนุนให้คนเราเกิดความคิดที่จะสร้างหลักประกันความเชื่อของ
ตนเอง จึงมีการกำหนดเกณฑ์แหง่ชีวิตหลังความตายต้องมีพิธีการรองรับเพ่ือให้ผู้ไปสู่โลกหน้ามี
ภพอยู่อาศัย โดยเฉพาะความเชื่อของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร 

บุญประเพณีเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร มี
รูปแบบการประกอบพิธีคล้ายกัน 2 ส่วน คือ ส่วนที่หนึ่งเป็นการเตรียมวัตถุทานเพ่ือถวาย



97 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

พระสงฆ์แล้วอุทิศส่วนบุญให้ญาติที่เสียชีวิตไปแล้วตามคติความเชื่อในทางพระพุทธศาสนา ส่วน
ที่สองเป็นการทำเครื่องเซ่นไหว้เพ่ือบูชาผีต่าง ๆ โดยคติที่ว่า ผีนั้น ๆ จะสามารถที่จะมาหยิบ
ฉวยเอาวัตถุเหล่านั้นคืนเมืองเปรตได้ ส่วนนัยที่ต่างกันก็อยู่ที่รูปแบบในการประกอบพิธีอัน
ขึน้อยู่กับท้องถิ่นนั้น ๆ  

บุญประเพณีทั้ง 2 นั้น แสดงให้ความเห็นของตัววัฒนธรรมของ 2 กลุ่ม นี้ว่ามีความ
เหมือนกัน ไปแนวทางเดียวกัน ตัวพิธีกรรมนี้ทำขึ้นเพ่ือ 1) อุทิศผลบุญแก่ผู้ล่วงลับ 2) แสดง
ความกตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณ 3) มีความเชื่อว่าท่านผู้ล่วงลับจะได้ผลบุญและมีความสุขใน
สุคติภูมิ มีความเชื่อไปแนวทางเดียวกันหมด ก็เพ่ือเป็นการอุทิศผลให้กับผู้ล่วงลับเป็นหลักการ
สำคัญ 
คำสำคัญ: ความเชื่อทางศาสนา, ชีวิตหลังความตาย, ประเพณี, ชาวลาว, ชาวเขมร 
 

 

Abstract  

This article aimed to compare of religious beliefs about the afterlife of 

the Traditions of Lao and Khmer Groups in Prachinburi Province. This research 

is a qualitative study by studying and collecting data from the Tripitaka related 

research academic papers and interview target audiences. The research results 

were found as follows. The initial belief in faith encourages people to come up 

with ideas to ensure their beliefs. Therefore, there are the criterion of the 

afterlife, they must have  sacred ceremonies to support those who went to the 

next world to live. Especially the beliefs of Lao and Khmer Groups. Merit-

traditions is relating to the afterlife of Lao and Khmer Groups.  

There are 2 forms of similar ceremonies: the first form is the 

preparation of alms to offer to the monks and then dedicating the consequence of 

merit to the deceased relatives according to Buddhist beliefs. The second form is 

to make offerings to worship various spirits by the motto that ghosts will be able 

to come and grab those objects back to the city of jinn (Hungry Ghosts). As for 

the different implications, it depends on the format of the ceremony depending 

on the locality. The merits of the two traditions indicate that the cultures of these 

two groups are similar.  

This ritual was done for 1) for dedicating merits to the deceased 2) for 

paying gratitude to the benefactors 3) for by believing that the deceased would 

gain merit and be happy in peace. All believe in the same direction. It is to 

dedicate the results to the deceased as an important principle. 

Key words: Religious Beliefs, Afterlife, Traditions, Lao Groups, Khmer Groups 

 

 



98  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

บทนำ 
ความเชื่อเป็นธรรมชาติที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ จะนับว่าเป็นวัฒนธรรมของมนุษย์อย่าง

หนึ่ง ก็ว่าได้ เพราะการดำรงชีวิตของมนุษย์ในสมัยโบราณที่มีความเจริญทางด้านวิชาการน้อย  
ความเชื่อจึงเกิดจากการเกิดขึ้นของปรากฏการณ์ต่าง ๆ และการเปลี่ยนแปลงของธรรมชาติที่
มนุษย์เชื่อว่าเป็นการบันดาลให้เกิดขึ้นจากอำนาจของเทพเจ้า หรือภูตผีปีศาจ ดังนั้นเมื่อเกิด
ปรากฏการณ์ต่างๆ ขึ้น เช่น ฝนตก ฟ้าร้อง ฟ้าผ่า แผ่นดินไหว ภูเขาไฟระเบิด อุทกภัย และวาต
ภัยต่าง ๆ ขึ้น ล้วนเป็นสิ่งที่มีอิทธิพลต่อชีวิตหรือความเป็นอยู่ของมนุษย์ ซึ่งยากที่จะป้องกัน
หรือแก้ไขได้ด้วยตัวเอง บางอย่างเป็นเหตุการณ์ที่อำนวยประโยชน์ แต่บางเหตุการณ์ก็เป็น
อันตรายต่อชีวิตและความเป็นอยู่ของมนุษย์ มนุษย์จึงพยายามที่จะคิดหาวิธีการที่จะก่อให้เกิด
ผลในทางที่ดี และเกิดความสุขให้กับตนเอง เพ่ือกระทำต่อสิ่งที่มีอำนาจเหนือธรรมชาติเหล่านั้น 
ทำให้เกิดเป็นแนวทางปฏิบัติที่เป็นพิธีกรรม หรือศาสนาเกิดข้ึน  

พระพุทธศาสนาสอนเรื่องคติความเชื่อเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย ผูกโยงไว้กับหลัก
ของกฎแห่งกรรม ซึ่งภพภูมิของสัตว์ที่ตายไปแล้ว มี 2 ทาง คือ สุคติ ทางไปดี และทุคติ ทางไป
เลว(พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 11 ข้อ 281 หน้า 246, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย) กล่าวคือ เมื่อมนุษย์ถึงแก่ความตายแล้ว ย่อมถึงภูมิแห่งเปรต นรก สัตว์ดิรัจฉาน 
อสุรกายหรือภูมิแห่งสวรรค์ โดยมีพระพุทธพจน์ที่ตรัสรับรองไว้ว่า “สัตว์ทั้งหลาย มีกรรมเป็น
ของตน  มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์มีกรรมเป็นทายาท มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย บุคคล
ทำกรรมอันใดไว้ ย่อมได้รับผลแห่งกรรมนั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 22 ข้อ 57 
หน้า 81, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 

เมื่อพิจารณาจากพระพุทธพจน์นี้ ทำให้เห็นว่า บุคคลที่ละโลกนี้ไปสู่ปรโลก ขณะที่
เขายังเป็นมนุษย์อยู่นั้น หากกระทำกรรมชั่วทางกาย วาจาและใจ ซึ่งประกอบด้วยความโลภเป็น
มูลแล้ว ย่อมไปสู่ภูมิแห่งเปรตอย่างแน่นอน โดยแดนแห่งเปรตนั้น มีแต่ความทุกข์ ความหิวโหย 
ความพร่องอยู่เป็นนิจอิ่มไม่เป็น ร้องโหยหวนน่ากลัว รูปร่างพิกลพิการต่างๆ เช่น เปรตปากเท่ารู
เข็ม เปรตปากเหม็น เป็นต้น ซึ่งเกิดจากผลแห่งกรรมเลวที่ได้กระทำไว้ในคราวมาเกิดเป็นมนุษย์ 
(พระประวิทย์ วิสุทฺโธ (ปานทอง), 2548) 

พระพุทธศาสนามีความเชื่อว่า เมื่อญาติเสียชีวิตไปแล้วบุคคลผู้อยู่เบื้องหลังพึง
ทำบุญอุทิศไปให้ ซึ่งเรียกกันว่าปุพพเปตพลี คือการทำบุญอุทิศให้ผู้ล่วงลับ (พระธรรมกิตติวงศ์ 
(ทองดี สุรเตโช) ราชบัณฑิต, 2554) โดยความเชื่อที่ว่าการทำบุญอุทิศนี้ เป็นพลีสำคัญประการ
หนึ่งในพลีทั้ง 5 ประการในทางพระพุทธศาสนา เป็นการประกอบบุญกิริยาวัตถุในส่วนแห่งการ
ให้ทาน มูลเหตุแห่งการทำบุญอุทิศนี้มีปรากฏเมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้า ได้เสด็จประทับกรุงรา
ชคฤห์ โปรดรับนิมนต์พระเจ้าพิมพิสารเพ่ือเสวยภัตตาหาร ในวันรุ่งขึ้นครั้นถึงวันเวลาแล้ว 



99 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

พระพุทธเจ้าทรงรับมหาทานในราชนิเวศน์ ของพระเจ้าพิมพิสารเสวยแล้ว ในขณะนั้นเปรต
ทั้งหลายที่เป็นญาติของพระเจ้าพิมพิสาร มาห้อมล้อมอยู่หวังว่าพระเจ้าพิมพิสารจะทรงอุทิศ
ทานนั้นให้ พระเจ้าพิมพิสารถวายมหาทานพระพุทธเจ้าแล้ว กังวลคิดอยู่แต่เรื่องที่ประทับของ 
สมเด็จพระผู้มีพระภาคเจ้าเพียงอย่างเดียว มิได้ทรงอุทิศทานให้แก่ใคร (พระมหาสุพจน ์คำน้อย, 
2547) ครั้นถึงเวลากลางคืน พวกเปรตที่สิ้นหวังจากอุทิศทาน พากันออกมาทำเสียงต่าง ๆ ทั่ว
ราชนิเวศน์ถึงรุ่งเช้า พระเจ้าพิมพิสารด้วยความหวาดกลัว สลดพระราชหฤทัย ทรงกราบทูล
พระพุทธเจ้าว่า เสียงนั้นเป็นเพราะเหตุใด เกิดอะไรขึ้นแก่พระองค์ พระพุทธเจ้าตรัสว่า เป็น
เสียงของพระญาติของพระเจ้าพิมพิสาร ที่เกิดเป็นเปรตหวังว่า เมื่อพระองค์ถวายมหาทานแด่
พระพุทธเจ้าแล้ว จะอุทิศส่วนกุศลแก่ญาติเปรตทั้งหลายนั้น พระเจ้าพิมพิสารไม่ได้อุทิศส่วน
กุศล แก่ญาติเปรตทั้งหลายนั้น พวกเขาพากันสิ้นหวังจึงได้ส่งเสียงเช่นนั้น พระเจ้าพิมพิสารก
ราบทูลขอให้พระพุทธเจ้าทรงรับนิมนต์เสวยภัตตาหาร ในวันรุ่งขึ้นเพ่ือที่จะได้อุทิศทานแก่ญาติ
เปรตเหล่านั้น ในวันรุ่งขึ้นพระพุทธเจ้าเสด็จเข้าไป ภายในราชนิเวศน์พร้อมด้วยภิกษุสงฆ์ 
พระพุทธเจ้าได้ทำให้อาการของเปรตทั้งหลายนั้นปรากฏเฉพาะหน้าพระเจ้าพิมพิสาร  

พระเจ้าพิมพิสารถวายน้ำทักษิโณทกแล้วกล่าวว่า “ขอทานนี้จงมีแก่พวกท่าน” 
ในขณะนั้น ก็บังเกิดสระโบกขรณีขึ้น พวกเปรตพากันชำระตนดื่มนำนั้น ระงับจากความลำบาก
หิวกระหาย มีผิวพรรณงามดุจทอง ในลำดับนั้นพระเจ้าพิมพิสารถวายข้าวยาคู ของเคี้ยวของกิน
แล้วทรงอุทิศส่วนกุศล โภชนาหารทั้งหลาย อันเป็นทิพย์ก็บังเกิดขึ้นเปรตพวกนั้น พากันบริโภค
ของทิพย์นั้น มีอินทรีย์บริบูรณ์ ถัดมาทรงถวายผ้า เสนาสนะเครื่องอลังการต่าง ๆ แล้วอุทิศของ
เหล่านั้นอันเป็นทิพย์ ก็บังเกิดแก่เปรต แต่นั้นพระพุทธเจ้าเสวยภัตตาหารเสร็จแล้ว ตรัส
อนุโมทนาสรรเสริญถึงคุณแห่งการทำทักษิโณทกของพระเจ้าพิมพิสาร ดังนั้น การทำปุพพ
เปตพลี ย่อมบำรุงความรัก ความนับถือ ในบรรพบุรุษของตนให้เจริญกุศลส่วนกตัญญูกตเวทิตา 
เป็นทางมาแห่งความรุ่งเรืองแห่งสกุลวงศ์ 

แม้ในสังคมชาวพุทธภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย ซึ่งในงานวิจัยนี้
เรียกว่ากลุ่มชาวลาว ซ่ึงมีวัฒนธรรมความเชื่ออย่างเดียวกับชาวพุทธประเทศสาธารณรัฐ
ประชาธิปไตยประชาชนลาว นอกจากจะมีคติความเชื่อหลักทางพระพุทธศาสนาแล้ว ยังมีความ
เชื่ออันเกิดแต่วัฒนธรรมท้องถิ่นที่สืบทอดมายาวนาน โดยเฉพาะคติความเชื่อเรื่องเปรต โดย
กลุ่มชาวไทยอีสาน เชื่อว่า เปรตนั้นมีจรงิ  ทัง้ที่เป็นญาติของตนและทั้งท่ีไม่มีญาติ เปรตเหล่านั้น  
จะปรากฏก็ต่อเมื่อต้องการสิ่งใดสิ่งหนึ่งจากมนุษย์  ตามคติความเชื่อเปรตเหล่านั้นจะถูกปล่อย
มาเพ่ือมารับส่วนบุญจากบรรดาญาติๆ ของตน เปรตเหล่านั้นจะถูกปล่อยมาประมาณ  15  วัน 
ถ้าถือตามนัยนี้ คือ ตั้งแต่วันแรม 14 ค่ำ เดือน 9 เป็นวันรับเปรต เรียกว่า “บุญข้าวประดับดิน” 
จนถึงวันเพ็ญเดือน 10  คือวันส่งเปรตกลับ เรียกว่า “บุญข้าวสาก” (อุดม บัวศรี, 2546) 



100  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

พิธีกรรมการทำบุญข้าวสากเป็นความเชื่อที่ว่า ในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 10 เป็นวันที่ 
พระยายมภิบาล เปิดขุมนรกให้สัตว์นรก ไดม้ารับส่วนบุญส่วนกุศลจากญาติพ่ีน้องที่อยู่ในมนุษย์
โลก วัตถุประสงค์สำคัญของประเพณีทำบุญข้าวสาก 1) เป็นการทำบุญอุทิศให้แก่บุรพเปตชน ผู้
ล่วงลับไปแล้วจากโลกนี้ (จันทร์ ไพจิตร, 2520) และ 2) เป็นการทำเพ่ืออุทิศให้แก่ผู้ล่วงลับไป
แล้วอย่างหนึ่ง ทำเพ่ือให้เกิดสวัสดีมงคลแก่ตนเองในเมื่อคนมีอายุล่วงมาได้ครึ่งปีอย่างหนึ่ง ทำ
เพ่ือประสานสามัคคีในระหว่างเพ่ือนบ้านอย่างหนึ่ง (แปลก สนธิรักษ์, 2520) 

ส่วนความเชื่อเกี่ยวกับพิธีกรรมทำบุญอุทิศให้ผู้ตายในทัศนะของกลุ่มชาวเขมรใน
ประเทศไทย โดยเฉพาะกลุ่มชาวเขมรอาศัยอยู่ในจังหวัดสุรินทร์ บุรีรัมย์ ศรีษะเกษ มีกลุ่ม
วัฒนธรรมคล้ายคลึงกัน 2 กลุ่มคือ กลุ่มชาวเขมร และกลุ่มชาวกูยหรือส่วย ประเพณีที่ว่านั้น
เรียกว่าประเพณีแซนโฎนตา เป็นประเพณีที่มีความสำคัญ และปฏิบัติสืบทอดติดต่อกันมา
ยาวนาน นับเป็นพันปีของชาวเขมร ที่แสดงออกถึงความกตัญญูต่อผู้มีพระคุณ สะท้อนให้เห็น
ความรกั ความผูกพัน ความกตัญญูรู้คุณของสมาชิกในครอบครัวเครือญาติ และชุมชน  

ประเพณีนี้แซนโฎนตา จึงนับว่าเป็นประเพณีสำคัญที่คนไทยเชื้อสายเขมร ที่มีการ
สืบทอดกันมาเป็นระยะเวลานาน ซึ่งงานประเพณีแซนโฎนตาบูชาบรรพบุรุษ จะทำให้คนทั่วไป
ได้รับทราบวิถีชีวิตของคนไทยเชื้อสายเขมร ที่มีคติธรรมความเชื่อ การดำรงชีวิต วัฒนธรรม 
ประเพณี ที่มีอัตลักษณ์เฉพาะตัว แต่ก็แฝงแก่นแท้ของความดีงามเหมือนกับผู้คนในสังคมไทยที่
ให้ความสำคัญกับความกตัญญูต่อผู้มีพระคุณ แม้ว่าสภาพสังคมจะเปลี่ยนแปลงไปแล้วอย่าง
รวดเร็ว ถือเป็นเรื่องควรค่าแก่การอนุรักษ์ใหค้นรุ่นหลังได้รับทราบต่อไป 

การปฏิบัติในพิธีกรรมดังกล่าว สะท้อนให้เห็นการเคารพรากเหง้าต้นตระกูลของ
ตัวเอง ได้ประโยชน์ทั้งในภพนี้และภพหน้า ส่งผลให้เกิดเป็นประเพณีที่ปฏิบัติกันมาอย่าง
ต่อเนื่อง จนกลายเป็นเอกลักษณ์เฉพาะท้องถิ่นของชาวพุทธ เพราะได้แสดงออกถึงความกตัญญู
กตเวทีต่อบรรพบุรุษ แสดงออกถึงความสัมพันธ์ทางจิตใจ เป็นสายสัมพันธ์ของคนในครอบครัว
ที่ลึกซึ้ง แม้แต่อยู่กันคนละภพก็มิอาจตัดสายสัมพันธ์นี้ ได้ จึงเป็นประเพณีที่ปฏิบัติเพ่ือความสุข
ของคนที่มีชีวิตอยู่และเพ่ือความสุขของผู้ที่ละโลกนี้ไปแล้ว (พระอธิการช่วง ฐิตโสภโณ (ตั้งอยู่), 
2554) 

จากเอกสารข้อมูลเบื้องต้น ทำให้เห็นภาพความเชื่อของกลุ่มชาวลาวและชาวเขมร
ทั้งสองกลุ่ม ซึ่งมีความเชื่อเหมือนกันในเรื่องชีวิตหลังความตาย โดยมองตามหลักของ
พระพุทธศาสนาที่ว่า เมื่อคนเราตายไปแล้วมีคติ 2 ส่วนคือสุคติกับทุคติ ซึ่งการจะมีชีวิตอย่างไร
นั้นก็ขึ้นอยู่กับผลแห่งกรรมที่กระทำ และมีความเชื่อว่า คนเมื่อยังมีชีวิตอยู่อาศัยบุญของตน เมื่อ
ตายไปอาศัยบุญของญาติตามส่งอุทิศให้ สิ่งสำคัญคือทั้งสองกลุ่มมีความเชื่อว่า ในช่วงเดือน 10 
นี้ พระยายมราชจะเปิดโลกให้เปรตทั้งหลายออกมารับส่วนบุญจากญาติพ่ีน้องได้ ดังนั้น ญาติ



101 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ทั้งหลายจึงพึงกระทำพิธีกรรมส่งบุญให้ ซึ่งมีระยะเวลาในการประกอบพิธี และสิ่งที่ใช้ในพิธี
ต่างกันตามคติความเชื่อท้องถิ่น นั่นจึงเป็นจุดประกายสำคัญที่ทำให้ผู้วิจัยต้องการศึกษาเพ่ือ
ทราบผลกระทบที่เกิดขึ้นจากความเชื่อในพิธีกรรมทางศาสนาที่ปรากฏในสังคมของกลุ่มทั้งสอง
นั้น โดยผู้วิจัยจะศึกษาเบื้องต้นจากเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง และการสัมภาษณ์ปราชญ์
ชาวบ้าน เพ่ือต้องการที่จะทราบในประเด็นหลัก ๆ คือ คติความเชื่อเรื่องสังสารวัฎฎ์ (การเวียน
ว่ายตายเกิด)  คติความเชื่อเรื่องภพภูมิ ความเชื่อเรื่องความกตัญญูกตเวทีต่อบรรพชน แล้ว
นำมาเปรียบเทียบให้เห็นถึงประเด็นความคล้ายคลึงและแตกต่างของประเพณีตลอดถึงประเด็น
เรื่องคุณค่า ความสำคัญ ของประเพณีเพ่ือที่จะนำเสนอเป็นแนวทางในการสืบทอดอนุรักษ์
วัฒนธรรมเชิงชาติพันธุ์ต่อไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่ม
ชาวลาวในจังหวัดปราจีนบุรี 

2. เพ่ือศึกษาความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่ม
ชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี 

3. เพ่ือเปรียบเทียบความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของ
กลุม่ชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี 

 
ระเบียบวิธีวิจัย 

การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยใช้วิธีการ
ดำเนินการ ดังนี้ 

1) การศึกษาในเชิงเอกสาร เช่น พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา คัมภีร์ปกรณ์วิเสส 
รายงานการวิจัย วิทยานิพนธ์ เอกสารประเภทตำรา บทความวิชาการทั้งภาษาไทยและ
ต่างประเทศ ตลอดถึงจากสื่ออินเทอร์เน็ต มุ่งหาคำตอบเกี่ยวกับข้อเท็จจริงของสภาพที่เป็นอยู่
ในปัจจุบันเกี่ยวกับความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่มชาวลาว
และกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบรุ ี

2) การศึกษาในภาคสนาม (Field Study) เพ่ือทราบถึงความเชื่อทางศาสนา
เกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี 
ในประเด็นความหมายและความเป็นมา ประเพณีเก่ียวกับชีวิตหลังความตาย คุณค่าและอิทธิพล
ความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร
ในจังหวัดปราจีนบุรี โดยมีขั้นตอนการศึกษาค้นคว้า ดังนี้ 



102  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

(1)  ทำการศึกษาและคัดเลือกประชากรกลุ่มเป้าหมาย โดยการกำหนด
คุณสมบัติกลุ่มพระสงฆ์ ผู้นำชุมชน นักวิชาการ และประชากรกลุ่มเป้าหมายที่เป็นชาวลาวและ
กลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี โดยการสุ่มแบบเจาะจง (Purposive Sampling) ตาม
ความสำคัญของเรื่อง คือความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของกลุ่ม
ชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี 

(2) ศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์ประชากรกลุ่มเป้าหมาย 
จำนวน 60 รูป/คน  

(3) ดำเนินการศึกษาประเด็นความหมายและความเป็นมา ประเพณีเกี่ยวกับ
ชีวิตหลังความตาย คุณค่าและอิทธิพลความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายใน
ประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี โดยเน้นกระบวนการมีส่วนร่วม
ของผู้ที่เกี่ยวข้องในการดำเนนิการศึกษาวิจัย 

(4) สรุปและนำเสนอผลการศึกษาที่ได้ทั้งจากการศึกษาในเชิงเอกสารและ
ภาคสนาม โดยนำมาวิเคราะห์ตามประเด็นที่สำคัญ คือความหมายและความเป็นมา ประเพณี
เกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย คุณค่าและอิทธิพลความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย
ในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี ทั้งนี้ เน้นการนำผลการ
ศึกษาวิจัยมาเผยแพร่ให้แก่ผู้นำทางศาสนาได้แก่พระสงฆ์ ชาวพุทธ และผู้ที่มีส่วนเกี่ยวข้อง
โดยเฉพาะประชาชนในจังหวัดปราจีนบุรี ได้รับทราบ 

(5) วิเคราะห์ความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายในประเพณีของ
กลุม่ชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรมาประยุกต์ใช้ในสังคม 

(6) สรุปผลการศึกษาวิจัย และข้อเสนอแนะ 
3) ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant) มีคุณสมบัติดังนี้ 

1) กลุ่มพระสงฆ์ ผู้นำชุมชน นักวิชาการ และประชาชนกลุ่มเป้าหมายที่เป็น
ชาวลาวและชาวเขมรที่อาศัยอยู่ในจังหวัดปราจีนบุร ีจำนวน 60 รูป/คน  

2) เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษามีการจัดสัมมนากลุ่มย่อย และการลงพ้ืนที่
สัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย โดยมีกระบวนการดังนี้ 

2.1) ผู้วิจัยและอาจารย์ที่ปรึกษาร่วมออกแบบสัมภาษณ์และกิจกรรมที่
สอดคล้องกับงานวิจัย 

2.2) ส่งแบบสัมภาษณ์ให้ผู้ทรงคุณวุฒิจำนวน 3 ท่าน ตรวจสอบความ
เทีย่งตรง แล้วนำมาแก้ไข 

2.3) นำแบบสัมภาษณ์ที่แก้ไขแล้ว ลงพื้นที่สัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมาย 



103 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

2.4) จัดกิจกรรมเสวนากลุ่มย่อยระหว่างกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร
ในจังหวัดปราจีนบุรี 

4) การเก็บรวบรวมข้อมูล นำข้อมูลที่ได้ทั้งจากเอกสารและการลงพื้นที่วิจัย แยก
ประเด็นคำถาม คำตอบให้เป็นหมวดหมู่ 

5) การวิเคราะห์ข้อมูล นำข้อมูลที่ได้มาแปรผล เขียนรายงานการวิจัย 
6) การนำเสนอผลการศึกษาวิจัย  

 
ผลการศึกษา 

วัตถุประสงค์ที่ 1 ผลการวิจัยพบว่า ความเชื่อเป็นส่วนหนึ่งที่ทำให้เกิดศาสนาขึ้น 
โดยมีศาสนาประเภทอเทวนิยม เช่นพระพุทธศาสนา ศาสนาประเภทพหุเทวนิยม เช่นศาสนา
พราหมณ์-ฮินดู และศาสนาประเภทวิญญาณนิยม คือชื่อว่าสรรพสิ่งมีวิญญาณอาศัยอยู่ เป็น
ความเชื่อเริ่มแรก ความเชื่อนั้นสนับสนุนให้คนเราเกิดความคิดที่จะสร้างหลักประกันความเชื่อ
ของตนเอง จึงมีการกำหนดเกณฑ์แห่งชีวิตหลังความตายต้องมีพิธีการรองรับเพ่ือให้ผู้ไปสู่โลก
หน้ามีภพอยู่อาศัย  (ราชบัณฑิตยสถาน, 2539) โดยเฉพาะความเชื่อของกลุ่มชาวลาว 

ชาวอีสานนับถือบ้าน แถน ผีฟ้า มีการเซ่นสรวงดวงวิญญาณบรรพบุรุษเพ่ือให้ช่วย
ปกป้องรักษาลูกหลาน มีการตั้ง “ศาลเจ้าปู่” หรือ “ศาลตาปู่” ไว้ ที่ดอนปู่ตา ซึ่งมีลักษณะพื้นที่
เป็นโคก น้ำท่วมไม่ถึง มีต้นไม้ใหญ่หนาทึบ มีการก่อสร้าง “ตูบ” เป็นที่สถิตของเจ้าปู่ทั้งหลาย 
ตลอดจนการตั้ง “บือบ้าน” (หลักบ้าน) เพ่ือเป็นสิริมงคลของหมู่บ้านและมีการเซ่น “ผีอา
ฮัก” คือเทพารักษ์ให้ดูแลคุ้มครองผู้คนในหมู่บ้านให้อยู่ดีมีสุขตลอดไป จากความเชื่อดังกล่าวทำ
ให้เห็นว่าชาวบ้านอีสานมีการนับถือผี โดยเฉพาะอย่างยิ่งผีบรรพบุรุษ ซึ่งเชื่อว่าจะช่วยปกปัก
รักษาปกป้องคุ้มครองลูกหลานให้อยู่อย่างร่มเย็นเป็นสุขตลอดไป นอกจากผีบรรพบุรุษแล้วยังมี
ความเชื่อเรื่องชนิดต่าง ๆ อีกมากมาย เช่น ผีบ้านผีเรือน คือ ผีที่เป็นบรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้ว
ลูกหลานเชิญให้สถิตอยู่ที่บ้านหรือวัดเพ่ือเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจให้ความคุ้มครองภัย ผีไร่ผีนา มี
หน้าที่คอยคุ้มครองวัว ควายและข้าวกล้าในนาให้พ้นจากเพลี้ย ปู หนอน วัชพืชต่าง ๆ ผีตาแฮก 
แม่โพสพ ถือว่าเป็นผีไร่นาที่คอยพิทักษ์ชาวนาและพืชผล ผีป่าผีภู เป็นผีที่อยู่ตามภูเขาตามป่า 
คอยคุ้มครองพืชและสัตว์ป่า คอยให้โชค แก่นักเดินทางหรือนายพรานผู้ต้องพ่ึงพาอาหารจากป่า
และผีที่มีบทบาทต่อส่วนรวม เป็นผีที่คุ้มครองหมู่บ้านเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจของหลายครอบครัว 
ซึ่งเรียกว่ากลุ่มผู้ถือผีตัวเดียวกัน ได้แก่ ผีปู่ตา ผีฟ้าหรือผีแถน ผีอารักษ์หลักเมือง นอกจากนี้ยัง
มีผีตามความเชื่ออ่ืน ๆ เช่น ผีเป้า เชื่อว่าเป็นผีกินคน, ผีโพง เชื่อว่าเป็นผีป่าที่จะคอยทำร้ายคน
ที่เดินในป่ายามค่ำคืน, ผีปอบเชื่อว่าเป็นวิญญาณของผีดุร้ายที่จะทำให้คนเสียสติได้ , ผีกองกอย 
เชื่อว่าเป็นผีเจ้าชู้และรักสนุก คนที่นอนไม่เรียบร้อยจะถูกผีกองกอยจับหัวจับเท้าเล่น, ผีอีซิ่น



104  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เหี้ยน เชื่อว่าเป็นผีแม่หม้ายที่หลอกผู้ชายไปเป็นสามีและฆ่าทิ้ง ฯลฯ (ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร 
(องค์การมหาชน), 2564) 

การทำบุญอุทิศคือการทำบุญเพ่ือส่งผลบุญให้กับญาติหรือบุคคลที่ตนเองเคารพนับ
ถือทีไ่ด้เสียชีวิตไปแล้ว มีการทำบุญผ่านประเพณีหลายประเพณีเช่นทำบุญเดือน 5 วันสงกรานต์
ที่เรียกอีกอย่างว่าทำบุญกระดูกรวมญาติ หรือการทำบุญข้าวสาก (ทองคำ อ่อนมะสีสอน, 
2535) เป็นเรื่องของความเชื่อของกลุ่มชาวลาวหรือชาวอีสานที่เชื่อกันว่า ในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 
10 เป็นวันที่พระยายมภิบาล เปิดขุมนรกให้สัตว์นรกได้มารับส่วนบุญส่วนกุศลจากญาติพ่ีน้องที่
อยู่ในมนุษย์โลก ตั้งแต่เที่ยงคืนถึงวันขึ้น 14 ค่ำ ไปจนถึงเที่ยงคืนวันขึ้น 15 ค่ำ (สมใจ ศรีหล้า, 
2550) เมื่อพวกเปรตหรือสัตว์นรกเหล่านั้นมารับส่วนบุญจากญาติพ่ีน้องที่อยู่ในมนุษย์โลก 
ประเพณีบุญข้าวสาก เป็นกิจกรรมที่สามารถปฏิบัติได้และอำนวยประโยชน์ให้แก่บุคคลได้ใน
ชีวิตประจำวัน โดยให้เขารู้สึกว่าเป็นเรื่องใกล้ตัว ที่สามารถประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้ ไม่ใช่
เรื่องที่ห่างไกล และไร้คุณค่า จนไม่สามารถปฏิบัติ ในชีวิตประจำวันได้ ซึ่งจุดมุ่งหมายของ
ประเพณีบุญข้าวสากนั้น (1) เพ่ือแสดงความกตัญญูกตเวที (2) เพ่ืออุทิศส่วนบุญให้กับเปรต (3) 
เพ่ือการแสดงความอาลัยรักผู้มีอุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไป  (4) เพ่ือเป็นกุศโลบายให้มีจิตใจ
เสียสละ (5) เพ่ือสร้าง ความรักความสามัคคีในครอบครัวหมู่วงศาคณาญาติและชุมชน (6) เพ่ือ
ส่งเสริมความเป็นสิริมงคล และ (7) เพ่ือเป็นบรรทัดฐานทางสังคม (จันทร์ ไพจิตร, 2520) 

วัตถุประสงค์ที่ 2 ผลการวิจัยพบว่า พิธีกรรมความเชื่อถือ เป็นสิ่งสำคัญที่ไม่เพียงแค่
เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจากอุดมคติความคิด ความรู้สึก จินตนาการและถูกสร้างขึ้นเป็นรูปธรรมที่มีไว้
เพ่ือตอบสนองต่อความต้องการของกลุ่มผู้ให้ความเคารพ ความนับถือบูชา และมีการสืบทอดกัน
มาแต่โบราณเท่านั่น แต่ในขณะเดียวกัน พิธีกรรมก็เป็นแหล่งรวมความสัมพันธ์ของกลุ่มชนทำ
ให้เกิดความผูกพัน ความรัก ความสามัคคี เป็นสิ่งยึดเหนี่ยวใจ และเป็นสิ่งที่คอยย้ำคิด ย้ำเตือน
ในการใช้ชีวิตให้ดำรงอยู่อย่างเป็นระบบระเบียบ เพ่ือการเป็นอยู่ด้วยความร่มเย็นเป็นปกติสุข 
ซึ่งการกระทำต่อพิธีกรรมแสดงให้เห็นว่า พิธีกรรมเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่เมื่อปฏิบัติแล้วจะนำพา
ความเป็นสิริมงคลมาสู่ผู้คนและขจัดปัดเป่าสิ่งชั่วร้ายออกไป ลักษณะสำคัญของพิธีกรรมอีก
ประการหนึ่ง คือ การเป็นสิ่งที่สื่อระหว่างมนุษย์และสิ่งเหนือธรรมชาติ  
 ประเทศไทย มีชาวเขมรถิ่นไทยอาศัยอยู่มากที่สุดในจังหวัดสุรินทร์ ศรีสะเกษ และ
บุรีรัมย์โดยเฉพาะอำเภอชายแดนที่มีพ้ืนที่ติดกับกัมพูชา และอำเภอเมือง ซึ่งเชื่อว่าคนกลุ่มนี้
เป็นชนพ้ืนเมืองเดิม ชาวไทยเชื้อสายเขมรยังมีความเชื่อเกี่ยวกับพระพุทธศาสนา คือ ความเชื่อ
ในเรื่องเปรต โดยเชื่อว่า เปรตนั้นมีมูลเหตุจากบุคคลที่ประกอบด้วยอกุศลมูล 3 อย่าง 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 24 ข้อ 188-192 หน้า 92, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย) คือ ความโลภ ความโกรธและความลุ่มหลง โดยมีแสดงออกทางกาย ทางวาจา



105 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

และทางใจที่เรียกว่า ทุจริต 3 คือ กายทุจริต วจึทุจริต และ มโนทุจริต ซึ่งเป็นคติความเชื่อทาง
พระพุทธศาสนาเกี่ยวกับเรื่องโลกหน้าว่ามีอยู่จริง คติความเชื่อทางพระพุทธศาสนาได้แสดงไว้ว่า 
สัตว์จะต้องถือกำเนิดใดกำเนิดหนึ่งหรือภพภูมิใดภพภูมิหนึ่ง จนกว่าจะบรรลุอรหัตผล มีการ
ทำลายกิ เลสจนหมดสิ้น แล้วไม่ต้องมาเวียนว่ายตายเกิดอีกความเชื่อเรื่อง เปรตทาง
พระพุทธศาสนานั้น มีคติมาจากเค้าเรื่องของญาติพระเจ้าพิมพิสารที่ตายไปแล้ว เกิดเป็น เปรต 
พระองค์จึงทรงอุทิศส่วนบุญไปให้ และเป็นมูลเหตุให้ชาวพุทธนิยมทำบุญกรวดน้ำอุทิศส่วนบุญ 
ให้แก่ผู้เป็นเปรตในปรโลก ตั้งแต่นั้นเป็นต้นมาถึงป้จจุบัน เพราะเชื่อว่าญาติจะได้รับ ในส่วนบุญ
ที่ญาติ อุทิศไปให้ เปรตที่ปรากฏในคัมภีร์ พระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น มีความหมาย 2 ด้าน คือ 
ผู้ล่วงลับไป แล้วสู่ปรโลกและผู้ตาย ส่วนในทัศนะนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา ได้ให้
ความหมายที่หลากหลายออกไปสรุปได้ว่า เปรต คือ ผู้ที่ตายไปจากโลกมนุษย์แล้วไปเสวยผล
วิบากกรรมที่ตนได้กระทำไว้ เช่น เปรตสูงเทียมสวรรค์ เปรตไฟไหม้ทั้งตัวเป็นต้น มูลเหตุให้เกิด
เปรตนั้นเกิดขึ้นจากอนุสัย 3 อย่าง และ อกุศล 3 อีกทั้งเหตุอ่ืนๆ อีก เช่น ความเห็นผิดจาก
คลองธรรม หากพิจารณาในแง่ของบุพกรรมของ เปรตจะเห็นว่า เกิดจากการกระทำกรรมชั่ว
ทางกายเรียกกายทุจริต การกระทำทางวาจาเรียกว่า วจี ทุจริต และการกระทำทางใจ เรียกว่า 
มโนทุจริต 
 ชาวไทยเชื้อสายเขมรส่วนใหญ่จะไม่มีการแยกว่าอะไรเป็นพระพุทธ และอะไรเป็น
คติการนับถือผี คือจะเชื่อถือให้ความเคารพและประกอบพิธีกรรมตามจารีตทุกผู้ทุกนาม แม้แต่
พระภิกษุท่ีเป็นคนในท้องถิ่นเอง ก็ไม่นิยมชี้ให้ชาวบ้านเห็นว่า พิธีกรรมใดเป็นพิธีเนื่องด้วยผีสาง 
หรือพิธีกรรมใดเป็นพิธีของชาวพุทธ และโดยปกติแล้วสังคมอีสานก็ไม่ได้ใส่ใจที่จะแยกออกว่า
อะไรคือพิธีผี อะไรคือพิธีพระพุทธศาสนา กลับเห็นว่าพิธีกรรมเหล่านั้นเป็นพิธีกรรมที่นำมาเพ่ือ
สันติสุข และความเป็นคิริมงคลแก่ครอบครัว และสังคมชาวไทยเชื้อสายเขมรจึงไม่พึงใจที่จะละ
เว้นไม่ประกอบพิธีกรรมเหล่านั้น หรือไม่เคารพนับถือ ด้วยแนวคิดดังกล่าวนี้อาจจะเป็นคำตอบ
ที่ดีในคำถามที่ว่าทำไม ความเชื่อเรื่องภูตผีวิญญาณ ในสังคมอีสานนั้น ยังฝังแน่นอยู่ในจิตสำนึก 
มากกว่าท้องถิ่นอ่ืน 
 พิธีกรรมแซนโฎนตาแสดงให้เห็นถึงการเคารพต่อผู้มีพระคุณที่ล่วงลับไปแล้ว  การ 
แสดงออกถึงความกตัญญูกตเวที ความสามัคคีกลมเกลียวกันในสังคม นอกจากนี้ยังแสดงให้เห็น
ถึง ลักษณะโครงสร้างทางสังคมของชาวไทยเชื้อสายเขมร การปลูกฝังการให้และความเมตตา
เอ้ือเฟ้ือเผื่อ แผ่ สร้างความสัมพันธ์อันดีของสมาชิกในครอบครัว และเป็นการสืบทอดความเชื่อ
เรื่องผีบรรพบุรุษตลอดจนทำให้ญาติพ่ีน้องได้พบปะกัน (ยโสธารา ศิริภาประภากร, 16(2), 
2561) คุณค่าของประเพณีแซนโฎนตา 1) คุณค่าด้านจริยธรรม ได้แก่ ข้อประพฤติปฏิบัติทาง
ศีลธรรม หรือกฎแห่งศีลธรรม สำหรับการดำเนินซีวิตอย่างประเสริฐ จริยธรรมเป็นเรื่องสำคัญ



106  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

อย่างยิ่ง ผู้มีความเชื่อเรื่องบุญบาป เรื่องกรรม เรื่องผลของกรรมต่างก็ตระหนักในเรื่องนี้เป็น
อย่างดีโดยเฉพาะเรื่องความโลภ ความโกรธ ความหลง ล้วนเป็นเรื่องที่ต้องให้ความสำคัญอย่าง
มาก เพราะหากกิเลสทั้งสามอย่างมาครอบงำจิต แล้วก็ย่อมทำให้ซีวิตและจิตใจประสบแต่ความ
ทุกข์ (อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย, (2557), เล่ม 49 หน้า 220-221, มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 2) คุณค่าด้านความกตัญญู การระลึกถึงอุปการะของบุญหรือบุคคล
แม้เหล่านั้น (อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย, (2557), เล่ม 39 ข้อ 6 หน้า 20, มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 3) คุณค่าด้านจิตใจ การเซ่นไหว้ผีบรรพบุรุษผี ปู่ ย่า ตา ยาย 
รวมทั้งเครือญาติที่ เสียชีวิตไปแล้วนั้น เป็นการประกอบพิธีทำบุญอุทิศส่วนกุศล ให้บรรดาผี
ทั้งหลายมีความสุขและอ่ิม หนำสำราญด้วยข้าวปลาอาหารข้าวของเครื่องใช้ เสื้อผ้าเพ่ือเป็นการ
แสดงความกตัญญูกตเวที ตาม หลักพระพุทธศาสนา และมีผลทางด้านจิตใจต่อผู้ได้เข้าร่วม
ประกอบพิธีกรรมนั้นเป็นอย่างมาก ความสุขใจที่ได้มีโอกาสตอบแทนบุญคุณบรรพบุรุษ การได้
ขอความคุ้มครองจากดวงวิญญาณปู่ ย่า ตา ยายให้ทำมาหากินคล่อง ได้ลาภ ยศ สรรเสริญ การ
ได้มารวมญาติพ่ีน้องที่ยังมีชีวิตอยู่ จากการแยก ย้ายกันไปทำงานต่างจังหวัด ได้เดินทางมาร่วม
พิธีกรรมกันอย่างพร้อมหน้าพร้อมตา ลูกหลาน ญาติพ่ี น้อง พ่อแม่ทางบ้านต่างมีความสุขใจร้อง
รำทำเพลง ดื่มสุรากินอาหารกันเต็มที่ ควบคู่ไปกับการทำบุญ ใหญ่ ตามหลักพระพุทธศาสนา 
คนที่มีความสุขต้องเปีนผู้รู้จักให้และรู้จักรับ ประเพณีสารทเดือนสิบ จึงรวมทุกอย่างของความ
รัก ความสามัคคี ความกตัญญูรู้คุณการเสียสละไว้อย่างครบล้วนในประเพณีนี้  การให้ความ
เคารพนับถือแก่บรรพบุรุษเป็นสิ่งที่ลูก ๆ หลาน ๆ ได้รับมรดกตกทอดมาจากบรรพบุรุษให้มีการ
แสดงออกโดยการบูชา เซ่นไหว้และให้แสดงความยำเกรงถึงแม้ว่าบรรพบุรุษของตระกูลจะตาย
ไปแล้วก็ตาม โดยมีความเชื่อเรื่องวิญญาณของบรรพบุรุษจะยังคงวนเรียนอยู่เพ่ือคอยดูแล
ปกป้องอันตรายคุ้มครอง ให้ความช่วยเหลือแก่ลูก ๆ หลาน ๆ ที่กระทำคุณงามความดีและ
อาจจะลงโทษลูกหลานที่ประพฤติไม่ดีให้ได้รับความทุกข์ยาก มีความเดือดร้อน ไม่มีความสงบ
สุขในครอบครัว 
 

วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัยพบดังนี้ 
1. เปรียบเทียบความหมายและความเป็นมาเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายของกลุ่ม

ชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร 
กลุ่มชาวลาว กลุ่มชาวเขมร 

คติความเชื่อเรื่องอุทิศส่วนบุญให้เปรตญาติที่
ล่วงลับไปแล้ว โดยโยงกับตำนานพระพุทธ-
ศาสนาเรื่องเปรตญาติพระเจ้าพิมพิสาร และ

คติความเชื่อเรื่องอุทิศส่วนบุญให้เปรตญาติที่
ล่วงลับไปแล้ว โดยโยงกับตำนานในพระพุทธ-
ศาสนาเรื่องเปรตญาติพระเจ้าพิมพิสาร และ



107 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เรื่องนางยักขิณี  
- บุญข้าวประดับดิน เดือน 9 
- บุญข้าวสาก เดือน 10 

เรื่องนางยักขิณี 
-บุญประเพณีแซนโฎนตา เดือน 10 

จากตารางเบื้องต้น พบว่า การทำบุญอุทิศหรือการทำบุญข้าวสากนี้  มีความเป็นมา
จากคติความเชื่อในนิทานธรรมบทเรื่องกาลยักษิณี ที่กล่าวไว้ว่า  บุตรกุฏมณีผู้หนึ่งเมื่อพ่อ
สิ้นชีวิตแล้ว แม่ก็หาภรรยาให้ แต่ไม่มีบุตรด้วยกัน แม่จึงหาหญิงอ่ืนให้เป็นภรรยาอีก ต่อมาเมีย
น้อยมีลูก เมียหลวงอิจฉาจึงคิดฆ่าเมียน้อยและลูก ก่อนตายเมียน้อยคิดอาฆาตเมียหลวง  ชาติ
ต่อมาทั้งสองเกิดเป็นสัตว์ชนิดต่าง ๆ และอาฆาตเข่นฆ่ากันเรื่อยมา จนชาติสุดท้าย ฝ่ายหนึ่งเกิด
เป็นคน อีกฝ่ายหนึ่งเกิดเป็นยักษิณี ยักษิณีจองเวรได้มากินลูกของผู้เป็นคนถึงสองครั้ง พอเกิด
ลูกคนที่สามยักษิณีจะตามมากินอีก หญิงคนนั้นพร้อมลูกและสามี จึงหนีไปพ่ึงพระพุทธเจ้า ณ 
เชตวันมหาวิหาร พระพุทธเจ้าได้เทศนาให้ทั้งสองเลิกจองเวรกัน และโปรดให้ทางยักษิณีไปอยู่
ตามหัวไร่ปลายนา นางยักษิณีมีความรู้เกณฑ์เกี่ยวกับฝนและน้ำดี ชาวเมืองนับถือมาก จึงได้นำ
อาหารไปส่งอย่างบริบูรณ์ นางยักษิณีจึงนำอาหารเหล่านั้นไปถวายเป็นสลากภัตแด่พระสงฆ์วัน
ละแปดที่เป็นประจำ ชาวอีสานจึงถือเป็นประเพณีถวายสลากภัต หรือบุญข้าวสากสืบต่อมาและ
มีการเปลี่ยนเรียกนางยักษิณีว่าตาแฮก (สภาการศึกษามหามกุฎราชวิทยาลัย,  2551) ส่วน
พิธีกรรมแซนโฎนตาของชาวพุทธเชื้อสายเขมรเป็นพิธีกรรมที่มีมาแล้วตั้งแต่สมัยโบราณ และ
เป็นพิธีกรรมที่เกิดจากความเชื่อดั้งเดิมของประชาชนที่มีความเชื่อเกี่ยวกับเรื่องผีบรรพบุรุษที่
ล่วงลับไปแล้ว จึงได้กำหนดให้มีการประกอบพิธีกรรมเพ่ือบูชาบรรพบุรุษ พิธีกรรมดังกล่าวนี้ ซึ่ง
เป็นการผสมระหว่างความเชื่อในศาสนาพุทธเรื่องการทำบุญอุทิศให้แก่ผู้ตาย และเรื่องการเวียน
ว่ายตายเกิด และความกตัญญูกตเวทีกับความเชื่อ ในศาสนาพราหมณ์ในเรื่องของการทำบุญใน
เดือนสารทหรือเดือนสิบ (ยโสธารา ศิริภาประภากร, 16(2), 2561) 

2. เปรียบเทียบรูปแบบประเพณีและพิธีกรรมในบุญประเพณีเก่ียวกับชีวิตหลังความ
ตายของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร 

 
กลุ่มชาวลาว กลุ่มชาวเขมร 

รูปแบบประเพณีบุญข้าวสากของกลุ่มชาวลาว 
จะมีการเตรียมการ 2 ส่วน คือ 

1) เตรียมวัตถุทานเพื่อถวายพระสงฆ์ 
2) ห่อข้าวสาก เพ่ือไปห้อยตามรั้วหรือ

กำแพงวัด ด้วยคิดว่าญาติจะมารับเอาห่อข้าว
นั้น 

รูปแบบประเพณีแซนโฎนตาของกลุ่มชาวเขมร 
จะมีการเตรียมการ 5 ส่วน คือ 

1) ผู้นำประกอบพิธีกรรม มีอยู่ 4 ลักษณะ 
คื อ  (1 ) ระดั บ ค รอบ ครั ว  คื อ  มี หั วห น้ า
ครอบครัว   (2) ระดับเครือญาติ คือ มีผู้อาวุโส
ของตระกูลนั้น  ๆ (3) ระดับชุมชน คือ มี  



108  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

พระสงฆ์ ครู ผู้ ใหญ่บ้าน เป็นต้น (4) ระดับ
จังหวัดมีผู้ว่าราชการจังหวัด เป็นต้น  

2) ผู้เข้าร่วมประกอบพิธีกรรม ประกอบด้วย
พ่อแม่ ปู่ ย่า ตา ยาย ลูกหลาน  

3) ด้านวัตถุสิ่งของที่ใช้ประกอบพิธีกรรม 
เช่น เครื่องเซ่นไหว้  

4) ด้านวันเวลาในการประกอบพิธีกรรม 
เวลาในการประกอบพิธีสารท แบ่งเป็น 2 ช่วง 
ช่วงที่ 1 เบณฑ์ตูจ (สารทเล็ก) ช่วงที่ 2 เบณฑ์
ทม (สารทใหญ่)  

5) ด้านสถานที่ ในการประกอบพิธีกรรม 
ชาวบ้านจะใช้สถานที่อยู่ 2 แห่ง (1) ที่บ้าน มี
การจัดพิธีกรรมในระดับครอบครัวและเครือ
ญาติ (2) ที่วัดหรือที่โรงเรียน เป็นการเซ่นไหว้
ในระดับชุมชนหมู่บ้าน  

 
จากตารางข้างต้น แสดงถึงรูปแบบในการประกอบพิธีคล้ายกัน 2 ส่วน คือ ส่วนที่

หนึ่งเป็นการเตรียมวัตถุทานเพื่อถวายพระสงฆ์แล้วอุทิศส่วนบุญให้ญาติที่เสียชีวิตไปแล้วตามคติ
ความเชื่อในทางพระพุทธศาสนา ส่วนที่สองเป็นการทำเครื่องเซ่นไหว้เพ่ือบูชาผีต่าง ๆ โดยคติ
ที่ว่า ผีนั้น ๆ จะสามารถท่ีจะมาหยิบฉวยเอาวัตถุเหล่านั้นคืนเมืองเปรตได้ ส่วนนัยที่ต่างกันก็อยู่
ที่รูปแบบในการประกอบพิธีอันขึ้นอยู่กับท้องถิ่นนั้น ๆ  

3. เปรียบเทียบคุณค่าและอิทธิพลของบุญประเพณีเกี่ยวกับชีวิตหลังความตายของ
กลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร ในจังหวัดปราจีนบุร ี

 
กลุ่มชาวลาว กลุ่มชาวเขมร 

ประเพณี ของชาวลาวคือบุญข้าวสาก มี
จุดมุ่งหมาย 7 ลักษณะดังนี้  

1) เพ่ือแสดงความกตัญญูกตเวทีแก่ผู้มี
อุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไปแล้ว 

2) เพ่ืออุทิศส่วนบุญให้กับเปรต  
3) เพ่ื อการแสดงความอาลั ยรัก  ผู้ มี

บุญประเพณีของชาวเขมรคือบุญแซนโฎนตา
แสดงให้เห็นถึงการเคารพต่อผู้มีพระคุณที่
ล่วงลับไปแล้ว มีดังต่อไปนี้ 

1) คุณค่าด้านจริยธรรม ได้แก่ ข้อประพฤติ
ปฏิบัติทางศีลธรรม หรือกฎแห่ งศีลธรรม 
สำหรับการดำเนินซีวิตอย่างประเสริฐ 



109 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

อุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไป  
4) เพ่ือเป็นกุศโลบายเพ่ือสั่งสอนให้บุคคล 

มีจิตใจเสียสละ  
5) เพ่ือเป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจของชาว

พุทธโดยอาศัยบรรพบุรุษ  
6) เพ่ือส่งเสริมความเป็นสิริมงคลตามหลัก

มงคลสูตรในพระพุทธศาสนา  
7) เพ่ือเป็นบรรทัดฐานทางสังคม ให้คนใน

สังคมได้แสดงออกถึงความกตัญญูกตเวทีต่อผู้
มีพระคุณท้ังหลาย  

2) คุณค่าด้านความกตัญญู การระลึกถึง
อุปการะของบุญหรือบุคคลแม้เหล่านั้น ก็พึง 
ทราบว่าเป็นกตัญญู  

3) คุณค่าด้านจิตใจ การเซ่นไหว้ผีบรรพ
บุรุษเป็นการแสดงความกตัญญูกตเวที ตาม
หลักพระพุทธศาสนา และมีผลทางด้านจิตใจ
ต่อผู้ได้เข้าร่วมประกอบพิธีกรรมนั้นเป็นอย่าง
มาก ความสุขใจที่ได้มีโอกาสตอบแทนบุญคุณ
บรรพบุรุษ  

 
 
จากตารางข้างต้น พบว่า บุญประเพณีทั้ ง 2 นั้น แสดงให้ความเห็นของตัว

วัฒนธรรมของ 2 กลุ่ม นี้ว่ามีความเหมือนกัน ไปแนวทางเดียวกัน ตัวพิธีกรรมนี้ทำขึ้นเพ่ือ 1) 
อุทิศผลบุญแก่ผู้ล่วงลับ 2) แสดงความกตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณ 3) มีความเชื่อว่าท่านผู้
ล่วงลับจะได้ผลบุญและมีความสุขในสุคติภูมิ มีความเชื่อไปแนวทางเดียวกันหมด ก็เพ่ือเป็นการ
อุทิศผลให้กับผู้ล่วงลับเป็นหลักการสำคัญ 

 
อภิปรายผลการวิจัย  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่  1 พบว่า การทำบุญอุทิศหรือการทำบุญข้าวสากนี้ 
เป็นเรื่องของความเชื่อของกลุ่มชาวลาวหรือชาวอีสานที่เชื่อกันว่า ในวันขึ้น 15 ค่ำ เดือน 10 
เป็นวันที่ พระยายมภิบาล เปิดขุมนรกให้สัตว์นรกได้มารับส่วนบุญส่วนกุศลจากญาติพ่ีน้องที่อยู่
ในมนุษย์โลก ตั้งแต่เที่ยงคืนถึงวันขึ้น 14 ค่ำ ไปจนถึงเที่ยงคืนวันขึ้น 15 ค่ำ  เมื่อพวกเปรตหรือ
สัตว์นรกเหล่านั้นมารับส่วนบุญจากญาติพ่ีน้องที่อยู่ในมนุษย์โลก ประเพณีบุญข้าวสาก เป็น
กิจกรรมที่สามารถปฏิบัติได้และอำนวยประโยชน์ให้แก่บุคคลได้ในชีวิตประจำวัน โดยให้เขารู้สึก
ว่าเป็นเรื่องใกล้ตัว ที่สามารถประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวันได้ ไม่ใช่เรื่องที่ห่างไกล และไร้คุณค่า 
จนไม่สามารถปฏิบัติในชีวิตประจำวันได้ ซึ่งจุดมุ่งหมายของประเพณีบุญข้าวสากนั้น (1) เพ่ือ
แสดงความกตัญญูกตเวที   (2) เพ่ืออุทิศส่วนบุญให้กับเปรต (3) เพ่ือการแสดงความอาลัยรักผู้มี
อุปการะหรือญาติผู้ล่วงลับไป    (4) เพ่ือเป็นกุศโลบายให้มีจิตใจเสียสละ (5) เพ่ือสร้าง ความรัก
ความสามัคคีในครอบครัวหมู่วงศาคณาญาติและชุมชน (6) เพ่ือส่งเสริมความเป็นสิริมงคล และ 
(7) เพ่ือเป็นบรรทัดฐานทางสังคม สอดคล้องกับอนันตศักดิ์ พลแก้วเกษ (2565) ที่ว่าประเพณี
ทำบุญของคนอีสาน มีในลักษณะ 1) การสร้างความสัมพันธ์ในเครือญาติของคนอีสานผ่าน



110  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ประเพณีบุญข้าวประดับดินและบุญ ข้าวสากแบ่งออกเป็น 3 รูปแบบ ได้แก่ (1) การสร้าง
ความสัมพันธ์ผ่านความเชื่อ (2) การสร้างความสัมพันธ์ ผ่านพิธีกรรม และ (3) การสร้าง
ความสัมพันธ์ผ่านบทบาทหน้าที่  2) ลักษณะความสัมพันธ์ในเครือญาติของคนอีสานผ่าน
ประเพณีบุญข้าวประดับดินและบุญ  ข้าวสาก แบ่งออกเป็น 2 รูปแบบ ได้แก่   สร้าง
ความสัมพันธ์ในเครือญาติระหว่างผู้ที่มีชีวิตอยู่ และสร้างความสัมพันธ์ในเครือญาติระหว่างผู้ที่
เสียชีวิตไปแล้ว 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า พิธีกรรมแซนโฎนตาของชาวพุทธเชื้อสาย
เขมร มีมาแล้วตั้งแต่โบราณกาลโดยพิธีกรรมนี้ได้ประยุกต์หลักความเชื่อในเรื่องผีบรรพบุรุษ 
หลักความเชื่อในเรื่องการทําบุญในเดือนสิบของศาสนาพราหมณ์และหลักความเชื่อในการ
ทําบุญอุทิศแก่ญาติที่ล่วงลับไปแล้วของศาสนาพุทธเข้าไว้ด้วยกัน  กลายเป็นประเพณีและ
พิธีกรรมที่สําคัญต่อชาวพุทธไทยเชื้อสายเขมร ปัจจุบันงานแซนโฎนตามีการปฏิบัติกันทั้งใน
ครอบครัว หมู่บ้าน จะทําพิธีในวันแรม 14 ค่ำ เดือน 10 ของทุกปี เชื่อว่าวิญญาณของบรรพ
บุรุษจะกลับมาเยี่ยม ลูกหลาน หรือญาติพ่ีน้องที่ยังมีชีวิตอยู่ สมาชิกในครอบครัวที่อาศัยอยู่ที่อ่ืน
หรือที่แยกครอบครัวจะกลับมาเยี่ยมบ้าน ลูกสาวหรือลูกสะใภ้จะต้องเตรียมของฝาก “กันจือ
เบ็น” (กระเฌอสําหรับจัดเตรียม เครื่องเซ่นไหว้) เป็นเสื้อผ้าเครื่องใช้มาส่งครอบครัวใหญ่ และ
จะช่วยกันจัดเตรียมเครื่องเซ่นไหว้ เช่น อาหาร เครื่องดื่ม ขนม ผลไม้ เสื้อผ้าเครื่องใช้ เพ่ือใช้ใน
การเซ่นไหว้บรรพบุรุษของครอบครัว ในวัน แรม 14 ค่ำ เดือน 10 เชื่อว่าเป็นวันที่บรรพบุรุษที่
ล่วงลับแล้วเดินทางมาถึงโลก สอดคล้องกับยโสธารา ศิริภาประภากร (2561) ประเพณีแซนโฎ
นตาของชาวไทยเชื้อสายเขมร จังหวัดสุรินทร์ เป็นวัฒนธรรมของชาวไทยเชื้อสายเขมรที่อาศัย
อยู่ในภาคอีสานตอนใต้ โดยมีลักษณะความเชื่อพิธีกรรมคล้ายคลึงกันอยู่ ประเพณีแซนโฎนตามี
ความเชื่อต่อดวงวิญญาณบรรพบุรุษ ซึ่งเชื่อกันว่าทางยมโลกจะเปิดให้ดวงวิญญาณบรรพบุรุษนี้
มารับส่วนบุญกับลูกหลาน ดังนั้น การเดินทางมานั้นอาจเหนื่อยล้ามาก ฐานคติความเชื่อของ
ชาวไทยเชื้อสายเขมรจะจัดพิธีกรรมรับดวงวิญญาณบรรพบุรุษด้วยการจัดเครื่องเซ่นไหว้ด้วย
อาหารคาวหวาน เสื้อผ้า และมีพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวข้องกับประเพณีนี้  คือ การ
ทำบุญอุทิศให้แก่ดวงวิญญาณโดยมีพิธีกรรมทางศาสนาพุทธด้วย  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า บุญประเพณีเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย
ของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมร มีรูปแบบการประกอบพิธีคล้ายกัน 2 ส่วน คือ ส่วนที่หนึ่ง
เป็นการเตรียมวัตถุทานเพ่ือถวายพระสงฆ์แล้วอุทิศส่วนบุญให้ญาติที่เสียชีวิตไปแล้วตามคติ
ความเชื่อในทางพระพุทธศาสนา ส่วนที่สองเป็นการทำเครื่องเซ่นไหว้เพ่ือบูชาผีต่าง ๆ โดยคติ
ที่ว่า ผีนั้น ๆ จะสามารถท่ีจะมาหยิบฉวยเอาวัตถุเหล่านั้นคืนเมืองเปรตได้ ส่วนนัยที่ต่างกันก็อยู่
ที่รูปแบบในการประกอบพิธีอันขึ้นอยู่กับท้องถิ่นนั้น ๆ บุญประเพณีทั้ง 2 นั้น แสดงให้ความเห็น



111 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ของตัววัฒนธรรมของ 2 กลุ่ม นี้ว่ามีความเหมือนกัน ไปแนวทางเดียวกัน ตัวพิธีกรรมนี้ทำขึ้น
เพ่ือ 1) อุทิศผลบุญแก่ผู้ล่วงลับ 2) แสดงความกตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณ 3) มีความเชื่อว่า
ท่านผู้ล่วงลับจะได้ผลบุญและมีความสุขในสุคติภูมิ มีความเชื่อไปแนวทางเดียวกันหมด ก็เพ่ือ
เป็นการอุทิศผลให้กับผู้ล่วงลับเป็นหลักการสำคัญ 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

การศึกษาเรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบความเชื่อทางศาสนาเกี่ยวกับชีวิตหลังความ
ตายในประเพณีของกลุ่มชาวลาวและกลุ่มชาวเขมรในจังหวัดปราจีนบุรี” ได้องค์ความรู้ใหม่ผ่าน
ปัญหา 3 ข้อ คือ (1) ความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตายคืออะไร (2) รูปแบบความเชื่อเป็น
อย่างไร (3) อิทธิพลความเชื่อที่มตี่อสังคมเป็นอย่างไร ดังนี้ 
 

ประเด็น แปลความหมาย 
1. ความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตาย (life of 
dead) 

1. การเวียนตายเกิดตามกฎแห่งกรรม
ทำกรรมดีก็ไปสู่สุคติ ทำกรรมชั่วไปสู่ทุคติ  
2. ความศรัทธาในคำสอนทางพระพุทธศาสนา
อย่างมั่นคง 
3. เชื่อตามบรรพบุรุษ และถือปฏิบัติตามบรรพ
บุรุษสืบๆ  

2. รูปแบบความเชื่อ (pattern of belief) 1. วัตถุทานเพื่อถวายสงฆ์ ตามหลักของ
พระพุทธศาสนาในกลางเดือน 10 เพ่ือเป็น
สะพานบุญถึงญาติที่ล่วงลับไป  
2. การอุทิศผลบุญให้ญาติผู้ล่วงลับไป ด้วยหวัง
ว่า ผลบุญที่ทำไปจะทำให้ญาตินั้นพ้นจากความ
ทุกข์ในอบายภูมิ  

3. อิทธิพลความเชื่อที่มีต่อสังคม(Social 
Influence) 

1. การสร้างเครือข่าย ส่งเสริมวัฒนธรรมความ
เชื่อท้องถิ่น เพื่อการอยู่ร่วมกันของบุคคลใน
สังคม  
2. การส่งเสริมทางด้านจิตใจ ดูแลจิตใจ ให้
ญาติตระหนักถึงความดี ความกตัญญู มีความ
เอ้ืออารีต่อญาติที่เสียชีวิตไปแล้ว  
3. รักษาวัฒนธรรมอันดีงาม ส่งเสริมศาสนา



112  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ศิลปะและวัฒนธรรมของท้องถิ่น 
 
จากตารางข้างต้น อธิบายได้ดังนี้ 

1. ความเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตาย (1) การเวียนตายเกิดตามกฎแห่งกรรม 
ชีวิตหลังความตาย เมื่อตายแล้วจะต้องไปเกิดอีก และจะต้องไปตามกรรมที่ได้ทำไว้ ทำกรรมดีก็
ไปสู่สุคติ ถ้าทำกรรมชั่ว ตายไปก็ต้องไปสู่ทุคติ (2) ความศรัทธาในคำสอนทางพระพุทธศาสนา 
ความเชื่อว่า ชีวิตหลังความตายนั้นมีจริง การจุติหรือการไปเกิดยังภพใหม่ เช่น สวรรค์สำหรับผู้
ที่ประพฤติตนอยู่ในหลักธรรม ส่วนผู้ประพฤติไม่ดีไม่เป็นมงคลกับชีวิตก็ไปเกิดในอบายภูมิต่าง ๆ 
(3) มีความเชื่อตามบรรพบุรุษ โดยสรุปชีวิตหลังความตายนั้น คือ การเวียนว่ายอยู่ในสังสารวัฏ 
นี้คือ จนกว่าจะหลุดพ้นวัฎจักรนี้ โดยสรุปคือ ผู้ที่ตายแล้วมีทางไป 2 ทางคือ ทางดี (สุคติ) และ 
ทางชั่ว (ทุคติ) 

2. รูปแบบความเชื่อ การทำบุญอุทิศปรากฏขึ้นเพราะความเชื่อว่า (1) วัตถุทาน
เพ่ือถวายสงฆ ์จะสามารถถึงผู้ที่ล่วงลับไปโดยเป็นวัตถุทานที่มีพระสงฆ์เป็นผู้รับ (2) การอุทิศผล
บุญให้ญาติผู้ล่วงลับไป เมื่อบุคคลผู้นั้นละจากโลกนี้ไปเป็นดวงวิญญาณ ไม่สามารถทำบุญได้ด้วย
ตนเอง ต้องอาศัยญาติบนมนุษยโลกทำบุญอุทิศไปให้  

3.  อิทธิพลความเชื่อที่มีต่อสังคม การทำบุญประเพณีบุญข้าวสากของชาวลาว
และประเพณีแซนโฎนตาของชาวเขมร ส่งผลให้เกิดคุณค่าต่อสังคม ได้แก่  (1) การสร้าง
เครือข่าย ส่งเสริมวัฒนธรรมความเชื่อท้องถิ่น (2) การส่งเสริมทางด้านจิตใจ ดูแลจิตใจ (3) 
รักษาวัฒนธรรมอันดีงาม ส่งเสริมศาสนาศิลปะและวัฒนธรรม  
 
สรุป 

ความเชื่อเป็นส่วนหนึ่งที่ทำให้เกิดศาสนาขึ้น ความเชื่อนั้นสนับสนุนให้คนเราเกิด
ความคิดที่จะสร้างกำหนดเกณฑ์แห่งชีวิตหลังความตาย โดยมีพิธีการรองรับเพ่ือให้ผู้ไปสู่โลก
หน้ามีภพอยู่อาศัย  ดังนั้น จึงเกิดบุญประเพณีข้ึนมาโดยมุ่งหวังว่า 1) อุทิศผลบุญแก่ผู้ล่วงลับ 2) 
แสดงความกตัญญูกตเวทีต่อผู้มีพระคุณ 3) มีความเชื่อว่าท่านผู้ล่วงลับจะได้ผลบุญและมี
ความสุขในสุคติภูมิ มีความเชื่อไปแนวทางเดียวกันหมด ก็เพ่ือเป็นการอุทิศผลให้กับผู้ล่วงลับ
เป็นหลักการสำคัญ 

 
 
 



113 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ข้อเสนอแนะ  
จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  

1. รัฐควรควรมีการสนับสนุนกิจกรรมชุมชนวัฒนธรรม เพ่ือความยั่งยืนสามารถ
ส่งต่อวัฒนธรรมสู่รุ่นลูกหลานได ้

2. ควรมีการสร้างรูปแบบการทำบุญอุทิศให้มีความเป็นเอกลักษณ์ของท้องถิ่น 
ซึ่งทุกคนสามารถนำไปปฏิบัติในรูปแบบเดียวกันได้ โดยการสนับสนุนกิจกรรมจากหน่วยงานรัฐ 
จนเกิดเครือข่ายกว้างขวางเพ่ือการอยู่ร่วมกันของบุคคลในสังคม 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
1. ควรศึกษารูปแบบความเชื่อทางศาสนาที่มีอิทธิพลต่อการอยู่ร่วมกันของกลุ่ม

ชาติพันธุ์ต่าง ๆ 
2. ควรศึกษารูปแบบความเชื่อทางศาสนาที่มีอิทธิพลต่อเยาวชนในสังคมปัจจุบัน 
 
 

เอกสารอ้างอิง 
จันทร์ ไพจิตร. (2520). ประมวลพิธีมงคลไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ไทยวัฒนาพานิช. 
ทองคำ อ่อนมะสีสอน. (2535). วัดจะนานุกรมพาสาลาว. เวียงจันทน์: โรงพิมพ์เวียงจันทน์.  
แปลก สนธิรักษ์. (2520). พิธีกรรมและประเพณีไทย. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ไทยวัฒนา 

พานิช. 
พระประวิทย์ วิสุทฺโธ (ปานทอง). (2548). ศึกษาวิเคราะห์เรื่องเปรตในคัมภีร์ของ 

พระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์ศาสนศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองด ีสุรเตโช) ราชบัณฑิต. (2554). ชาดกในธรรมบท. กรุงเทพมหานคร:  
เลี่ยงเชียง. 

พระมหาสุพจน์ คำน้อย. (2547). การศึกษาวิเคราะห์คำสอนเรื่องการอุทิศส่วนบุญในพุทธ 
ศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธ์ปริญญาศึกษาศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย:
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

พระอธิการช่วง ฐิตโสภโณ (ตั้งอยู่). (2554). ศึกษาคติทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในประเพณี 
สารทเดือนสิบ (แซนโฎนตา) ของจังหวัดสุรินทร์ . วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 



114  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2557).  อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ 
ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ยโสธารา ศิริภาประภากร. (2561). ประเพณีแซนโฎนตา: วัฒนธรรมประเพณีของชาวไทยเชื้อ 
สายเขมร จังหวัดสุรินทร์. วารสารหาดใหญ่วิชาการ. 16 (2) ก.ค. - ธ.ค., 237 – 
249. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2539). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. กรุงเทพมหานคร: อักษร 
  เจริญทัศน์. 
ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). (2564). กลุ่มชาติพันธ์ลาวอีสาน. (ออนไลน์),   

แหล่งที่มา: https://www.sac.or.th/databases/ethnic-
groups/ethnicGroups/62. 

ศูนย์มานุษยวิทยาสิรินธร (องค์การมหาชน). (2564). กลุ่มชาติพันธุ์เขมรลือ. (ออนไลน์),   
แหล่งที่มา: https://www.sac.or.th/databases/ethnic-
groups/ethnicGroups/160. 

สภาการศึกษามหามกุฎราชวิทยาลัย. (2551). พระธัมมปทัฏฐกถาแปล ภาค 1. พิมพ์ครั้งที ่22.  
  กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. 
สมใจ ศรหีล้า. (2550). กลุ่มชาติพันธุ์ข่า-บรู : การสร้างและการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์. วารสาร 
  สังคมลุ่มน้ำโขง. 1 (1) มกราคม-มีนาคม, 98. 
อนันตศักดิ์ พลแก้วเกษ. (2565). บุญข้าวสาก บุญข้าวประดับดิน: การสร้างความสัมพันธ์ใน 

เครือญาติ ของคนอีสาน. วารสารวิชาการธรรมทรรศน์ . 22(1) มกราคม-มีนาคม, 
195-208. 

อุดม บัวศร.ี (2549). วัฒนธรรมอีสาน. ขอนแก่น: โรงพิมพ์คลังนานาวิทยา. 
 

 

https://www.sac.or.th/databases/ethnic-
https://www.sac.or.th/databases/ethnic-
https://www.sac.or.th/databases/ethnic-
https://www.sac.or.th/databases/ethnic-


การวิเคราะห์กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
ของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก 

An Analysis of Buddha’s Strategy for Propagation 

of Buddhism in Tipitaka 

 
1พรพิมล  จอโภชาอุดม 

Pornpimol Jorphochaudom 
2พระเมธีวรญาณ,ผศ.ดร. 

Phra Methivorayan, Asst. Prof. Dr. 
3พระมหาอดิเดช สติวโร,ผศ.ดร. 

Phramaha Adidej Sativaro, Asst. Prof. Dr. 
4รศ.ดร.สุเทพ พรมเลิศ 

Assoc. Prof. Dr. Suthep Phromlert 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

5พระเมธาวินัยรส,รศ.ดร. 
Phramedhavinaiyaros, Assoc. Prof Dr. 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย  
Graduate School Mahamakut Buddhist University  

1Corresponding author E-mail: jpornpimol708@gmail.com 

 

 
Received: December 13, 2022; Revised: December 15, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
 
บทคัดย่อ  
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ เพ่ือ 1) ศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าใน
พระไตรปิฎก 2) ศึกษากลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก  3) 
วิเคราะห์ กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก การวิจัยครั้งนี้
เป็นการวิจัย เชิงคุณภาพ ด้วยการวิจัยทางด้านเอกสาร ผลการวิจัยพบว่า  

mailto:jpornpimol708@gmail.com


116  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 1) ในช่วงที่พระพุทธเจ้าดำเนินการเผยแผ่พระพุทธศาสนานั้นชมพูทวีปมีศาสนา
พราหมณ์ และลัทธิต่าง ๆ ซึ่งมีความเชื่อหรือทิฏฐิที่แตกต่างกันถึง 62 ทิฏฐิ ในสมัยนั้นชมพูทวีป
แบ่งออกเป็น 16 แคว้น ด้านสังคมมีการแบ่งชนชั้นวรรณะ  

 2) รูปแบบแผนกลยุทธ์สำหรับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาประกอบด้วย วิสัยทัศน์ 
ภารกิจ ปรัชญา ปณิธาน และกลยุทธ์ที่พระพุทธเจ้าทรงใช้ 

 3) จากการวิเคราะห์กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนา พบปัจจัยที่เกื้อหนุนให้
ประสบความสำเร็จ คือ การดำเนินการเป็นระบบและมีขั้นตอน การวางแผนงานที่มีความ
เป็นไปได้ การวางแผนงานที่เปิดโอกาสให้ทุกภาคส่วนมีส่วนร่วม มีการบริหารจัดการที่ดี มีผู้ให้
การสนับสนุนและปัจจัยสนับสนุน โดยมีจุดเด่นของกลยุทธ์ 3 ด้าน ได้แก่ 1) จุดเด่นกลยุทธ์ด้าน
พุทธานุภาพ 2) จุดเด่นของกลยุทธ์ด้านธรรมานุภาพ 3) จุดเด่นของกลยุทธ์ด้านสังฆานุภาพ  
คำสำคัญ: กลยุทธ์, กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า, พระไตรปิฎก 
 
 
Abstract  

This Article aimed to study (1) to study the Buddha’s method for 

propagation of Buddhism in Tipitaka, 2) to study the Buddha’s strategy of 

propagating Buddhism in Tipitaka, and 3) to analyze the Buddha’s strategy of 

propagating Buddhism in Tipitaka. This is qualitative research based on 

documentary research. The research results were found as follows; 

1) The result of the research found that Brahmanism was already in 

India before Buddha’s period of propagating Buddhism. In addition to 

Brahmanism, there were various doctrines that have different beliefs in 62 views. 

In the past time, India was divided into 16 kingdoms. The discrimination of the 

caste system in society happened through the influence of religion. The study of 

propagating Buddhism found that Buddha’s strategy was used for propagating 

Buddhism.  

The result of the study of the Buddha’s strategy of propagating 

Buddhism found the model of the strategic plan for propagating Buddhism, that 

was the vision, mission, philosophy, determination, and the Buddha’s strategy.  

The analysis of the strategy for propagating Buddhism found that the 

factors contributing to the success are the system and the process of operation, 

the possible planning, the participation in planning, the good governance, the 

contributor and supporter. The strengths of the three strategies are 1) the strategy 

of the Buddha’s capability. 2) the strategy of the power of all the Dhammas. And 

3) the strategy of the power of Sangha. 

 



117 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

Key words: Strategy, Buddha’s Strategy for Propagation of Buddhism, Tipitaka  

 
 
บทนำ 
 แนวคิดการเผยแผ่พระพุทธศาสนาเริ่มครั้งแรกหลังจากที่พระพุทธเจ้าตรัสรู้แล้ว
เสวยวิมุตติสุข ขณะเมื่อทรงหลีกเร้นอยู่ในที่สงัด ทรงดำริขึ้นในพระทัยว่า ธรรมที่เราได้บรรลุ
แล้วนี้ ลึกซึ้ง เห็นได้ยาก รู้ตามได้ยาก สงบ ประณีต ไม่เป็นวิสัยแห่งตรรก ละเอียด บัณฑิตจึง
จะรู้ได้ สำหรับหมู่ประชาผู้รื่นรมย์ด้วยอาลัย  ยินดีในอาลัย เพลิดเพลินในอาลัย ฐานะอันนี้
ย่อมเป็นสิ่งที่เห็นได้ยากคือ หลักอิทัปปัจจยตา หลักปฏิจจสมุปบาท ถึงแม้ฐานะอันนี้ ก็เป็น
สิ่งที่เห็นได้ยาก กล่าวคือความสงบแห่งสังขารทั้งปวง ความสลัดอุปธิทั้งปวง ความสิ้นตัณหา 

วิราคะ นิโรธ นิพพาน ถ้าจะแสดงธรรม และผู้อื่นไม่เข้าใจซึ้ง ข้อนั้นก็จะพึงเป็นความเหน็ด
เหนื่อยเปล่า (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 7 หน้าที่ 11, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539)   

 อย่างไรก็ตามท้าวสหัมบดีพรหมได้กราบอาราธนาพระพุทธเจ้าได้โปรดทรงแสดง
ธรรม  แก่สัตว์ทั้งหลายผู้มีธุลีในตาน้อย  ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงรับอาราธนา  ทรงพิจารณาว่า
ควรทรงแสดงธรรมแก่ผู้ใด แล้วทรงจาริกไปป่าอิสิปตนมฤคทายวัน  เขตกรุงพาราณสี แสดง
ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร อันเป็นการแสดงธรรมครั้งแรกแก่พระปัญจวัคคีย์  จนบรรลุธรรมมี
ดวงตาเห็นธรรมตามลำดับ  และเมื่อทั้งเหตุและปัจจัยพร้อม  พระปัญจวัคคีย์ได้ดวงตาเห็น
ธรรมแล ้ว  พระพ ุทธเจ ้าตร ัส เพิ ่ม เต ิมด ้วยอน ัตตล ักขณส ูตรแก ่พระป ัญจว ัคค ีย ์ เมื ่อ
พระพุทธเจ้าได้ตรัสอนัตตลักขณสูตรนี ้แล้ว  จิตของพระปัญจวัคคีย์ก็หลุดพ้นจากอาสวะ
ทั้งหลายเพราะไม่ยึดมั่นถือมั่นบรรลุเป็นพระอรหันต์  (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 4 

ข้อที่ 8-24 หน้าที่ 12-31, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)   
 หลังจากพระปัญจวัคคีย์ได้บรรลุเป็นพระอรหันต์แล้ว  พระพุทธองค์ทรงโปรดย

สกุลบุตรและสหายจนสำเร็จเป็นพระอรหันต์ทุกท่านรวมเป็นพระอรหันต์เพิ่มอีก  55 รูป 

รวมเป็นพระอรหันต์สาวก 60 รูปจากนั้นพระพุทธองค์ทรงส่งพระอรหันต์ทั้ง  60 รูปออกไป
เผยแผ่พระพุทธศาสนา  (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย  เล่มที่ 4 ข้อที่ 25-32 หน้าที่ 31-40, 
มหาจุฬาลงกรณราชว ิทยาล ัย , 2539)  ในการประกาศและเผยแผ่พระพ ุทธศาสนา 

พระพุทธเจ้าทรงต้องฟันฝ่าอุปสรรคในหลายด้านทั้งด้านศาสนาพราหมณ์และลัทธิต่าง ๆ ที่มี
อิทธิพลอยู ่ในขณะนั ้น  ทั ้งด้านสังคมที ่มีการแบ่งชนชั ้นวรรณะ  และทั ้งอิทธิพลทางด้าน
การเมืองการปกครอง พระพุทธองค์ทรงทำการเผยแผ่พระพุทธศาสนาอย่างไร  ทรงใช้กล
ยุทธ์ใดในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา  เป็นเรื ่องที ่สมควรทำการวิจัยด้วยการศึกษาแนว



118  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ทางการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า  ศึกษากลยุทธ์ที่พระพุทธเจ้าทรงใช้ และทำ
การวิเคราะห์กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า 

 เมื่อประมาณกว่า 2,600 ปี เมื่อพระพุทธเจ้าตรัสรู้และทรงใช้เวลาถึง 7 สัปดาห์
หรือ 49 วันเพื่อประมวลความรู้และวางแผนในการประกาศเผยแผ่พระพุทธศาสนา (พระ
กวีวรญาณ  (จำนงค์ ทองประเสริฐ), 2546) ทรงมีพระพุทธดำริที ่จะประกาศและเผยแผ่
พระพุทธศาสนาให้เป็นศาสนาของโลกเพื่อช่วยสรรพสัตว์ให้พ้นทุกข์ ดังจะเห็นได้จากพระ
พุทธปณิธานที่ชัดเจนว่า จะยังไม่ทรงปรินิพพานตราบเท่าที่บริษัท 4 (ภิกษุ, ภิกษุณี, อุบาสก
, อุบาสิกา) ยังไม่เฉียบแหลม ไม่ได้รับการแนะนำ ไม่แกล้วกล้า ไม่เป็นพหูสูต ไม่ทรงธรรม ไม่
ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม  ไม่ปฏิบัติชอบ ไม่ปฏิบัติตามธรรม เรียนกับอาจารย์ของตนแล้ว 

แต่ก็ยังบอก  แสดง บัญญัติ กำหนด  เปิดเผย  จำแนก  ทำให้ง่ายไม่ได้ ยังแสดงธรรม  มี
ปาฏิหาริย ์ปราบปรัปวาทที ่เก ิดขึ ้น ให ้เร ียบร้อยโดยชอบธรรมไม่ได ้ และจะยังไม ่ทรง
ปรินิพพานตราบเท่าที่คำสอนของพระพุทธองค์ยังไม่บริบูรณ์ กว้างขวาง แพร่หลาย รู้จักกัน
โดยมาก มั่นคงดี กระทั่งเทวดาและมนุษย์ทั ้งหลายประกาศได้ดีแล้ว  (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย เล่มที่ 10 ข้อที่ 168 หน้าที่ 113-114, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การ
ที่พระพุทธองค์ทรงต้องเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสภาพแวดล้อมที่มีศาสนาพราหมณ์และ
ลัทธิต่าง ๆ ยึดครองจิตใจของชนทั้งหลายอยู่แล้วนั้น พระพุทธองค์ทรงใช้กลยุทธ์ที่ได้ทรง
วางแผนไว้อย่างดีแล้ว ทรงดำเนินการอย่างไรบ้าง ทรงมีพุทธวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนา
เป็นอย่างไร ด้วยกุศโลบายใด กลยุทธ์ใดที่พระพุทธองค์ทรงใช้ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

อะไรเป็นจุดเด่นของกลยุทธ์ที่พระพุทธองค์ทรงใช้จนทำให้พระพุทธศาสนาแผ่ขยายออกไป
ทั่วโลก และเจริญอย่างยั่งยืนมาจนถึงปัจจุบันนี้ เป็นคำถามที่สมควรแก่การวิเคราะห์ อันเป็น
ประเด็นหลักของงานวิจัยชิ้นนี้  

 จากการศึกษางานวิจัยต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องพบว่า งานวิจัยด้านกลยุทธ์ต่าง ๆ ใน
การเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่ได้เคยมีการศึกษามานั้น เป็นการบริหารจัดการขององค์กรสงฆ์
ด ้าน ต ่า ง  ๆ  ห ร ือตามห ล ัก ธรรมหมวดนั ้น  ๆ  และงาน ว ิจ ัยที ่เกี ่ย วก ับ ก าร เผยแผ ่
พระพุทธศาสนาที่ยกมาทบทวนส่วนใหญ่เป็นวิธีการเผยแผ่ในบริบทเหตุการณ์ สถานที่และ
สภาพแวดล้อมในสังคมปัจจุบัน  เป็นการศึกษาเฉพาะกรณีเสียมากกว่า ยังไม่มีงานวิจัยเรื่อง
ใดกล่าวถึงหรือเจาะลึกลงในกลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาในพระไตรปิฎกโดยตรง 

ยกเว้นงานวิจัยของทรงวิทย์ แก้วศรีซึ่งได้ทำการวิเคราะห์ในลักษณะกลยุทธ์เชิงรุก กลยุทธ์
เชิงรับ และกลยุทธ์เชิงมั่นคงและยั่งยืน ตามแผนระยะสั้น ระยะกลาง และระยะยาว ตาม
แนวทางพระไตรปิฎก  เป็นการศึกษาเปรียบเทียบโดยยึดหลักการต้นแบบกลยุทธ์ตาม
แนวคิดตะวันตกมาเป็นตัวตั ้ง  (ทรงวิทย์ แก้วศรี, 2550) อย่างไรก็ตาม  งานวิจัยชิ ้นนี ้ม ี



119 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

วัตถุประสงค์ที่จะทำการวิเคราะห์กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าใน
พระไตรปิฎก  ซึ ่งมีความแตกต่างจากงานวิจัยอื่น  ๆ ที ่ได้นำมาทบทวนโดยจะเน้นที ่การ
วิเคราะห์ถึงจุดเด่นในกลยุทธ์ของพระพุทธเจ้า 
 บทความว ิจ ัยนี ้น ำเสนอข ้อม ูลและผลการว ิเคราะห ์เกี ่ยวก ับ การเผยแผ ่
พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ
พระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก  และผลการวิเคราะห์กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ
พระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก การวิจัยครั้งนี้จะเป็นประโยชน์ทางวิชาการในด้านทำให้ทราบ
ข้อมูลการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก ได้ทราบถึงกลยุทธ์ในการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก และได้ค้นพบจุดเด่นในกลยุทธ์ของ
พระพุทธเจ้า 
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า 
2. เพ่ือศึกษากลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า   
3. เพ่ือวิเคราะห์กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า 

 

ระเบียบวิธีวิจัย  
งานวิจัยนี้ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) แบบวิจัยเอกสาร 

(Documentary Research) ผู้วิจัยได้ดำเนินการวิจัยให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์แต่ละข้อ
ดังต่อไปนี้ 

1) ศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก ตาม
วัตถุประสงค์  ข้อที่ 1 จากคัมภีร์พระไตรปิฎก ด้วยการศึกษาจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary 
Source) คัมภีร์พระไตรปิฎก และเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) อันได้แก่ อรรถ
กถา และเอกสารทางวิชาการของผู้ทรงคุณวุฒิ ดุษฎีนิพนธ์ งานวิจัย และบทความต่าง ๆ โดยมี
ขัน้ตอนดังนี้ 

1.1) ศึกษาภูมิหลังของชมพูทวีปในสมัยพุทธกาล 
- ด้านการเมืองการปกครอง 
- ด้านสังคม 
- ด้านศาสนา 

1.2) ศึกษาค้นคว้าวิธีการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในสมัย
พุทธกาล 



120  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

- ยึดตัวบุคคลเป็นตัวตั้ง 
- ยึดหลักธรรมเป็นตัวตั้ง 
- พุทธวิธีในการสอน 

2) ศึกษากลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎกตาม
วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 จากคัมภีร์พระไตรปิฎก โดยศึกษาจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary 
Source) คัมภีร์พระไตรปิฎก และเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) อันได้แก่ อรรถ
กถา ฏีกา ปกรณ์วิเสส และเอกสารทางวิชาการของผู้ทรงคุณวุฒิ วิทยานิพนธ์ งานวิจัย และ
บทความต่าง ๆ เพ่ือตอบโจทย์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า โดยทำการศึกษาใน
ประเด็นดังนี ้

2.1) กลยุทธ์ตามทฤษฎีตะวันตก 
- ประวัติและความเป็นมา 
- แนวคิดว่าด้วยการจัดการเชิงกลยุทธ์ 

2.2) กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
- การกำหนดทศิทาง (Direction Setting) 
- การประเมินองค์กรและสภาพแวดล้อม (Environment Scanning) 
- การกำหนดกลยุทธ์ (Strategy Formulation) 
- การดำเนินกลยุทธ์ (Strategy Implementation) 
- การประเมนิผลและการควบคุม (Evaluation and Control) 

ในการศึกษาดังกล่าวเพ่ือตอบโจทย์เกี่ยวกับการศึกษากลยุทธ์ในด้านการ
กำหนดทิศทาง การประเมินตนเองและสภาพแวดล้อม การกำหนดกลยุทธ์ การดำเนินกลยุทธ์ 
การประเมินผลและการควบคุม เพ่ือให้ได้มาซึ่งวิสัยทัศน์ พันธกิจ ปรัชญาและปณิธาน รวมทั้ง
กลยุทธ์ที่พระพุทธเจ้าทรงใช้   

3) วิเคราะห์กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า ตามวัตถุประสงค์
ข้อที่ 3 โดยนำผลที่ได้จากการศึกษาในข้อ 1) และข้อ 2) มาประกอบการวิเคราะห์กลยุทธ์การ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎก  

4) สรุปผลและเสนอแนะ 
 
ผลการการศึกษา 

วัตถุประสงค์ที่  1. ผลการวิจัยพบว่า ทางด้านการเมืองของชมพูทวีปในสมัย
พุทธกาลนั้น อินเดียได้รับอิทธิพลทางอารยธรรมจากอารยธรรมลุ่มแม่น้ำสินธุ โดยชนเผ่าอารยัน
เคลื่อนตัวจากทะเลสาบแคสเปี้ยนมายังดินแดนชมพูทวีป เข้ามารุกรานและครอบครองชมพู



121 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ทวีปพร้อมนำศาสนาพราหมณ์เข้ามาด้วย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553) ดังนั้น
ในช่วงที่พระพุทธเจ้าเผยแผ่พระพุทธศาสนานั้น ในอินเดียมีศาสนาพราหมณ์อยู่แล้ว ในสมัยนั้น
อินเดียแบ่งออกเป็น 16 แคว้น แคว้นที่ยิ่งใหญ่มีอำนาจมากมี 5 แคว้น คือ มคธ โกศล วัชชี 
วังสะ อวันตี ด้านการปกครองมี 2 แบบ คือ แบบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ พระมหากษัตริย์ทรงมี
พระราชอำนาจสิทธิ์ขาดในการปกครอง และแบบประชาธิปไตยหรือสหพันธรัฐ ได้แก่ แคว้นที่
อำนาจสิทธิ์ขาดในการปกครองมิได้ขึ้นอยู่กับบุคคลเพียงคนเดียว แต่จะมีกลุ่มบุคคลเป็นผู้
กำหนดนโยบายและมีอำนาจตัดสินใจเกีย่วกับกิจการบ้านเมือง เช่น แคว้นวัชชี 

ส่วนทางด้านสังคมของชมพูทวีปในสมัยพุทธกาลนั้น สถาบันศาสนาเป็นที่มาของ          
ความเชื่อ ความศรัทธา พฤติกรรมของมนุ ษย์ในสังคม เป็นสถาบันสำคัญที่ก่อให้ เกิด
ขนบธรรมเนียมประเพณีและแนวทางดำเนินชีวิตของสังคม และด้วยอิทธิพลของศาสนาทำให้มี
การแบ่งชนชั้นขึ้นในสังคม มีการแบ่งออกเป็น 4 วรรณะ คือ กษัตริย์ พราหมณ์ แพศย์ ศูทร 
วรรณะสูงและวรรณะต่ำจะคบหาสมาคมกันไม่ได้เลย หากทำการคบหาสมาคมกันแล้วแต่งงาน
บุตรที่เกิดมาจะถูกเรียกเป็น “จัณฑาล” เป็นกลุ่มคนที่ถือว่าไม่มีวรรณะ เป็นกลุ่มคนที่มีสถานะ
ทางสังคมต่ำกว่าวรรณะท้ังปวง  

ทางด้านศาสนาของชมพูทวีปในสมัยพุทธกาลนั้น มีศาสนาพราหมณ์หรือศาสนา
ฮินดู ซึ่งชาวอารยันที่อพยพเข้ามาตั้งถิ่นฐานในอินเดียบริเวณลุ่มแม่น้ำสินธุเป็นผู้นำเข้ามาเมื่อ
ราว 3,500 กว่าปีมาแล้ว (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2553) นอกจากศาสนาพราหมณ์
ยังมีลัทธิต่าง ๆ ซึ่งมีความเชื่อหรือทิฏฐิที่แตกต่างกันถึง 62 ทิฏฐิ (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย
เล่มที่ 9 ข้อที่ 28-104 หน้าที่ 11-39, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) โดยลัทธิที่สำคัญมี 
6 ลัทธิ ได้แก่ 1) ลัทธิของครูปูรณะ กัสสปะ จัดอยู่ในประเภทอกิริยวาทะ เห็นว่าทำไม่เป็นอัน
ทำ กล่าวคือการกระทำทุกอย่างไม่มีผล 2) ลัทธิของครูมักขลิ โคศาล จัดอยู่ในประเภทนัตถิก 
วาทะ เห็นว่าไม่มีเหตุ ไม่มีปัจจัย กล่าวคือ  ไม่มีเหตุ ไม่มีปัจจัย ที่ทำให้สัตว์บริสุทธิ์หรือเศร้า
หมอง สัตว์จะบริสุทธิ์เองหลังจากเวียนว่ายตายเกิดจนถึงที่สุดแล้ว 3) ลัทธิของครูอชิตะ เกส
กัมพล จัดอยู่ในประเภทอุจเฉทวาทะ เห็นว่าหลังจากตายแล้วอัตตาขาดสูญ กล่าวคือ ทานที่ให้
แล้วไม่มีผล ยัญที่บูชาแล้วไม่มีผล ผลวิบากแห่งกรรมที่ทำดีทำชั่วก็ไม่มี 4) ลัทธิของครูปกุธะ กัจ
จายนะ จัดอยู่ในประเภทนัตถิกวาทะ เห็นว่าไม่มีเหตุ ไม่มีปัจจัย กล่าวคือ ทุกสิ่งไม่มีเหตุ ไม่มี
ปัจจัย เป็นเพียงสภาวะ 7 กอง ซึ่งไมม่ีผู้สร้าง ไม่มีผู้บันดาล ไม่มีผู้เนรมิต ไม่หวั่นไหว ไม่ผันแปร 
ไม่กระทบกระทั่งกัน ไม่ก่อให้เกิดสุขหรือทุกข์ 5) ลัทธิของครูนิครนถ์ นาฏบุตร จัดอยู่ ใน
ประเภทอัตตกลิมถานุโยค ถือว่าการทรมานตนเป็นการเผากิเลส และอยู่ในประเภท สัสสตวาทะ 
เห็นว่าชีวะเที่ยง ผู้ถึงที่สุดแล้ว สำรวมด้วยการสังวร ย่อมตั้งมั่น 6) ลัทธิของครูสัญชัย เวลัฏฐ



122  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

บุตร จัดอยู่ในประเภทอมราวิกเขปวาทะ มีวาทะหลบเลี่ยงไม่ตายตัว ไม่แน่นอน  (พระไตรปิฎก
ฉบับภาษาไทย เล่มที่ 9 ข้อที่ 165-181 หน้าที่ 53-60, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)    

ในการศึกษาด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ผู้วิจัยได้ทำการศึกษาการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาในประเด็นการยึดตัวบุคคลเป็นตัวตั้ง ยึดหลักธรรมเป็นตัวตั้ง และพุทธวิธีใน
การสอน ผลจากการศึกษาทราบว่า 

1. การยึดตัวบุคคลเป็นเป้าหมาย ได้ทำการศึกษาการเผยแผ่ต่อบุคคลใกล้ชิด 
พระราชาและผู้ครองเมือง บุคคลที่อยู่ในข่ายพระญาณ โดยในการศึกษาการเผยแผ่ต่อบุคคล
ใกล้ชิดนั้น ทำการศึกษาจากกรณีของพระปัญจวัคคีย์ และศากยวงศ์ พบว่าทรงแสดงปฐม
เทศนาโปรดปัญจวัคคีย์ ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน ด้วยพระธรรมเทศนากัณฑ์แรกชื่อว่า ธัมมจัก
กัปปวัตตนสูตร นับเป็นจุดเริ่มต้นของการเผยแผ่พระพุทธศาสนา เมื่อทรงแสดงธรรมจบ โกณ
ฑัญญะผู้เป็นหัวหน้า ได้ดวงตาเห็นธรรมบรรลุเป็นพระโสดาบัน จึงทูลขอบวชเป็นพระภิกษุ 
พระพุทธเจ้าทรงบวชให้ด้วยวิธีเอหิภิกขุอุปสัมปทา ต่อจากนั้นทรงแสดงธรรมแก่นักบวชที่เหลือ
คือ วัปปะ ภัททิยะ มหานามะ และอัสสชิ จนท่านเหล่านั้นได้ดวงตาเห็นธรรม ขอบวชเป็น
พระภิกษุในพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าทรงบวชให้ด้วยวิธีเอหิภิกขุอุปสัมปทาเช่นกัน 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 13-19 หน้าที่ 20-27, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
, 2539) จากนั้นทรงเทศนาอนัตตลักขณสูตรเป็นพระสูตรที่ 2 ตรัสเรื่องอนัตตา อนิจจัง ทุกขัง 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 20-24 หน้าที่ 27-31, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
, 2539) นับว่าทั้ ง 2 พระสูตรนี้ เป็นพระสูตรที่สำคัญยิ่ง แสดงให้ทราบถึงหลักการของ
พระพุทธศาสนาที่แตกต่างไปจากศาสนาที่มีอยู่แล้วในขณะนั้น ที่เป็นศาสนาเทวนิยม ศาสนาที่
ยึดอัตตา ยึดถือพระเจ้า ยึดถือพระพรหมเป็นเป้าหมายสูงสุด พระสูตรทั้งสองนี้แสดงถึงจุดยืน
ของพระพุทธศาสนาว่า เป็นศาสนาอเทวนิยม เป็นศาสนาแห่งอนัตตา แตกต่างจากศาสนาเดิมที่
มีอยู่อย่างชัดเจน อาจนับได้ว่าเป็นนวัตกรรมใหม ่

สำหรับศากยวงศ์ซึ่งเป็นตระกูลของพระพุทธเจ้านั้น พระพุทธองค์ทรงโปรดพระ
พุทธบิดา พระนางพิมพาพระราชมารดาของพระราหุล ทรงโปรดเจ้าศากยะ 6 องค์ คือ เจ้า
ภัททิยะ  เจ้าอนุรุทธะ เจ้าอานนท์ เจ้าภคุ เจ้ากิมพิละ และเจ้าเทวทัต ซึ่งเมื่อรวมกับอุบาลีซึ่ง
เป็นช่างกัลบกด้วยจะเป็น 7 คน ทรงโปรดพระนันทราชกุมาร ทรงโปรดพระราหุล ทรงโปรด
พระนางรูปนันทา และทรงห้ามพระญาติที่วิวาทกันที่แม่น้ำโรหิณี นอกจากนี้ยังมีเจ้าศากยะอีก
หลายร้อยองค์บวชเป็นภิกษุด้วย 

ในด้านการโปรดพระราชาและผู้ปกครองเมืองนั้น ทำการศึกษาพระเจ้าพิมพิสาร 
เจ้าผู้ครองแคว้นมคธ และพราหมณ์โปกขรสาติ ผู้ปกครองเมืองอุกกัฏฐะ ส่วนในด้านทรงโปรด



123 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

บุคคลที่อยู่ในข่ายพระญาณนั้น ทำการศึกษากรณีของ ธิดาช่างหูก มัฏฐกุณฑลี  พระมหากัสสป 
พระองคุลิมาล 

2. การยึดหลักธรรมเป็นหลัก ได้ทำการพิจารณาประเด็นการยึดหลักธรรมเป็นหลัก 
สำหรับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา โดยทำการศึกษาการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วยปฏิจจสมุป
บาท   อริยสัจ 4 อนุปุพพิกถา และหลักธรรมตามอัธยาศัยของบุคคล โดยสำหรับหลักธรรม
ปฏิจจสมุปบาท ใช้กรณีศึกษามหาตัณหาสังขยสูตร และกรณีศึกษาอเจลกัสสปะ หลักธรรมธัมม
จักกัปปวัตตนสูตร และหลักธรรมอนัตตลักขณสูตร เป็นพระธรรมเทศนาที่พระพุทธองค์ทรง
แสดงแก่พระปัญจวัคคีย์ ส่วนอนุปุพพิกถาและอริยสัจ 4 ได้ทำการศึกษาในกรณีของพระยสะ
และอนาถบิณฑิกเศรษฐี ส่วนอาทิตตปริยายสูตรเป็นกรณีศึกษาของชฎิล 3 พ่ีน้อง และสุดท้าย
พระปัญจวัคคีย์และชฎิล 3 พ่ีน้อง ก็ได้นำมาเป็นกรณีศึกษาของการที่พระพุทธองค์ทรงโปรด
หลักธรรมตามอัธยาศยัของบุคคลด้วย 

3. พุทธวิธีในการสอน ได้ทำการศึกษาถึงพุทธวิธีในการสอน โดยยึดหลัก 4 ส 
(เทศนาวิธี 4) และโดยยึดหลักพยากรณ์ (การตอบปัญหา) โดยพุทธวิธีในการสอน โดยยึดหลัก 4 
ส นั้นเป็นพุทธวิธีการสอนที่มีองค์ประกอบ 4 ประการอันได้แก่ ชี้แจงให้เห็นชัด ชวนให้อยากรับ
ไปปฏิบัติ เร้าใจให้อาจหาญแกล้วกล้า ปลอบชโลมใจให้สดชื่นร่าเริง เป็นกลยุทธ์อันจะทำให้ผู้ที่
ได้รับการสอนเกิดความรู้ความเข้าใจในพระธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงสอน ทำให้เกิดปัญญาขจัด
อวิชชาออกไปได้ แล้วเห็นจริงคล้อยตามคำสอน เกิดความไม่ประมาท เร่งหรือเร้าใจให้เกิดความ
กลา้หาญ เกิดความเพียรตั้งใจบำเพ็ญเพียรปฏิบัติเพ่ือความเป็นอิสระ เพ่ือการหลุดพ้น ออกจาก
ทุกข์ ออกจากสังสารวัฏ ด้วยความแช่มชื่น ร่าเริง เบิกบาน แจ่มใส 

ส่วนพุทธวิธีในการสอนแบบยึดหลักพยากรณ์ หรือแบบตอบปัญหานี้  พระพุทธเจ้า
ทรงใช้ในการตอบปัญหาต่าง ๆ ซึ่งมี 4 แบบ คือ เอกังสพยากรณียปัญหา (ปัญหาที่ควรตอบ
โดยนัยเดียว) ปฏิปุจฉาพยากรณียปัญหา (ปัญหาที่ควรตอบโดยย้อนถาม) วิภัชชพยากรณีย
ปัญหา (ปัญหาที่ควรแยกแยะตอบ) และฐปนียปัญหา (ปัญหาที่ควรงดตอบ) 

ผลจากการศึกษาเรื่องการเผยแผ่พระพุทธศาสนาจะเห็นแนวทางของกลยุทธ์ที่
พระพุทธเจ้าทรงใช้ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ซึ่งจะได้นำไปใช้เป็นข้อมูลในการศึกษากล
ยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า แล้วนำไปทำการวิเคราะห์กลยุทธ์การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าต่อไป 

วัตถุประสงค์ที่ 2. ผลการวิจัยพบว่า กลยุทธ์ตามทฤษฎีตะวันตก มีองค์ประกอบของ       
การจัดการเชิงกลยุทธ์พ้ืนฐาน 5 ประการ คือ 1) การกำหนดทิศทาง (Direction Setting)             
2) การประเมินองค์กรและสภาพแวดล้อม (Environment Scanning) 3) การกำหนดกลยุทธ์ 
(Strategy Formulation) 4) ก ารด ำ เนิ น กลยุ ท ธ์  (Strategy Implementation) 5) ก าร



124  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ประเมินผลและการควบคุม (Evaluation and Control) (ศิริวรรณ แก้วจันดา, 2565) เมื่อ
นำมาเป็นกรอบในการศึกษากลยุทธ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาแล้วพบว่า ทิศทางในการเผย
แผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าทรงมีวิสัยทัศน์ คือ “เป็นพระพุทธศาสนาของโลก เพ่ือ
ประโยชน์เกื้อกูลและอนุเคราะห์ชาวโลก ด้วยการพัฒนาพุทธบริษัท 4 ให้เป็นพหูสูต รู้ธรรม 
ปฏิบัติธรรม เผยแผ่ธรรม และปกป้องพระพุทธศาสนา” ทรงกำหนดภารกิจ คือ “การเผยแผ่
พระพุทธศาสนา นำคนให้พ้นทุกข์ เข้าสู่พระนิพพาน ด้วยหลักการ 3 อุดมการณ์ 4 และวิธีการ 
6” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 32 หน้าที่ 40 และเล่มที่ 10 ข้อที่ 90 หน้าที่ 
50-51, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  สรุปเป็นปรัชญาจากพันธกิจ คือ “การชี้ทาง
บรรเทาทุกข์ ชี้สุขเกษมศานต์ ชี้ทางพระนิพพาน อันพ้นโศก วิโยคภัย” สรุปเป็นปณิธานสำหรับ
บริษัท 4 จากพระวิสัยทัศน์ของพระพุทธเจ้า คือ (1) เฉียบแหลม แกล้วกล้า เป็นพหูสูตร รู้ธรรม 
(2) ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม ปฏิบัติดี ปฏิบัติชอบ (3) เผยแผ่พระพุทธศาสนาให้กว้างขวาง 
แพร่หลาย รู้จักกันทั่ว ด้วยการแสดงธรรมให้ผู้อื่นเข้าใจได้ง่าย  (4) ปกป้องพระพุทธศาสนาให้มี
ความมั่นคง สามารถกล่าวแก้ ตอบโต้การกล่าววิจารณจ์าบจ้วงพระพุทธศาสนาได้  

ในการประเมินองค์กรและสภาพแวดล้อมพบว่า ด้านภัยคุกคามมาจากพระเจ้าป
เสนทิโกศลแห่งแคว้นโกศล และภัยคุกคามจากศาสนาพราหมณ์และลัทธิต่าง ๆ ส่วนด้านโอกาส
จะมีทางด้าน พระเจ้าพิมพิสาร และสังคมที่มีการแบ่งชนชั้นวรรณะ ความเชื่อเรื่องการบูชายัญ 
ความเชื่อเรื่องอัตตา ความเชื่อเรื่องพระพรหม ความเชื่อเรื่องอัตตกิลมถานุโยคและกามสุขขัลลิ
กานุโยค โดยจุดแข็งของพระพุทธศาสนา คือ พระพุทธ พระธรรม และพุทธบริษัท 4 ที่ปฏิบัติดี
ปฏิบัติชอบ ส่วนจุดอ่อน คือ พุทธบริษัท 4 ทีป่ฏิบัติไม่ดีปฏิบัติไม่ชอบ 

ด้านการกำหนดกลยุทธ์ มีการกำหนดวิสัยทัศน์ ภารกิจ ปรัชญา และปณิธาน แผน
ระยะสั้น (พรรษาที่ 1-4) แผนระยะกลาง (พรรษาที่ 5-20) แผนระยะยาว (พรรษาที่ 21-45) 
และแผนระยะไกล (หลังจากพระพุทธเจ้าเสด็จปรินิพพานแล้ว)  

ด้านการดำเนินกลยุทธ์ ทรงดำเนินกลยุทธ์เป็นไปตามที่พระพุทธองค์ทรงพุทธกิจ
ประจำวัน 5 และพุทธกิจ 45 พรรษา ซ่ึงเป็นไปตามกลยุทธ์ที่ได้กำหนดไว้ 

ด้านการประเมินผลและการควบคุม ทรงให้หลักการในการควบคุม คือ ไตรสิกขา
และพระวินัย สำหรับการประเมินผลนั้น พระพุทธเจ้าทรงประเมินจากความสำเร็จในการพ้น
ทุกข์ของ  แต่ละบุคคล ซึ่งมีเป็นลำดับขั้นจากขัน้ต่ำไปหาขั้นสูงดังนี้ (1) เกิดความเลื่อมใส ซึ่งจะ
เป็นผลให้ก้าวหน้าขึ้นไปในระดับที่สูงขึ้น (2) ประกาศตนเป็นอุบาสกอุบาสิกา (3) บรรลุผลขั้นที่ 
1 ขั้นโสดาปัตติผล (4) บรรลุผลขั้นที่ 2 ขั้นสกทาคามิผล (5) บรรลุผลขั้นที่ 3 ขั้นอนาคามิผล 
(6) บรรลุผลขั้นที่ 4 ขั้นอรหัตตผล 



125 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัยพบว่าปัจจัยแห่งความสำเร็จนั้น มีปัจจัยที่เกื้อหนุนให้
ประสบความสำเร็จ คือ การดำเนินการเป็นระบบและมีขั้นตอน การวางแผนงานที่มีความ
เป็นไปได้  การวางแผนงานที่เปิดโอกาสให้ทุกภาคส่วนมีส่วนร่วม มีการบริหารจัดการที่ดี มีผู้ให้
การสนับสนุนและปัจจัยสนับสนุน (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 55-59 หน้าที่ 
65-72, เล่มที่ 15 ข้อที่ 112 หน้าที่ 127-129, เล่มที่ 20 ข้อที่ 40 หน้าที่ 201, มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539; ปัญญา ใช้บางยาง และคณะ, 2557; Terry Dean Schmidt, 2021.)    

ผลการวิเคราะห์จุดเด่นของกลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า 
พบว่า  

กลยุทธ์ด้านพุทธานุภาพ (พระศาสดา) ประกอบด้วย จุดเด่นกลยุทธ์ด้านบุคลิกภาพ
ของพระพุทธเจ้า จุดเด่นกลยุทธ์ด้านพุทธวิธีในการสอน จุดเด่นกลยุทธ์ช่วงเริ่มประกาศศาสนา 
จุดเด่น  กลยุทธ์ด้านการใช้ปาฏิหาริย์ จุดเด่นกลยุทธ์ด้านการเผยแผ่แก่ผู้นำก่อน จุดเด่นกลยุทธ์
ด้านการสร้างศรัทธาและกลยุทธ์เชิงรุก จดุเด่นของกลยุทธ์ด้านการแผ่พระญาณ และจุดเด่นของ
กลยุทธ์เชิงรับ 

 กลยุทธ์ด้านธรรมานุภาพ (หลักธรรม) ประกอบด้วย จุดเด่นด้านการปฏิวัติคำสอน 
และด้านการปฏิรูปคำสอน 

 กลยุทธ์ด้านสังฆานุภาพ (สาวก) เป็นกลยุทธ์เพ่ือความมั่นคงและยั่งยืนของ
พระพุทธศาสนา ทั้งนี้พระพุทธองค์ทรงมีพระประสงค์เผยแผ่พระพุทธศาสนาให้กระจาย
กว้างไกลออกไป โดยคำนึงถึงการพัฒนามนุษย์และให้ความสำคัญกับเรื่องสิ่งแวดล้อมพร้อมกัน
ไปด้วยจุดเด่นของกลยุทธ์ด้านสังฆานุภาพ (พุทธบริษัท 4) นี้ประกอบด้วย การบัญญัติสิกขาบท
และมหาปเทส 4 ระบบการให้บรรพชาอุปสมบท ธรรมเทสกธรรม 5 อนุปุพพิกถา 5 และ
แนวทาง ที่พระภิกษุจะช่วยรักษาพระพุทธศาสนาให้ตั้งอยู่ได้ เป็นระยะเวลาอันยาวนาน 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539; อรรถกถาฉบับภาษาไทย, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560; พระพรหม  คุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556, 2558; พระ
กวีวรญาณ (ศาสตราจารย์พิเศษจำนงค์ ทองประเสริฐ) ราชบัณฑิต , 2546; ประพันธ์ ศุภษร, 
2565; Bob De Wit, 2020; Gomatesh M. Ravanavar and Poornimar M. 
Charantimath, 2012; Peter McAteer, 2019; Melanie Franklin, 2021.) 
 
อภิปรายผลการวิจัย 

งานวิจัยด้านกลยุทธ์ส่วนใหญ่เป็นการบริหารจัดการขององค์กรสงฆ์ด้านต่าง ๆ หรือ
ตามหลักธรรมหมวดนั้น ๆ ส่วนงานวิจัยที่เกี่ยวกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาก็เช่นเดียวกัน 
ส่วนใหญ่เป็นวิธีการเผยแผ่ในบริบทเหตุการณ์ สถานที่และสภาพแวดล้อมในสังคมปัจจุบัน เป็น



126  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

การศึกษาเฉพาะกรณีเสียมากกว่า ยังไม่มีงานวิจัยเรื่องใดกล่าวถึงหรือเจาะลึกลงในกลยุทธ์การ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาในพระไตรปิฎกโดยตรง ยกเว้นงานวิจัยของทรงวิทย์ แก้วศรีซึ่งได้ทำการ
วิเคราะห์ในลักษณะกลยุทธ์เชิงรุก กลยุทธ์เชิงรับ และกลยุทธ์เชิงมั่นคงและยั่งยืน ตามแผน
ระยะสั้น ระยะกลาง และระยะยาว ตามแนวทางพระไตรปิฎก เป็นการศึกษาเปรียบเทียบโดย
ยึดหลักการต้นแบบกลยุทธ์ตามแนวคิดตะวันตกมาเป็นแนวทางในการวิจัย ดังนั้นในการ
อภิปรายผลการวิจัยนี้จึงมีความจำเป็นอภิปรายงานสนับสนุนซึ่งย้อนเวลาไปกว่า 5 ปี  

ในด้านการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้านั้น พระพุทธองค์ทรงกำหนด
หลักการของพระพุทธศาสนาแตกต่างไปจากศาสนาและลัทธิต่าง ๆ ที่มีอยู่ก่อนแล้วในยุคของ
พระพุทธเจ้า  โดยมีจุดยืนของพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาอเทวนิยม เป็นศาสนาแห่งอนัตตา 
แตกต่างจากศาสนาอ่ืนอย่างชัดเจนนับได้ว่าเป็นนวัตกรรมใหม่ทางศาสนา สอดคล้องกับดุษฎี
นิพนธ์ของ (ทรงวิทย์ แก้วศรี, 2550) เรื่องการศึกษาวิเคราะห์ยุทธวิธีในการประกาศศาสนาของ
พระพุทธเจ้า ซึ่งพบว่า พระพุทธเจ้าทรงหักล้างคำสอนของพราหมณ์ ทรงประกาศคำสอนที่
ปฏิเสธอัตตา ทรงสอนเรื่องอนัตตา ทำการปฏิวัติและปฏิรูปคำสอนท่ีเกีย่วกบัความเชื่อเดิม 

กลยุทธ์ด้านพุทธวิธีการสอนที่พระพุทธองค์ทรงใช้หลัก 4 ส ประกอบด้วย 
สันทัสสนา ชี้แจงให้เห็นชัด สมาทปนา ชวนให้อยากรับไปปฏิบัติ สมุตเตชนา เร้าใจให้อาจหาญ
แกล้วกล้า สัมปหังสนา ปลอบชโลมใจให้สดชื่นร่าเริง เป็นการศึกษาที่สอดคล้องกับดุษฎีนิพนธ์
ของ (พระครูญาณเพชรรัตน์  (เทวินทร์ ปิยทสฺสี ), 2557) เรื่องยุทธศาสตร์การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาเพ่ือเยาวชน ที่จัดทำงานวิจัยโดยนำกลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของ
พระพุทธเจ้าด้านหลักการ 4 ส มาเป็นยุทธศาสตร์เชิงรุกในการการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

จากการวิเคราะห์ภัยคุกคามอันเกิดจากพระเจ้าปเสนทิโกศล แห่งแคว้นโกศล และ
ภัยคุกคามจากศาสนาพราหมณ์และลัทธิต่าง ๆ ประกอบกับการวิเคราะห์โอกาสจากทางด้าน
พระเจ้าพิมพิสาร แห่งแคว้นมคธรวมทั้งสังคมที่มีการแบ่งชนชั้นวรรณะ ความเชื่อเรื่องบูชายัญ 
ความเชื่อเรื่องอัตตา ความเชื่อเรื่องพระพรหม พระพุทธเจ้าจึงทรงกำหนดกลยุทธ์การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาให้ตั้งมั่นในแคว้นมคธ อันเป็นแคว้นใหญ่ที่มีอำนาจทางการเมืองมากก่อนตาม
แผนระยะสั้น และเมื่อปักธงธรรมจักรสร้างฐานที่มั่นอย่างมั่นคงในดินแดนชมพูทวีปแล้ว จึงทรง
ดำเนินการตามแผนระยะกลางเผยแผ่พระพุทธศาสนาจากฐานที่มั่นไปยังแคว้นต่าง ๆ ในชมพู
ทวีป และเมื่อพระพุทธศาสนาได้เผยแผ่ไปอย่างกว้างขวางทั่วชมพูทวีปแล้ว จึงทรงดำเนินการ
ตามแผนระยะยาว ปรับปรุงองค์กรพระพุทธศาสนาให้เกิดความเข้มแข็งมั่นคงเป็นปึกแผ่น และ
ด้วยพระปรีชาญาณทรงวางแผนระยะไกลเพ่ือความมั่นคงและยั่งยืนของพระพุทธศาสนาให้
ยาวนานต่อไปหลังจากพระพุทธองค์ปรินิพพานแล้ว ด้วยการกำหนดให้พระธรรมเป็นศาสดา
แทนพระพุทธองค์หลังจากปรินิพพาน และทรงวางแนวทางในการพิจารณาปัญหาต่าง ๆ ที่



127 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

อาจจะเกิดขึ้นในอนาคตไว้ด้วย สอดคล้องกับดุษฎีนิพนธ์ของ (ทรงวิทย์ แก้วศรี, 2550) เรื่อง
การศึกษาวิเคราะห์ยุทธวิธีในการประกาศศาสนาของพระพุทธเจ้า ซึ่งวิเคราะห์ว่า พระพุทธเจ้า
ตัดสินพระทัยเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่แคว้นมคธก่อน เพราะเป็นรัฐมหาอำนาจยิ่งใหญ่พอ ๆ 
กันหรือเหนือกว่าแคว้นโกศล ถ้าหากพระเจ้าปเสนทิโกศลทรงระแวงก็คงไม่กล้าติดตามพระพุทธ
องค์ไปแคว้นโกศลเป็นแน่ และเหตุที่เป็นสหายกันยิ่งทำให้พระเจ้าปเสนทิโกศลไม่กล้าหักหาญ
หมิ่นน้ำพระทัยพระเจ้าพิมพิสารอย่างแน่นอน จึงวิเคราะห์กลยุทธ์ของพระพุทธเจ้าเป็นแผน
ระยะสั้น แผนระยะกลาง แผนระยะยาว และแผนระยะไกลเช่นเดียวกัน 
 
องคค์วามรู้ใหม่จากการวิจัย 

องค์ความรู้ อัน เป็นผลมาจากการวิจัย  คือ รูปแบบกลยุทธ์ในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา จุดเด่นกลยุทธ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา และองค์ความรู้ในพระไตรปิฎก 
ดังนี้ 

1) ไดรู้ปแบบกลยุทธ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาดังนี้ 
 

 
 
 
 
 



128  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

โดยมีวิสัยทัศน์ ภารกิจ ปรัชญา และปณิธานดังนี้ 
ก. วิสัยทัศน์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา คือ “เป็นพระพุทธศาสนาของโลก 

เพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและอนุเคราะห์ชาวโลก ด้วยการพัฒนาพุทธบริษัท 4 ให้เป็นพหูสูต รู้ธรรม 
ปฏิบัติธรรม เผยแผ่ธรรม และปกป้องพระพุทธศาสนา” 

ข. หลักการหรือนโยบายหรือภารกิจ (Mission) ของพระพุทธศาสนา คือ 
“การเผยแผ่พระพุทธศาสนา นำคนให้พ้นทุกข์ เข้าสู่พระนิพพาน ด้วยหลักการ 3 อุดมการณ์ 4 
และวิธีการ 6” 

ค. ปรัชญาจากพันธกิจ คือ การชี้ทางบรรเทาทุกข์ ชี้สุขเกษมศานต์ ชี้ทางพระ
นิพพาน อันพ้นโศกวิโยคภัย  

ง. ปณิธาน 4 สำหรับบริษัท 4 จากพระวิสัยทัศน์ของพระพุทธเจ้า คือ (1) 
เฉียบแหลม แกล้วกล้า เป็นพหูสูตร รู้ธรรม (2) ปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม ปฏิบัติดี ปฏิบัติ
ชอบ (3) เผยแผ่พระพุทธศาสนาให้กว้างขวาง แพร่หลาย รู้จักกันทั่ว ด้วยการแสดงธรรมให้ผู้อื่น
เข้าใจได้ง่าย (4) ปกป้องพระพุทธศาสนาให้มีความมั่นคง สามารถกล่าวแก้ ตอบโต้การกล่าว
วิจารณ์จาบจ้วงพระพุทธศาสนาได้ 

2) ไดจุ้ดเด่นกลยุทธ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาดังนี้ 
 

 
 



129 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

โดยจุดเด่นกลยุทธ์ด้านพุทธานุภาพ (พระศาสดา) ประกอบด้วยกลยุทธ์ด้าน
บุคลิกภาพของพระพุทธเจ้า กลยุทธ์ด้านพุทธวิธีในการสอน กลยุทธ์ช่วงเริ่มประกาศศาสนา กล
ยุทธ์ด้านการใช้ปาฏิหาริย์ กลยุทธ์ด้านการเผยแผ่แก่ผู้นำก่อน กลยุทธ์ด้านการสร้างศรัทธาและ
กลยุทธ์เชิงรุก กลยุทธ์ด้านการแผ่พระญาณ และกลยุทธ์เชิงรับ จุดเด่นของกลยุทธ์ด้านธรรมานุ
ภาพ (หลักธรรม) ประกอบด้วย การปฏิวัติคำสอน และการปฏิรูปคำสอน จุดเด่นของกลยุทธ์
ด้านสังฆานุภาพ (สาวก) อันเป็นกลยุทธ์เพื่อความม่ันคงและยั่งยืนของพระพุทธศาสนา ทั้งนี้พระ
พุทธองค์ทรงมีพระประสงค์เผยแผ่พระพุทธศาสนาให้กระจายกว้างไกลออกไป โดยคำนึงถึงการ
พัฒนามนุษย์และให้ความสำคัญกับเรื่องสิ่งแวดล้อมพร้อมกันไปด้วย จุดเด่นของกลยุทธ์ด้าน
สังฆานุภาพนี้ประกอบด้วย การบัญญัติสิกขาบทและมหาปเทส 4 ระบบการให้บรรพชา
อุปสมบท ธรรมเทสกธรรม 5 อนุปุพพิกถา 5 และแนวทางที่พระภิกษุจะช่วยรักษา
พระพุทธศาสนาให้ตั้งอยู่ได้เป็นระยะเวลาอันยาวนาน 

    
สรุป 

การวิเคราะห์กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าในพระไตรปิฎกนั้น  
ทำให้ได้ทราบถึงภูมิหลังของชมพูทวีปในสมัยพุทธกาล ทั้งด้านการเมืองการปกครอง ด้านสังคม
และด้านศาสนา การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้านพุทธานุภาพที่ยึดตัวบุคคลเป็นตัวตั้ง การเผยแผ่
พระพุทธศาสนาด้านธรรมานุภาพที่ยึดหลักธรรมเป็นตัวตั้ง การเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้าน       
สังฆานุภาพที่เน้นการสร้างพุทธบริษัท 4 ด้วยพุทธวิธีในการสอน ทราบถึงกลยุทธ์ตามทฤษฎี
ตะวันตก องค์ประกอบของกลยุทธ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า อันประกอบ
ไปด้วยการกำหนดทิศทาง (Direction Setting) การประเมินองค์กรและสภาพแวดล้อม 
(Environment Scanning) การกำหนดกลยุทธ์ (Strategy Formulation) การดำเนินกลยุทธ์ 
(Strategy Implementation) และการประเมินผลและการควบคุ ม  (Evaluation and 
Control) ได้ค้นพบ    กลยุทธ์และวิธีการต่าง ๆ ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้า 
รวมถึงจุดเด่นที่สำคัญใน  กลยุทธ์การเผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าทั้งด้านพุทธานุ
ภาพ ด้านธรรมานุภาพ และด้านสังฆานุภาพ อันแสดงถึงพระปรีชาสามารถอันยิ่งใหญ่ของ
พระพุทธเจ้าซึ่งไม่มีผู้ใดเทียบเทียมได้ 

 
ข้อเสนอแนะ  

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 



130  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

จากผลการวิจัยครั้งนี้ ได้สัมผัสอย่างมากกับพระวิริยะของพระพุทธเจ้าในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา ทรงเพียรนำพุทธธรรมมาโปรดมนุษย์ด้วยพุทธวิธีในการสอนที่ไม่มีผู้ใดเสมอ
เหมือน ทรงบำเพ็ญพุทธกิจประจำวัน 5 ประการตลอดพระชนม์ชีพของพระพุทธองค์ ทรง
ประกาศและเผยแผ่พระพุทธศาสนา จนพระพุทธศาสนาตั้งขึ้นได้อย่างมั่นคงในชมพูทวีปใน
ท่ามกลางศาสนาและลัทธิอ่ืนที่มีอยู่ก่อนแล้ว ดังนั้นในเชิงนโยบายนี้ ขอเสนอให้ผู้ที่มีหน้าที่ที่
เกี่ยวข้องกับการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ดำเนินการเชิงรุก แม้ว่าขณะนี้จะได้ดำเนินการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาอย่างเต็มที่แล้วก็ตาม ควรอย่างยิ่งที่จะต้องเพ่ิมวิริยะให้มากขึ้นไปอีก โดยดูจาก
ตัวอย่างพระพุทธวิริยะในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในยุคพุทธกาล 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
งานวิจัยนี้ได้ข้อค้นพบที่สำคัญ คือ รูปแบบกลยุทธ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

จุดเด่น  กลยุทธ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา และองค์ความรู้ในพระไตรปิฎก สามารถนำไป
ประยุกต์ใช้กับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในปัจจุบัน โดยควรให้ความสำคัญกับการวางแผนกล
ยุทธ์และการบริหารเชิงกลยุทธ์ จากผลการวิจัยครั้งนี้ ยังมีรายละเอียดในกลยุทธ์ที่สมควรค้นหา
ต่อยอดเพ่ิมเติม เพ่ือประโยชน์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้ง
ต่อไปควรทำวิจัยในประเด็นดังนี้ 

1. วิเคราะห์กลยุทธ์เชิงรุกในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาจากคัมภีร์พระไตรปิฎก 
2. วิเคราะห์กลยุทธ์เชิงรับในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาจากคัมภีร์พระไตรปิฎก 
3. วิเคราะห์กลยุทธ์เชิงเพ่ือความมั่นคงและยั่งยืนในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาจาก

คัมภีรพ์ระไตรปิฎก 
4. ขุมทรัพย์จากสมาธิภาวนาและวิปัสสนาภาวนาในพระไตรปิฎก 

 
 

เอกสารอ้างอิง 
ทรงวิทย์ แก้วศรี (2550). การศึกษาวิเคราะห์ยุทธวิธีในการประกาศศาสนาของ พระพุทธเจ้า.      

ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ประพันธ์ ศภุษร . พุทธธรรมเพื่อการรักษาสิ่งแวดล้อม. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา:  
http://gjn.mcu.ac.th/wp-content/uploads/2015/01/A1.pdf, [1 มิถุนายน 
2565]. 
 
 



131 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ปัญญา ใช้บางยาง และคณะ. (2557). ตามรอยพระพุทธกิจ 45 พระพรรษา การเสด็จบำเพ็ญ 
พุทธกิจของพระบรมศาสดา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนา 
ธรรมสภา. 

พระกวีวรญาณ (ศาสตราจารย์พิเศษจำนงค์ ทองประเสริฐ) ราชบัณฑิต. แผนการกู้อิสรภาพของ 
เจ้าชายสิทธัตถะ. ศรีประจันต์ สุพรรณบุรี: วัดบ้านกล้วย, (2546). หนังสือที่ระลึก
จัดพิมพ์ขึ้นเพื่อเป็นบรรณาการในวันพระราชทานเพลิงศพ นายวิภาส อินสว่าง อดีต
สมาชิกสภาผู้แทนราษฎร โดยได้รับอนุญาตจากศาสตราจารย์พิเศษ จำนงค์ ทอง
ประเสริฐ. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). กาลานุกรมพระพุทธศาสนาในอารยธรรมโลก.  
พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือบริษัท สำนักพิมพ์เพ็ท
แอนด์โฮม จำกัด. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ 
ครั้งที่ 30. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ บริษัท สำนักพิมพ์เพ็ท
แอนด์โฮม จำกัด. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ 
ครั้งที่ 23. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ บริษัท สำนักพิมพ์เพ็ท
แอนด์โฮม จำกัด. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). พุทธวิธีในการสอน. พิมพ์ครั้งที่ 18.  
กรุงเทพมหานคร: บริษัทพิมพ์สวย จำกัด. 

พัชราพรรณ ชอบธรรม. “การวางแผนกลยุทธ์: เครื่องมือสู่ความสำเร็จขององค์กร”. วารสาร 

มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่. ปีที่ 1 ฉบับที่ 2 
กรกฎาคม-ธันวาคม 2562): 60. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
กรงุเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.     

ศิริวรรณ แก้วจันดา. (2565). องค์ประกอบของการจัดการเชิงกลยุทธ์. [ออนไลน์]. แหล่งที่มา:  
https://www.gotoknow.org/posts/453995 [20 กรกฎาคม 2565]. 

Bob De Wit. (2020). Strategy: An International Perspective. 7th Edition. United  
Kingdom, Hampshire: Cengage Learning EMEA. 
 



132  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

Gomatesh M. Ravanavar and Dr. Poornimar M. Charantimath. (2012). Strategic  
Formulation Using TOWS Matrix – A Case Study. International Journal 
of Research and Development. Vol.1 No.1 (July, 2012). 

Melanie Franklin. (2021). A Practical Framework for Successful Change Planning  
and Implementation. 2nd Edition. Croydal United Kingdom: CPI Group 
Ltd.. 

Peter McAteer. (2019). Sustainability Is A New Advantage: Leadership Change  
And The Future of Business. New York, U.S.A.: Anthem Press. 

Terry Dean Schmidt. (2021). Strategic Project Management Made Simple. 
Second Edition. New Jersey: John Wiley & Sons, Inc.. 

 
 

 



การศึกษารูปลักษณ์ทางสัญญะในพิธีกรรมทางพุทธศาสนา 
สู่การสื่อความหมายและการแปรรูปใหม่เพื่อสร้าง 

มิติทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญา 
Study of contractual appearance in Buddhist rituals  

to re-modify meaning and processing to create cultural  

and wisdom dimension 

 
1ศิลาลัย พัดโบก 

Silalai Phadboke 
2รองศาสตราจารย์ ดร.ประดิพัทธุ์ เลิศรุจิดำรงค์กุล 
Assoc.Prof.Dr.Pradiphat Lerrujdumrongkul 

คณะมัณฑนศิลป์ มหาวิทยาลัยศิลปากร 
Decorative Arts, Silpakorn University 

2Corresponding author E-mail: denaarrus@hotmail.com 

 
 

Received: December 14, 2022; Revised: December 16, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ  

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาความเป็นมาของกฐินและการเปลี่ยนแปลง
ของวัฒนธรรมในอิทธิพลระบบความเชื่อของสังคมไทยในสมัยปัจจุบันที่สะท้อนออกผ่านการ
แสดงออกทางวัตถุทางวัฒนธรรมใรพิธีกรรมกฐิน เพ่ือเห็นถึงแนวทางการจัดการการสร้างสรรค์
หัตถกรรมที่นำเอามาแปรรูป ในการส่งเสริมความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชนด้วยวิธีการวิจัย
เชิงปฏิบัติการ ด้วยการศึกษาข้อมูลและการสัมภาษณ์ เพ่ือนำเสนองานในเชิงสร้างสรรค์ในการ
นำเอาเครื่องจักสานวัสดุทางธรรมชาติมาผสมผสานกับเศษผ้าสิ่งของที่เหลือใช้จนเกิดเป็นสิ่งของ
ชิ้นใหม่และถูกส่งต่อกัน 

ผลการศึกษาพบว่า การเปลี่ยนจากงานหัตถกรรมให้ดูมีความเป็นศิลปะนั้นสามารถ
เป็นอะไรได้มากกว่าการสร้างวัตถุและรูปทรงต่าง ๆ ที่ใช้ในทางศาสนาที่มาจากการจักสานงาน
หัตถกรรมถักผ้าโดยใช้รูปแบบที่เคยมีมาตั้งแต่ดั่งเดิมมาประยุกต์ใช้ให้ดูมีความสร้างส รรค์
ทันสมัยแต่มีกลิ่นอายของความเป็นไทยผสมอยู่ เป็นการสร้างองค์ความรู้ มิติทางวัฒนธรรมและ

mailto:denaarrus@hotmail.com


134  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ภูมิปัญญา ในการทำพิธีกรรม “กฐิน” สามารถนำไปสู่แนวคิดการออกแบบให้สอดคล้องเข้าถึง
คนกับวัฒนธรรมต่างๆได้และยังเป็นของตกแต่งที่พักอาศัยได้อีกด้วย เช่น การประดัับตกแต่ง
ข้าวของเครื่องใช้ภายในบ้านซึ่งสอดคล้องกับการเป็นอยู่ 
คำสำคัญ: วัฒนธรรม, ภูมิปัญญา, ออกแบบ 
 
 
Abstract  

This research article aims to see the guidelines for the creative 

management of handicrafts 

To promote the relationship between the temple and the community 

This study, therefore, focuses on the design and processing of wisdom 

handicrafts to have more cultural dimensions. Culture and wisdom are social and 

human indicators. The media symbolizes the progress and deterioration of 

culture, thus representing the personality of the nation. and is a calming tool for 

the human mind. Any country with a good culture will affect the progress of 

people in society. Nowadays, culture and wisdom are getting more and more 

attention from change quickly awakening as a result of the country's economic 

and social development to create a selling point and make a difference Including 

adhering to the subject of culture and wisdom to develop into a new product. To 

understand the rituals and be able to apply the culture to be useful in a variety of 

contexts. 

The results showed: What can it be to turn handicrafts into something 

artistic? More than the creation of various religious objects and shapes that come 

from weaving and knitting. It is the creation of knowledge, cultural dimensions, 

and wisdom. Performing the “Kathin” ritual can lead to the concept of design 

following people and cultures and can also be a decoration for the residence. 

Key words: culture, wisdom, design 

 
 
บทนำ 

พิธีกรรม “กฐิน” การทำบุญทอดกฐิน เกิดขึ้นในวันแรม 1 ค่ำ เดือน 11 ไปจนถึงวัน
ขึ้น 15 ค่ำ เดือน 12  หรือ 1 เดือนหลังจากวันออกพรรษา เป็นประเพณีที่สืบสานกันมาตั้งแต่
โบราณกาลเป็นการทำบุญใหญ่เนื่องจาก เป็นกาลแปลว่า  “ถวายตามกาลสมัย”  เป็นบุญพิเศษ 
มีเหตุแห่งบุญเฉพาะกำหนดด้วยทาน กาล สถานที่ บุคคล และธรรม ที่มี พุทธศาสนิกชนที่ให้
ความสนใจกันเป็นอย่างมากตั้งแต่สมัยสุโขทัย โดยเฉพาะการที่จะได้เป็นเจ้าภาพในวัดเพราะมี
ความเชื่อว่า ปรารถนาสิ่งใด ๆ ในชาติภพใหม่ ก็จะสำเร็จตามความปรารถนาอีกด้วย บุญกฐิน



135 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เป็นสังฆทานซึ่งถวายกับพระสงฆ์ได้วัดหนึ่ง ปีละหนึ่งครั้ง  ผู้รับกฐินต้องเป็นพระภิกษุซึ่งจำ
พรรษาในวัดนั้นโดยไม่ขาดพรรษาหรือจำพรรษาครบ 3 เดือน สามารถรับผ้ามานุ่งห่มได้ และไม่
น้อยกว่า 5 รูป ในพิธีกรรมนอกจากผ้าไตร จีวรแล้วยังมีพวกเครื่องอัฐบริขาร เครื่องไทยทาน 
ทั้งนี้มีการใช้ธงประกอบพิธี เรียกว่า ธงกฐิน ประกอบไปด้วย 4 ธง ดังนี้ 

ธงจระเข้ (ความโลภ) เปรียบถึงความโลภ เนื่องจากจระเข้เป็นสัตว์ที่มีปากกว้าง
ใหญ่กินเท่าไหร่ก็ไม่อ่ิม ตามตำนานได้มีเรื่องเล่าต่อกันมาว่า เมื่อครั้งหนึ่งมีเศรษฐีขี้เหนียวไม่เคย
ก่อบุญสร้าง กุศล ได้นำ สมบัติที่ตนเองหวงแหนฝังไว้ที่ท่าน้ำ หน้าบ้าน พอเศรษฐีตายไป ด้วย
ผลกรรม ที่มี จึงได้เกิดเป็นจระเข้เฝ้าสมบัติที่ท่าน้ำ หน้าบ้านตนเอง ด้วยความอยากหลุดพ้น จึง
เข้าฝันภรรยาตนและบอกให้ขุดสมบัติขึ้นมาทำ บุญ ภรรยาของเศรษฐีจึงได้จัดการ ทอดกฐินขึ้น 
ฝ่ายจระเข้เศรษฐีเกิดความดีใจเลยว่ายน้ำ ตามขบวนแห่กฐินแต่ไม่ทันถึงวัด ก็ขาดใจตายไป
เสียก่อน ภรรยาของเศรษฐีจึงได้วาดธงจระเข้แทนสามีท่ีเสียชีวิตไปในปัจจุบันนี้ จะเห็นธงจระเข้
ติดอยู่ตามร้านค้าต่าง ๆ เพราะเป็นตัวแทนของการกินเท่าไรก็ ไม่อ่ิม ซึ่งถือเป็นการดึงดูดเงิน
ทางให้เข้ามา 

ธงตะขาบ (โกรธ) ธงตะขาบ เป็นเครื่องหมายแสดงว่าวัดนั้นมีผู้จองเป็นเจ้าภาพกอง
กฐินแล้ว หากผู้จะมาปวารณาเป็นเจ้าภาพให้ไปวัดอ่ืนได้เลย 

ธงมัจฉา (หลง) ธงมัจฉา เป็นตัวแทนของหญิงสาว ตามความเชื่ออานิสงส์จากการ
ถวายผ้าแด่พระภิกษุ สงฆ์ จะส่งผลให้มีรูปโฉมที่งดงาม ส่งเสริมด้านเมตตามหานิยม หากเป็น
พ่อค้าแม่ขาย จะทำมาค้าคล่อง 

ธงเต่า (สติปัญ) ธงเต่า ใช้ประดับเพ่ือแจ้งว่าวัดนี้ได้ทอดกฐินเรียบร้อยแล้ว และธง
เต่านี้จะถูกปลดลง ในวันเพ็ญเดือน 12 ซึ่งเป็นช่วงหมดฤดูกาลทอดกฐินนั่นเอง ตามความเชื่อ 
เต่ามีความหมายถึง อายุที่ยืน สุขภาพแข็งแรงปราศจากโรคภัยไข้เจ็บ (การทอดกฐิน, 2565) 

การทำบุญกฐินต้องอาศัยการร่วมแรงร่วมใจกันของชาวบ้านผู้ที่มีจิตศรัทธา การ
ทำบุญกฐินเป็นการส่งเสริมการเกิดปฏิสัมพันธ์กับชุมชนระหว่างวัดกับชาวบ้าน ชุมชนมีระบบ
การพ่ึงพาอาศัยกันในรูปแบบเครือญาติค่อนข้างสูง รวมทั้งยังมีปัจจัยอ่ืนที่เข้ามาสนับสนุนให้
ชุมชนเกิดความสามัคคีต่อกัน เช่น ระบบความเชื่อ , ลักษณะนิสัยชุมชน, บทบาทของสงฆ์-วัด 
ในพฤติกรรมที่เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ของชาวบ้านที่การยึดถือผ่านลักษณะนิสัยชุมชน ความเชื่อ และ
การคาดหวังผลประโยชน์ทางสังคม ได้หลอมรวมชุมชนเข้าด้วยกันให้มีน้ำหนึ่งใจเดียวกัน ข้อดี
คือส่งผลให้ทำให้ชุมชนเกิดความร่วมมือ เป็นโอกาสที่จะได้ร่วมทำบุญทำทาน กินเลี้ ยง และรื่น
เริงสนุกสนานร่วมกันอีกทั้งยังเป็นเหตุให้มีการรวมญาติรวมมิตรที่อาศัยอยู่ ห่างไกลได้มาร่วม
สังสรรค์ ในกิจกรรมจะมีการเดินแห่กฐินและมีวงดนตรีก่อนที่จะนำเข้าวัดไปถวายพระข้ างใน
โบสถ์หรือศาลาการเปรียญ และมีการจัดต้นกล้วยต้นอ้อยเรียงกันอย่างสวยงาม เป็นการจำลอง



136  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เป็นป่าหิมพานต์ และมีสิ่งของอ่ืน ๆ ที่นำเข้ามาถวายวัด ล้วนมีคุณค่าในขณะเดียวกันก็อาจมี
ข้อเสีย สิ่งของที่ใช้ทำพิธีถูกทิ้งไม่ได้ใช้งานต่อและถูกทิ้งให้เกิดเป็นการเพ่ิมขยะ จึงเ กิดการตะ
หนักถึงปัญหาและมีความสนใจในเรื่องนี้การออกแบบต้นกฐินเพ่ือลดปัญหาขยะ ความฟุ่มเฟือย
ในการอุปโภคบริโภค การใช้ทรัพยากรอย่างไม่รู้คุณค่า การใช้ถุงพลาสติกบรรจุภัณฑ์ต่างๆ ที่
เกินความจำเป็น ฯลฯ (กันติพิชญ์ ใจบุญ, 2560) ที่แตกต่างและฉีกไปจากเดิม อันสะท้อนคุณค่า
งานภูมิปัญญาไทยนำเสนอศาสตร์อันเป็นพ้ืนฐาน ในการออกแบบภูมิปัญญาไทย ที่มีผลต่อ
ประเพณี คติความเชื่อ หลักความคิดเกี่ยวกับสถานะและความเหมาะสม  

บทความนี้จึงต้องการนำเสนอให้เห็นความสำคัญของการนำสิ่งของที่ประดิษฐ์เป็น
ต้นไม้ในการแห่กฐิน และมีการจำลองให้ดูเป็นป่าหิมพานต์ สิ่งของที่นำไปถวายแล้วใช้ต่อไม่ได้ก็
จะต้องทิ้ง จนทำให้ข้าพเจ้าเกิดแรงบันดาลใจและตระหนักถึงขยะที่ต้องทิ้ง จึงสู่ขั้นตอนการ
ออกแบบพัฒนาต้นกฐินที่สามารถนำกลับมาบูชาเป็นผลิตภัณฑ์ของตกแต่งบ้าน / งานศิลปะที่
ถ่ายทอดความงามในสวนดอกไม้การผลิตชิ้นงาน นวัตกรรม ด้านการออกแบบวัสดุและ
เทคโนโลยีที่เปลี่ยนแปลงไปตามยุคสมัย รวมถึงวิถีการถ่ายทอดความงามของดอกไม้ ความรู้สึก
ในศิลปะของงานจักสาน อันเป็นสิ่งใหม่ ๆ ที่ทรงคุณค่าต่องานภูมิปัญญาที่จะกำลังสืบสาน
รากฐานทางวัฒนธรรมและเห็นคุณค่าและการอนุรักษ์ อันมีเอกลักษณ์ให้คงอยู่สืบไป 
 
วัตถุประสงค์ของการศึกษา 

1. เพ่ือศึกษาความเป็นมาของวัฒนธรรมพิธีกรรม “กฐิน” และการเปลี่ยนแปลงของ
วัฒนธรรมที่ปรากฎอยู่ในพุทธศาสนาและระบบความเชื่อของสังคมไทย 

2. เพ่ือศึกษาถึงอิทธิพลของระบบความเชื่อของสังคมไทยในสมัยปัจจุบัน ที่สะท้อน
ออกมาผ่านการแสดงออกทางวัตถุทางวัฒนธรรมในพิธีกรรมกฐิน 

3. เพ่ือนำเสนอและสร้างสรรค์งานศิลปกรรมร่วมสมัยที่มีกลิ่นอายของอัตลักษณ์
ความเป็นไทย โดยการนำเสนอที่แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ของระบบความเชื่อในสังคมไทย
กับวัตถุทางวัฒนธรรม 

 
ระเบียบวิธีวิจัย 

ผู้วิจัยได้ใช้วิธีการเก็บรวบรวมข้อมูลปฐมภู มิและทุติยภูมิเพ่ือให้ได้ข้อมูลตาม
วัตถุประสงค์ของการวิจัย มีวิธีการดังนี้ 

 1. การศึกษาข้อมูลจากเอกสาร (Documentary Study) เป็นการเก็บข้อมูลใน
ลักษณะข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Data) และทุติยภูมิ (Secondary Data) ในการผู้วิจัยจะเลือก
เฉพาะในส่วนที่เชื่อมโยงหรือที่มีส่วนสัมพันธ์กับเนื้อหาสาระและกรอบแนวคิดในการวิจัย 



137 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 2. การสัมภาษณ์ (Interview) ให้ผู้สัมภาษณ์ตอบตามกรอบแนวคิดการวิจัยที่ได้ตั้ง
ประเด็นไว้ และสามารถตอบอย่างอิสระโดยข้อมูลที่ได้จะเป็นข้อมูลปฐมภูมิ กลุ่มเป้าหมายที่
ศึกษา ได้แก่ ปราชญ์ชาวบ้าน ผู้สูงอายุ ผู้เชี่ยวชาญที่มีองค์ความรู้พิธีกรรมกฐินที่ใช้ในการ
ประกอบพิธีต่าง ๆ จำนวน 10 คน โดยใช้วิธีการเลือกกลุ่มเป้าหมายในการศึกษางานวิจัยนี้ 
ผู้วิจัยได้ใช้วิธีการเลือกกลุ่มเป้าหมายลักษณะแบบเจาะจง โดยคัดเลือกจากบุคคลที่เกี่ยวข้องใน
การทำวิจัย ได้แก่ ปราชญ์ชาวบ้าน ผู้รู้ ที่มีความรู้เรื่องงานบุญกฐิน สิ่งของที่ใช้ในการประกอบ
พิธีต่าง ๆ และผู้วิจัยร่วมกันหาแนวทางกับกลุ่มเป้าหมายเพ่ือพัฒนาสร้างสรรค์ต้นกฐินจากที่
กล่าวมาทำให้ทราบภาพสะท้อนข้อเท็จจริงตามกรอบแนวคิดการวิจัย และนำข้อมูลทุกส่วนที่
ได้รับมาทำการวิเคราะห์ข้อมูล 
 

 
ภาพที่ 1 การสัมภาษณ์ชาวบ้านท้องถิ่น 
ที่มา: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565  

 
3. การวิเคราะหข้์อมูล  
ผู้วิจัยดำเนินการวิเคราะห์ข้อมูลจากการรวบรวมมาอย่างเป็นระบบ โดยใช้ 2 

ส่วนดังนี้ 
1) ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาเอกสาร ใช้วิธีการวิเคราะห์เอกสารเนื้ อหา (Content 

Analysis) นำเสนอข้อมูลด้วยวิธีการพรรณนา  
2) ข้อมูลที่ ได้จากการสัมภาษณ์ (Interview) ใช้วิธีการวิเคราะห์แบบอุปนัย 

(Analytic Induction)  
โดยการนำข้อมูลมาเรียบเรียงและจำแนกวิเคราะห์สังเคราะห์อย่างเป็นระบบ

จากนั้นนำมาตีความหมายให้สอดคล้องเชื่อมโยงความสัมพันธ์และสร้างข้อสรุปจากข้อมูลต่าง ที่



138  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

สามารถรวบรวมได้ในขณะที่ทำไปพร้อม ๆ กับการเก็บรวบรวม และทดลองสร้างสรรค์ผลงาน
ได้ดังนี ้

2.1 ศึกษากันคว้าข้อมูลเกี่ยวกับเรื่องของความเชื่อและวัฒนธรรมของ
สังคมไทยใน ยุคปัจจุบัน โดยทั้งการศึกษาจากข้อมูลภาคสนามและการศึกษาเพ่ิมเติมจากข้อมูล
ภาคเอกสาร 

 
ภาพที่ 2 กำลังรวมตัวกันเพ่ือที่จะขนของเข้าวัด 

ที่มา: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565  
 

2.2 ศึกษาทดลองเทคนิคการจักสานเย็บปักถักร้อยและการจักสานในรูปแบบ
ต่าง ๆ เพ่ือใช้ในการสร้างรายละเอียดที่มีความหลากหลายในตัวชิ้นงาน 

 



139 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 
ภาพที่ 3 การทดลองนำผ้ามาสานโดยใช้เทคนิคสานสลับฟันปลา 

ทีม่า: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565  
2.3 ศึกษาเกี่ยวกับวัสดุที่จะนำมาใช้ในผลงาน โดยสรรหาวัสดุที่ให้ความรู้สึก

สอดคล้องไปกับแนวความคิดที่ต้องการนำเสนอ ซึ่งเป็นวัสดุที่มีความหมายในตัวเองอยู่แล้ว 
 

 
ภาพที่ 4 ศึกษาการขึ้นลำต้นโดยอาศัยความเเข็งเเรงจากไม้ไผ่ 

ทีม่า: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565  



140  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
ภาพที่ 5 ศึกษาเทคนิคการสานโดยนำกระจูดมาลองขึ้นรูป 

ที่มา: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565 
 

2.4 ศึกษาทดลองออกแบบรูปแบบของผลงาน โดยการร่างแบบภาพร่าง และ
ใช้เทคนิคการปะติด (collage) วัสดุต่าง ๆ ลงไปบนแบบภาพร่าง เพ่ือดูภาพรวมของการอยู่
รวมกันของวัสดุ 

 



141 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ภาพที่ 6 แบบโครงภาพร่าง 
ที่มา: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565 

2.5 ออกแบบภาพรวมของการติดตั้งผลงานและวิธีการติดตั้ง 
2.6 เริ่มสร้างขึ้นงานด้วยการสร้างโครงสร้างจากเหล็กหรือไม้ไผ่ภายในก่อน 

เพ่ือให้มีความแข็งแรงคงทนและสะดวกต่อการขนย้ายและติดตั้ง 

 
ภาพที ่7 การขึ้นโครงด้วยไม้ไผ่ (ลำต้น) 
ที่มา: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565  

2.7 สร้างรูปทรง (Form) สามมิติโดยรวมที่เป็นรูปทรงใหญ่ โดยใช้การสร้าง
แบบตอก เหลา ไม้ไผ่ในการขึ้นโครงสร้างที่ใช้เป็นโครงสร้างหลักภายใน 

 



142  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
ภาพที่ 8 การขึ้นโครงด้วยไม้ไผ่ (ลำต้น) 
ทีม่า: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565  

2.8 สร้างชิ้นส่วนรูปทรงขนาดเล็กที่เป็นส่วนประกอบย่อยในชิ้นงานจากการ
จักสาน 

 
ภาพที่ 9 สานเป็นใบไม้ เพื่อรอประกอบ 
ที่มา: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565  

2.9 สร้างรายละเอียดของชิ้นงานด้วยสานผ้า , กระจูด และการจักสานใน
เทคนิคแบบตา่ง ๆ 

3.0 ประกอบรายละเอียดลงบนชิ้นงาน 



143 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 
 

ภาพที่ 10 ประกอบใบไม้ดอกและลำต้น 
ทีม่า: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565 

 
ภาพที่ 11 ประกอบกลีบดอกและลำต้นอื่นๆ 

ที่มา: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565  
 

3.1 จัดวางขึ้นงานรวมกันดูภาพรวม เพ่ือเพ่ิมหรือลดทอนรายละเอียดของ
ชิ้นงานบางส่วน เพ่ือให้ผลงานทั้งชุดมีความกลมกลืนกัน 

 



144  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
ภาพที่ 12 การจักวางชิ้นงานและดูภาพรวม 

ทีม่า: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565  
 
3.2 ติดตั้งผลงาน โดยการจัดวางเพ่ือนำเสนอการสร้างสรรค์ผลงาน / การ

นำไปร่วมประกอบพิธีกรรมนั้นจริง ๆ 
 

 
ภาพที่ 13 ชาวต่างชาติร่วมถ่ายรูปกับผลงาน 

ทีม่า: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565 
 



145 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ผลการวิจัย 
ผลการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยศึกษาชุมชนจาากพ้ืนที่จังหวัดต่างๆ โดยมุ่งศึกษาเกี่ยวกับ

ความเป็นมาในพิธีกรรมกฐินเพ่ือประกอบศาสนพิธีและประเพณีต่าง ๆ พร้อมทั้งศึกษาวัสดุ 
อุปกรณ์ ขั้นตอนการประดิษฐ์มาจากวัสดุที่เป็นผ้า ไม้ไผ่ กระจูด พร้อมทั้งการออกแบบพัฒนา
สร้างสรรค์เพ่ือให้ได้เครื่องกฐินแบบมีความคงทนสวยงาม และเป็นเอกลักษณ์รวมถึงการสร้าง
มูลค่าเพ่ิมให้กับต้นกฐิน พบว่า  

วัตถุประสงค์ที่  1 ความเป็นมาของวัฒนธรรมพิธีกรรม “กฐิน” และการ
เปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมที่ปรากฎอยู่ในพุทธศาสนาและระบบความเชื่อของสังคมไทย
ปัจจุบันวัฒนธรรมมีการแพร่กระจายและปรับเปลี่ยนไปตามยุคสมัยเป็นอย่างมาก มีการนำเอา
สิ่งของต่างๆ มาประดิษฐ์ให้ดูสวยงามศึกษาและรวบรวมข้อมูลความเป็นมา ประเพณี พิธีกรรม 
ความเชื่อการสักการะ ความแตกต่างเรื่องกฐินในสมัยพุทธกาล -ปัจจุบัน ทำให้ทราบความและ
ข้อดี-ข้อควรพัฒนาของการทอดกฐินในสังคมไทยคือเกิดแนวทางในการแก้ไขปัญหาของการ
ทอดกฐินในปัจจุบัน และแก้ไขให้ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนาหรือพุทธบัญญัติ เพ่ือให้
พุทธศาสนิกชนทราบถึงข้อเท็จจริงเกี่ยวกับพระวินัยถือเป็นการสร้างความเห็นที่ถูกต้องเกิดเป็น
ต้นแบบและสร้างความสัมพันธ์ระหว่างศาสนากับสังคม วัดกับชุมชน ทำให้เกิดการสร้างศรัทธา
ในหมู่คณะและทำให้ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลดีขึ้น (พระครูสุจิตพัฒนพิธาน สมจิตฺโต, 2564) 

 

 



146  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ภาพที่ 14 การศึกษาข้อมูลพ้ืนฐาน 1 
ที่มา: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565 

 
ภาพที่ 15 การศึกษาข้อมูลพ้ืนฐาน 2 
ที่มา: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565 

 
วัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า อิทธิพลของระบบความเชื่อของสังคมไทยในสมัยปัจจุบัน ที่

สะท้อนออกมาผ่านการแสดงออกทางวัตถุทางวัฒนธรรมในพิธีกรรมกฐินรูปแบบการทำบุญกฐิน
มีอิทธิพลมาจากระบบความเชื่อของสังคมไทยในสมัยปัจจุบันที่สะท้อนผ่านการแสดงออกทาง
วัตถุทางวัฒนธรรมในพิธีกรรมกฐินที่หล่อหลอมชาวบ้านให้มาสามัคคีกันทำให้เกิดความสัมพันธ์
ระหว่างกันในเชิงแบบญาติมิตร ความคิดและความเชื่อได้ถูกส่งต่อจากรุ่นนึงไปสู่อีกรุ่นนึง จน
มองเห็นปัญหาและความสำคัญของพิธีกรรมของกฐินนั้นว่า การที่เรานำสิ่งของไปเข้าร่วมพิธีเพ่ือ
ความสวยงามในความเชื่อแล้วนั้นก็ควรคำนึงถึงการที่ได้เอากลับมาใช้สอยให้เกิดผลประโยชน์
ตามอีกด้วยมากกว่าการทิ้งก่อให้เกิดขยะมากกว่าเดิม ดังจะพบได้จากศึกษาวิเคราะห์งาน
หัตถกรรมเพ่ือแลกเปลี่ยนเรียนรู้ความเป็นมาการใช้เครื่องกฐิน มิติวัฒนธรรมขับเคลื่อนความ
เป็นไทย การสร้างรายได้สู่ชุมชนและท้องถิ่นอย่างเป็นรูปธรรม โดยการนำทรัพยากรหรือทุน
ทางวัฒนธรรมมาสร้างสรรค์เป็นผลิตภัณฑ์ทางวัฒนธรรม (กรมส่งเสริมวัฒนธรรม กระทรวง



147 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

วัฒนธรรม,2562) ต่อยอดเป็นผลิตภัณฑ์ในรูปแบบใหม่ และคุณค่าอันดีงามของความเป็นไทย 
ดังรูปที่ 16 

 

 
ภาพที่ 16 การศึกษางานหัตถกกรมและทดลองจักสาน 

ที่มา: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565 
 

วัตถุประสงค์ท่ี 3 พบว่า การนำเสนอและสร้างสรรค์งานศิลปกรรมร่วมสมัยที่มีกลิ่น
อายของอัตลักษณ์ความเป็นไทยโดยการนำเสนอที่แสดงให้เห็นถึงความสัมพันธ์ของระบบความ
เชื่อในสังคมไทยกับวัตถุทางวัฒนธรรมในความเชื่อความสัมพันธ์ของสังคมผ่านวัตถุทาง
วัฒนธรรมทำให้ผู้ที่ได้พบเห็นได้รับรู้ถึงคุณค่าทางมิติทางวัฒนธรรมและงานภูมิปัญญาดั้งเดิมที่
ถูกนำมาประยุกต์ใช้สอยได้มากกว่างานในพิธี มีการค้นหาสัญญะรูปลักษณ์ในการนำงานภูมิ
ปัญญามาแทนค่าโดยคำนึงไปถึง เนื้อหา เทคนิค สีและรูปแบบที่มีกลุ่มเป้าหมายสนใจ  

จากนั้นผู้วิจัยได้เลือกนำวัสดุทางธรรมชาติมาผสมผสานกับเศษผ้าสิ่งของเหลือใช้มา
ออกแบบและพัฒนาสื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัยที่มีเอกลักษณ์โดดเด่นในตัวของวัสดุ โดยมี
เรื่องราวเกี่ยวกับการจำลองพิธีกรรมกฐินเป็นป่าหิมพานต์ และในอีกแง่มุมมองในการจัดวาง 
(Installation) เปรียบเสมือนการจัดสวนของตกแต่งภายบ้าน ผ่านมุมมองของสื่อสร้างสรรค์
ศิลปะร่วมสมัย Popular Art โดยการจัดนิทรรศการ Eight exeggs Exhibition ใช้ชื่อชุด



148  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ผลงาน “กฐิน Fresh”  ในรูปแบบ ออนไลน์เช่น Facebook, Website เป็นต้น โดยมีแบบ
ประเมินผลความพึงพอใจต่อผลงาน ผ่าน Qr code และการสอบถามปากเปล่า เป็นคำถาม
เกี่ยวความพึงพอใจจากการรับชมผลงานการกระตุ้นให้เกิดจิตสำนึกในการปรับเปลี่ยน
พฤติกรรมในการคำนึงถึงการใช้สอยสิ่งของในพิธีกรรมที่นำกลับใช้ใหม่อีกรอบ เป็นการทำให้
รับรู้ถึงความเป็นมาความสำคัญของพิธีกรรมกฐินและถึงเห็นความแปลกใหม่ในการประยุกต์นำ
สิ่งของที่เก่ียวข้องกับงานหัตถกรรมมาสร้างสรรค์ในรูปแบบใหม่และเข้าถึงผู้คนได้มากขึ้น 

 

 
ภาพที่ 17 การแสดงงานจำลองพิธีกรรมกฐิน 

   ที่มา: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565 
 
อภิปรายผลการวิจัย   

การศึกษาครั้งนี้ มุ่งเน้นที่จะศึกษารูปลักษณ์สัญญะทางพิธีกรรมสู่การสื่อความหมาย
และการแปรรูปในบริบทของระบบความเชื่อทางพุทธศาสนาที่ส่งผลกระทบต่อวัตถุในทาง
วัฒนธรรม  

วัฒนธรรมคือผลรวมของลักษณะอันเด่นชัดในทางจิตใจ วัตถุ ปัญญา และอารมณ์ 
ซึ่งเป็นคุณลักษณะของสังคมหนึ่งหรือกลุ่มสังคมหนึ่ง วัฒนธรรมมิได้ครอบคลุมเพียงแค่เฉพาะ
ศิลปะหรือวรรณคดีเท่านั้น แต่ยังครอบคลุมไปถึงวิธีการดำเนินชีวิต สิทธิพ้ืนฐานของมนุษย์ 
ระบบค่านิยมขนบธรรมเนียมประเพณีและความเชื่อของมนุษย์ด้วย ซึ่งการแสดงออกทางความ
เชื่อของมนุษย์ในสังคมนั้น สามารถปรากฎออกมาในรูปแบบต่าง ๆ อย่างหลากหลายและ
แตกต่างกันไปตามวัฒนธรรม พฤติกรรมการแสดงออกอันหลายหลายเหล่านี้ล้วนมีรากกำเนิด



149 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

มาจากพลังความเชื่อในสังคม หลังจากนั้นพลังแห่งความเชื่อจึงก่อเป็นแบบแผนพิธีกรรมที่มีข้อ
ปฏิบัติอย่างชัดเจน และสุดท้ายกลายเป็นหลักจารีตประเพณีให้สังคมได้ยึดถือสืบทอดต่อกันมา  
โดยใช้แนวคิดทั้ง 4 ตามข้างต้น และรูปแบบแนวทางที่ได้จากการศึกษา ไปสู่การออกแบบอย่าง
สร้างสรรค์ เพ่ือนำวิธีการหลักการแนวคิด ที่ได้จากศึกษามาสู่การออกแบบและแปรรูปให้เกิด
ประโยชน์สูงสุด สอดคล้องกับบริบทชุมชน และวัฒนธรรม เพ่ือเสริมสร้างรูปแบบชีวิตที่ดีจาก
การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยสรุปผลการวิจัยได้ดังนี้ 

1. ผลจากการวิจัยความเป็นมาการใช้เครื่องกฐิน ในการประกอบศาสนพิธี พบว่า 
เครื่องกฐินที่ใช้ประกอบในพิธีทางศาสนา วันสำคัญต่าง ๆ มีความเชื่อศรัทธาเลื่อมใสใน
พระพุทธศาสนานำไปประกอบสักการะสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่สืบทอดกันมาซึ่งประกอบด้วย  1) ต้นกฐิน 
2) เครื่องไทยทาน ของอุปโภคบริโภค ประเพณีแต่ละส่วนทำหน้าที่ธำรงรักษาระบบสังคมให้มี
บูรณาการวัฒนธรรมในฐานะของระบบ สังคม คือ ส่วนต่าง ๆ ของสังคมหรือสถาบันต่าง ๆ ใน
สังคมทำหน้าที่ร่วมกัน และต่างก็พ่ึงพิงกัน มีบูรณาการกันเป็นองค์รวม การทำหน้าที่ต่างๆ มี
การเชื่อมโยงคาบเก่ียวกัน ทำให้เกิดองค์รวมทั้งก่อให้เกิดความสมดุลทั้งระบบหรือร่างกาย  

การศึกษาวิเคราะห์เครื่องกฐินเพ่ือเป็นพุทธบูชาโดยมีวัตถุประสงค์ เพ่ือศึกษาความ
เป็นมาของวัฒนธรรมพิธีกรรม “กฐิน” และการเปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรม ที่ปรากฎอยู่ในพุทธ
ศาสนาและระบบความเชื่อของสังคมไทย วิธีศึกษาวิจัยครั้งนี้ใช้วิธีระเบียบวิจัยเชิงคุณภาพ 
ศึกษาจากแหล่งข้อมูล หนังสือตำรา เอกสาร ที่มีผู้ประพันธ์เกี่ยวกับพิธีกรรม เพ่ือถวายเป็นพุทธ
บูชาในพระพุทธศาสนาของวัฒนธรรมส่งผลกระทบต่อการเปลี่ยนแปลงในมิติทางวัฒนธรรมและ
ภูมิปัญญา เมื่อเราปรับเปลี่ยนวสวัตถุทางวัฒนธรรมในจุดแต่ละจุดก็จะแพร่กระจายวัฒนธรรม
ของตนออกไปรอบ ๆ โดยการใช้ระบบสัญลักษณ์หรือสัญญะที่มนุษย์ใช้ในการเสริมธรรมชาติ 
การเสริมอารมณ์ ความรู้สึกของมนุษย์ในการรับรู้วัฒนธรรมจึงมีความหมายต่อการดำรงชีวิตอยู่
ของมนุษย์ในค่านิยม ความเชื่อ และทัศนคติด้านความรู้สึกของบุคคล การเปลี่ยนแปลงหรือ
สร้างวัฒนธรรมในรูปแบบใหม่ เป็นการสร้างวัฒนธรรมให้ดูมีคุณค่ามีความทันสมัยมากขึ้นและ
ยังนำกลับมาใช้สอยเป็นสิ่งของตกแต่งภายในบ้านได้อีก ผลการวิจัย พบว่า ประวัติความเป็นมา
ของเครื่องบริวารกฐินที่ใช้ในการสักการะเพ่ือเป็นพุทธบูชาเครื่องบริวารกฐินเข้ามาพร้อมกับ
พระพุทธศาสนาสมัยกรุงสุ โขทัยเป็นราชธานี  ชาวบ้านมี เชื่อความศรัทธาเลื่อมใสใน
พระพุทธศาสนาแสดงถึงความเคารพนอบน้อมต่อพระพุทธศาสนาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ บรรพบุรุษ ครูบา
อาจารย์ หรือผู้ที่อาวุโสกว่า จึงได้มีความคิดประดิษฐ์และสรรหาเครื่องสักการะแตกต่างกันโดยมี
ดอกไม้ เทียน ธูป บางพ้ืนที่ มีต้นกฐินที่แตกต่างจากกันไป ซึ่งในปัจจุบันตัวกฐิน”สะท้อนให้เห็น
ว่าวัตถุประสงค์หลักของการทอดกฐินได้ถูกลดความสำคัญลงสอดคล้องกับพระธรรมปิฎก (ป.อ 



150  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ปยุตฺโต) (2551) และสอดคล้องกับพระมานิต ฐานวโร (2021) ศึกษาความเชื่อเรื่องกฐิน 
วัตถุประสงค์ดังนี้ 

1) เพ่ือศึกษาประวัติความเป็นมาของพิธีกฐินและการเปลี่ยนแปลง  
2) เพ่ือศึกษาหลักความเชื่อ แนวคิดและทฤษฎีภูมิปัญญาท้องถิ่นในกระบวนการที่

เป็นขั้นตอนในการประดิษฐ์เครื่องบริวารกฐินเพ่ือใช้เป็นเครื่องสักการะในพิธีกรรมทาง
พระพุทธศาสนา 

ประวัติความเป็นมาของกฐินไม่ปรากฎชื่อผู้ริเริ่มออกแบบการประดิษฐ์กฐิน แต่ได้
พบว่ามีการแสดงออกถึงวัฒนธรรมอันดีงามของชาวบ้านในการประดิษฐ์กฐินด้วยความเชื่อและ
ความเคารพศรัทธาของคนในอดีตที่เห็นความสำคัญของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ในพระพุทธศาสนาทำความ
เข้าใจให้ผู้ที่อาศัยในชุมชนนิยมทำบุญและอนุรักษ์กฐิน โดยมีการพัฒนาของสังคมทุกด้านเพ่ือ
รักษาพระพุทธศาสนาและทำนุบำรุงให้มีความมั่นคง สืบทอดไปสู่ยุคสมัยต่าง ๆ 

2. การพัฒนาสร้างสรรค์เครื่องบริวารกฐิน จากการศึกษาข้อมูลประเพณีทอดกฐิน 
ดังกล่าว ผู้วิจัยร่วมกับกลุ่มเป้าหมายร่วมกันวิเคราะห์แนวทางในการพัฒนาสร้างสรรค์เครื่อง
สักการะกฐินทั้ง 5 ต้น เพ่ือเป็นชุดต้นแบบโดยออกแบบให้ผลงานมีความทันสมัยกับยุคปัจจุบัน
ในเชิงอนุรักษ์วัฒนธรรมและคงเอกลักษณ์ รูปทรง ขนาดเฉพาะเหมาะสม ลวดลายสวยงาม 
คงทน สามารถนำไปสักการะประกอบศาสนพิธีต่าง ๆ รวมถึงเป็นการส่งเสริมอาชีพเพ่ิมรายได้
ให้แก่กลุ่มหัตถกรรมและผู้ที่สนใจ สอดคล้องกับกาสักเต๊ะขันหมาก (2563) ศึกษาการพัฒนา
ผลิตภัณฑ์เครื่องจักสานบ้านปากคลองบางกระเพียง ตำบลหัวไผ่ อำเภอเมือง จังหวัดสิงห์บุรี สู่
เศรษฐกิจสร้างสรรค์ วัตถุประสงค์การวิจัย โดยมีแนวคิดสำคัญ คือ การพัฒนาผลิตภัณฑ์ให้มี
รูปแบบลวดลายและสีสันให้มีความหลากหลาย มีประโยชน์ใช้สอยที่แตกต่างจากเดิม และ
พัฒนาบรรจุภัณฑ์ให้มีเอกลักษณ์และเหมาะสมกับลักษณะของผลิตภัณฑ์ ผลการวิจัยพบว่า 
สามารถพัฒนาผลิตภัณฑ์เครื่องจักสานบ้านปากคลองบางกระเพียงสู่เศรษฐกิจสร้างสรรค์โดย
การต่อยอดทุนทางวัฒนธรรมของภาคกลางให้เป็น 

ผลิตภัณฑ์ที่มีประโยชน์ใช้สอยที่ใช้ได้จริง และเป็นงานศิลปะที่ได้รับการออกแบบ
โดยการประยุกต์ศิลปะไทยเข้าไปในผลิตภัณฑ์ จนมีรูปแบบ รูปทรง ขนาด ลวดลายและสีสัน
เฉพาะการศึกษาและสร้างสรรค์เครื่องบริวารกฐินเพ่ือประกอบศาสนพิธีและประเพณี เป็น
งานวิจัยเชิงคุณภาพเน้นการสัมภาษณ์เชิงลึกและสร้างสรรค์เครื่องบริวารกฐิ น ศึกษากับ
กลุ่มเป้าหมาย10 คน เนื่องด้วยมีข้อจำกัดด้านระยะเวลา และสถานการณ์การแพร่ระบาดโควิด 
19 ถึงแม้จะศึกษาข้อมูลเฉพาะในขอบเขตที่กำหนดแต่ก็สามารถทำให้ข้อมูลผลการวิจัยได้
ครอบคลุมตามวัตถุประสงค์ของงานวิจัยที่วางไว้ และสามารถสร้างสรรค์เครื่องบริวารกฐินที่ใช้
แทนวัสดุที่ทำจากของสดหรือสิ่งของที่ไม่ถูกนำไปใช้ต่อ รวมถึงการส่งเสริมอาชีพให้แก่กลุ่ม



151 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

หัตถกรรมมีรายได้พร้อมทั้งนำองค์ความรู้ที่ได้ไปใช้ในการบูรณาการการเรียนการสอนและ
เผยแพร่แก่วงวิชาการ ผู้สนใจทั่วไปได้ 
 
องค์ความรู้จากการวิจัย 

จากการศึกษาวิจัยเก็บรวมรวมข้อมูลปฐมภูมิและทุติยภูมิ ผู้วิจัยได้นำมาวิเคราะห์ถึง
ประเด็นสำคัญ การทอดกฐิน ซึ่งเป็นค่านิยมของการทอดกฐินในเขตตำบลอุ่มเม่า ถึงแม้ว่าจะ
เป็นการลดความสำคัญของวัตถุประสงค์เดิม แต่ก็เป็นการรักษาประเพณีและเพ่ือการทำนุบำรุง
พระพุทธศาสนาการเปลี่ยนแปลงในสังคมไทยปัจจุบัน: ศึกษากรณีเปรียบเทียบประเพณี
ทอดกฐินของพุทธศาสนิกชนผลการศึกษาพบว่า ประเพณีการทอดกฐินในปัจจุบัน มีการ
เปลี่ยนแปลงไปจากสมัยพุทธกาล สมัยก่อนมีวัตถุประสงค์อย่างเดียวคือแสวงหาผ้าเพ่ือไปถวาย
แก่ภิกษุรูปใดรูปหนึ่งที่ขาดแคลนและมีคุณสมบัติที่ครองผ้ากฐิน แต่ปัจจุบันการทอดกฐินมี 
การเปลี่ยนแปลงไปโดยมีการเพ่ิมวัตถุประสงค์เข้าไปอีกอย่างหนึ่ง คือทอดกฐินที่เน้นเพ่ือการหา
เงินทุนไปใช้ในการพัฒนาวัดหรือพัฒนาบำรุงองค์กร จนนำไปสู่แนวทางในการแก้ปัญหาโดยใช้
กระบวณการศึกษาและสร้างสรรค์ต้นกฐินเพ่ือประกอบศาสนพิธีและประเพณี 
 

 

 
ภาพที่ 18 รูปแบบต้นกฐินในเชิงสร้างสรรค ์

   ที่มา: นางสาว ศิลาลัย พัดโบก 2565 
 
 



152  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

บทสรุป 
การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างวัดกับชุมชน มีวัตถุประสงค์ในการศกึษา ดังนี้ 
1. ศึกษาความเป็นมาของวัฒนธรรมและการเปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมในพิธีกรรม 

“กฐิน”  ที่ปรากฎอยู่ในพุทธศาสนาและระบบความเชื่อที่มีความสะท้อนของสังคมไทย 
2. ศึกษาถึงอิทธิพลของระบบความเชื่อแรงศรัทธาของสังคมไทยในสมัยปัจจุบัน ที่

สะท้อนออกมาผ่านการแสดงออกทางวัตถุทางวัฒนธรรมและค่านิยมสมัยใหม่ของผู้คนส่วนใหญ่
เพ่ือให้เห็นมิติความหลากหลายทางวัฒนธรรมทีเกิดข้ึนในชุมชน  

3. นำเสนอและสร้างสรรค์งานศิลปกรรมร่วมสมัยที่มีกลิ่นอายของอัตลักษณ์ความ
เป็นไทย ผ่านสัญญะโดยแสดงให้เห็นคุณค่าความสัมพันธ์ของระบบความเชื่อในสังคมไทยกับ
วัตถุทางวัฒนธรรม เกิดความพึงพอใจ ประทับใจ รู้สึกเป็นมงคลแก่ชีวิต 

 
ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะในเชิงการแสดงงาน 
ผู้คนที่ได้เข้ามาร่วมชมผลงาน กฐิน  ได้มีความชื่นชอบและให้ความสนใจกันเป็น

อย่างมากในพิธีกรรมกฐิน ทั้งคนไทยและคนต่างชาติ และให้ข้อเสนอเเนะว่า ถ้าได้ร่วมไป
ทดลองใช้งานจริง ๆ คงน่ารักและเป็นวัฒนธรรมที่น่าเก็บภาพและรักษาให้คงอยู่สืบไป 
 
เอกสารอ้างอิง 
การทอดกฐิน. (2565). สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดนครสวรรค์. สืบคน้เมื่อวันที่ 16 ธันวาคม  

2565 จาก  
https://www.mculture.go.th/nakhonsawan/ewt_dl_link.php?nid=2084 

กันติพิชญ์ ใจบุญ. (2560). ขยะเป็นภาระใคร. สืบค้นเมื่อวันที่ 15 ธันวาคม 2565 
จาก https://greennews.agency/?p=15430  

กาสักเต๊ะ ขันหมาก. (2563). การพัฒนาผลิตภัณฑ์เครื่องจักสานบ้านปากคลองบางกระเพียง  
ตําบลหัวไผ่ อําเภอเมืองจังหวัดสิงห์บุรี สู่เศรษฐกิจสร้างสรรค์. สืบค้นเมือ่วันที่ 15  
ธันวาคม 2565 จาก  
https://so04.tcithaijo.org/index.php/NRRU/article/view/240122/165274 

วัฒนธรรมคุณค่าสู่มูลค่า. (2562). กรมส่งเสริมวัฒนธรรม กระทรวงวัฒนธรรม. สืบค้นเมื่อวันที่  
15 ธันวาคม 2565. จาก
http://www.culture.go.th/culture_th/ewt_news.php?nid=3972&filenam
e=index  



153 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

พระครูสุจิตพัฒนพิธาน สมจิตฺโต. (2564). การวิเคราะห์ความแตกต่างเรื่องกฐินในสมัย 
พุทธกาล-ปัจจุบัน. รายงานสืบเนื่องจากการประชุมวิชาการระดับชาติครั้งท่ี 7 
“วิถพุีทธ วิถีชุมชน รากฐานชีวทัศน์เชิงสังคมล้านนาในสังคมวิถีใหม่” วันที่ 28  
กุมภาพันธ์ 2564 ณ วิทยาลัยสงฆ์ลำพูน มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช 
วิทยาลัย. 

พระมานิต ฐานวโร. พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ. พระโสภณพัฒนบัณฑิต. (2564).  
พลวัตประเพณีการทำบุญกฐินของชาวตำบลอุ่มเม่าอำเภอยางตลาด จังหวัด 
กาฬสินธุ์. วารสารวารสารวิชาการคณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ (6)5  
กันยายน-ตุลาคม 2564 

 
 

 
 
 



การกระตุ้นความรู้สึกและการรับรู้ในการคัดแยกขยะ 
โดยใช้สื่อสร้างสรรค์ศลิปะร่วมสมัย 

Stimulating Feelings and Perceptions in The Waste Separation 

using Media to Create Contemporary Art. 

 
1วัชรวชิญ์ จิตต์หมื่นไวย 

Watcharawit Chitmuenwai 
2รองศาสตราจารย์ ดร. ประดิพัทธุ์ เลิศรุจิดำรงค์กุล 
Assoc.Prof.Dr. Pradiphat Lerrujdumrongkul 

คณะมัณฑนศิลป์ มหาวิทยาลัยศิลปากร  
Faculty of Decorative Arts, Silpakorn University 

1Corresponding author E-mail: denaarrus@hotmail.com  

 
Received: December 13, 2022; Revised: December 19, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ เพ่ือศึกษาปัญหาพฤติกรรมการทิ้งขยะที่ส่งผลกระทบ
ต่อสิ่งแวดล้อม โดยศึกษาทฤษฎีการสร้างจิตสำนึก และการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม เพ่ือนำองค์
ความรู้จากปัญหาไปสู่แนวทางในการแก้ปัญหาด้วยสื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย โดยใช้วิธีวิจัย
เชิงปริมาณจากการสัมภาษณ์เบื้องต้น ผู้วิจัยใช้สูตรคำนวณ (Frequency) แสดงผลเป็นจำนวน
ค่าร้อยละ เพ่ือสรุปรายชื่อสัตว์และแมลง มีจำนวน 22 ชนิด พบว่ามี 4 ชนิด คือ 1) หนอน
แมลงวัน 2) แมลงสาบ 3) หนู 4) แมลงวัน น่าขยะแขยงมากที่สุด จากกลุ่มคนอายุระหว่าง 15 - 
35 ปีขึ้นไป จำนวนทั้งหมด 74 คน เพ่ือนำข้อมูลไปวิเคราะห์ประเดน็ รูปแบบ และเทคนิค  
 ผลการศึกษาพบว่า พฤติกรรมการทิ้งขยะของ “มนุษย์”  เกิดขึ้นจากทวารทั้ง 6 
หรือ อายตนะ 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ส่งผลให้มนุษย์มีความรู้สึกนึกคิดและการ
แสดงออกของพฤติกรรม ซึ่งสามารถใช้ “สติ” ควบคุมตามหลักสติปัฏฐาน 4 คือ กาย เวทนา 
จิต ธรรม โดยวิธีการปฏิบัติคือการเอาสติสัมปชัญญะกำหนดอยู่กับปัจจุบันขณะ จึงจะเห็นความ



155 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เปลี่ยนแปลงของสภาวตามความเป็นจริง ของ “สัจธรรม” ดังคำที่ว่า “ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่
สามารถบังคับบัญชาได้” ดังนั้นเพ่ือสะท้อนภาพจริงของเรื่องราวผ่านมุมมองของความน่า
ขยะแขยง ผู้วิจัยจึงทดลองสร้างสรรค์ผลงานศิลปะที่เน้นความคิดที่มีนยัยะมากกว่าสุนทรียะ ชื่อ
ชุดผลงาน “สัตว์-จะ-ธรรม-หรือ-ไม่” โดยมี “แสง” ส่องผ่านวัตถุจนเกิดเป็น “เงา” ของสัตว์
และแมลงที่สะท้อนพฤติกรรมการทิ้งขยะของสังคม เพ่ือให้เกิดจิตสำนึก และการปรับเปลี่ยน
พฤติกรรมในการทิ้งขยะและการคัดแยกขยะ 
คำสำคัญ : มนุษย,์ ขยะมูลฝอย, สิ่งแวดล้อม, สื่อ, ขยะแขยง 

 
Abstract 

 This research was designed to study the problem of waste that effected 

the environment and the theories of consciousness construction and behavior 

adaptation leading to creating of relevant contemporary art media to solve the 

problems connected with the waste disposal. The quantitative method was used 

by interviewing 74 respondents between the age of 15 - 35 years old to identify 

what kinds of animals and insects found at waste disposal sites were the most 

disgusting. By using the statistical methods of frequency distribution and 

percentage, it could be concluded that among 22 kinds of animals and insects 

found at the sits, only worms, cockroaches, flies, and rats were the most 

disgusting. This data was analyzed and used in creating contemporary art media. 

The research found that the people’s behavior connected with waste 

disposing was derived from their experience of sensing though the six senses of 

the eye, ear, nose, tongue, body and mind. Their experience of sensing affected 

attitudes, thoughts, beliefs and subconsciousness and led to forming of their 

behavior. Therefore, to reflect the true waste disposal behavior, the researcher 

created an art work called “Sat-Ja-Dharm-Rue-Mai.” The researcher constructed 

installation art objects made of recycled material. By using the light from a 

projector, those objects cast shadows in the shape of the most disgusting animals 

and insects reflecting the “truth” of waste disposal behaviors in Thai society. 

This research would lead to the development  of consciousness of waste disposal 

behaviors especially how to separate different kind of waste from each other. 

Key words : Human being, Waste, Environment, Media, Disgusting,  

 
 
 



156  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

บทนำ  
นับตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันประเทศไทยพบกับปัญหาขยะมูลฝอย ซึ่งเป็นปัญหาที่

อยู่คู่กับสังคมไทยมาอย่างยาวนาน ซึ่งในปี 2564 พบปริมาณขยะมูลฝอยเกิดขึ้นประมาณ 
24.98 ล้านตัน มีเพียง 9.28 ล้านตัน หรือประมาณ 37% เท่านั้นที่ได้รับจัดการอย่างถูกต้อง 
และนำกลับมาใช้ประโยชน์ 7.89 ล้านตัน หรือ 32% (กรมควบคุมมลพิษ, 2564) สาเหตุของ
ปัญหาที่ส่งผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อมเกิดขึ้นมาจากกิจกรรมต่างๆ ของ “มนุษย์”  โดยเฉพาะ
พฤติกรรมการทิ้งขยะของสังคม ที่พบเห็นได้อย่างเป็นรูปธรรม การนำทรัพยากรธรรมชาติมาใช้
อย่างไม่เหมาะสม เช่น การตัดไม่ทำลายป่า การผลิตพลังงาน การผลิตสินค้า การผลิตอาหาร 
การอุปโภคและบริโภคท่ีเกินความจำเป็น โดยกิจกรรมต่างๆ เหล่านี้ส่งผลให้ปริมาณขยะมูลฝอย
มีแนวโน้มทีจ่ะทวีความรุนแรงมากยิ่งขึ้น   
 “การแยกขยะเป็นหน้าที่ใคร” หลายคนเกิดคำถามกับสิ่งนี้ อาจจะทำให้คนส่วน
ใหญ่เกิดทัศนคติ และความเชื่อที่ว่า “สุดท้ายแล้วขยะก็ต้องมาเททิ้งรวมกันอยู่ดี” คำถามจึง
กลับมาถามที่ตัวเราเองว่า “ในฐานะมนุษย์ปุถุชน เราเป็นคนทิ้งขยะที่มีประสิทธิผลแค่ไหน” 
ด้วยทัศนคติและพฤติกรรมการทิ้งขยะที่ขาดความรับผิดชอบ ทำให้เกิดปัญหาเป็นกงเกวียนห่วง
โซ่อาหาร เพราะปริมาณขยะจำนวนมากนี้เกิดขึ้นมาจากพฤติกรรมการทิ้งขยะของ “มนุษย์” 
“เมื่อขยะจากบ้านสู่ชุมชน ขยะจากชุมชนสู่จังหวัด ขยะจากจังหวัดสู่ประเทศ และขยะจาก
ประเทศสู่โลก” ในที่สุดก็กลายเป็นปัญหาใหญ่จนไม่มีที่สิ้นสุด ดังนั้นผู้วิจัยเห็นถึงความสำคัญ
ของการสร้างจิตสำนึก และการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม เพ่ือเป็นข้อมูลวิเคราะห์ออกแบบสื่อ
สร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย ลักษณะที่โดดเด่นของตนเอง 

จากประเด็นปัญหาดังกล่าวนำไปสู่การศึกษา เบื้องต้นพบว่าปัญหาทุกอย่างมาจาก
ธรรมชาติของมนุษย์ คือ มนุษย์เกิดมาพร้อมกับแรงขับทางสัญชาตญาณ (Instinctual Drive) 
และเป็นพลังงานที่สามารถเปลี่ยนแปลงเคลื่อนที่ได้ ด้วยเหตุนี้จิตไร้สำนึกจึงเป็นพลังงานรูปหนึ่ง
ที่สามารถเปลี่ยนแปลงและไม่หยุดนิ่งแต่จะแสดงออกมาในรูปแบบของสัญชาตญาณทางเพศ 
(Sexual Instinct) ซึ่งไม่ได้หมายถึงความต้องการทางเพศ (วิจิตพาณี เจริญขวัญ , 2552) ด้วย
เหตุนี้การทำงานของจิตไร้สำนึกจะทำให้เกิดการกระตุ้นบุคคลออกไปตามความพึงพอใจของตน 
จติไร้สำนึกจึงเป็นบ่อเกิดที่ยิ่งใหญ่ของพลังงานที่กำเนิดและกำหนดพฤติกรรมของมนุษย์ เปาโล 
แฟร์ (Freire) ซ่ึงกล่าวไว้ว่า “มนุษย์” ต่างจากสัตว์ตรงที่มนุษย์มีความนึกคิด (Consciousness) 



157 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

การกระทำของมนุษย์จะสัมพันธ์กับจิตสำนึกของเขาเสมอ ซึ่งมีความหมายลึกซึ้งในเชิงปรัญญา
หมายถึง ความรู้ในสิ่งที่เป็น “สัจธรรม” สิ่งที่เป็นสภาวะความจริงของชีวิตมนุษย์ และสิ่งที่เป็น
โลกของมนุษย์จะสัมพันธ์กับจิตสำนึกของเขาเสมอ (สม สุจีรา, 2561) กล่าวถึง ทวารทั้ง 6 คือ 
ตา หู จมู ปาก ลิ้น กาย ใจ ไว้ว่า เป็นสิ่งที่บอบบางและมีจุดอ่อนหรือหวั่นไหวต่อสิ่งที่เข้ามา
กระทบ และสิ่งเหล่านั้นสามารถเข้ามาได้โดยง่ายก็คือ ประตูหรือทางเข้าของอายตนะภายนอก
คือ รูป รส กลิ่น เสียง การสัมผัสและการรับรู้ทางใจ ซึ่งสิ่งเหล่านี้เป็นตัวเหตุที่ทำให้เกิดทุกข์ 
เพราะเมื่อกระทบเข้ากับอาตนะทางใดทางหนึ่ง ก็เปรียบเสมือนศัสตราวุธที่เข้าทิ่มแทง ดังเช่น
พฤติกรรมการทิ้งขยะท่ีส่งผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อม  

บทความวิจัยนี้ จึงได้นำเสอนรูปแบบการแก้ปัญหาของมนุษย์ไปสู่การพัฒนาสื่อ
สร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัยที่สอดคล้องกับ Concept ความน่าขยะแขยงของสัตว์และแมลง โดย
การวิเคราะห์รวมกันพบว่า Keyword ของงานวิจัยนี้คือ มนุษย์, ขยะมูลฝอย, สิ่งแวดล้อม, สื่อ
สร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย โดยนำผลจากการวิจัยมาวิเคราะห์สรุปออกแบบสื่อสร้างสรรค์ศิลปะ
ร่วมสมัย จากนั้นผู้วิจัยจะนำส่วนใดส่วนหนึ่งมาพัฒนาออกแบบในลักษณะที่โดดเด่นของตนเอง 
โดยมีเรื่องราวเกี่ยวกับวิถีชีวิต การสัญจรไปมา และพฤติกรรมการทิ้งขยะของสังคม ซึ่งเป็น
มุมมองของกิจจวัตรประจำวันของสังคมที่ทำเป็นประจำ เป็นมุมมองที่ทุกคนรู้ว่ามีอยู่ แต่เรา
เลือกที่จะไม่มอง หรือสังคมไม่เคยมอง เพราะมันคือความจริงของปัญหาที่เกิดขึ้นอยู่รอบตัวเรา
ทุกวันแต่เราไม่เคยใส่ใจ ผ่านมุมมองของสื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย Conceptual Art ศิลปะ
ที่เน้นความคิดที่มีนัยยะมากกว่าความเป็นสุนทรียะ ขณะเดียวกันผู้วิจัยได้ทดลองเทคนิค (Light 
and Shadow) โดยมี “แสง” (Video Art) เรื่องราวของพฤติกรรมการทิ้งขยะ ส่องผ่านวัตถุ
รูปแบบขยะแขยง Installation Art (Recycle) จนเกิดเป็น “เงา” กล่าวคือ เงาเกิดจากการที่
ตัวกลางทึบแสงมาขวางกั้นทางเดินของแสง โดยรูปร่างของเงาจะเป็นไปตามวัตถุท่ีมากั้นแสง (กิ
ติพงษ์ พิศมร, 2564) โดยการจัดนิทรรศการ Exhibition Conceptual Art ชื่อชุดผลงาน 
“สัตว์-จะ-ธรรม-หรือ-ไม่” ทั้งในรูปแบบออนไลน์เช่น Facebook Youtube Website เป็นต้น 
โดยมี Qr code แบบประเมินผลความพึงพอใจต่อผลงานสามารสร้างแรงกระตุ้นให้เกิดจิตสำนึก 
และการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมการคัดแยกขยะได้มากน้อยเพียงใดต่อไป 
 
 



158  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

วัตถุประสงค์ 
1. เพ่ือศึกษาข้อมูลพฤติกรรมการทิ้งขยะที่ส่งผลกรทบต่อสิ่งแวดล้อม ทฤษฎีการ

สร้างจิตสำนึกและการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม  
2. เพ่ือนำองค์ความรู้จากปัญหาการทิ้ งขยะมูลฝอย จนนำไปสู่แนวทางในการ

แก้ปัญหาโดยใช้กระบวณการทางสื่อสร้างสรรคศ์ิลปะร่วมสมัย  
3. เพ่ือใช้ผลงานสื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย กระตุ้นความรู้สึก จิตสำนึก การรับรู้ 

และการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมในการการคัดแยกขยะตั้งแต่ต้นทาง การนำกลับมาใช้ใหม่ และ
การลดปริมาณขยะ 
 

ระเบียบวิธีวจิัย 
การวิจัยครั้งนี้เป็นงานวิจัยเชิงปริมาณ และงานวิจัยเชิงคุณภาพ โดยมีขอบเขตพ้ืนที่

ในการวิจัย คือ บริเวณพ้ืนที่ทิ้งขยะสาธารณะของเทศบาลนครปากเกร็ด จังหวัดนนทบุรี รวมถึง
ศึกษาข้อมูลปัญหาขยะมูลฝอยและทฤษฎีการสร้างจิตสำนึกและการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม สู่
การสร้างสรรค์ผลงานสื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย เพ่ือให้เป็นไปตามวัตถุประสงค์ ผู้วิจัยได้
กำหนดขอบเขตการศึกษา ลักษณะรูปแบบขั้นตอนของ Double Diamond Diagram 
กระบวนการคิดเชิงออกแบบ จนนำไปสู่การสร้างสรรค์สื่อศิลปะร่วมสมัย ไว้ดัง  
 

 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 กรอบความคิดกำหนดขอบเขตขัน้ตอนการทำวิจัย 
ทีม่า : ผู้วิจัย  

 



159 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

1. ศึกษาข้อมูลที่มาและปัญหา รวมถึงประสบการณ์ และการสังเกตุถึงประเด็น 
“พฤติกรรมการทิ้งขยะของสังคมในปัจจุบัน” ที่เป็นปัญหาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน และยังไม่มี
การแก้ไขได้อย่างมีประสิทธิภาพ เนื่องจากพฤติกรรมการแสดงออกของ “มนุษย์” เกิดขึ้นมา
จากจิตสำนึกของแต่ละบุคคล ซ่ึงเป็นต้นเหตุสำคัญของปัญหา “ขยะมูลฝอย” ทีส่่งผลกระทบต่อ 
“สิ่งแวดล้อม” จากที่กล่าวมาข้างต้นผู้วิจัยจึงทำกาศึกษาวิจัยผ่านกระบวณการของระเบียบวิธี
วิจัย เพ่ือนำองค์ความรู้จากปัญหา จนนำไปสู่แนวทางในการแก้ปัญหาโดยการใช้ “สื่อ
สร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย” เพ่ือกระตุ้นความรู้สึก จิตสำนึก การรับรู้ และการปรับเปลี่ยน
พฤติกรรมในการการคัดแยกขยะตั้งแต่ต้นทาง การนำกลับมาใช้ใหม่ และการลดปริมาณขยะ 
จากการศึกษาพบว่า ต้นเหตสำคัญของปัญหาเกิดขึ้นมาจากกิจกรรมต่างๆ ของ “มนุษย์”ที่เป็น
ปัญหาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน และยังไม่มีการแก้ไขได้อย่างมีประสิทธิภาพ เนื่องจากพฤติกรรม
การแสดงออกของ “มนุษย์” เกิดขึ้นมาจากจิตสำนึกของแต่ละบุคคล ซึ่งเป็นต้นเหตุสำคัญของ
ปัญหา “ขยะมูลฝอย” ที่ส่งผลกระทบต่อ “สิ่งแวดล้อม” ผู้วิจัยจึงกำหนดกระบวณการความคิด
ในการออกแบบ เพ่ือเป็นขอบเขตแนวทางในการสร้างสรรค์ผลงาน 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที ่2 กระบวณการความคิดในการออกแบบ 
ที่มา : ผู้วิจัย 

 



160  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 2. ขอบเขตทางด้านประชากรกลุ่มตัวอย่าง แบ่งออกเป็น 2 กลุ่ม คือ  
  2.1 วิจัยเชิงปริมาณ คือ กลุ่มคนรุ่นใหม่อายุระหว่าง 15 – 35 จำนวน 
74 คน ได้แก่ นักเรียน นักศึกษา พนักงานรัฐ และ เอกชน เป็นต้น โดยเป็นคำถามลักษณะ
เกี่ยวกับ (Checklist) ได้แก่ อายุ อาชีพ เพศ และคำถามเกี่ยวกับสัตว์และแมลงที่น่าขยะแขยง
มากที่สุด เพ่ือนำมาเป็นฐานข้อมูลในการสร้างเครื่องมือทำแบบสอบถาม และแบบสัมภาษณ์ 
(วิจัยเชิงคุณภาพ) ต่อไป  
  2.2 วิจัยเชิงคุณภาพ แบ่งออกเป็น 3 กลุม่คือ  
   2.2.1 แบบสอบถามกลุ่มคนรุ่นใหม่อายุระหว่าง 15 -35 ปี 
ขึ้นไป จำนวน 100 คนได้แก่ นักเรียน นักศึกษา ประชากร ในเขตพ้ืนที่เทศบาลนครปากเกร็ด 
จังหวัดนนทบุรี โดยเป็นคำถามลักษณะเกี่ยวกับ (Checklist) ได้แก่ อายุ อาชีพ เพศ และ 
คำถามเกี่ยวกับความรู้ทั่วไปขยะมูลฝอย ทัศนคติ พฤติกรรมการทิ้งขยะ สี สัญญะแทนค่าความ
น่าขยะแขยง รปูแบบสื่อสร้างสรรคศ์ิลปะร่วมสมัย  
   2.2.2 ผู้เชี่ยวชาญด้านศิลปะการออกแบบ จำนวน 3 ท่าน 
     2.2.3 แบบสอบถามประเมินความพึงพอใจสื่อสร้างสรรค์
ศิลปะร่วมสมัย กลุ่มคนรุ่นใหม่อายุระหว่าง 15 -35 ปี ขึ้นไป จำนวน 100 คนได้แก่ นักเรียน 
นักศึกษา ประชากร ในเขตพ้ืนที่เทศบาลนครปากเกร็ด จังหวัดนนทบุรี โดยเป็นคำถามลักษณะ
เกี่ยวกับ (Checklist) ได้แก่ อายุ อาชีพ เพศ และ คำถามเกี่ยวกับผลงานที่ผู้วิจัยได้สร้างสรรค์ 
จะสามารถเกิดจิตสำนึกในการแก้ปัญหาสังคมและสิ่งแวดล้อม ได้หรือไม่ เพ่ือเป็นฐานข้อมูลใน
การวิเคราะห์เผยแพร ่นำเสนอผลงานสรปุวิทยานิพนธ์ครั้งนี้ 

โดยใช้สูตรคำนวณสถิติการแจกแจงความถี่  (Frequency) การแจกแจงความถี่ 
เป็นการแสดงค่าความถี่ของข้อมูลที่เก็บมาได้ แสดงเป็นจำนวนและร้อยละ (%) ค่าร้อยละ 
(Percentage) ค่าร้อยละ คือ การคำนวณหาสัดส่วนของข้อมูลในแต่ละตัวเทียบกับข้อมูลรวม
ทั้งหมด โดยให้ข้อมูลรวมทั้งหมดมีค่าเป็นร้อย 

 

                                                               ร้อยละ (%)  

 X คือ จำนวนข้อมูลสัตว์และแมลง (ความถ่ี) ทีต่้องการนำมาหาค่าร้อยละ 
 N คือ จำนวนคนทั้งหมด 

 ตัวอย่างแทนค่าสูตร จะได ้  



161 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 จากการสัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมายเบื้องต้น 74 คน ใช้วิธีการสุ่มตัวอย่างแบบง่าย 
(Simple Random Sampling) และเลือกกลุ่มตัวอย่างที่มีศักยภาพในการตอบแบบสอบถามได้
อย่างรวดเร็ว 
  3. การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยดำเนินการวิเคราะห์ข้อมูลจากการ
รวบรวมมาอย่างเป็นระบบ โดยใช้ 2 ส่วนดังนี้ 1) ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาเอกสาร ใช้วิธีการ
วิเคราะห์เอกสารเนื้อหา (Content Analysis) นำเสนอข้อมูลด้วยวิธีการพรรณนา 2) ข้อมูลที่ได้
จากการสัมภาษณ์ (Interview) ใช้วิธีการวิเคราะห์แบบอุปนัย (Analytic Induction) โดยการ
นำข้อมูลมาเรียบเรียงและจำแนกวิเคราะห์สั งเคราะห์อย่างเป็นระบบ จากนั้นนำมา
ตีความหมายให้สอดคล้องเชื่อมโยงความสัมพันธ์และสร้างข้อสรุปจากข้อมูลต่าง ที่สามารถ
รวบรวมได้ในขณะที่ทำไปพร้อม ๆ กับการเกบ็รวบรวม และทดลองสร้างสรรค์ผลงาน 
 

ผลการวิจัย 
ผลการศึกษาวิจัยเรื่อง “การกระตุ้นความรู้สึกและการรับรู้ในการคัดแยกขยะโดยใช้

สื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย” มีผลการวิจัยตามวัตถุประสงคด์ังนี้  
1. สาเหตุของพฤติกรรมการทิ้งขยะของสังคม ที่ส่งผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อม

เกิดขึ้นมาจากกิจกรรมต่างๆ ของ “มนุษย์” การนำทรัพยากรธรรมชาติมาใช้อย่างไม่เหมาะสม 
เช่น การตัดไม่ทำลายป่า การผลิตพลังงาน การผลิตสินค้า การผลิตอาหาร การอุปโภคและ
บริโภคท่ีเกินความจำเป็น โดยกิจกรรมต่างๆ เหล่านี้ส่งผลให้ปริมาณขยะมูลฝอยมีแนวโน้มที่จะ
ทวีความรุนแรงมากยิ่งขึ้น  จากการศึกษาพบว่า การแสดงออกพฤติกรรมต่างๆ ของ “มนุษย์” 
มีจุดเริ่มต้นมาจาก “ทวารทั้ง 6” หรือ “อายตะ 6” คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ซึ่งจริงๆแล้ว 
เป็นจุดเริ่มต้นของความทุกข์ เป็นส่วนที่รับเอาสัมผัสทั้งหมดจากภายนอกแล้วส่งต่อให้ใจประ
มวนผลออกมาเป็นอารมต่างๆ (สม สุจิรา, 2561 : 295) ในปี 2564 ปริมาณขยะมูลฝอยเกิดขึ้น
ประมาณ 24.98 ล้านตัน มีเพียง 9.28 ล้านตัน หรือประมาณ 37% เท่านั้นที่ได้รับจัดการอย่าง
ถูกต้อง และนำกลับมาใช้ประโยชน์ 7.89 ล้านตัน หรือ 32% (กรมควบคุมมลพิษ, 2564)  

2. จากการสังเกตุ และการเก็บรวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์เบื้องต้น (วิจัย
เชิงปริมาณ) ได้แก่ กลุ่มคนอายุระหว่าง 15 -35 ปีขึ้นไป จำนวนทั้งหมด 74 คน เป็นคำถาม 
(Checklist) ได้แก่ อาชีพ อายุ เพศ และคำถามเกี่ยวกับสัตว์และแมลงที่น่าขยะแขยงที่สุดจาก



162  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

กองขยะ โดยใช้สูตรคำนวณสถิติการแจกแจงความถี่ (Frequency) แสดงเป็นค่าร้อยละ เพ่ือ
สรุปรายชื่อของสัตว์และแมลงน่าขยะแขยงมากที่สุดพบว่า 1. หนอนแมลงวัน 32.4 % 2. 
แมลงสาบ 28.4 % 3. หนู 16.2 % 4. แมลงวัน 10.8 % จากจำนวนสัตว์และแมลงทั้งหมด 22 
ชนิด 

ภาพที่ 1 สถิติสรุปรายชื่อสัตว์และแมลงทีน่่าขยะแขยงมากทีสุ่ด 

ที่มา : ผู้วิจัย 

โดยใช้สูตรคำนวณสถิติการแจกแจงความถี่  (Frequency) แสดงเป็นจำนวนและ
ร้อยละสรุปรายชื่อสัตว์และแมลง เพ่ือเป็นฐานข้อมูลในการสร้างเครื่องมือทำแบบสอบถาม และ
แบบสัมภาษณ์ (วิจัยเชิงคุณภาพ) เพ่ือเป็นข้อมูลในการวิเคราะห์ เนื้อหา สัญญะแทนค่าความน่า
ขยะแขยง สี และรูปแบบสื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย 

3. จากการศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลปฐมภูมิและทุติยภูมิ พบว่าการแสดงออก
พฤติกรรมต่าง ๆ ของ “มนุษย์” มีจุดเริ่มต้นมาจาก “ทวารทั้ง 6” หรือ “อายตนะ 6” คือ ตา หู 
จมูก ลิ้น กาย ใจ ส่งผลให้มนุษย์มีความรู้สึกนึกคิด โดยอาศัย “อายตนะ”ซึ่ง เป็นสิ่งที่บอบบาง
และมีจุดอ่อนหรือหวั่นไหวต่อสิ่งที่เข้ามากระทบ และสิ่งเหล่านั้นสามารถเข้ามาได้โดยง่ายก็คือ 
ประตูหรือทางเข้าของอายตนะภายนอกคือ รูป รส กลิ่น เสียง การสัมผัสและการรับรู้ทางใจ ซึ่ง



163 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

สิ่งเหล่านี้ เป็นต้นเหตุที่ทำให้เกิดทุกข์ เพราะเมื่อกระทบเข้ากับอาตนะทางใดทางหนึ่ง ก็
เปรียบเสมือนศัสตราวุธที่เข้าทิ่มแทง ดังเช่น พฤติกรรมการทิ้งขยะของสังคมที่ส่งผลกระทบต่อ
สิ่งแวดล้อม (สม สุจิรา, 2561) กล่าวถึงส่วนโลกธรรม คือ เป็นธรรมที่โลกมีอยู่เพ่ือครอบงำจิตใจ
ของสัตว์โลกให้ต้องจมหรือติดข้องกับโลกหมุนวนอยู่กับโลกโดยมีสื่อกลางคือ อารมณ์ทางโลก 
ประกอบไปด้วย รูป รส กลิ่น เสียง โผฏฐัพพะ และธรรมมารมณ์เพ่ือคอยกระตุ้นสัญชาตญาณ
ของมนุษย์ให้เกิดความหลงใหลและปรารถนาที่จะต่อสู้เพ่ือแสวงหา โลกธรรม อันได้แก่ 
ความสุข ลาภยศ สรรเสริญ เพ่ือมาตอบสนองความต้องการตามสัญชาติญาณที่มีตามธรรมชาติ
อย่างไม่มีที่สิ้นสุด จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่า พฤติกรรมของมนุษย์เกิดขึ้นมาจากทวารทั้ง 6 คือ 
ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ หรือเรียกอีกอย่างว่า “อายตนะ” คือ รูป รส กลิ่น เสียง การสัมผัสหรือ
การรับรู้ทางจิตใจ ที่ส่งผลให้เกิดทุก ด้วยเหตุนี้การทำงานของจิตไร้สำนึกจะทำให้เกิดการ
กระตุ้นบุคคลออกไปตามความพึงพอใจของตน จิตไร้สำนึกจึงเป็นบ่อเกิดที่ยิ่งใหญ่ของพลังงานที่
กำเนิดและกำหนดพฤติกรรมของมนุษย์ เนื่องจาก “มนุษย์” ต่างจากสัตว์ตรงที่มนุษย์มีความนึก
คิด (Consciousness) การกระทำของมนุษย์จะสัมพันธ์กับจิตสำนึกของเขาเสมอ ซึ่ งมี
ความหมายลึกซึ้งในเชิงปรัญญาหมายถึง ความรู้ในสิ่งที่เป็น “สัจธรรม” สิ่งที่เป็นสภาวะความ
จริงของชีวิตมนุษย์  และสิ่ งที่ เป็นโลกของมนุษย์จะสัมพันธ์กับจิตสำนึกของเขาเสมอ 
ขณะเดียวกันผู้ วิจัย ได้ทดลองเทคนิค (Light and Shadow) โดยมี  “แสง” (Video Art) 
กล่าวคือ การรับรู้ทางตาเป็นการรับรู้ที่เร็วที่สุด เรื่องราวของพฤติกรรมการทิ้งขยะ ส่องผ่านวัตถุ 
Installation Art (Recycle) รูปแบบสัตว์และแมลงที่น่าขยะแขยง (Concept) จนเกิดเป็น 
“เงา” (กิติพงษ์ พิศมร, 2564) ได้อธิบายไว้ว่า “เงา” เกิดขึ้นเมื่อมีวัตถุกั้นแสง แบ่งออกเป็น 2 
ประเภทคือ 1) เงามืด เป็นเงาในบริเวณที่ไม่มีแสงผ่านไปถึง ทำให้บริเวณนั้นมืดสนิท 2) เงามัว 
เป็นเงาบริเวณที่มีแสงบางส่วนผ่านไปถึง และทำให้มืดสนิท จากที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่าเมื่อมีวัตุ
กั้นแสงจะเกิดเป็นเงาบนฉากเป็นบริเวณหลังวัตุ เงาเกิดจากตัวการที่ตัวกลางทึบแสงมาขวางกั้น
ทางเดินของแสงโดยรูปร่างของเงาจะเป็นไปตามวัตถุที่มากันแสง ส่วนช่วงกว้างของการเกิดเงา
มืดหรือเงามัว ขึ้นอยู่กับขนาดของแหล่งกำเนิดแสง วัตถุกั้นแสง และระยะห่างระว่างแหล่งกำ
เนินแสงกับวัตถุกั้นแสงและฉากรับแสง ดังนั้นแนวทางในการสร้างสรรค์คือการใช้ผลงานเตือน 
“สติ” เป็นสิ่งเร้าที่คอยควบคุมตามหลักสติปัฏฐาน 4 ซึ่งแบ่งออกเป็น 2 ประการ คือ 1) เพ่ือดับ
ทุกข์ให้ผู้ปฏิบัติพ้นจากทุกข์ ถือเป็นผลอันสูงสุดในการอบรมจิตใจมนุษย์ทั้งปวง 2) การทำให้ผู้



164  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ปฏิบัติมีสติดี ความจำดี มีสมาธิ มีความอดทน มีปัญญาในการทำงาน สามารถแก้ปัญหาเฉพาะ
หน้าในชีวิตประจำวันได้อย่างมีประสิทธิภาพสามารถสร้างกำลังใจให้มคีวามอดทนในการดำเนิน
ชีวิตตามทำนองคลองธรรมได้ ดังนั้น จึงต้องลงมือปฏิบัติตามหลัก “สติปัฏฐาน 4” โดยกำหนด
สติไว้ที่ กาย (รูป) เวทนา (นาม) จิต (นาม) ธรรม (เป็นทั้งรูปและธรรม) หรือ รูปนามเป็น
อารมณ์ โดยวิธีการปฏิบัติคือการเอาสติสัมปชัญญะกำหนดอยู่กับปัจจุบันขณะ จึงจะเห็นความ
เปลี่ยนแปลงของสภาวตามความเป็นจริงว่า “ไม่เที่ยงเป็นทุกข์ ไม่สามารถบัญชาได้” (สม สุจิรา, 
2561 : 300) ของ “สัจธรรม” ที่เกิดขึ้นมาจากพฤติกรรมการทิ้งขยะของ “มนุษย์” โดยการจัด
นิทรรศการ Exhibition Conceptual Art ชื่อชุดผลงาน “สัตว์-จะ-ธรรม-หรือ-ไม่” ทั้งใน
รูป แบ บ ออน ไลน์ เช่ น  Facebook Youtube Website เป็ น ต้ น  โดยมี  Qr code แบ บ
ประเมินผลความพึงพอใจต่อผลงานสามารสร้างแรงกระตุ้นให้เกิดจิตสำนึก และการปรับเปลี่ยน
พฤติกรรมการคัดแยกขยะได้มากน้อยเพียงใด เพ่ือนำข้อมูลทั้งหมดที่ได้มาทำการวิเคราะห์
เผยแพร่ และนำเสนอผลงานเพ่ือนำมาสรุปเล่มวิทยยานิพนธ์ต่อไป 
 

อภิปรายผล 
1. ผลจากการวิจัยพบว่า การแสดงออกทางด้านพฤติกรรม เกิดขึ้นมาจาก “ทวาร

ทั้ง 6” หรือ “อายตนะ 6” คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ส่งผลให้มนุษย์มีความรู้สึกนึกคิด โดย
อาศัย “อายตนะ”ซึ่ง เป็นสิ่งที่บอบบางและมีจุดอ่อนหรือหวั่นไหวต่อสิ่งที่เข้ามากระทบ และสิ่ง
เหล่านั้นสามารถเข้ามาได้โดยง่ายก็คือ ประตูหรือทางเข้าของอายตนะภายนอกคือ รูป รส กลิ่น 
เสียง การสัมผัสและการรับรู้ทางใจ ซึ่งสิ่งเหล่านี้เป็นต้นเหตุที่ทำให้เกิดทุกข์ เพราะเมื่อกระทบ
เข้ากับอายตนะทางใดทางหนึ่ง ก็เปรียบเสมือนศัสตราวุธที่เข้าทิ่มแทง (สม สุจิรา, 2561)  
ดังเช่น พฤติกรรมการทิ้งขยะของสังคมที่ส่งผลกระทบต่อสิ่งแวดล้อม แต่สำหรับผู้วิจัยเรียกว่า
ประสบการณ์ส่วนบุคคล ซึ่งสามารถเกิดขึ้นได้หลาย ๆ ปัจจัย คือ การปลูกฝัง การเลี้ยงดู 
รวมถึงสภาพแวดล้อมทางสังคม เป็นต้น ถูกส่งไปยังจิตสำนึก ความคิด ความเชื่อ ปัญหาขยะจะ
สามารถคลี่คลายได้ก็ต่อเมื่อการมีจิตสำนึกในการคัดแยกขยะตั้งแต่ต้นทาง “อยู่ที่ตัวเรา” เพียง
แค่การเริ่มต้นที่จะเปลี่ยนแปลงตัวเองให้ได้นี้ อาจส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างของสังคม
ไปเลยก็อาจเป็นได้ ซึ่งตรงนี้คือหัวใจสำคัญของการเติบโตที่เป็นมิตรกบัสิ่งแวดล้อมได้อย่างยั่งยืน  

2. จากการสัมภาษณ์กลุ่มเป้าหมายอายุระหว่าง 15 – 35 ปีขึ้นไปได้แก่ นักเรียน 
นักศึกษา พนักงานรัฐ และ พนักงานเอกชน เป็นต้น โดยเป็นคำถามลักษณะเกี่ยวกับ 
(Checklist) และคำถามเกี่ยวกับสัตว์และแมลงที่น่าขยะแขยงมากที่สุด พบว่า ลักษะของสัตว์



165 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

และแมลง เช่น หนอนแมลงวัน แมลงสาบ หนู และ แมลงวัน (ข้อมูลจากวิจัยเชิงปริมาณ) ซึ่งมี
ลักษณะเฉพาะตัวและการเจริญเติบโตที่แตกต่างกัน เนื่องจากสัตว์และแมลง มีลักษณะคล้าย
รูปทรงเลขาคณิต โดยเฉพาะรูปทรงกลมและรูปทรงรีเมื่อถูกนำมาจัดวาง (Installation Art) 
ดังนั้นผู้วิจัยจึงนำเอกลักษณ์เฉพาะตัวของสัตว์และแมลง ที่เจริญเติบโตตามวงจรชีวิต เพ่ือเป็น
ข้อมูลในการสร้างเครื่องมือทำแบบสอบถาม และแบบสัมภาษณ์ (วิจัยเชิงคุณภาพ) โดยทำการ
วิเคราะห์ข้อมูลแสวงหา สี สัญญะแทนความน่าขยะแขยงมากที่สุด และรูปแบบ เพ่ือนำมา
วิเคราะห์ออกแบบพัฒนาสื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย ลักษณะที่โดดเด่นของตนเอง 

3. จากการศึกษาวิจัย ทั้งทางด้านประสบการณ์ การสังเกตุ ถึงประเด็น “พฤติกรรม
การทิ้งขยะของสังคมในปัจจุบัน ซึ่งเป็นปัญหาที่สำคัญและอยู่คู่กับสังคมไทยมาอย่างยาวนาน 
สาเหตุของปัญหาเกิดขึน้มาจากประชาชนขาดความตระหนักทางจริยธรรม ขาดความรับผิดชอบ 
ขาดจิตสำนึกสาธารณะ เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตัว เป็นทาสทางวัตถุ และการจัดการไม่ถูกวิธี 
สถานที่รองรับก็มีไม่เพียงพอ การเก็บและการขนส่งไม่เหมาะสม ขาดการคัดแยกที่สามารถนำ
ขยะบางชนิดกลับมาใช้ได้อีกครั้งโดยผ่านกระบวนการต่าง ๆ การมีส่วนร่วมในการคัดแยกขยะ
จากต้นทางอย่างจริงจังและต่อเนื่อง (Thailand Environmental Institute Foundation, 
2012) ความตระหนักทางจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อม เป็นการแสวงหาความสัมผันธ์ระหว่างมนุษย์
ธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ที่เชื่อว่ามนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของสังคมเช่นเดียวกับ สิ่งมีชีวิตอ่ืน 
รวมทั้งพืช สัตว์ สิ่งเหล่านี้เป็นส่วนสำคัญของโลก และเป็นส่วนของการกระทำของมนุษย์ ที่
มนุษย์ทุกคนต้องเคารพและให้เกียรติต่อสิ่งเหล่านั้น เมื่อมนุษย์รู้ในสิ่งนั้นแล้วก็จะมีผลไปสู่ความ
ตระหนักในที่สุด ซึ่งความตระหนักจะนำไปสู่การกระทำ หากมนุษย์ใช้ความอยากของตนเป็นจุด
ศูนย์กลางของธรรมชาติ  ขาดความตระหนักต่อปัญหาขยะและสิ่งปฏิกูล ขาดความรู้
ความสามารถในเรื่องเก่ียวกับการจัดการขยะและสิ่งปฏิกูลแล้ว ทำให้เกิดมลภาวะเป็นพิษต่าง ๆ 
ตามมา (Mahatthandull, 2015) ขณะเดียวกันก็มีการทำลายทรัพยากรธรรมชาติ และ
สิ่งแวดล้อม ส่งผลกระทบถึงความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ที่มีการ
พ่ึงพาอาศัยซึ่งกันและกันมาตั้งแต่เดิม แปรเปลี่ยนไปเป็นผู้รับใช้ มีการนำทรัพยากรป่า ไม้ ดิน 
น้ำ และสัตว์ป่า มาสนองความต้องการของตัวเองที่ขาดความรับผิดชอบต่ อสังคมโดยรวม 
(Rueng and Long, interviewed, March 24, 2016) จากเหตุผลดังกล่าว ทำให้ผู้วิจัยมีความ
สนใจที่จะศึกษาพฤติกรรมการทิ้งขยะของสังคม เพ่ือนำองค์ความรู้จากปัญหาไปสู่แนวทางการ
แก้ปัญหาโดยใช้สื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย โดยศึกษาข้อมูลจากเอกสาร บทบทความ 
วรรณกรรม งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง แนวคิด ทฤษฎี อิทธิพลสื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย รวมไปถึง
การสัมภาษณ์ กลุ่มเป้าหมายอายุระหว่าง 15-35 ปีขึ้น เบื่องต้น (วิจัยเชิงปริมาณ) เกี่ยวกับสัตว์
และแมลงที่น่าขยะแขยงที่สุด จนนำไปสู่แนวทางในการแก้ปัญหาโดยใช้กระบวณการทาง “สื่อ



166  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

สร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย” ที่ทำให้เกิดความน่าขยะแขยงมาเป็น Concept ของงาน และเมื่อ
นำมาวิเคราะห์รวมกันพบว่า Keyword ของงานวิจัยนี้คือ มนุษย์, ขยะมูลฝอย, สิ่งแวดล้อม, สื่อ
สร้างสรรค์ศิลปะ  

ขณะเดียวกันผู้วิจัยทำการทดลองสร้างสื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย มาเป็นตัวสื่อ
ผ่านเครื่องฉาย Projector โดยมี “แสง” เรื่องราวของพฤติกรรมการทิ้งขยะ ส่องผ่านวัตถุ
รูปแบบขยะแขยง Installation Art (Recycle) จนเกิดเป็น “เงา” กล่าวคือเมื่อมีวัตถุก้ันแสงจะ
เกิดเงาบนฉากเป็นบริเวณมืดหลังวัตถุ เงาเกิดจากการที่ตัวกลางทึบแสงมาขวางกั้นทางเดินของ
แสง โดยรูปร่างของเงาจะเป็นไปตามวัตถุที่มากั้นแสง (กิติพงษ์ พิศมร, 2564) ของสัตว์ที่และ
แมลงทีน่่าขยะแขยงมากท่ีสุด 

 

ภาพที ่4 ขั้นตอนการทดลองนำวัสดุลังกระดาษรูปทรงสี่เหลี่ยมมาจัดวางเพ่ือให้เกิดเป็น “เงา” 
ที่มา : ผู้วิจัย 

 
 

 
 
 
 

 
 

ภาพที่ 5 ทดลองสร้างสรรค์จัดวางผลงานให้เกิด “เงาหนู” โดยไม่มี Outline 
ทีม่า : ผู้วิจัย 

 
 



167 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

องค์ความรู้ใหม่ 
 จากการศึกษาวิจัยเก็บรวมรวมข้อมูลปฐมภูมิ และทุติยภูมิ ผู้วิจัยได้นำมาวิเคราะห์
ถึงประเด็นสำคัญ “ปัญญาพฤติกรรมการทิ้งขยะของสังคม” ที่ส่งผลกระทบต่อ “สิ่งแวดล้อม” 
หลาย ๆ มิติ ต้นเหตุสำคัญเกิดขึ้นมาจาก “มนุษย์” จนนำไปสู่แนวทางในการแก้ปัญหาโดยใช้
กระบวณการทาง “สื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย” ที่ทำให้เกิดความน่าขยะแขยงมาเป็น 
Concept ของงาน และเมื่อนำมาวิเคราะห์รวมกันพบว่า Keyword ของงานวิจัยนี้คือ มนุษย์, 
ขยะมูลฝอย, สิ่งแวดล้อม, สื่อสร้างสรรค์ศิลปะ โดยขั้นตอนการวิจัยผู้วิจัยได้ทำการวิเคราะห์
ข้อมูลพ้ืนฐานเบื้องต้นที่ได้ ทั้งทางด้านประสบการณ์ การสังเกตุ ถึงประเด็น “พฤติกรรมการทิ้ง
ขยะของสังคมในปัจจุบัน” ที่เป็นปัญหาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน และยังไม่มีการแก้ไขได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ เนื่องจากพฤติกรรมการแสดงออกของ “มนุษย์” เกิดขึ้นมาจากจิตสำนึกของแต่
ละบุคคล เป็นเป็นต้นเหตุสำคัญของปัญหา “ขยะมูลฝอย” ที่ส่งผลกระทบต่อ “สิ่งแวดล้อม” 
ผู้วิจัยจึงทำการศึกษาข้อมูลจากเอกสาร บทความ วรรณกรรม งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง แนวคิด 
ทฤษฎี อิทธพิลสื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย รวมไปถึงการสัมภาษณ์ กลุ่มเป้าหมายอายุระหว่าง 
15-35 ปีขึ้น เบื่องต้น เกี่ยวกับสัตว์และแมลงที่น่าขยะแขยงที่สุด จนนำไปสู่แนวทางในการ
แก้ปัญหาโดยใช้กระบวณการทาง “สื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย” ที่ทำให้ เกิดความน่า
ขยะแขยงมาเป็น Concept ของงาน และเมื่อนำมาวิเคราะห์รวมกันพบว่า “มนุษย์และสัตว์” 
คือ “สิ่งแวดล้อมที่ เกิดขึ้นเองตามธรรมชาติ” แต่ “มนุษย์” ผู้ เรียกแทนตัวเองว่า “สัตว์
ประเสรฐิ” ผู้ทรงภูมิเต็มไปด้วยสติและปัญญา หรือเรียกได้ว่ามนุษย์ก็คือ “สัตว์” ชนิดหนึ่ง ส่วน
คำว่า “สิ่งแวดล้อม” ในนิยามความหมายของผู้วิจัยคือ “ธรรมชาติ” มีนัยยะหมายถึง “โลก” 
เพราะทุกสิ่งทุกอย่างที่อยู่ในโลกใบนี้คือสิ่งแวดล้อม เมื่อนำ 2 คำจากที่กล่าวมารวมกันจึงได้คำ
ว่า “สัจธรรม” ความหมายคือ “ความจริง” ในที่นี้คือความจริงของปัญหาที่ไม่มีวันสิ้นสุด ผู้วิจัย
จึงเกิดคำถามกลับไปยังผู้ที่ชมผลงาน โดยใช้ชื่อชุดผลงานว่า “สัตว์-จะ-ธรรม-หรือ-ไม่” เป็น
ศิลปะที่เน้นกระบวนการคิดรวบยอดถามกลับไปยังผู้ชมในทำนองว่า “ในฐานะมนุษย์ปุถุชน เรา
เป็นคนทิ้งขยะที่มีประสิทธิผลแค่ไหน” ด้วยทัศนคติและพฤติกรรมการทิ้งขยะที่ขาดความ
รับผิดชอบ ทำให้เกิดปัญหาเป็นกงเกวียนห่วงโซ่อาหาร ปริมาณขยะจำนวนมากนี้เกิดขึ้นมาจาก
พฤติกรรมการทิ้งขยะของ “มนุษย์” “เมื่อขยะจากบ้านสู่ชุมชน ขยะจากชุมชนสู่จังหวัด ขยะ
จากจังหวัดสู่ประเทศ และขยะจากประเทศสู่โลก” ในที่สุดก็กลายเป็นปัญหาใหญ่จนไม่มีที่
สิ้นสุด ปัญหาจะสามารถคลี่คลายได้อย่างยั่งยื่นก็ขึ้นอยู่กบั “จิตสำนึก” ส่วนบุคคล  

ผู้วิจัยจึงนำมาวิเคราะห์เพ่ือถอดสัญญะสัตว์และแมลงที่น่าขยะแขยงมากที่สุด จาก
การศึกษาผู้วิจัยพบว่า ด้วยลักษณะเฉพาะตัวของสัตว์และแมลงจากท่ีกล่าวมา จะมีลักษณะการ
เจริญเติบโตตามวรจรชีวิตที่แตกต่างกันออกไป โดยเฉพาะช่วงระยะวางไข่ ฟักตัว หรือการ



168  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เคลื่อนที่ พฤติกรรมต่างๆ  ซ่ึงล้วนแล้วแต่มีลักษณะเฉพาะตัวทั้งสิ้น จึงสนใจที่จะนำมุมมอง
ความน่าขยะแขยงมาสื่อ ซึ่งเป็นมุมมองอันเชื่อมโยงระหว่าง ดวงตา สมอง และจิตใจ เป็น
สภาวะความจริง เป็นมุมมองที่ทุกคนรู้ว่ามีอยู่ แต่เราเลือกที่จะไม่มอง หรือสังคมไม่เคยมอง 
เพราะมันคือความจริงของปัญหาที่เกิดขึ้นอยู่รอบตัวเราทุกวันแต่เราไม่เคยใส่ ปัญหาขยะจะ
สามารถคลี่คลายได้ก็ต่อเมื่อการมีจิตสำนึกที่จะคัดแยกขยะตั้งแต่ต้นทาง “อยู่ที่ตัวเรา” เพียงแค่
การเริ่มต้นที่จะเปลี่ยนแปลงตัวเองให้ได้นี้ อาจส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงโครงสร้างของสังคมไป
เลยก็อาจเป็นได้ ซ่ึงตรงนี้คือหัวใจสำคัญของการเติบโตทีเ่ป็นมิตรกับสิ่งแวดล้อมได้อย่างยั่งยืน  

 

 
ภาพที ่6 กระบวณการวิเคราะห์การออกแบบ 

ทีม่า : ผู้วิจัย 
 
สรุป 

จากการวิเคราะห์ข้อมูลปฐมภูมิ และ ทุติยภูมิ เพ่ือหา สัญญะแทนค่าความน่า
ขยะแขยงมากที่สุด รวมไปถึง เนื้อหา เทคนิคและรูปแบบ ที่กลุ่มเป้าหมายสนใจ จากนั้นผู้วิจัย
จะนำส่วนใดส่วนหนึ่ง หรือนำมารวมกันเพื่อออกแบบและพัฒนาสื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัยใน
ลักษณะที่โดดเด่นของตนเอง โดยมีเรื่องราวเกี่ยวกับวิถีชีวิต การสัญจรไปมา และพฤติกรรมการ



169 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ทิ้งขยะ ซึ่งเป็นมุมมองของกิจจวัตรประจำวันของสังคมที่ทำเป็นประจำ เป็นมุมมองที่ทุกคนรู้ว่า
มีอยู่ แต่เราเลือกท่ีจะไม่มอง หรือสังคมไม่เคยมอง เพราะมันคือความจริงของปัญหาที่เกิดขึ้นอยู่
รอบตัวเราทุกวันแต่เราไม่เคยใส่ใจ ผ่านมุมมองของสื่อสร้างสรรค์ศิลปะร่วมสมัย Conceptual 
Art โดยการจัดนิทรรศการ Exhibition Conceptual Art ชื่อชุดผลงาน “สัตว์-จะ-ธรรม-หรือ-
ไม”่ ทัง้ในรูปแบบ ออนไลน์เช่น Facebook Youtube Website เป็นต้น โดยมีแบบประเมินผล
ความพึงพอใจต่อผลงาน ผ่าน Qr code เป็นคำถามเกี่ยว จากการรับชมผลงานที่กล่าวมาสา
มารสร้างแรงกระตุ้นให้เกิดจิตสำนึก และการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมการคัดแยกขยะได้มากน้อย
เพียงใด เพ่ือนำข้อมูลทั้งหมดที่ได้มาทำการวิเคราะห์เผยแพร่ และนำเสนอผลงานเพ่ือนำมาสรุป
เล่มวิทยานิพนธ์ต่อไป 

 

ข้อเสนอแนะ  
 โดยสมมุติฐานคาดว่า การนำวัสดุรูปทรงที่มีลักษณะมน หรือทรงกลม นำมาพัฒนา
รูปแบบฟอร์มที่ใกล้เคียงกับลักษณะรูปทรงของสัตว์และแมลงที่น่าขยะแขยง เพ่ือให้สอดคล้อง
กับเรื่องราว วิถีชีวิต และ พฤติกรรมการทิ้งขยะของสังคม ที่จะสื่ อสารออกไป น่าจะมีความ
เป็นไปได้มากกว่าวัตถุที่มีรูปทรงเหลี่ยม โดยผู้วิจัยได้นำถุงพลาสติกมาม้วนรวมกันเพ่ือให้เกิด
รูปทรงที่ไกล้เคียงกับสัตว์และแมลงที่น่าขยะแขยง ด้วยวิธีการเย็บ ปัก ถัก ร้อย เพ่ือให้เกิดความ
สอดคล้องกับ เนื้อหา เรื่องราว และรูปแบบ ต่อไป  

 

 

 

 
 

ภาพที ่7 ภาพการทดลองรปูทรงจากวัสดุถุงพลาสติก ด้วยวิธีการ เย็บ ปัก ถัง ร้อย 
ที่มา : ผู้วิจัย 

 



170  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เอกสารอ้างอิง 
สม สุจิรา. (2561). วิจารณ์หนังสือ : Book Review ทวาร 6 ศาสต์แห่งการรู้ทันตนเอง. 
 Dhammathas Academic Journal, Received : November 30, 2017 ; 
 Accepted : October 17, 2018, 295-303. 
เกียรติศักดิ์ ดวงจันทร์. (2561). ความตระหนักทางจริยศาสตร์สิ่งแวดล้อมต่อการจัดการ
 ขยะและสิ่งปฏิกูล. วารสารศิลปะศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานรินทร์ วิทยาเขต
 หาดใหญ่, 10 (2), 441-442. 
สุพจน์ จิตสุทธิญาณ. (2556). ความเข้าใจในทฤษฎีสุนทรียะ. วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัย
 อุบลราชธานี, 9(2), 164-178. 
วีทิต วรรณเลิศลักษณ์ . (2560). การหักเหของแสง. สืบค้นเมื่อ 5 ธันวาคม 2565. จาก : 
 https://www.scimath.org/lesson-physics/item/7282-2017-06-14-13-59-     

29 
 
 

 
 
 



โครงการปรุงแต่งผัสสะด้วยศิลปะการออกแบบ 
เพื่อความผ่อนคลายกายและจิต 

Enhancing the senses with the art of design  

for physical and mental relaxation 

 
1ชญานิศ  เนื้อน่วม 

Chayanit  Nuernuam 
2รองศาสตราจารย์ ดร.ประดิพัทธุ์ เลิศรุจิดำรงค์กุล 

Assoc.Prof.Dr. Pradiphat Lerrujdumrongkul 

คณะมัณฑนศิลป์ มหาวิทยาลัยศิลปากร 
Faculty of Decorative Arts, Silpakorn University 

1Corresponding author E-mail: denaarrus@hotmail.com 

 
 

Received: December 16, 2022; Revised: December 19, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ เพ่ือศึกษาข้อมูลของผู้ที่เป็นโรคนอนไม่หลับจาก
ความเครียดในระดับปานกลางและนำมาใช้ในการสร้างงานศิลปะการออกแบบที่เข้ามาช่วย
สร้างความผ่อนคลายทั้งร่างกายและจิตใจ รวมไปถึงสร้างงานศิลปะการออกแบบที่ช่วยผ่อน
คลายผู้ที่มีอาการนอนไม่หลับจากภาวะเครียดระดับกลางและตอบสนองพฤติกรรมการใช้งานได้
อย่างเหมาะสม โดยมีการเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสารและงานวิจัยที่เก่ียวข้อง  

ผลการศึกษาพบว่า จากการวิเคราะห์ที่ปัญหาและข้อมูลจากการศึกษาค้นคว้าทำให้
เกิดการสร้างสรรค์ผลงานออกมาทั้งหมด 3 ชิ้น โดยในแต่ละชิ้นถูกออกแบบภายใต้แนวความคิด
เดียวกันคือ การใช้ภาพของป่าฝนเป็นตัวแทนของการใช้ธรรมชาติบำบัดร่วมกับผัสสะต่าง  ๆ 
นอกจากนั้นผลงานในแต่ละชิ้นมีการใช้หินฮาวไลต์ (Howlite) เข้ามาช่วยในกดจุดต่าง ๆ และ
การบำบัดตามความเชื่อที่ว่า หินฮาวไลต์ (Howlite) มีคุณสมบัติที่ช่วยทำให้เกิดสมาธิ ทําให้เกิด
ความเงียบสงบของจิตใจ ช่วยบำบัดอาการนอนไม่หลับ โดยผลงานชิ้นที่ 1 คือ พรมกดจุดเท้า 
สามารถเหยียบเพ่ือกดจุดบนเท้าได้ นอกจากนั้นสามารถนำไปวางไว้ในพ้ืนกิจกรรมที่มักนั่งทำ
กิจกรรมเพ่ือผ่อนคลายก่อนนอนหลับได้ด้วย ผลงานชิ้นที่ 2 คือ ที่กดจุดมือ สามารถนำมาบีบ



172  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เพ่ือกดจุดบนฝ่ามือและปลายนิ้ว นอกจากนั้นยังสามารถวางไว้ใต้หมอนหรือข้างหมอนตอนนอน
ได้ เพ่ือช่วยให้นอนหลับได้ง่ายขึ้น ผลงานชิ้นที่ 3 คือ ที่กดจุดบริเวณต่างๆบนร่างกาย สามารถ
นำมาถูหรือกดจุดบริเวณหลังและข้างขาได้ โดยใช้หินฮาวไลท์ (Howlite) ถูไปตามแนวของจุด
หรือกระดูกจะช่วยทำให้ร่างกายอบอุ่นและคลายกล้ามเนื้อให้ผ่อนคลายเป็นการเตรียมร่างกาย
ให้พร้อมสำหรับการนอน โดยผลงานชุดนี้สามารถใช้งานได้ประสิทธิผลตามที่คาดหวังเอาไว้ แต่
ก็ยังคงต้องได้รับการพัฒนาในบางส่วนต่อไปในอนาคต 
คำสำคัญ: ความเครียด, นอนไม่หลับ, ธรรมชาติบำบัด, การกดจุด, ความผ่อนคลาย 
 
 
Abstract 
 The objective of this article is to study information about people with 

insomnia from moderate stress and to create design artwork that make physical 

and mental relaxation. Moreover, researcher creates the design artwork is 

responded to using behavior properly. Data and research collections are collected 

from reliability sources.  

 The finding of this study found that the problem analyzing and 

research information cause to create 3 design artworks. Concept for the design 

artwork is represent to the rainforest and the rainforest is represent to 

Naturopathy and senses with nature. Then, this collection is used howlite stone 

for acupressure massage and therapy from belief that howlite have qualify to 

make people concentrate, calming and healing insomnia. First artwork is feet 

acupressure rug. Feet acupressure rug is used for massage feet points. Moreover, 

feet acupressure rug is placed in relaxing space or activity for increase relaxation 

before sleeping. Second artwork is hand acupressure ball. Hand acupressure ball 

is used for massage palm points and the tip of fingers. Moreover, hand 

acupressure ball is placed beside or under the pillow for helping to sleep. Third 

artwork is body acupressure bolster. Body acupressure bolster is used for 

massage back points and beside shin points. Moreover, body acupressure bolster 

is used for rub on the point for prepare body to sleep and muscle relaxant. This 

design artwork collection is effectiveness by purpose but some parts will 

continue to develop in the future. 

Key words: Stress, Insomnia, Naturopathy, Acupressure, Relaxation 

 
 
 
 



173 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

บทนำ 
ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2563 ทั่วโลกได้เผชิญกับโรคระบาดชื่อโควิท 19 ซึ่งส่งผลให้เศรษฐกิจ 

การเมืองและการดำรงชีวิตนั้นยากลำบากมากยิ่งขึ้น ประชากรคนไทยจำนวนมากมีปัญหา
สุขภาพจิตเข้าสู่ภาวะเครียดในระยะแรก หากปล่อยเอาไว้อาจทำให้เข้าสู่ภาวะเครียดรุนแรงหรือ
เรื้อรังในอนาคตได้ นอกจากนั้นจากงานศึกษาค้นคว้าวิจัยชิ้น อ่ืนๆพบว่า ค่าเฉลี่ยของ
ความเครียดของคนไทยเริ่มตั้ งแต่อายุยังน้อยคือ 15 ปี  ไปจนถึงวัยผู้สู งอายุคือ 59 ปี  
นอกจากนั้นยังมีสถิติค่าเฉลี่ยความเครียดที่สูงมากในวัยทำงาน ซึ่งถือเป็นประชากรกลุ่มใหญ่
และเป็นกำลังหลักในการขับเคลื่อนประเทศและเศรษฐกิจของชาติ (สำนักงานสถิติแห่งชาติ, 
2557) 

จากการค้นคว้าข้อมูลในข้างต้น ทำให้เห็นว่าสถานะความเครียดของคนไทยนั้นมี
ควรได้รับการเยียวยาและแก้ไข เพราะโรคเครียดนั้นส่งผลกระทบในหลายด้านโดยเฉพาะ
ทางด้านร่างกาย อาการนอนไม่หลับนั้นถือเป็นอาการระดับต้นๆที่พบว่าผู้ที่เริ่มมีอาการเครียด
มักจะเป็นและในปัจจุบันคนในวัยทำงานต้องเผชิญกับภาวะโรคนอนไม่หลับมากยิ่ง เพราะ
พฤติกรรมการใช้ชีวิตที่ไม่เหมาะสมหรืออาจด้วยปัจจัยแวดล้อมอ่ืนๆที่เข้ามากระทบทำให้การ
เข้าสู่กระบวนการนอนหลับนั้นเป็นไปได้ยากยิ่งขึ้น การอยู่ในภาวะนอนไม่หลับจากความเครียด
ในระยะยาวนั้นจะส่งผลกระทบต่อการดำรงชีวิต การทำงานและการอยู่ร่วมกับสังคมได้ ซึ่งสถิติ
ปัญหาสุขภาพจิตและการนอนไม่หลับของคนไทยนั้นมีแนวโน้มเพ่ิมสูงขึ้นในทุก ๆ ปี แต่จาก
การศึกษาพบว่าคนไทยโดยส่วนใหญ่ไม่มีกำลังในการรักษาโรคเหล่านี้ อาจเนื่องด้วยค่ารักษาที่
แพง การเข้าถึงการรักษาที่ยากและไม่ทั่วถึงในทุกพ้ืนที่ (ทีมข่าวTCIJ, 2560) ผู้วิจัยจึงต้องการ
หาทางป้องกันและเยียวยาโรคนอนไม่หลับจากความเครียดในระดับปานกลางได้จากที่บ้านก็จะ
สามารถลดจำนวนผู้ป่วยลงได้และลดอัตราการทานยานอนหลับให้กับผู้ป่วยได้อีกด้วย  

จากปัญหาเหล่านี้ผู้วิจัยจึงเล็งเห็นว่า สามารถใช้งานศิลปะการออกแบบมาร่วม
บำบัดและรักษาโรคนอนไม่หลับจากความเครียดระดับปานกลางได้ในเบื้องต้นก่อน โดยใช้งาน
ออกแบบเป็นตัวช่วยในการสร้างกระบวนการเข้าสู่ผ่อนคลายให้กับผู้ป่วยทั้งทางร่างกายและ
จิตใจ โดยใช้ Therapeutic Design, Sensation Design, ธรรมชาติบำบัด , ศาสตร์ของหิน
บำบัดและศาสตร์แห่งการกดจุด เข้ามาร่วมในการวิเคราะห์และสร้างงานออกแบบ  ซึ่งจะช่วย
กระตุ้นประสาทสัมผัสทำให้เกิดความรู้สึกผ่อนคลายและเข้าสู่กระบวนการนอนหลับได้ง่าย
ยิ่งขึ้น นอกจากนั้นงานวิจัยนี้ต้องถูกออกแบบให้สอดคล้องตามหลักทางการแพทย์ ทำให้เกิด
ความปลอดภัย เข้าใจพฤติกรรมอาการของผู้ป่วยและสามารถสร้างความผ่อนคลายและบรรเทา
อาการเครียดระดับปานกลางไดอ้ย่างมีประสิทธิภาพอีกด้วย 
 



174  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. เพ่ือศึกษาข้อมูลของผู้ที่เป็นโรคนอนไม่หลับจากความเครียดในระดับปานกลาง

และนำมาใช้ในการสร้างงานศิลปะการออกแบบที่เข้ามาช่วยสร้างความผ่อนคลายทั้งร่างกาย
และจิตใจ  

2. เพ่ือสร้างงานศิลปะการออกแบบที่ช่วยผ่อนคลายผู้ที่มีอาการนอนไม่หลับจาก
ภาวะเครียดระดับกลางและตอบสนองพฤติกรรมการใช้งานได้อย่างเหมาะสม 
 
ระเบียบวิธีวิจัย 

การวิจัยเรื่องนี้เป็นการศึกษาการวิจัยแบบเชิงคุณภาพ โดยผู้วิจัยได้ใช้วิธีการเก็บ
รวบรวมข้อมูลปฐมภูมิและข้อมูลทุติยภูมิเพ่ือให้ได้ข้อมูลตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย  โดยมี
วิธีการดังนี้ 

1. การศึกษาข้อมูลปฐมภูมิ  เป็นการเก็บข้อมูลจากการสัมภาษณ์และตอบ
แบบสอบถามออนไลน์หรือออฟไลน์ โดยกลุ่มเป้าหมายในการสัมภาษณ์และตอบแบบสอบถาม 
ได้แก่ ผู้ที่มีอาการนอนไม่หลับ, ผู้ที่อยู่ในวัยทำงานและมีความเครียดระดับกลาง, แพทย์แผนจีน
ด้านการกดจุดและผู้เชี่ยวชาญด้านศิลปะการออกแบบ จำนวนประมาณ 30 คน เพ่ือศึกษา
เกี่ยวกับพฤติกรรมที่ช่วยทำให้นอนหลับ ระดับความรุนแรง พฤติกรรมที่ใช้ในการคลายเครียด 
ความปลอดภัยในการใช้งานและสอบถามความคิดเห็นเกี่ยวกับการออกแบบเพ่ือพัฒนาผลงาน
การออกแบบให้ใช้งานได้อย่างมีประสิทธิภาพและเป็นไปตามวัตถุประสงค์ของผู้วิจัย 

2. การศึกษาข้อมูลทุติยภูมิ เป็นการเก็บข้อมูลจากวารสาร เว็บไซต์และหนังสือ โดย
ผู้วิจัยจะเลือกศึกษาในหัวข้อที่มีส่วนสัมพันธ์กับเนื้อหาสาระและกรอบแนวคิดในการวิจัยเท่านั้น 
โดยแบ่งหัวข้อหลักในการศึกษาออกเป็น 4 หัวข้อดังนี้ ศึกษาแนวความคิดและทฤษฎีที่เก่ียวข้อง
กับความเครียด, ศึกษาแนวความคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับการนอน, การศึกษาทางด้าน
หลักการออกแบบที่สามารถช่วยผ่อนคลายความเครียดและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 

3. การวิเคราะห์ข้อมูล  
ผู้วิจัยได้ดำเนินการวิเคราะห์ข้อมูลจากการเก็บรวบรวมข้อมูลอย่างเป็นระบบ มี

วิธีการดังนี้ 
1) ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาข้อมูลปฐมภูมิ ใช้วิธีการวิเคราะห์ข้อมูล 2 รูปแบบ

ได้แก่ วิธีที่ 1 การวิเคราะห์ข้อมูลจากคำตอบของแบบสอบถาม เพ่ือค้นหาถึงข้อมูลใหม่ๆและ
ประเด็นปัญหาที่ความได้รับการแก้ไขจากผู้เชี่ยวชาญโดยตรง วิธีที่ 2 วิเคราะห์คะแนนหรือ
เปอร์เซ็นต์จากผลของแบบสอบถาม เพ่ือทำให้ทราบถึงแนวโน้มในการออกแบบและเป็นตัวช่วย



175 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ในการกำหนดแนวทางในการออกแบบที่สอดคล้องกับพฤติกรรมและผลการสำรวจจาก
กลุ่มเป้าหมาย 

2) ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาข้อมูลทุติยภูมิ ใช้วิธีการวิเคราะห์ข้อมูลออกเป็น
ส่วนๆ โดยในแต่ละหัวข้อจะมีหัวข้อย่อยในการศึกษาที่มีองค์ความรู้ที่ครบถ้วนและเหมาะสมกับ
การศึกษาข้อมูลในหัวข้อนั้นๆ แต่การวิเคราะห์ข้อมูลจะเลือกเฉพาะหัวข้อสำคัญที่ส่งผลต่อการ
กำหนดแนวความคิดและการพัฒนางานออกแบบมาใช้ในการวิเคราะห์ข้อมูลเท่านั้น โดยจะ
นำเสนอข้อมูลด้วยวิธีการพรรณนา 

4. การพัฒนาและออกแบบ 
ในขั้นตอนการพัฒนาและการออกแบบผู้วิจัยได้นำข้อมูลจากการวิเคราะห์ มา

กำหนดเป็นแนวทางและกรอบแนวความคิดในการออกแบบ เพ่ือให้ตอบโจทย์พฤติกรรมของ
กลุ่มเป้าหมายและบรรลุวัตถุประสงค์ของการวิจัย โดยการพัฒนาและออกแบบมีวิธีการดังนี้ 

1) จัดทำแบบร่างงานออกแบบผลิตภัณฑ์ที่สอดคล้องกับแนวคิดที่ได้จากการ
วิเคราะห์ข้อมูล ในการร่างแบบในตอนแรกอาจร่างมากกว่า 1 แบบ เพ่ือหาจุดผิดพลาดหรือไม่
เหมาะสมก่อนจนกว่าจะได้แบบที่สอดคล้องกับข้อมูลที่วิเคราะห์และตรงตามวัตถุประสงค์ของ
การวิจัยมากที่สุด 

2) พัฒนาแบบร่างพร้อมกับการทำแบบจำลอง ในขั้นตอนนี้ผู้วิจัยจะได้ทำการ
ทดลองทั้งเรื่องของวัสดุ เทคนิคการสร้างสรรค์ผลงาน รูปแบบของผลงานและอ่ืนๆ เพ่ือเป็น
ต้นแบบแรกสู่การพัฒนาผลงานจริงต่อไป 

3) ทดสอบกับผู้ใช้งานจริงถึงพฤติกรรมและปัญหาของงานออกแบบให้
สอดคล้องกับแนวคิด ในขั้นตอนนี้จะนำผลงานต้นแบบมาให้กลุ่มเป้าหมายได้ทดลองใช้งานและ
สอบถามความคิดเห็น รวมถึงรวบรวมปัญหาที่พบเพื่อนำไปพัฒนาผลงานจริงต่อไป 

4) ปรับปรุงแบบที่เขียนในจุดที่ต้องแก้ไข เมื่อผู้วิจัยทราบถึงปัญหาและ
วิเคราะห์ถึงแนวทางการปรับปรุงแก้ไขแล้ว ให้นำข้อมูลในส่วนนั้นมาพัฒนาและปรับปรุงผลงาน
การออกแบบ 

5) เข้าสู่ขั้นตอนการผลิตชิ้นงานตามแบบที่ได้กำหนด เมื่อเขียนแบบที่พัฒนา
ใหมแ่ล้วก็สามารถผลิตชิ้นงานจริงที่ถูกพัฒนาแล้วออกมาได้ 
 
ผลการวิจัย 

จากการศึกษาพบว่า 
วัตถุประสงค์ที่ 1 ศึกษาข้อมูลของผู้ที่เป็นโรคนอนไม่หลับจากความเครียดในระดับ

ปานกลางและนำมาใช้ในการสร้างงานศิลปะการออกแบบที่เข้ามาช่วยสร้างความผ่อนคลายทั้ง



176  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ร่างกายและจิตใจ พบว่า จากการศึกษาค้นคว้าความเครียดเป็นสาเหตุหลักของการทำให้นอนไม่
หลับและความเครียดแบ่งออกเป็นสองรูปแบบคือ ความเครียดทางจิตและความเครียดทางกาย 
โดยความเครียดทางจิตเป็นภาวะทางจิตใจที่ร่างกายตอบสนองต่อความทุกข์และความกดดันใน
รูปแบบของอารมณ์ ซึ่งหากจมอยู่ในภาวะเครียดเป็นระยะเวลานานก็สามารถส่งผลต่อสุขภาพ
กายและการแสดงออกทางพฤติกรรมตามได้ด้วย ในส่วนของความเครียดทางกายจะเป็นการหด
ตัวของกล้ามเนื้อส่วนใดส่วนหนึ่งหรือหลายส่วนของร่างกาย โดยจากการศึกษาพบว่าทุกครั้งที่มี
อารมณ์บางอย่างเกิดขึ้นจะต้องมีการหดตัว ดังนั้นเมื่อเกิดความเครียดจึงมักมีอาการปวดเมื่อย
กล้ามเนื้อตามมาด้วยเช่นกัน (โรงพยาบาลเพชรเวช, 2564) 

นอกจากนั้น ยังศึกษาพบว่า ความเครียดนั้นถูกแบ่งออกเป็น 4 ระดับดังนี้ 1. 
ความเครียดระดับต่ำ มีความรู้สึกเบื่อหน่าย การตอบสนองเชื่องช้าลง ขาดแรงกระตุ้นในการ
ดำเนินชีวิต 2. ความเครียดระดับปานกลาง เป็นความเครียดในระดับปกติ ซึ่งสามารถหา
กิจกรรมหรืออุปกรณ์ที่ เข้ามาเพ่ือช่วยให้หายเครียดได้ 3. ความเครียดระดับสูง เกิดจาก
ความเครียดที่มีต่อเหตุการณ์รุนแรง ส่งผลให้เกิดความผิดปกติทางอารมณ์ ความคิดและ
พฤติกรรมจนมีผลต่อการดำเนินชีวิตประจำวัน 4. ความเครียดระดับรุนแรง กลุ่มความเครียด
ระดับสูงก่อให้เกิดความผิดปกติและเกิดโรคต่างๆตามมา อารมณ์แปรปรวนง่าย มีอาการทางจิต 
มีความบกพร่องในการใช้ชีวิตประจำวัน อาจมีอาการนานเป็นสัปดาห์ เป็นเดือนหรือเป็นปี ซึ่ง
หากมีอาการในกลุ่มนี้ควรเข้าพบแพทย์ (โรงพยาบาลเพชรเวช, 2563) โดยผู้วิจัยได้ทำการ
วิเคราะห์ว่างานออกแบบที่จะสร้างสรรค์ออกมานั้นควรตอบสนองต่อความเครียดในระดับปาน
กลางเพราะจะทำให้งานออกแบบได้ถูกใช้งานอย่างมีประสิทธิภาพสูงสุด เป็นไปตาม
วัตถุประสงค์ของงานวิจัยและสอดคล้องกับพฤติกรรมอาการของกลุ่มเป้าหมายอีกด้วย 

วัตถุประสงค์ที ่2 การสร้างงานศิลปะการออกแบบที่ช่วยผ่อนคลายผู้ที่มีอาการนอน
ไม่หลับจากภาวะเครียดระดับกลางและตอบสนองพฤติกรรมการใช้งานได้อย่างเหมาะสม พบว่า 
เนื่องจากผลการค้นคว้าพบว่า สมองของมนุษย์ถึง 3 ส่วนมีความสามารถในการเชื่อมโยงกับการ
ใช้ผัสสะและธรรมชาติเข้ามาเยียวยาและสร้างความผ่อนคลายให้กับร่างกายและจิตใจ เรื่องของ
การรับรู้ของมนุษย์ถือเป็นสิ่งสำคัญต่อการสร้างงานออกแบบ โดยการรับรู้ที่ผู้วิจัยสนใจศึกษา
และนำมาใช้ในการสร้างผลงานคือ การรับรู้ภายนอกอันได้แก่ การเห็น การได้ยิน การสัมผัส 
การลิ้มรส การได้กลิ่น ซึ่งงานออกแบบจะมุ่ งเน้นที่การสร้างสรรค์และปรุงแต่งผัสสะที่
หลากหลาย เพ่ือเป็นการกระตุ้นการเยียวยาและการสร้างความผ่อนคลายจากการรับรู้ที่
หลากหลายและสอดคล้องกับการใช้ศาสตร์อื่นๆที่เข้ามาช่วยให้การบำบัดอีกด้วย 

แล้วยังศึกษาพบว่ามีหลักการออกแบบและศาสตร์หลายชนิดที่ช่วยในการสร้าง
ความผ่อนคลายให้กับมนุษย์ได้ โดยผู้วิจัยได้วิเคราะห์และเลือกนำศาสตร์และหลักการออกแบบ



177 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

มาทั้งหมด 5 ชนิด ที่นำมาช่วยผสานกันในการสร้างผลงานศิลปะการออกแบบชุดนี้ เริ่มที่ 
Therapeutic Design หลักการออกแบบเพ่ือการรักษาทางการแพทย์ ไม่ใช่แค่เพียงการ
ออกแบบให้สวยงามเพ่ือสนับสนุนหรืออำนวยความสะดวกในการรักษาผู้ป่วยเท่านั้น แต่เป็น
การออกแบบที่คำนึงถึงความปลอดภัยสำหรับผู้ป่วย คำนึงถึงบุคคลที่เกี่ยวข้องกับผู้ป่วยอย่าง
ครอบครัวหรือคนดูแล (กมลกานต์, 2562) หลักการที่สอง Sensation Design การออกแบบ
ร่วมกับประสาทสัมผัสต่าง ๆ เพื่อช่วยในการกระตุ้นความรู้สึก อารมณ์ การรับรู้และการเยียวยา 
จากประสาทสัมผัสต่าง ๆ ของมนุษย์ได้ (อายดรอปเปอร์, 2562) หลักการที่สาม ธรรมชาติ
บำบัด เป็นศาสตร์ของการแพทย์ทางเลือกที่เน้นการบำบัดรักษาโดยวิธีที่เป็นธรรมชาติและมี
ความเชื่อที่ว่าร่างกายมีความสามารถในการบำบัดรักษาตนเอง นอกจากนั้นยังเป็นการลดการใช้
ยาในการรักษาโรคบางประเภท (จาคอบ, 2546) 

นอกจากนั้น ยังมีหลักการอีกสองประเภทอันที่สอดคล้องกันดังนี้ หลักการที่สี่ 
ศาสตร์ของหินบำบัด เนื่องจากร่างกายถือเป็นศูนย์รวมพลังงานจักระ โดยมีการรับและส่ง
พลังงานจักระไปยังอวัยวะต่างๆในร่างกายตลอดเวลา ดังนั้นเมื่อจักระไม่สมดุลหรือถูกปิดกั้น 
การไหลของพลังงานก็จะหยุดชะงักไปด้วย ซึ่งอาจส่งผลทำให้เกิดปัญหาสุขภาพ สำหรับการใช้
หินจักระเพ่ือการบำบัดจะถูกเรียกอีกอย่างว่า หินบำบัด ซึ่งจักระแต่ละชิ้นจะเกี่ยวข้องกับหินแต่
ละชนิดแตกต่างกันไป โดยการใช้หินบำบัดมีทฤษฎีสนับสนุนมากถึง 7 ทฤษฎี ได้แก่ ทฤษฎีคลื่น
สั่นสะเทือน, ทฤษฎีจักระ, ทฤษฎีการถ่ายเทพลังงาน , ทฤษฎีดูดพิษ, ทฤษฎีเหมือนรักษา, 
ทฤษฎีสี และทฤษฎีโปรแกรมจิต (สิฏฐิณิศา, 2564)  หลักการที่ห้า ศาสตร์แห่งการกดจุด การ
กดจุดส่วนใหญ่จะกดลงบนเส้นประสาทของระบบประสาทอัตโนมัติ เนื่องจากระบบประสาท
อัตโนมัติมีหน้าที่ควบคุมการทํางานของอวัยวะภายในและหลอดเลือด จัดระบบภายใน ร่างกาย 
เมื่อกระตุ้นลงไปตรงจุดใดจุดหนึ่ง ทําให้เส้นประสาทบริเวณนั้นตื่นตัว กระปรี้กระเปร่าและส่ง
ข้ อมู ล ผ่ าน ระบ บ ป ระสาท ส่ วน กลาง ถ่ ายท อดข้ อมู ล สู่ ส มองส่ วน ไฮ โป ท าล ามั ส 
(Hypothalamus) หลังจากนั้นสมองส่วนไฮโปทาลามัส  (Hypothalamus) จะส่งสัญญาณ
กลับมากระตุ้นอวัยวะภายในหรือเส้นประสาทที่เชื่อมต่อกับจุดจุดนั้น เพ่ือปรับปรุงระบบการ
ทํางานของอวัยวะในส่วนนั้น ๆ โดยในทุกหลักการออกแบบและศาสตร์ที่ผู้วิจัยเลือกนำมาใช้นั้น
มีความสอดคล้องและใช้ร่วมกันเพ่ือให้ได้ผลงานการออกแบบที่เป็นไปตามวัตถุประสงค์ ช่วย
สร้างความผ่อนคลายให้กับผู้ ใช้และตอบสนองพฤติกรรมการใช้งานได้อย่างเหมาะสม  
(มาซาโตชิ, 2562) 

 
 
 



178  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

อภิปรายผล 
 ผู้วิจัยสรุปผลการวิจัยได้ดังนี้ 

1. ผลจากการวิจัยพบว่าในการออกแบบผลิตภัณฑ์เพ่ือผู้ป่วยด้านความเครียดนั้น 
ต้องศึกษาข้อมูลในหลายด้านและหลายปัจจัยที่มีผลต่อผู้ป่วย เพราะถือเป็นเรื่องละเอียดอ่อน
และเป็นจริยธรรมของการวิจัยในมนุษย์ นอกจากนั้นยังต้องมีการกำหนดขอบเขตของการศึกษา
และกลุ่มเป้าหมายที่ชัดเจน เนื่องจากอาการป่วยทางจิตเวชและทางกายนั้นมีระดับของความ
รุนแรงของอาการที่แตกต่างกัน ซึ่งในระดับความรุนแรงของอาการที่สูงมากก็อาจควรต้องไปพบ
แพทย์และรักษาตามกระบวนการทางการแพทย์ โดยผู้วิจัยทราบถึงเง่ือนไขในเรื่องนี้และกำหนด
ขอบเขตของการสร้างสรรค์งานอย่างถูกต้องและเหมาะสม นอกจากนั้นในการศึกษาข้อมูลใน
การสร้างงานออกแบบพบว่าในหลายสถานการณ์และหลายสถานที่สามารถใช้งานออกแบบเข้า
ไปเป็นส่วนหนึ่งของกิจกรรมหรือพ้ืนที่นั้น เพ่ือสร้างความผ่อนคลายได้ง่ายยิ่งขึ้นและตอบโจทย์
ปัญหาและเงื่อนไขบางอย่างที่ผู้ป่วยอาจต้องเผชิญ เช่น ผู้ป่วยมีภาวะเครียดจากการที่ต้องอาศัย
อยู่ในโรงพยาบาลจากอาการป่วยอ่ืน ๆ ซึ่งผู้ป่วยอาจชอบชมดอกไม้หรือธรรมชาติเพ่ือผ่อน
คลายความเครียดในตอนที่ร่างกายยังแข็งแรง แต่โรงพยาบาลอาจไม่อนุญาตให้นำดอกไม้มา
เยี่ยมเนื่องจากเกสรดอกไม้มีผลในการกระตุ้นให้เกิดปัญหาโรคทางเดินหายใจขึ้นมาได้หรือห้อง
ที่ผู้ป่วยพักไม่มีหน้าต่างที่เห็นวิวธรรมชาติเลย การสร้างสรรค์งานออกแบบเพ่ือสร้างความผ่อน
คลายให้กับผู้ป่วยจึงถือเป็นเรื่องจำเป็นและสำคัญต่อสุขภาพกายและจิตของผู้ป่วย ซ่ึงสอดคล้อง
กับงานวิจัยของ (กาญจนา เลาหรัชตธานินทร์, 2562) เรื่องการออกแบบผลิตภัณฑ์เพ่ือสร้าง
สภาวะผ่อนคลายด้านจิตใจแก่ผู้ป่วยพักฟ้ืน แผนกงานการพยาบาลระยะสั้น โรงพยาบาล
ธรรมศาสตร์เฉลิมพระเกียรติ โดยผลการวิจัยสรุปว่า ผู้ป่วยในโรงพยาบาลมักเกิดความเครียด
จากอาการเจ็บของตนเองและการต้องนอนในโรงพยาบาลเป็นเวลานานก็ส่งผลทำให้สุขภาพจิต
แย่ลงไปด้วย ดังนั้นจากผลของงานวิจัยชิ้นนี้ชี้ให้เห็นว่าการสร้างสรรค์ผลงานการออกแบบขึ้นมา
โดยเฉพาะ เพ่ือสร้างความผ่อนคลายในโรงพยาบาลและสอดคล้องกับเงื่อนไขอาการป่วยของ
คนไข้จริงๆจะส่งผลดีต่อสุขภาพจิตของผู้ป่วยขณะเข้ารับการรักษาโรคมากยิ่งขึ้น โดยผลของ
การทดลองพบว่าผู้ป่วยมีความต้องการใช้งานผลิตภัณฑ์ เพ่ือสร้างความผ่อนคลายแก่ผู้ป่วยเมื่อ
ใช้บริการภายในแผนกงานการพยาบาลระยะสั้น โรงพยาบาลธรรมศาสตร์เฉลิมพระเกียรติ 

2. การศึกษาเกี่ยวกับหลักการออกแบบและศาสตร์หลายชนิดที่ช่วยในการสร้าง
ความผ่อนคลายให้กับมนุษย์พบว่า มีหลักการออกแบบและศาสตร์หลากหลายแขนงที่สามารถ
ช่วยเหลือมนุษย์ให้คลายเครียดหรือผ่อนคลายขึ้นได้ แต่ศาสตร์บางชนิดยังไม่ได้รับการยอมรับ
อย่างแพร่หลายหรือได้รับการรับรอง ดังนั้นผู้วิจัยจะต้องเลือกหลักการออกแบบและศาสตร์ของ
การบำบัดความเครียดที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้ร่วมกันได้และที่สำคัญต้องเป็นหลักการหรือ



179 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ศาสตร์ที่สอดคล้องกับหลักการทางวิทยาศาสตร์และการแพทย์ เพราะในการสร้างความผ่อน
คลายกายและจิตของมนุษย์นั้นต้องสอดคล้องกับกระบวนการทำงานของร่างกาย โดยหลักการ
ออกแบบและศาสตร์ที่ช่วยในการสร้างความผ่อนคลายที่ผู้วิจัยนำมาใช้มี 5 ชนิดได้แก่ 
Therapeutic Design, Sensation Design, ธรรมชาติบำบัด, ศาสตร์ของหินบำบัดและศาสตร์
แห่งการกดจุด ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ (วิชาวี ธีรวุฒิชูวงศ์, 2561) เรื่องการออกแบบ
อุปกรณ์เครื่องใช้บนโต๊ะทำงานที่สามารถช่วยผ่อนคลายความ เครียดในการทำงาน โดย
ผลการวิจัยสรุปว่า ในพ้ืนที่การทำงานถือเป็นตัวอย่างของพ้ืนที่ที่คนมีความเครียดสูงจากการ
ทำงานสอดคล้องกับกลุ่มเป้าหมายที่ผู้วิจัยมุ่งศึกษา โดยงานวิจัยชิ้นนี้ได้สร้างสรรค์ชุดอุปกรณ์
เครื่องใช้บนโต๊ะทำงานออกมา 3 ชิ้น โดยในแต่ละชิ้นได้นำเสนอถึงการนำหลักเกี่ยวกับการรับรู้
ของมนุษย์มาใช้ในการสร้างงานออกแบบและชี้ให้เห็นว่าการนำหลักเกี่ยวกับการรับรู้ของมนุษย์
มาใช้ในการสร้างงานออกแบบร่วมกับหลักการออกแบบอ่ืนๆด้วยนั้นทำให้ผู้ใช้เกิดความผ่อน
คลายขึ้นได้จริง ชี้วัดได้จากผลการประเมินการใช้งานผลิตภัณฑ์ของกลุ่มเป้าหมายตอบแบบ
ประเมินโดยให้คะแนนความพึงพอใจในภาพรวมในระดับมาก 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

ได้ รับผลผลิต เป็นชุดผลงานศิลปะการออกแบบ 3 ชิ้นที่ ออกแบบภายใต้
แนวความคิดทีไ่ด้รับแรงบันดาลใจมาจากภาพของป่าฝนที่ชุ่มชื้นและสงบ ซึ่งผู้ออกแบบได้ดึงเอา
พันธุ์ไม้หลากชนิดมาจำลองไว้ในงานออกแบบทั้งสามชิ้น โดยมีตัวอย่างพันธุ์ไม้ที่เลือกมาเช่น ต้น
มอสกำมะหยี่ มอสขนนก ต้นหนวดปลาดุก เป็นต้น ซึ่งสาเหตุที่เลือกป่าฝนมาเป็นแรงบันดาลใจ
ในการออกแบบ เพราะการเห็นภาพของป่าฝนก็จะไปช่วยกระตุ้นการรับรู้เรื่องกลิ่นดินและกลิ่น
หลังฝนตก ที่ช่วยทำให้เรารู้สึ กสดชื่นและสงบ นอกจากนั้นผู้ออกแบบได้ใช้เทคนิคการ
สร้างสรรค์ผลงานที่หลากหลายทั้งการปักผ้าด้วย Punch Needle, การปักด้าย และ การปัก 
Felting ช่วยสร้างสัมผัสที่หลากหลายและกระตุ้นการรับรู้ด้วยการสัมผัสที่จำลองมาจาก
ธรรมชาติ มีการใช้ศาสตร์ของการกดจุดในบริเวณต่างๆและหินฮาวไลต์ (Howlite) เข้ามาร่วม
ในการออกแบบผลงาน เพ่ือช่วยสร้างความผ่อนคลาย ทำให้เกิดสมาธิและทำหลับได้ง่ายยิ่งขึ้น 



180  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
ภาพที่ 1 - 3 พรมกดจุดเท้า 

ที่มา: ชญานิศ  เนื้อน่วม 
 

ผลงานชิ้นที่ 1 คือ พรมกดจุดเท้าสามารถเหยียบเพ่ือกดจุดซือเหมียน จุดหย่งฉวน
และจุดข้างเท้าด้านนอกและใน นอกจากนั้นสามารถนำไปวางไว้ในพ้ืนกิจกรรมที่มักนั่งทำ
กิจกรรมเพ่ือผ่อนคลายก่อนนอนหลับได้ด้วย เช่น วางที่ใต้โต๊ะคอมพิวแตอร์ขณะเล่นเกม โดย
พรมมีขนาด 60 x 40 ซม. ลักษณะเป็นรูปทรงสี่เหลี่ยมผืนผ้า แต่มีรูปทรงอิสระ ภายในประกอบ
ไปด้วยงานปักด้วยไหมพรม ใยขนแกะและด้ายหลากหลายชนิดและถูกสร้างสรรค์ด้วยเทคนิคที่
หลากหลายผสมผสานกัน นอกจากนั้นยังมีการใช้หินฮาวไลต์ขนาดกลางเข้ามาติดไว้ในจุดต่าง ๆ
ของพรม เพ่ือช่วยในการกดจุดบนเท้าให้มีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น 



181 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 
ภาพที่ 4 - 6 ที่กดจุดมือ 
ที่มา: ชญานิศ  เนื้อน่วม 

 
ผลงานชิ้นที่ 2 คือ ที่บีบกดจุดมือสามารถนำมาบีบเพ่ือกดจุดเหลากง จุดปลาย

นิ้วก้อยและจุดต่อมหมวกไต นอกจากนั้นยังสามารถวางไว้ใต้หมอนหรือข้างหมอนตอนนอนได้ 
เพ่ือช่วยให้นอนหลับได้ง่ายขึ้น โดยที่กดจุดมือมีขนาด 9.5 x 6.5 x 4 ซม. ลักษณะเป็นรูปทรง
คล้ายผลอโวคาโด (Avocado) ภายในประกอบไปด้วยงานปักด้วยไหมพรมและใยขนแกะ ซึ่ง
ช่วยให้ความรู้สึกนุ่มมือผ่อนคลายกล้ามเนื้อ นอกจากนั้นยังมีการใช้หินฮาวไลต์ (Howlite) 
ขนาดเล็กเข้ามาติดไว้ในจุดทั้งสามเพ่ือช่วยกดจุดโดยเฉพาะ 

 
ภาพที่ 7 - 9 ที่กดจุดบริเวณต่างๆบนร่างกาย 



182  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ที่มา: ชญานิศ  เนื้อน่วม 
 

ผลงานชิ้นที่ 3 คือ ที่กดจุดบริเวณต่างๆบนร่างกายสามารถนำมาถูหรือกดจุดชี่ไห่ 
จุดกวนหยวน จุดเซิ่นซูและจุดซานอินเจียว โดยใช้หินฮาวไลท์ (Howlite) ถูไปตามแนวของจุด
หรือกระดูกจะช่วยทำให้ร่างกายอบอุ่นและคลายกล้ามเนื้อให้ผ่อนคลายเป็นการเตรียมร่างกาย
ให้พร้อมสำหรับการนอน โดยที่กดจุดบนร่างกายมีขนาด 14.5 x 6.5 ซม. ลักษณะเป็นรูป
ทรงกระบอก ภายในประกอบไปด้วยงานปักด้วยไหมพรมและใยขนแกะ ซึ่งช่วยให้ความรู้สึกนุ่ม
เมื่อนำไปสัมผัสในบริเวณต่างๆของร่างกายและช่วยให้ความอบอุ่นกับร่างกาย นอกจากนั้นยังมี
การใช้หินฮาวไลต์ขนาดเล็กเข้ามาติดไว้เป็นแถว เพ่ือช่วยกดจุดตามแนวกระดูกได้ง่ายยิ่งขึ้น 
 
สรุป 
 จากการศึกษาข้อมูลและวิเคราะห์ปัญหาเกี่ยวกับผู้ที่มีอาการนอนไม่หลับจากภาวะ
เครียดระดับกลางนั้น พบว่าเกิดขึ้นได้จากหลายปัจจัย จึงต้องเกิดการกำหนดขอบเขตของการ
ช่วยเหลือและเยียวยารักษา เพราะความรุนแรงของอาการบางประเภทอาจควรต้องไปพบ
แพทย์และทานยาเพ่ือรักษาร่วมด้วย เมื่อกำหนดขอบเขตในการสร้างงานออกแบบที่เหมาะสม
แล้ว ผู้วิจัยจึงทำการศึกษาว่ามีศาสตร์หรือหลักการออกแบบใดที่เข้ามาช่วยเยียวยาและบำบัด
อาการเครียด สร้างความผ่อนคลายและทำให้นอนหลับได้ง่ายยิ่งขึ้น จึงพบว่ามีศาสตร์ที่สามารถ
นำมาใช้ในการออกแบบได้นั้นมี 5 หลักการดังนี้ Therapeutic Design, Sensation Design, 
ธรรมชาติบำบัด, ศาสตร์ของหินบำบัดและศาสตร์แห่งการกดจุด โดยในแต่ละศาสตร์ที่เลือกมา
นั้นตอบสนองต่อการบำบัดและรักษาทั้งทางกายภาพและจิตใจร่วมกัน ทำให้สามารถสร้างงาน
ศิลปะการออกแบบที่มีประสิทธิภาพและตรงตามวัตถุประสงค์ท่ีผู้วิจัยได้กำหนดเอาได้ 

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงได้สร้างสรรค์ผลงานออกมา 3 ชิ้น ได้แก่ พรมกดจุดเท้า ที่บีบกดจุด
มือและที่กดจุดบริเวณต่างๆบนร่างกาย โดยจากผลงานทั้งสามชิ้นนี้จะช่วยในการกดจุดและ
สร้างสัมผัสให้กับร่างกายในบริเวณที่ต่างกันเช่น มือ เท้า แผ่นหลัง เป็นต้น เพราะจากการ
วิเคราะห์ข้อมูลพบว่าการกดจุดและการใช้สัมผัสในการเยียวยารักษานั้น หากกระจายออกไปใน
บริเวณต่างๆของร่างกายจะช่วยทำให้ร่างกายเกิดการเตรียมความพร้อมที่จะนอนและทำให้หลับ
ง่ายยิ่งขึ้น นอกจากนั้นในด้านการออกแบบการจัดวางองค์ประกอบในการปักผ้า การวางก้อน
หินรวมถึงการใช้วัสดุที่หลากหลาย ต้องจัดวางให้ถูกต้องตามหลักการยศาสตร์และสร้างภาพ
และสัมผัสที่ชวนให้นึกถึงธรรมชาติด้วย นอกจากนั้นการใช้หินฮาวไลต์ (Howlite) ในการบำบัด
ยังช่วยเยียวยาในด้านของจิตใจ เพราะมีผลต่อความเชื่อทำให้จิตเกิดการจดจ่อกับหินช่วยทำให้
เกิดสมาธิและเครียดน้อยลงได้ โดยจากการทดลองใช้ผลงานพบว่า ช่วยทำให้ผ่อนคลายมาก



183 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ยิ่งขึ้นทั้งด้วยภาพลักษณ์และรูปแบบการใช้งาน แต่ก็อาจต้องปรับปรุงในเรื่องของการออกแบบ
ผลงานในบางจุด เพ่ือให้ได้ผลงานที่มีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้นต่อไปในอนาคต 
 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการวิจัยผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 

1. การวิจัยเรื่องนี้ สามารถสร้างทางเลือกใหม่ให้กับผู้ที่ต้องการผ่อนคลาย
ความเครียดทั้งทางร่างกายและจิตใจ นอกจากนั้นยังใช้เป็นแนวทางในการศึกษาให้กับผู้ที่สนใจ
ในงานศิลปะการออกแบบ เพ่ือบำบัดและรักษาโรคนอนไม่หลับจากความเครียดระดับกลาง 

2. สามารถนําหลักการออกแบบอย่างถูกต้องและศาสตร์แห่งการบำบัด
ความเครียดมาเป็นใช้ร่วมกัน สามารถสร้างแนวทางการแก้ไขปัญหาความเครียดทางกายและ
จิตใจได้อย่างมีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น จึงถือเป็นตัวอย่างแนวความคิดในการออกแบบบูรณา
การเชิงสร้างสรรค์ให้กับสังคม 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
1. จากตัวผลงานควรมีการใช้หินที่หลากหลายขนาดมากกว่านี้ เพ่ือให้เกิด

ระดับความสูงต่ำในการกดจุดและเพ่ือความสวยงามเป็นธรรมชาติมากยิ่งขึ้น 
2. ในผลงานบางชิ้นอาจต้องมีการปรับเรื่องการวางองค์ประกอบของหินและ

การปักในบางจุด เพ่ือให้เกดิประสิทธิภาพที่ดียิ่งข้ึนในการกดจุด 
3. เนื่องจากการใช้ธรรมชาติบำบัดสามารถรับแรงบันดาลใจได้จากธรรมชาติ

ในหลายรูปแบบ ซึ่งในอนาคตอาจสามารถพัฒนางานต่อไปโดยได้รับแรงบันดาลใจจากเรื่องราว
อ่ืน ๆ ในธรรมชาติเช่น ภาพของใต้ท้องทะเล 
 
 
เอกสารอ้างอิง 
กมลกานต์ โกศลกาญจน์. (2562). Therapeutic Design บรรเทาอาการป่วยด้วยการ 

ออกแบบ. สืบค้นเมื่อ 2 เมษายน 2564, เข้าถึงได้จาก 
https://web.tcdc.or.th/th/Articles/Detail/Therapeutic-Design 

โรงพยาบาลเพชรเวช. (2564). โรคนอนไม่หลับ จากภาวะความเครียด. สืบค้นเมื่อ 13 มีนาคม  
2565, เข้าถึงได้จาก 
https://www.petcharavejhospital.com/th/Article/article_detail/insomni
a-detail 



184  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

อายดรอปเปอร์ ฟิลล์. (2562). The Senses : Design Beyond Vision : ศาสตร์แห่งการ 
ออกแบบสัมผัสพางานดีไซน์ไปไกลกว่าตาเห็น. สืบค้นเมื่อ 19 ธันวาคม 2565,  
เข้าถึงได้จาก https://www.the101.world/the-senses-design-beyond- 
vision/ 

จาคอบ วาทักกันเชรี. (2546). ธรรมชาติบำบัด. สืบค้นเมื่อ 19 ธันวาคม 2565,  
เข้าถึงได้จาก https://thaicam.go.th/ 

สิฏฐิณิศา รัชตวโรทัย. (2564). หินจักระกับประโยชน์ที่เกี่ยวกับสุขภาพของคุณ. สืบค้นเมื่อ 11  
พฤศจิกายน 2565, เข้าถึงได้จาก https://hellokhunmor.com/ 

สำนักงานสถิติแห่งชาติ. (2557). การสำรวจสุขภาพจิต (ความสุข) คนไทย ไตรมาสที่ 3. สืบค้น 
เมื่อ 12 พฤศจิกายน 2565, เข้าถึงได้จาก 
https://www.nso.go.th/sites/2014/DocLib13/ 

โรงพยาบาลเพชรเวช. (2563). อาการเครียดแบบนี้อยู่ขั้นไหนกันนะ. สืบค้นเมื่อ  
12 พฤศจิกายน 2565, เข้าถึงได้จาก 
https://www.petcharavejhospital.com/th/Article/article_detail/stress_level 

ทีมข่าวTCIJ. (2560). รัฐไทยมองข้าม “โรคทางจิตเวช” ส่งผลกระทบสูงทางเศรษฐศาสตร์.  
สืบค้นเมื่อ 12 พฤศจิกายน 2565, เข้าถึงได้จาก 
https://www.tcijthai.com/news/2017/01/scoop/7385 

น.พ.วิโรจน์ ตระการวิจิตร. (2564). เครียดอย่างฉลาด 2. กรุงเทพมหานคร: บริษัทรุ่งแสงการ 
พิมพ์จำกัด. 

มาซาโตชิ คาโต้. (2562). หายหมดจดแค่กดจุด. แปลโดย ชุติมน ยงมานิตชัย. กรุงเทพมหานคร:  
สำนักพิมพ์อินสปายร์. 

กาญจนา เลาหรัชตธานินทร์. (2562). การออกแบบผลิตภัณฑ์เพ่ือสร้างสภาวะผ่อนคลายด้าน 
จิตใจแก่ผู้ป่วยพักฟ้ืน แผนกงานการพยาบาลระยะสั้น โรงพยาบาลธรรมศาสตร์
เฉลิมพระเกียรติ. ปริญญาโท, สาขาวิชาศิลปะการออกแบบ , คณะมัณฑนศิลป์, 
มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

วิชาวี ธีรวุฒิชูวงศ์. (2561). การออกแบบอุปกรณ์เครื่องใช้บนโต๊ะทำงานที่สามารถช่วยผ่อน 
คลายความเครียดในการทำงาน. ปริญญาโท, สาขาวิชาการออกแบบผลิตภัณฑ์, 
คณะมัณฑนศิลป์, มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

 
 

 

https://www.the101.world/the-senses-design-beyond-


เกณฑ์การวินิจฉัยการอวดอุตตรมินุสธรรมตามหลักการในพระไตรปิฎก
Criteria for judging for false claiming a superhuman quality 

according to principal in the Tipitaka 
 

1พระปราบศึก อุทโย 
Phra Prabsuk Uthayo (Vijitsak) 

2พระมหาสุรศักดิ์  ปจฺจนฺตเสโน (ประจันตเสน) 
Phramaha Surasak Paccantaseno 

3พระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ (กันจู) 
Phramaha Chiravat Kantawanno  

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยามหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University   

1Corresponding author E-mail: PhraPrabsuk@gmail.com 

 
Received: September 16, 2022; Revised: December 24, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ  
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ (1) เพ่ือศึกษาการอวดอุตตริมนุสธรรมในพระไตรปิฎก 
(2) เพ่ือศึกษาหลักเกณฑ์การวินิจฉัยการอวดอุตตริมนุสธรรมในพระไตรปิฎก (3) เพ่ือเสนอแนว
ทางการป้องกันการอวดอุตริมนุสสธรรมตามหลักการในพระไตรปิฎก การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิง
เอกสาร ผลการวิจัยพบว่า  
 1) การกล่าวธรรมอันยวดยิ่งของมนุษย์ ได้แก่ ฌาน วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ ญาณ 
มรรคภาวนา การทำให้แจ้ง การละกิเลส ภาวะที่จิตปลอดจากกิเลส ความยินดีในเรือนว่าง 
นิพพาน และความเป็นพระอริยบุคคล ด้วยคำพูดหรือการแสดงเลสให้ผู้อ่ืนทราบ ทั้งทางตรง
และโดยอ้อม 

2) การที่ภิกษุกล่าวกับผู้อ่ืนว่า ผมเข้าแล้ว ผมกำลังเข้าอยู่ ผมเข้าอยู่แล้ว ผมมีปกติ
ได้ ผมมีปกติชำนาญ ผมทำให้แจ้งแล้ว ซึ่งอาการเหล่านี้ เป็นการอวดอุตตริมนุสธรรมทุกข้อและ
ถ้าผู้ฟังนั้นเชื่อและเข้าใจ ภิกษุผู้นั้นต้องอาบัติปาราชิก 

3) แนวทางการแก้ไขปัญหาและป้องกันการอวดอุตตริมนุสธรรมในพระไตรปิฎก มี
แนวทาง 6 ประการ คือ ต้องเกิดความละอายใจ 1 ต้องรู้สิ่งที่จะเป็นอาบัติ 1 ต้องไม่สงสัยแล้ว

mailto:PhraPrabsuk@gmail.com


186  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ขืนทำ 1 ต้องไม่สำคัญว่าควรในของที่ไม่ควร 1 ต้องไม่สำคัญว่าไม่ควรในของที่ควร 1 และต้องมี
สติไม่หลงลืมสติ 1 ส่วนแนวทางในการป้องกันการอวดอุตตริมนุสธรรมของพระสงฆ์ใน
สังคมไทยปัจจุบัน 

มีแนวทางการป้องกัน คือ (1) แนวทางระดับบุคคล คือผู้ต้องอาบัติต้องรับผิดต่อ
การกระทำนั้น (2) ระดับองค์กร คณะสงฆ์ต้องมีบทบัญญัติว่าด้วยบทลงโทษผู้กระทำความผิด
ตามพระธรรมวิจัย และการกล่าวตักเตือนชี้แจงกฎเกณฑ์ในการประพฤติปฏิบัติที่ถูกต้อง
เหมาะสม (3) ระดับนโยบาย โดยมีนโยบายทั้งในระดับรัฐและระดับองค์กรสงฆ์ในการกำกับ
ดูแลอีกทั้งยังวางกฎเกณฑ์ระเบียบข้อบังคับต่าง ๆ ให้สอดคล้องกันเพ่ือความชัดเจนในทาง
ปฏิบัติ 
คำสำคัญ: อุตตริมนุสธรรม, เกณฑ์การวินิจฉัย, แนวทางป้องกัน, พระไตรปิฎก 
 
 
Abstract  

This article aimed to study 1) to study a false claim to a superior 

human state in Tipiṭaka 2) to study the criteria for judgment of a false claim to a 

superior human state in Tipiṭaka, and 3) to present the guidelines of prevention 

of false claim to a superior human state in accordance with the principle of 

Tipiṭaka. This is a qualitative research based on documentary research. The 

research results were found as follows; 

1. Saying about a superior human stage, i.e., Jhāna: meditative 

absorption, Vimokkha: emancipation, Samādhi: concentration, Samāpatti: 

meditative attainment, Ñāṇa: knowledge, Magga-bhāvanā: path-development, 

the realization, abandoning of defilements, the mind’s freedom from hindrance, 

delight in an empty dwelling, Nibbāna, and the being of Noble One with the 

words and express to others by the direct or indirect way. 

2 . If the Bhikkhu said to someone that I entered, I’m entering, I have 

entered, I was normal, I am normally skilled, I have already realized it, all of 

these actions are considered as the false claim to a superior human state in all 

aspects. And if that person understands and believes, it is considered as 

committing a Pārājika.  

3. There are 6  guidelines for the solution to the problem and the 

prevention of a false claim to a superior human state in Tipitaka, i.e. must have 

moral shame 1 , must have the knowledge about Āpatti 1 , must not doubtfully 

doing 1, must not misunderstand what it shouldn't be as what it should be 1, must 

not misunderstand what it should be as what it shouldn't be 1 , and must be with 

Sati all the time 1 .  There are guidelines for the prevention; (1) By Individual 

Approach, the offender must be held liable for that action. (3) By policy level, 



187 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

there are policies both at the state level and at the level of monastic organizations 

to supervise as well as setting rules and regulations to practice clarity. 

Key words: Uttarimnusdham, the criteria for judgment of Uttarimnusdham,  

     the guidelines for preventing Uttarimnusdham, Tipiṭaka 

 
 
บทนำ 

มนุษย์โดยทั่วไปมักจะมีความสนใจในเรื่องราวที่แปลก เรื่องมหัศจรรย์ เหนือวิสัย 
เช่น เรื่องอิทธิปาฏิหาริย์ เหาะเหินเดินบนอากาศ เรื่องที่ไม่มีใครสามารถทำได้ เรื่องการทำนาย
ทายทัก หมอดู ดูดวงชะตาราศรี เรื่องผู้วิเศษ สนใจเรื่องของผู้ที่มีอภิญญา ผู้ ที่สำเร็จเป็นพระ
อริยะ ได้แก่ พระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี และพระอรหันต์ ใครก็ตามที่ประกาศ
ตนว่าเป็นพระอริยะจะส่งผลทำให้มีผู้เลื่อมใสศรัทธา ดังตัวอย่างเหตุการณ์ในช่วงต้นพุทธกาล มี
ชฎิล 3 พ่ีน้อง ได้แก่ อุรุเวล กัสสปะ นทีกัสสปะ และคยากัสสปะ ก่อนที่จะเป็นสาวกของ
พระพุทธเจ้านั้น ทั้ง 3 คนเข้าใจว่าตนเองสำเร็จเป็นพระอรหันต์ (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 
เล่มที่ 4 ข้อที่ 37, 38 หน้า 47 -49, มหาจุฬา  ลงกรณราชวิทยาลัย, 2535)  พระเจ้าพิมพิสาร
ซึ่งเป็นกษัตริย์แห่งกรุงราชคฤห์ แคว้นมคธ และพสกนิกรของพระองค์จำนวนมากได้เลื่อมใส
ศรทัธาต่อชฎิล 3 พ่ีน้อง พร้อมทั้งถวายการอุปัฏฐาก ข้อนั้น เพราะว่าพวกเขาเชื่อว่าการได้ถวาย
ทานใหแ้ก่พระอรหันต์แล้วจะประสบบุญกุศลมหาศาล 
 ต่อมาหลังจากที่พระพุทธเจ้าทรงประกาศพระศาสนาและมีภิกษุสงฆ์จำนวนมากขึ้น
ได้มีพระภิกษุชาววัคคุมุทา ได้กล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรม อันเป็นคุณวิเศษที่ไม่มีในตน มีฌาน 
วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ ญาณทัสสนะ มรรคภาวนา และความรู้แจ้งเป็นต้น เพราะเห็นแก่ปาก
ท้องของพวกตน มุ่งหวังเอกลาภปัจจัย ความอยู่ดีกินดี เป็นเหตุปัจจัยให้พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติ
สิกขาบทปาราชิกข้อที่ 4 ว่าด้วยห้ามมิให้ภิกษุกล่าว อวดอุตตริมนุสสธรรมที่ไม่มีในตน มีพระ
บัญญัติสิกขาบทว่า 
 อนึ่ง ภิกษุใดไม่รู้ยิ่ง กล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรมอันเป็นญาณทัสสนะที่ประเสริฐอัน
สามารถ ให้น้อมเข้ามาในตนว่า ข้าพเจ้ารู้อย่างนี้ เห็นอย่างนี้ครั้นสมัยต่อจากนั้น อันผู้ใดผู้หนึ่ง
โจทก็ตาม  ไม่โจทก็ตาม เธอผู้ต้องอาบัติแล้วหวังความบริสุทธิ์ พึงกล่าวอย่างนี้ว่า ท่านทั้งหลาย 
ข้าพเจ้า  ไม่รู้อย่างนั้น ได้กล่าวว่ารู้ ข้าพเจ้าไม่เห็นอย่างนั้น ได้กล่าวว่าเห็น ข้าพเจ้ากล่าวคำไร้
ประโยชน์เป็นคำเท็จ เว้นไว้แต่สำคัญว่าได้บรรลุ แม้ภิกษุนี้ก็เป็นปาราชิก หาสังวาสมิได้  
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 197 หน้า 183, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2535) 



188  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 ในสิกขาบทนี้ หมายถึง การอวดอ้างคุณวิเศษ อ้างคุณความดีที่ไม่มีในตนคือ อวด
ความเป็นพระอริยะที่ไม่มีในตน เรียกง่าย ๆ ว่า กล่าวเท็จ กล่าวคำไม่จริง โม้ โกหก ทั้ง ๆ ที่ตน
ไม่ได้เป็นพระอริยะ แต่อวดอ้างว่าเป็นพระอริยะ ผู้วิจัยตระหนักรู้เห็นคุณค่าของสิกขาบท มี
ความเคารพในสิกขาบททุกข้อ เมื่อปรากฎข่าวการกล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรม หรือการกล่าว
บิดเบือนพระธรมวิจัยของพระสงฆ์ในประเทศไทย เป็นไปได้ว่า ภิกษุที่กล่าวอวดอุตตริมนุสส
ธรรมบางท่านนั้นไม่ได้เล่าเรียนสิกขาบท ถึงแม้ว่าในขณะที่อุปสมบทใหม่จะได้รับอกรณียกิจ 4 
จากพระอุปัชฌาย์ แต่ก็เผลอกล่าวออกมาท่ามกลางหมู่พุทธบริษัท  อันประกอบด้วยพระภิกษุ 
อุบาสก อุบาสิกา หรืออาจเป็นได้ว่ามีความตั้งใจจะกล่าวอวดเพ่ือหวั งเอกลาภปัจจัย หรือบาง
คราวก็ไม่ได้ศึกษาเรียนรู้พระธรรมวินัยของพระพุทธเจ้าว่า ความเป็นผู้มีคุณวิเศษ หรือความเป็น
พระอริยะที่แท้จริงในทางพระพุทธศาสนานี้มีคุณสมบัติอย่างไรบ้าง แต่คิดไปว่าตนเองผ่านการ
ฝึกฝนฝึกหัดปฏิบัติตาม ๆ กันมา 
 จากปัญหาหลักการและเหตุผลดั งกล่ า ว จึ งมีคำถามว่า ในพระไตรปิฎก 
พระพุทธเจ้าทรงใช้เกณฑ์อะไรวินิจฉัย กรณีภิกษุกล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรมว่า การกล่าวอวด 
อุตตริมนุสธรรมอย่างไรเป็นอาบัติปาราชิก ขาดจากการเป็นพระภิกษุ การกล่าวอวดอุตตริมนุสธ
รรมอย่างไรเป็นอาบัติถุลลัจจัย การกล่าวอวดอุตตริมนุสธรรมอย่างไรเป็นอาบัติปาจิตตีย์ การ
กล่าวอวดอุตตริมนุสธรรมอย่างไรเป็นอาบัติทุกกฏ หรือการกล่าวอวดอุตตริมนุสธรรมอย่างไร ที่
ไม่จัดว่าเป็นอาบัติ โดยเฉพาะอาบัติหรือความผิดขั้นปาราชิกนั้น ซึ่งถือเป็นขั้นร้ายแรงสุด เทียบ
ได้กับโทษประหารชีวิตในทางโลก ซึ่งได้สร้างความเสื่อมเสีย มีผลกระทบอย่างรุนแรงและ
กว้างขวางที่สุด เป็นการทำลายภาพลักษณ์ที่ไม่ดีงาม ต่อพระพุทธศาสนาตั้งแต่สมัยพุทธกาล 
และส่งผลกระทบจนมาถึงยุคสมัยปัจจุบัน 
 บทความวิจัยนี้ จึงเป็นแนวทางหนึ่งในการนำเสนอหลักพระธรรมวินัยในการวินิจฉัย
การอวดอุตตริมนุสสธรรม โดยอาศัยหลักฐานที่ปรากฎในพระไตรปิฎกเป็นเบื้องต้น ตลอดจนถึง
อรรถกถา ฎีกา และคัมภีร์อ่ืนๆ ที่เกี่ยวข้อง อีกทั้งยังเป็นการเสนอแนวทางในการป้องกันตาม
หลักวินัยและข้อปฏิบัติทางสังคมสำหรับพระภิกษุต่อไป 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาการอวดอุตตริมนุสธรรมในพระไตรปิฎกและสังคมไทยปัจจุบัน 
2. เพ่ือศึกษาหลักเกณฑ์การวินิจฉัยการอวดอุตตริมนุสธรรมในพระไตรปิฎก 
3. เพ่ือเสนอแนวทางการป้องกันการอวดอุตริมนุสสธรรมตามหลักการใน

พระไตรปิฎกและสังคมไทยปัจจุบัน 
 



189 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

วิธีดำเนินการวิจัย 
การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary research) โดยศึกษา

ค้นคว้าจากข้อมูลทางด้านเอกสารตามลำดับขั้นตอน ดังต่อไปนี้ 
1. เอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกและอรรถกถาภาษาบาลีและภาษาไทย 

ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
2. เอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ ตำราวิชาการทางพระพุทธศาสนาที่เก่ียวข้อง เป็นต้น 
3. รวบรวมข้อมูลตามข้อ 1 และข้อ 2 แล้วนำมาเรียบเรียง เขียนบรรยายเชิง

พรรณนา 
4. นำเสนอผลงานการวิจัย 

 
ผลการศึกษา 
 1. ลักษณะของการกล่าวอวดอุตตริมนุสธรรม  

 อุตตริมนุสธรรมที่ว่าด้วยคำภาษาบาลี  พบว่า คำว่า อุตฺตริมนุสฺสธมฺม พระไตรปิฎก
ได้ให้ความหมายไว้  9  อย่างได้แก่ (1) ฌาน การเพ่ง  (2) วิโมกข์ ความพ้น (3) สมาธิ การที่จิต
รวม (4) สมาบัติ การเข้า (5) ญาณทัสสนะ ความรู้ความเห็น (6) มัคคภาวนา การทำมรรคให้
เกิด (7) กิเลสปหานะ การละกิเลส (8) วินีวรณตา จิตตัสสะ การที่จิตปราศจากนิวรณ์ (9) 
สุญฺญาคาเร อภิรติ การยินดีในเรือนว่าง (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 198 หน้า 
127, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535) การอวดอุตตริมนุสธรรม และลักษณะของการพูด
อวดอุตริมนุสธรรม มีอธิบาย 5 ประเด็นด้วยกันดังนี้ 

 1) การพูดอวดว่าด้วยความหมาย การพูดอวดมาจากคำบาลีว่า สมุทาจเรยฺย (พูด
อวด) ซึ่งพระสังคีติกาจารย์ ได้อธิบายความว่า “อาโรเจยฺย อิตฺถิยา วา ปุริสสฺส วา คหฏฺฐสฺส วา 
ปพฺพชิตสฺส  วา”บอกแก่หญิง หรือ ชาย แก่คฤหัสถ์ หรือ บรรพชิต (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 198 หน้า 128, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535)  ส่วนพระอรรถ
กถาจารย์ขยายความเพ่ิมเติมว่า วุตฺตปฺปการเมตํ อุตฺตริมนุสฺสธมฺมํ อตฺตูปนายิกํ  กตฺวา อาโร
เจยฺย – บอกอุตตริมนุสธรรมมีประการดังกล่าวแล้วนั่น ทำให้น้อมเข้าหาตน (เกิดในตน) 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 198 หน้า 127, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2535) พระสังคีติการจารย์ ยังใช้คำว่า อุลฺลปติ พูดอวด ที่เป็นคำเสมือนอีกคำหนึ่งของคำว่า 
สมุทาจเรยฺย 

 2) ลักษณะของการพูดอวด ในพระไตรปิฎกก็มีกล่าวถึงการพูดอวด ในลักษณะที่ว่า
คือ พูดว่า “อิติ ชานามิ อิติ ปสฺสามิ – ข้าพเจ้า รู้อยู่อย่างนี้ เห็นอยู่อย่างนี้ (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย อรรถกถา เล่มที่ 1 ข้อที่ 196 หน้า 126, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535)  และ



190  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

อรรถกถาได้อธิบายว่า เป็นคำแสดงอาการอวด ซึ่งที่สำคัญคือ ผู้ฟังต้องเข้าใจความหมายด้วย 
ในการพูดอวดอุตตริมนุสธรรมจึงสำเร็จ 

 3) เรื่องที่พูดอวด ในพระไตรปิฎกมีกล่าวแต่ญาณทัสสนะ ในระดับอริยะ ห่างไกล
จากกิเลส  ที่สามารถขจัดกิเลส ซึ่งสรุปแล้วก็คือญาณทัสสนะ ที่เป็นโลกุตตระเท่านั้น แต่ในปท
ภาชนะ   คือ อรรถกถาในพระไตรปิฎก ขยายความไปเป็น ฌาน วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ เป็นต้น 
ซึ่งพระอรรถกถาจารย์นั้นสรุปเรียกว่า “เอเต ธมฺเม - ธรรมเหล่านี้” (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย อรรถกถา เล่มที่ 1 ข้อที่ 197 หน้า 530, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535) 

 4) แสดงความเป็นอาบัติที่แก้ไขไม่ได้ พระพุทธดำรัสที่พระพุทธเจ้าตรัสในตัว
สิกขาบทว่า... “สมัยต่อมาหลังจากต้องอาบัติแล้ว ภิกษุถูกซักถาม หรือไม่ถูกซักถามก็ตาม แต่มี
ความหวังให้ตัวเองบริสุทธิ์ จึงสารภาพอย่างนี้ว่า ผู้มีอายุ ผมไม่รู้อย่างนี้ แต่พูดว่า รู้ ไม่เห็นแต่
พูดว่า เห็น ผมพูดเท็จเปล่า ๆ แม้นี้ก็ เป็นปาราชิก ไม่มีธรรมที่จะให้อยู่ ร่วมกับใครได้” 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย อรรถกถา เล่มที่ 1 ข้อที่ 196 หน้า 126, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2535) 

 5) ลักษณะหรือองค์ประกอบของการซักถาม ในประเด็นนี้การซักถามเพ่ือการ
สอบสวนเป็นกระบวนการหนี่งของการค้นหาความจริง สำหรับการปรับอาบัติหรือไม่อาบัติ เป็น
เกณฑ์การพิจารณา มีกล่าวไว้ในพระไตรปิฎกได้แก่ การซักถามว่า (1) ท่านได้บรรลุธรรมอะไร? 
(2) ท่านบรรลุอย่างไร?  (3) ท่านบรรลุเมื่อไหร่ (4) ท่านบรรลุที่ไหน? (5) ท่านละกิเลสเหล่าไหน
ได้แล้ว? (6) ท่านได้ธรรมเหล่าไหน? (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 198 หน้า 128, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535)  ในอรรถกถาอธิบายว่า คำถามที่ 1 เป็นการถามถึงสิ่งที่ได้
บรรลุว่า คืออะไร ฌาน วิโมกข์ หรือ โสดาปัตติมรรค เป็นต้น คำถามที่ 2 เป็นการถามถึงวิธี
บรรลุว่า บรรลุโดยวิธีใด โดยกำหนดลักษณะไม่เที่ยง ลักษณะเป็นทุกข์ หรือ ลักษณะที่เป็น
อนัตตา คุ้นเคยโดยใช้สมาธินำ หรือโดยใช้วิปัสสนานำ โดยการกำหนดรูป หรือ โดยการกำหนด 
อรูป นาม กำหนดรูปหรืออรูปในตัวเอง หรือนอกตัว คำถามที่ 3 เป็นการถามถึงเวลาบรรลุว่า
เป็นเวลาไหน เวลาเช้า หรือ เวลาเย็น  คำถามที่ 4 เป็นการถามถึงสถานที่ที่บรรลุ ว่า บรรลุในที่
พักกลางคืน ในที่พักกลางวัน ที่ใกล้ต้นไม้ ในปะรำหรือในวิหาร คำถามที่ 5 เป็นการถามถึงว่า
กิเลสละได้ด้วยมรรคอะไร และคำถามที่ 6 เป็นการถามถึงได้ธรรมอะไร ได้โสดาปัตติมรรค 
โสดาปัตติผลเป็นต้นหรือ (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 199 หน้า 187, มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2535) 

 2. การอวดอุตตริมนุสธรรมในสังคมไทยปัจจุบัน 
  เกิดจากการละเมิดในพระวินัยของสงฆ์ ส่วนหนึ่ง ความไม่เข้าใจในพระธรรมวินัย

อย่างลึกซึ้งอย่างหนึ่ง และอีกประเด็นหนึ่ง ที่ทำให้สงฆ์เข้ าไปคือทรัพย์สินและสตรีเพศ ใน



191 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ปาราชิกสิกขาบทที่ 4 เป็นอาบัติหนัก ภิกษุผู้ล่วงละเมิดขาดจากความเป็นพระภิกษุทันที ภิกษุผู้
ล่วงละเมิดในสิกขาบทนี้ ชื่อว่า ปาราชิก คำว่า ปาราชิก มีความหมายว่า ปราชัย ที่แปลว่า “ผู้
พ่ายแพ้” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 21 หน้า 13, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2535) การอวดหรือการบอกกล่าวอุตตริมนุสธรรม หรือคุณวิเศษของตนเองแก่
ชาวบ้าน แม้จะเป็นจริง ก็มีผลเสียหาย ไม่ใช่ผลจริงก็เกิดความเสียหาย  อนึ่งเมื่ออวดคุณวิเศษ
ออกไปแล้ว มีผู้เลื่อมใส นำลาภสักการะมาถวาย ของที่ถวายนั้นก็กลายเป็นของที่ได้มา เพราะ
การพูดอวดนั้นเอง ทางพระวินัยถือว่าเป็นลาภที่ไม่บริสุทธิ์ ดังนั้น จะเป็นจริงก็มีผลเสียหายที่
สำคัญแก่ส่วนรวม ดังนี้ 

 1) ทำให้ชาวบ้านตื่นเต้นระดมความสนใจมารวมที่บุคคลผู้เดียว หรือกลุ่มเดียว และ
ชาวบ้านผู้ที่ไม่รู้ไม่เข้าใจ ก็จะคิดเปรียบคิดเทียบเกิดความรู้สึกดูถูกดูแคลนผู้อ่ืน เป็นโทษแก่
ตนเอง และแก่พระศาสนาโดยส่วนรวม ซึ่งในความข้อนี้ก็จะมีความสัมพันธ์กับข้ออ่ืนต่อไปด้วย 

 2) การกล่าวอวดของผู้ที่สำคัญตนผิด เป็นช่องทางให้ผู้ขาดความละอายทั้งหลาย
ฉวยโอกาสอวดกันวุ่นวาย และชาวบ้านซึ่งไม่มีประสบการณ์ไม่มีความรู้เอง ก็แยกไม่ถูกว่า
อย่างไหนจริงอย่างไหนเท็จ 

 3) ชาวบ้านระดับโลกิยปุถุชนทั้งหลายมีความพอใจ นิยมชมชอบต่าง ๆ กัน ตื่นเต้น
ในต่างสิ่งต่างระดับกัน และผู้ที่บรรลุธรรมวิเศษ ก็มีบุคลิกลักษณะคุณสมบัติที่พร้อมจะเป็นผู้นำ 
ตามรอยบาทพระศาสดาได้เหมือนกัน บางท่านบรรลุธรรมวิเศษ แล้วพูดสอนอธิบายไม่เป็น 
คล้ายกับพระปัจเจกพุทธเจ้า ก็มี 

 3. เกณฑ์การวินิจฉัยการอวดอุตตริมนุสธรรมตามหลักการในพระไตรปิฎก   
 ในปาราชิกสิกขาบทที่ 4 ปรากฎพุทธบัญญัติว่า “อนึ่ง ภิกษุใดไม่รู้จริง พูดอวดถึง

ญาณทัสสนะขั้นอริยะ และมีความสามารถ อันเหนือกว่าธรรมของมนุษย์ น้อมเข้ามาในตนว่า 
‘ข้าพเจ้ารู้อย่างนี้ ข้าพเจ้าเห็นอย่างนี้’ จัดได้ว่าต้องอาบัติแล้ว หลังจากนั้นจะมีผู้ซักถามก็ตาม มี
ความหวังบริสุทธิ์จึงพูดอย่างนี้ว่า ‘ผู้มีอายุข้าพเจ้าไม่รู้ แต่พูดไปว่ารู้ ข้าพเจ้าไม่เห็น แต่พูดไปว่า 
เห็น ด้วยอาการดังกล่าวมานี้ ข้าพเจ้าพูดเท็จไปเปล่า ๆ “แม้นี้ก็เป็นปาราชิก ไม่มีธรรมที่จะอยู่
ร่วมกับใครได้” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 196 หน้า 126, มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2535) ในสิกขาบทที่ 4 มีแนวทางและหลักเกณฑ์ในการพิจาณาคือ (1) ไม่รู้จริง 
ได้แก่ ไม่รู้ ไม่เห็น (2) อุตตริมนุสธรรม ได้แก่ ฌาน วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ ญาณทัสสนะ มัคค
ภาวนา ผลสัจฉิกิริยา กิเลสปหาน วีนีวรณตา จิตตัสสะ สุญญาคาเร อภิรดี (4) น้อมเข้าไปในตน 
คือน้อมกุศลธรรมเข้าไปในตน (4) ญาณ ความหยั่งรู้ อันได้แก่ วิชชา 3  (5) ทัสสนะ ความเห็น 
(6) พูดอวด กล่าวบอกแก่ หญิง หรือ ชาย คฤหัสถ์หรือบรรชพิต ว่าผมรู้อย่างนี้ เห็นอย่างนี้ (7) 
ไม่มีผู้ซักถาม ไม่พูดถึง (8) ต้องอาบัติคือปาราชิก (9) อยากเป็นคนบริสุทธิ์ (10) ไม่รู้ก็พูดว่ารู้ 



192  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

(11) พูดเรื่องไม่เป็นจริง (12) นอกจากสำคัญผิด ได้แก่ เว้นไว้แต่เข้าใจผิด และการพิจารณาตาม
เกณฑ ์(บรรจบ บรรณรุจิ, 2558) ดังนี้ 

 1) เกณฑ์การวินิจฉัยการอวดอุตริมนุสธรรมตามสุทธิกวาระ พิจารณาตามลักษณะ
ของภิกษุ 6 กลุ่ม คือ ( กลุ่มที่ 1) ภิกษุกล่าวเท็จถึงอดีต “ผมเข้าฌานที่ 1 ได้แล้ว” ด้วยอาการ 
ก่อนพูด ขณะพูด กำลังพูด พูดแล้ว อำพรางความเห็น อำพรางความพอใจ อำพรางความ
ประสงค์ จัดว่าเป็นอาบัติปาราชิก ( กลุ่มที่ 2 ) ภิกษุกล่าวเท็จถึงปัจจุบันว่า “ผมกำลังเข้าฌานที่ 
1 อยู่” โดยอาการต่าง ๆ คือ ก่อนพูด ขณะพูด กำลังพูด พูดแล้ว อำพรางความเห็น อำพราง
ความพอใจ อำพรางความประสงค์ จัดว่าเป็นอาบัติปาราชิก (กลุ่มที่ 3) ภิกษุกล่าวเท็จถึงอดีต
กาลสมบูรณ์ว่า “ผมกำลังเข้าฌานที่ 1 อยู่แล้ว ก่อนพูด ขณะพูด กำลังพูด พูดแล้ว อำพราง
ความเห็น อำพรางความพอใจ อำพรางความประสงค์ จัดว่าเป็นอาบัติปาราชิก (กลุ่มที่ 4) ภิกษุ
กล่าวเท็จเกี่ยวกับการได้เป็นปกติของตนว่า “ผมด้านที่ 1 เป็นปกติ” ก่อนพูด ขณะพูด กำลังพูด 
พูดแล้ว อำพรางความเห็น อำพรางความพอใจ อำพรางความประสงค์ จัดว่าเป็นอาบัติปาราชิก 
(กลุ่มที่ 5) ภิกษุกล่าวเท็จเกี่ยวกับการชำนาญ เป็นปกติของตนว่า “ผมชำนาญฌานที่ 1 เป็น
ปกติ” ต้องปาราชิก (กลุ่มที่ 6) ภิกษุกล่าวเท็จเกี่ยวกับการที่ตนทำให้แจ้งฌานที่ 1 ได้แล้ว ก่อน
พูด ขณะพูด กำลังพูด พูดแล้ว อำพรางความเห็น อำพรางความพอใจ อำพรางความประสงค์ 
จัดว่าเป็นอาบัติปาราชิก 

 2) เกณฑ์การวินิจฉัยการอวดอุตริมนุสธรรมตามวัตตุกามวาระ คือ ลักษณะของการ
อวด  อุตตริมนุสธรรมตามความประสงค์ คือการกล่าวอวดอุตตริมนุสธรรมให้ผิดเพ้ียนไปในอุตต
ริมนุส ธรรมข้ออ่ืนๆ หรือวาระของผู้ที่ต้องการจะพูดเรื่องหนึ่ง แล้วไพล่ไปพูดอีกเรื่องหนึ่ง เช่น 
ต้องการที่จะพูดว่า ผมเข้าฌานที่ 1 แต่กลับไพล่ไปพูดเท็จว่า ผมเข้าฌานที่ 2 ลักษณะการ
พิจารณา 6 กลุ่ม คือ (กลุ่มที่ 1) กล่าวเพราะความเข้าใจผิด ไม่ต้องอาบัติปาราชิก (กลุ่มที่ 2 ) 
ตั้งความปรารถนาไว้ เช่น ทำอย่างนี้ เดินอย่างนี้ นั่งอย่างนี้ ยืนอย่างนี้ นอนอย่างนี้ ตั้งความ
ปรารถนา ให้คนอ่ืนยกย่อง หรืออวดภิกษุรูปอ่ืนเป็นอรหันต์ ไม่ต้องอาบัติปาราชิก (กลุ่มที่ 3) 
พูดอวดอุตตริมนุสธรรม เช่น พูดให้ภิกษุรูปอ่ืนเข้าใจ เช่น ละสังโยชน์ได้ ละอาสวะได้ ธรรม
เหล่านี้ผมก็มีอยู่ จัดเป็นปาราชิก นอกนั้นไม่จัดเป็น (กลุ่มที่ 4) ไม่ประสงค์จะอวดอุตริมนุสธรรม 
วินิจฉัยไม่เป็นอาบัติปาราชิก และประสงค์จะอวดอุตริมนุสธรรม กรณีตั้งกติกันไว้ว่า รูปใดจักไป
จากอาวาสนี้ก่อน พวกเราจักรู้จักรูปนั้นว่า เป็นพระอรหันต์ ภิกษุรูปหนึ่ง คิดว่าให้ท่านทั้งหลาย
รู้ว่าตนเป็นพระอรหันต์ จึงเดินออกจากอาวาสนี้ไป พระพุทธเจ้าวินิจฉัยว่าเป็นอาบัติปาราชิก 
(กลุ่มที่ 5) เพียงเพราะมีผู้พูดให้เกิดความเลื่อมใส ภิกษุไม่ได้ยินดี ไม่ได้เป็นอย่างที่มีผู้พูดถึง 
เรียกเพ่ือให้เกิดความศรัทธา ไม่จัดเข้าอาบัติปาราชิก (กลุ่มที่ 6) พูดตามที่รู้ตามอภิญญาของตน
จริง ไม่เข้าข่ายของอาบัติปาราชิก 



193 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 3) เกณฑ์การวินิจฉัยการอวดอุตตริมนุสธรรมตามปัจจยปฏิสังยุตตวาระ คือ 
ลักษณะของการอวดอุตตริมนุสธรรม ที่เนื่องกับปัจจัยแวดล้อมอ่ืน ๆ เช่น การอวดโดยอ้างถึง
บุคคล วัตถุสิ่งของ และพฤติกรรมต่าง ๆ สิ่งแวดล้อมต่าง ๆ เพ่ือให้เข้ากับอุตริมนุสธรรม อย่าง
ใดอย่างหนึ่งที่ตนต้องการอวด จัดเป็นอาบัติปาราชิก 
 4) เกณฑ์การวินิจฉัยการอวดอุตตริมนุสธรรมตามสุทธิกมหาวาระ ว่าด้วยองค์ 3 คือ 
(1) องค์ 3 สะท้อนเจตนา ก่อนพูด จักพูด กำลังพูด พูดแล้วรู้ว่าเราพูดเท็จแล้วจัดเป็นปาราชิก 
(2) องค์ 3 กับขณะจิต คือ  ก่อนพูด กำลังพูด พูดแล้ว ก็รู้ว่ากำลังพูดเท็จ หากมีจิตรู้เกิดขึ้นทั้ง 3 
ขณะ ภิกษุรูปนั้นก็ต้องอาบัติปาราชิก ไม่ครบองค์ 3 ไม่ต้องอาบัติปาราชิก แต่เป็นอาบัติ
รองลงมา 
 5) เกณฑ์การวินิจฉัยในฐานะที่ เป็นสาเหตุให้ภิกษุต้องอาบัติปาราชิก  มีหลัก
พิจารณา 3 ประการ คือ (1) ภิกษุไม่รู้ไม่เห็น มีความจงใจกล่าวเท็จทั้งที่รู้ บอกกล่าวหรือแสดง
ให้บุคคลทั่วไปรับทราบ ผู้ฟังจะถามหรือไม่ถามก็ตาม ต้องปาราชิก (2) ภิกษุไม่รู้ไม่เห็น แต่จงใจ
กล่าวเท็จรู้ ได้ปฐมฌาน แต่กล่าวทุติยฌาน ผู้ฟังเกิดความเข้าใจเนื้อหา ต้องปาราชิก (3) ภิกษุไม่
รู้ไม่เห็น มีความจงใจหลอกลวง แสดงความเคลื่อนไหวทางร่างกาย สื่อให้เข้าใจในภาวะพระ
อริยบุคคล ต้องปาราชิก 
 6) เกณฑ์การวินิจฉัยในฐานที่เป็นสาเหตุให้ภิกษุต้องอาบัติปาจิตตีย์ หลักพิจารณา 2 
ประการ (1) กรณีภิกษุมีความจงใจ กล่าวอวดอุตตริมนุสธรรม ว่ามีอยู่ในตนเองหรือกล่าวตนเอง
มีธรรมเหล่านั้นอยู่ ภิกษุผู้กล่าวอวดอุตตริมนุสธรรมนั้น ต้องอาบัติปาจิตตีย์ (2) กรณีของภิกษุ
จงใจจะกล่าวอวดอุตตริมนุสธรรมที่มีจริง จึงกล่าวบอกผิดไป จะกล่าว ปฐมฌานแต่กล่าวทุติย
ฌาน เข้าใจเนื้อความนั้น ภิกษุต้องอาบัติปาจิตตีย์ 
 7) เกณฑ์การวินิจฉัย ในฐานที่เป็นสาเหตุให้ภิกษุต้องอาบัติถุลลัจจัย ในฐานที่เป็น
สาเหตุอาบัติถุลลัจจัย มี 2 ประการ (1) ภิกษุไม่รู้ไม่เห็น จงใจกล่าว ผู้ฟังรับรู้แต่ไม่เข้าใจ
เนื้อความของคำพูดนั้น ต้องอาบัติถุลลัจจัย (2) ภิกษุไม่รู้ไม่เห็น จงใจกล่าวเท็จอ้างอุตตริมนุสธ
รรมที่ไม่มีอยู่ในตน พาดพิงบุคคล ปัจจัยแวดล้อมอ่ืน รวมถึงข้อวัตรปฏิบัติอ่ืน ๆ เช่นกรณี ภิกษุ
รูปหนึ่งบอกภิกษุรูปหนึ่งว่า   “พวกภิกษุสัทธิวิหาริกของพระอุปัชฌาย์ ของพวกเรา ล้วนเป็น
พระอรหันต์” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 223 หน้า 212- 213, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2535) เป็นลักษณะของการกล่าวอวดที่เป็นการพาดพิงวัตถุ ต้องอาบัติ
ถุลลัจจัย 
 8) เกณฑ์การวินิจฉัยในฐานที่เป็นสาเหตุให้ภิกษุต้องอาบัติทุกกฎ ในฐานที่เป็น
สาเหตุให้ภิกษุต้องอาบัติทุกฏมี 5 ประการ (1) ภิกษุไม่รู้ไม่เห็นแต่จงใจกล่าวเท็จทั้งรู้ อ้างปัจจัย
แวดล้อม ผู้ฟังไม่เข้าใจเนื้อความนั้น ภิกษุผู้อวดต้องอาบัติทุกกฎ (2) ภิกษุจงใจกล่าวอวดอุตตริม



194  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

นุสธรรมมีอยู่จริง ผู้ฟังไม่เข้าใจเนื้อความ ต้องอาบัติทุกกฎ (3) กล่าวอุตตริมนุสธรรมที่มีอยู่จริง 
ของบุคคลอ่ืน ต้องทุกกฎ  (4) กรณีภิกษุปรารภยกย่องจากบุคคลอ่ืน แสดงพฤติกรรมสื่อได้ว่า
เป็นผู้มีคุณวิเศษ ต้องทุกกฎ (5) กรณีภิกษุแสดงอิทธิปาฎิหาริย์ ต้องอาบัติทุกกฎ 
 9) เกณฑ์การวินิจฉัยในฐานที่ภิกษุไม่ต้องเป็นอาบัติ ด้วย 4 กรณี (1) ด้วยเข้าใจผิด
ว่าได้บรรลุ ไม่มีเจตนาโอ้อวด (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 222 หน้า 210, มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535) (2) บอกการบรรลุธรรมให้ภิกษุด้วยกันทราบ ที่มีอยู่จริง  
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 1 ข้อที่ 222 หน้า 544, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2535) (3) บุคคลที่ถูกพาดพึงถึงว่ามีอุตตริมนุสธรรม หรือเป็นพระอริยบุคคล (4) การบอกกล่าว
บุคคลอื่นให้ทราบ ว่าตนบรรลุธรรม เพราะเข้าใจผิดว่าได้บรรลุ ไม่เป็นอาบัต ิ

4. แนวทางการป้องกันการอวดอุตตริมนุสธรรม ตามหลักการในพระไตรปิฏก และ
สังคมไทยปัจจุบัน  

แนวทางการป้องกันการอวดอุตตริมนุสธรรมในพระไตรปิฎก พบว่ามีแนวทาง
ป้องกันว่าด้วยแนวทาง 6 ประการของภิกษุในพระธรรมวินัย (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2559)  (1) แนวทางการป้องกัน ว่าด้วยภิกษุต้องเกิดความละอายใจ สำรวมกายและ
ใจ มีหิริ คือความละอายต่อการกระทำของตน และมีโอตตัปปะ คือ ความเกรงกลัวต่อบาปและ
ผลของการกระทำ (2) แนวทางป้องกัน ว่าด้วยภิกษุต้องมีความรู้ ด้านพระวินัย ต้องศึกษาพระ
ธรรมวินัย อันได้แก่พระพุทธพจน์ หรือพระไตรปิฎก และมีความเข้าใจอย่างถ่องแท้ มีความรู้
และสติ เป็นเครื่องป้องกันตนเองอยู่ตลอดเวลา (3) แนวทางป้องกัน ว่าด้วยภิกษุต้องไม่มีความ
สงสัย สลัดความสงสัย มีความสงสัยแล้วไม่ทำ ไม่เป็นอาบัติ ถ้าสงสัยแล้วฝืนทำต้องอาบัติ (4) 
แนวทางการป้องกันว่าด้วย ภิกษุต้องไม่สำคัญว่าควรในของที่ไม่ควร ต้องไม่ประพฤติตนเป็น
ภิกษุหัวดื้อ (5) แนวทางการป้องกันว่าด้วย ภิกษุต้องไม่สำคัญว่าไม่ควรในของที่ควร ต้องศึกษา
ให้ถ่องแท้ ว่าสิ่งที่ไม่ควรหรือสิ่งที่ควร (6) แนวทางการป้องกัน ว่าด้วยภิกษุต้องไม่ลืมสติ คือจิต
ระลึกได้ก่อนที่จะทำ พูด และคิด เป็นอาการที่จิตไม่ลืมหลงสติ เป็นวิธีระงับยับยั้งใจได้ 

 แนวทางการป้องกันการอวดอุตตริมนุสธรรม และวิธีการปฏิบัติ เมื่อภิกษุต้องอาบัติ
เพราะกล่าวอุตตริมนุสธรรมที่ไม่มีในตน ของพระสงฆ์ในสังคมไทยปัจจุบัน พบว่าแนวทาง
ป้องกัน 5 ระดับ  คือ (1) แนวทางการป้องกัน ในระดับองค์กรสงฆ์ เริ่มป้องกันตั้งแต่ระดับวัด 
ระดับตำบล ระดับอำเภอ และระดับจังหวัด ตรวจตรากุลบุตรก่อนบวช อบรมให้ความรู้ เรื่อง
หลักธรรม และวินัย สิ่งใดควรทำสิ่งใดไม่ควรทำ (2) แนวทางป้องกันในระดับองค์กรรัฐ 
หน่วยงานราชการมีส่วนร่วมในการพิจารณา ตัดสินคดีความร่วมกับองค์กรสงฆ์ สำนักงาน
พระพุทธศาสนาแห่งชาติ (3) แนวทางการป้องกัน ในระดับนโยบาย องค์กรทางพระพุทธศาสนา 
กำหนดนโยบายเกี่ยวข้องกับการรักษาพระธรรมวินัยให้ชัดเจน (4) แนวทางการป้องกันด้วย



195 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ภาครัฐตรวจสอบพระสงฆ์ โดยองค์กรทางพระพุทธศาสนา และองค์กรภาครัฐ แต่งตั้ง ผู้มีความ
ชำนาญในการวิเคราะห์วินิจฉัยปัญหา ในกรณีต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น  (5) แนวทางการป้องกัน ภาค
ประชาชนตรวจสอบพระสงฆ์ ในทางด้านกฎหมาย และ ด้านพระธรรมวินัย ชาวบ้านสามารถ
กำกับดูแลคณะสงฆ์ ได้อย่างใกล้ชิด สอดส่องดูแลร่วมกัน (6) แนวทางการป้องกัน ด้วย
การศึกษาที่ถูกต้อง กระตุ้นให้เห็นคุณค่าของการศึกษาหาความรู้ เพ่ิมมากขึ้นโดยเฉพาะ
พระไตรปิฎก (7) แนวทางป้องกัน ด้วยการบัญญัติกฎหมาย บทบัญญัติกฎหมายให้ชัดเจน เพ่ือ
เป็นการป้องปราม (8) แนวทางการป้องกัน ด้วยการบริหารจัดการ ผู้ที่ต้องอาบัติครุกาบัติ ไม่
สามารถกลับมาบวชได้อีก และ (9) แนวทางการป้องกัน ด้วยสังคมมีส่วนร่วม ให้เข้าใจใน
สิกขาบท และบริบทของพระสงฆ ์กส็ามารถที่จะช่วยในการป้องกันการอวดอุตตริมนุสธรรมได ้

 วิธีการปฏิบัติเมื่อภิกษุต้องอาบัติเพราะการอวดอุตตริมนุสธรรมที่ไม่มีในตน พบว่า 
เป็นหน้าที่ของทุกฝ่ายต้องปฏิบัติร่วมกัน ให้ถูกต้องตามหลักธรรมและวินัย แบ่งเป็นบุคคล 3 
ฝ่าย คือ (1) ฝ่ายหน้าที่ของภิกษุต้องอาบัติ ต้องยอมรับข้อผิดพลาดที่เกิดขึ้น ต้องลาสิกขาเป็น
ฆราวาสทันที หรือบรรพชาเป็นสามเณร (2) ฝ่ายหน้าที่ภิกษุอ่ืน ผู้รู้เห็น จำเป็นต้องตั้งสติ และ
ทำใจ อาศัยเมตตาธรรมเป็นหลัก คอยแนะนำ ตักเตือน สอนและให้ความรู้ ไม่นิ่งเฉย และ (3) 
ฝ่ายหน้าที่สงฆ์ ต้องมีบทลงโทษภิกษุผู้กระทำผิดตามพระธรรมวินัย ให้เข้มงวดและเข้มข้น ไม่
ทอดธุระทิ้งเสีย  

 แนวทางการป้องกันของพระสงฆ์ในสังคมไทยปัจจุบัน คือ (1) แนวทางการป้องกัน 
ระดับองค์กรสงฆ์ ตั้งแต่ระดับ วัด, ตำบล, อำเภอ, จังหวัด เป็นต้น  (2) แนวทางป้องกันในระดับ
องค์กรรัฐ วัดมีความร่วมมือกับองค์กรหน่วยงานภาครัฐ และ (3) แนวทางการป้องกัน ในระดับ
นโยบาย เริ่มจากการปรับเปลี่ยน การสร้างวัตถุ เป็นการสร้างคน ปรับจากผู้ขอเป็นผู้ให้  (4) 
แนวทางการป้องกัน ด้วยภาครัฐตรวจสอบพระสงฆ์ (5) แนวทางการป้องกัน ภาคประชาชน
ตรวจสอบพระสงฆ์ (6) แนวทางการป้องกัน ด้วยการศึกษาที่ถูกต้อง (7) แนวทางการป้องกัน 
ด้วยการบัญญัติกฎหมาย (8) แนวทางการป้องกันด้วยการบริหารจัดการ และ (9) แนวทางการ
ป้องกันด้วยสังคมมีส่วนร่วม ในการป้องกัน 
 
อภิปรายผลการวิจัย 

 การศึกษาการอวดอุตตริมนุสธรรมในพระไตรปิฎก และสังคมไทย พบว่า การกล่าว
อวดอุตตริมนุสธรรมในพระไตรปิฎก หมายถึงการกล่าวธรรมอันยวดยิ่งของมนุษย์ หรือธรรม
ของมนุษย์ผู้ยอดยิ่ง ได้แก่ ฌาน วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ มรรคผล ในที่นี้หมายถึงการบรรลุ
คุณธรรมวิเศษอันได้แก่ ฌาน วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ มรรคภาวนา มรรคผล วิมุตติ ปีติ ความ
ยินดี ภิกษุกล่าวอวดอ้างอย่างใดอย่างหนึ่ง ซึ่งไม่มีในตน ต้องปาราชิก เช่นภิกษุประกาศตนว่าได้



196  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

บรรลุอรหันต์ หรือบรรลุอนาคามี ซ่ึงไม่ได้เกิดขึ้นใจริงในตน ในลักษณะว่า ตนเองรู้จริง เห็นจริง 
หรือกล่าวอวดอุตตริมนุสธรรมที่ไม่มีในตนขาดจากความเป็นภิกษุทันที  สอดคล้องกับงานของ
มานพ บุญชื่อ (2561) ที่เสนอว่า การบัญญัติสิกขาบทการอวดอุตตริมนุสสธรรมในพระวินัยปิฎก 
พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติสิกขาบทห้ามภิกษุกล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรมที่ไม่มี ในตน ผู้ใดกล่าว
กระทำต้องอาบัติปาราชิก ขาดจากความเป็นพระภิกษุ นอกจากนี้ยังทรงบัญญัติการปรับอาบัติ
ในระดับต่าง ๆ ขึ้นอยู่กับวัตถุประสงค์ของผู้กล่าวอวด คือ ปาราชิก ถุลลัจจัย ปาจิตตีย์ ทุกกฏ 
พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญต่อสิกขาบทข้อนี้เป็นอย่างมากทรงแสดงไว้ว่าผู้ที่กล่าวอวด อุตต
ริมนุสสธรรมที่ไม่มีในตนนี้ว่าเป็นยอดมหาโจร ฉันอาหารของชาวบ้านด้วยการไถยจิต 

 วิเคราะห์เกณฑ์การวินิจฉัยการอวดอุตตริมนุสธรรมในพระไตรปิฎก พบว่า เกณฑ์
การวินิจฉัยการอวดอุตตริมนุสธรรมตามหลักการในพระไตรปิฎก  ในปาราชิกสิกขาบทที่ 4 
กล่าวถึงพวกเธอจึงพากันกล่าวอวดอุตตริมนุสสธรรมของกันและกันให้พวกคฤหัสถ์ฟังเพราะเห็น
แก่ปากแก่ท้องเล่า พวกเธอใช้มีดชำแหละโคอันคมคว้านท้องยังดีกว่า (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่ม 1 ข้อ 193 หน้า 180, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539) อันไม่ใช่การ
แสดงธรรมที่ปลดเปลื้องกิเลสของมนุษย์ แต่หากเป็นไปเพ่ือการบรรลุธรรมก็ถือว่าการแสดงนั้น
เป็นประโยชน์และมุ่งหมายต่อการบรรลุธรรมไม่จัดว่าเป็นการอวดอุตตริมนุสสธรรม สอดคล้อง
กับนฤมล มารคแมน (2560) ที่เสนอว่า พระพุทธองค์ทรงแสดงอิทธิปาฏิหาริย์บ่อยครั้งด้วยเหตุ
ผลต่าง ๆ หลายประการ เช่น เพ่ือรักษาศรัทธาของทายก (ผู้ทำทาน) และเพ่ือขจัดความสงสัย
ของเหล่าเทวดาที่มีต่อความสามารถพิเศษของพระพุทธองค์ นอกจากนั้น พระพุทธองค์มักแสดง
ปาฏิหาริย์เพ่ือนำไปสู่การสอนธรรมะ ทั้งยังทรงแสดงเพ่ือข่มเดียรถีย์ที่สอนในสิ่งผิด เพ่ือให้กลับ
ใจมาเป็นสัมมาทิฐิ แต่อย่างไรก็ตามจะต้องเน้นว่า ปาฏิหาริย์ซึ่งเป็นผลพลอยได้จากการเจริญ
กรรมฐานไม่สามารถปลดเปลื้องกิเลสที่ร้อยรัดได้เด็ดขาด อีกทั้งมิใช่จุดหมายสูงสุดของ
พระพุทธศาสนา อิทธิปาฏิหาริย์นั้นไม่มีคุณค่าในตนเอง เป็นเพียงเครื่องมือหรือวิถีที่นำไปให้
เข้าถึงสิ่งที่มีค่ามากกว่า นั่นคือ พระนิพพาน 

 ในสิกขาบทที่ 4 มีแนวทางและหลักเกณฑ์ในการพิจารณาคือ (1) ไม่รู้จริง ได้แก่ ไม่
รู้ ไม่เห็น (2) อุตตริมนุสธรรม ได้แก่ ฌาน วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ ญาณทัสสนะ มัคคภาวนา ผล
สัจฉิกิริยา กิเลสปหาน วีนีวรณตา จิตตัสสะ สุญญาคาเร อภิรตี (3) น้อมเข้าไปในตน คือน้อม
กุศลธรรมเข้าไปในตน (4) ญาณ ความหยั่งรู้ อันได้แก่ วิชชา 3 (5) ทัสสนะ ความเห็น (6) พูด
อวด กล่าวบอกแก่ หญิง หรือ ชาย คฤหัสถ์หรือบรรชพิต ว่าผมรู้อย่างนี้ เห็นอย่างนี้ (7) ไม่มีผู้
ซักถาม ไม่พูดถึง (8) ต้องอาบัติคือปาราชิก (9) อยากเป็นคนบริสุทธิ์ (10) ไม่รู้ก็พูดว่ารู้ (11) พูด
เรื่องไม่เป็นจริง  (12) นอกจากสำคัญผิด ได้แก่ เว้นไว้แต่เข้าใจผิด 



197 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 แนวทางในการป้องกันการอวดอุตตริมนุสธรรม พบว่ามี  แนวทางป้องกัน 6 อย่าง 
คือ ย่อมต้องด้วย อาการ ๖ อย่าง คือ 1. ด้วยความไม่ละอาย 2.ด้วยความไม่รู้ 3.ด้วยความ
สงสัยแล้วขืนทำ 4. ด้วยความสำคัญในของไม่ควรว่าควร 5. ด้วยความสำคัญ ในของควรว่าไม่
ควร 6. ด้วยความหลงลืมสติ โดยวิธีดังกล่าวนั้นได้ถูกเสนอให้เห็นแนวทางการป้องกันเรื่องส่วน
บุคลมากกว่าจะรบุถึงแนวทางการป้องกันในรูปขององค์กรเป็นไปในส่วนของการเสนอของ
องค์กรคณะสงฆ์และบัญญัติเป็นกฎหมายเพ่ือควบคุม สอดคล้องกับงานของอธิเทพ ผาทา 
(2549) ที่เสนอว่าอาบัติหนักจัดเป็นอาบัติที่ต้องการลงโทษผู้ล่วงละเมิดไม่ให้เป็นเยี่ยงอย่าง 
เรียกการละเมิดอาบัติหมวดนี้ว่า เป็นสีลวิบัติ ส่วนอาบัติเบาเป็นโทษที่เกี่ยวข้องกับมารยาท 
หรือเป็นโทษที่ป้องกันความโหดร้าย เรียกว่า อาจารวิบัติ แนวทางการป้องกันการอวดอุตตริม
นุสธรรม ของพระสงฆ์ในสังคมไทยปัจจุบัน เสนอแนวทางในการป้องกัน 9 ระดับ คือ (1) แนว
ทางการป้องกันในระดับองค์กรสงฆ์ (2) แนวทางการป้องกันในระดับองค์กรรัฐ (3) แนวทางการ
ป้องกัน ในระดับนโยบาย (4) แนวทางการป้องกันด้วยภาครัฐ ตรวจสอบพระสงฆ์ (5) แนว
ทางการป้องกัน ภาคประชาชนตรวจสอบพระสงฆ์ (6) แนวทางการป้องกันด้วยการศึกษาที่
ถูกต้อง (7) แนวทางการป้องกัน ด้วยการบัญญัติกฎหมาย (8) แนวทางการป้องกัน ด้วยการ
บริหารจัดการ และ (9) แนวทางการป้องกันด้วยสังคมมีส่วนร่วม 
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย  

เมื่อกล่าวถึงการอวดอุตตริมนุสสธรรม ธรรมที่ไม่มีในตน จากคัมภีร์พระไตรปิฎก จึงทำ
ให้เกิดความเข้าใจถึงขอบเขต ของการล่วงละเมิดสิกขาบทในปาราชิกข้อที่ 4 ว่าการอวดอุตตริม
นุสธรรมนั้นคือการอวดที่ประกอบด้วยการอวดคุณธรรม 9 อย่างคือ  รวมถึงหลักเกณฑ์ของการ
วินิจฉัย และแนวทางป้องกัน สามารถนำเสนอเป็นแผนภาพ ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



198  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
จากแผนภาพที่ 1 สรุปได้ว่า เกณฑ์การวินิจฉัยการอวดอุตตริมนุสธรรมตามหลักการใน

พระไตรปิฎก เป็นหลักการและหลักเกณฑ์ในการพิจารณาวินิจฉัย ถึงลักษณะของการกล่าวอวด 
ซึ่งเป็นไปตามแนวทางการพิจารณาตัดสิน ตามหลักคัมภีร์พระพุทธศาสนา ที่กล่าวไว้ใน
พระไตรปิฎกเพ่ือเป็นมาตรฐานในการพิจารณา ตามกรณีต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น ทั้ งในอดีตและ
ปัจจุบัน และเป็นหลักเกณฑ์ ในการพิจารณาในสังคมปัจจุบันต่อไป 

 

การอวด 
อุตตริมนุสธรรม 
ในพระไตรปิฎก 

หลักเกณฑ์ในการวินิจฉัย 
- ภิกษุไมรู่้ไมเ่ห็น กล่าวอวดว่ารู้ว่าเห็น 
- อุตตริมนสุธรรมได้แก่ ฌาน วิโมกข์ สมาธิ 

ฯลฯ 
- น้อมเข้าไปในตนคือน้อมกศุลธรรม 
- ญาณ ความหยั่งรู้ ได้แก่ วิชชา 3 
- ทัสสนะ คือ ความเห็น 
- พูดอวด กล่าวบอก หญิง หรือ ชาย คฤหัสถ์ 

บรรพชิตว่า ผมรู้ ผมเห็นอย่างน้ี 
- ไม่มผีู้ซักถาม ไม่พูดถึง 
- ไม่รู้ก็พูดวา่รู ้
- ต้องอาบัติปาราชิก 
- เว้นไว้แตส่ำคัญผิด เข้าใจผิด 

 

แนวทางในการป้องกันในพระไตรปิฎก 
- ต้องด้วยมีความละอาย 
- ต้องด้วยรู้สิ่งที่จะเป็นอาบัต ิ
- ด้วยสงสยัแล้วไม่ขืนทำลงไป 
- ด้วยสำคญัว่าควรในของที่ไม่ควร 
- ด้วยสำคญัว่าไม่ควรในของทีค่วร 
- ด้วยมีสติไม่ลมืสต ิ

ผลที่ได้รับจากศึกษาเกณฑ์การอวดอุตตริ มนุสสธรรมใน
พระไตรปิฎก 

- มีความรู้การอวดอุตตริมนสุสธรรมมากขึ้น 
- มีความรู้ความเข้าใจเกณฑ์วินิจฉยัปาราชิกสิกขาบทที่ 4 
- ทราบถึงแนวทางในการป้องกนัการอวด 

อุตตริมนสุธรรมในพระไตรปิฎก และสังคมไทย 

แผนภาพที่ 1 การอวดอุตตริมนสุธรรม เกณฑ์การวิเคราะห์
และแนวทางในการป้องกันการอวดอุตตรมินุสธรรม 

แนวทางการป้องกันในสังคมไทย 
- แนวทางป้องกันด้วยองค์กรสงฆ์ 
- แนวทางป้องกันระดับองค์กรรัฐ 
- แนวทางป้องกันระดับนโยบาย 
- แนวทางป้องกันด้วยรัฐตรวจสอบสงฆ ์
- แนวทางป้องกันด้วยประชาชนตรวสอบ 
- แนวทางปอ้งกันด้วยการศึกษาทีถู่กต้อง 
- แนวทางป้องกันด้วยการบัญญตัิกฎหมาย 
- ด้วยการบริหารจดัการมีและมสี่วนร่วม 



199 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

สรุป 
 การศึกษาการอวดอุตตริมนุสธรรมในพระไตรปิฎก และสังคมไทย หมายถึง การ
กล่าวถึงธรรมอันยวดยิ่งของมนุษย์ ได้แก่ ฌาน วิโมกข์ สมาธิ สมาบัติ มรรคผล วิมุตติ ปีติ ความ
ยินดี ภิกษุกล่าวอวดอ้างอย่างใดอย่างหนึ่ง ซึ่งไม่มีในตน ในสิกขาบทที่ 4 ภิกษุผู้กล่าวอวดอ้าง
คุณวิเศษที่ไม่มีในตน ต้องอาบัติปาราชิก ขาดจากความเป็นภิกษุทันที ไม่สามารถกลับเข้ามา
บวชใหม่อีกได้ การอวดอุตริมนุสธรรมในสังคมไทยปัจจุบัน เป็นการแสดงออกทางพฤติกรรม คือ 
การกล่าวอ้างตนว่าเป็นผู้มีคุณวิเศษ เช่นอิทธิปาฏิหาริย์ต่าง ๆ สิ่งเหนือวิสัยของมนุษย์ เป็นต้น 
โดยที่ผู้กล่าวอวดนั้น อาศัยโอกาสและช่วงจังหวะเวลา ที่เหมาะสมทำการพูดกล่าวอวดโดยมุ่ง
วัตถุประสงค์ เพ่ือให้ประชาชนทั่วไปหลงไหล เกิดความเลื่อมใสศรัทธา และคล้อยตามสิ่งที่
ตนเองกล่าวอวดอ้าง อันจะนำมาซ่ึงลาภสักการะ ชื่อเสียงเงินทอง ลาภยศ สรรเสริญ แก่ตนและ
พวกพ้อง โดยการสำคัญผิดว่าตนบรรลุธรรม ซึ่งมีสาเหตุมาจากการไม่ได้ศึกษาพระธรรมวินัยให้
ถูกต้อง ทำให้กระทำการกล่าวอวดอุตริมนุสธรรมที่ เป็นเหตุให้ต้องอาบัติปาราชิก ขาดจากการ
เป็นพระภิกษุทันที  ไม่สามารถกลับมาบวชได้อีก แนวทางการป้องกัน เริ่มแต่ควรมีการคัดกรอง 
สอบประวัติผู้จะบวชโดยเจ้าอาวาส เมื่อบวชแล้ว ต้องได้รับอบรมสั่งสอน ให้การศึกษาพระธรรม
วินัยอย่างถูกต้องจนพ้นนิสัย สามารถไว้วางใจให้เผยแผ่พระพุทธศาสนาได้ เป็นต้น 
 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 

1) การวิจัยครั้งนี้ เป็นการศึกษาเกณฑ์การวินิจฉัย การอวดอุตตริมนุสธรรมใน
คัมภีร์พระพุทธศาสนา พระไตรปิฎก  

2) สามารถนำหลักการและหลักเกณฑ์ในการวินิจฉัย การอวดอุตตริมนุสธรรม
ในพระไตรปิฎก มาเป็นหลักเกณฑ์ในการตัดสิน เพ่ือเป็นบรรทัดฐานในการพิจารณาสิกขาบทที่ 
4 เนื่องจากผู้วิจัยได้ค้นคว้าจากคัมภีร์พระไตรปิฎก และตำราวิชาการทางพระพุทธศาสนา กระ
ทั้งนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา เพ่ือเป็นหลักเกณฑ์ในการพิจารณาข้อมูลต่อไป 

3) ผู้ศึกษาสามารถ นำหลักการพร้อมหลักเกณฑ์ การพิจารณาวินิจฉัย การอวด     
อุตตริมนุสสธรรม พร้อมทั้งแนวทางและการป้องกันการอวดอุตตริมนุสสธรรมได้ 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
 ผู้วิจัยขอเสนอแนะเชิงวิชาการเกี่ยวกับประเด็น ที่น่าสนใจและนำไปศึกษาไว้ 2 
ประเด็น  



200  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

1) แนะนำแนวทางในการศึกษาและอบรม ความเข้าใจให้ลึกซึ้งในพระธรรม
วินัย อาบัติหนักเบา ให้เป็นรูปธรรม รวมถึงบุคคลที่เกี่ยวข้อง 

2) ศึกษาหาแนวทาง การอยู่ร่วมกันของ วัด บ้าน ชุมชน สถานศึกษา ให้เกิด
ความรู้ความเข้าใจในพระธรรมวินัย และกฎหมายอย่างกระจ่างแจ้ง 
 
 
เอกสารอ้างอิง 
นฤมล มารคแมน. “อิทธิปาฏิหาริย์ในพระพุทธเจ้า”. วารสารรามคำแหง ฉบับมนุษยศาสตร์. ปี 
  ที่ 36 ฉบับที่ 2 (กรกฏาคม-ธันวาคม 2560): 157-171.  
บรรจบ บรรณุจิ. (2558). วิเคราะห์ปาราชิก 4 เพื่อการเรียนการสอน. รายงานวิจัย. ได้รับ 

 ทุนอุดหนุนการวิจัยจากมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. สถาบันวิจัย
พุทธศาสตร์ : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
  วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2559). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.  

 พิมพ์ครั้งที่ 30. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ สำนักพิมพ์เพ็ท
แอนด์โฮม จำกัด. 

มานพ บุญชื่น. (2561). “การศึกษาวิเคราะห์การอวดอุตตริมนุสสธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
 เถรวาท”. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา. บัณฑิต

วิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
อธิเทพ ผาทา. (2549). “การศึกษารูปแบบกระบวนการแก้ปัญหาในพระพุทธศาสนาเถรวาท: 

 ศึกษาเฉพาะกรณีอธิกรณสมถะ 7 และกฎนิคคหกรรมของมหาเถรสมาคม ใน
พระราชบัญญัติคณะสงฆ์ พ.ศ. 2505 แก้ไขเพ่ิมเติม (ฉบับที่ 2 ) พ.ศ. 2535”. 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
 
 

 



กระบวนการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม 
The Process of Intellectual Development According to the 

principle of Vuddhi-dhamma 

 
1พระมหาทัพยา ปิยวณฺโณ (แจ่มจำรัส) 

Phramaha Thappaya Piyavannno (Cheamchamrat) 
2สุเทพ พรมเลิศ 

Sutep Promlert 
3พระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน (แก้วมณี) 

Phramaha Sooksan Sukhawatthano (Kaewmanee)  

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยามหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University   

1Corresponding author E-mail: boylovezaza345a@gmail.com 

 
 

Received: December 27, 2022; Revised: December 29, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ  
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ (1) เพ่ือศึกษาปัญญาในพระไตรปิฎก (2) 
เพ่ือศึกษาหลักวุฑฒิธรรมในพระไตรปิฎก (3) เพ่ือวิเคราะห์กระบวนการในการพัฒนาปัญญา
ตามหลักวุฑฒิธรรม ผลการวิจัยพบว่า  
 1) ปัญญา หมายถึง ความรู้ ความรอบรู้ในกองสังขารตามความเป็นจริง ปัญญา มี 2 
ระดับ ได้แก่ โลกียปัญญา และ โลกุตตรปัญญา ปัญญา มี 3 ประเภท ได้แก่ สุตมยปัญญา จิน
ตามยปัญญา และ ภาวนามยปัญญา  

2) ในหลักวุฑฒิธรรมได้กล่าวถึงการเจริญทางปัญญา มี 4 ประการ ได้แก่ สัปปุริสสัง
เสวะ สัทธัมมสวนะ โยนิโสมนสิการ และธัมมานุธัมปฏิบัติ ปัญญา 2 ลำดับแรกเป็นปัญญาที่เกิด
จากสุตมยปัญญา ส่วนโยนิโสมนสิการเป็นปัญญาที่เกิดจากจินตามยปัญญา ปัญญาทั้ง 3 เป็น
โลกียปัญญา สำหรับธัมมานุธัมมปฏิบัติเป็นปัญญาที่เกิดจากภาวนามยปัญญา เป็นโลกุตตรปัญญา  

3) การพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรมเริ่มต้นจากการเห็นที่ถูกต้อง คือ การพัฒนา
ปัญญาตามหลักวุฒิธรรมนั้นมาจากการวิเคราะห์ว่า ปัญญาตามความหมายของวุฑฒิธรรมนั้น 2 



202  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ลักษณะ คือ ปัญญาภายหลัง (post-knowledge) หรือปัญญาที่มีมาก่อน (piori-knowledge) 
ปัญญาที่มีมาก่อนเป็นการอาศัยผู้อ่ืนทำให้เกิดมีขึ้น การเข้าใจปัญญาที่มีมาก่อนจากวุฑฒิธรรม  
2 ข้อแรก แต่หากเป็นปัญญาที่มีภายหลังก็เกิดจากการปฏิบัติแล้วสร้างให้มีขึ้น และการพัฒนา
ปัญญาภายหลังมาจากวุฑฒิธรรม 2 ข้อหลัง 

 
คำสำคัญ: กระบวนการ, การพัฒนาปัญญา, ปัญญา, หลักวุฑฒิธรรม 
 
Abstract  

The purposes of this research were 1) to study the wisdom in Tipiṭaka, 

2) to study principle of Vuḍḍhi-Dhamma in Tipiṭaka, and 3) to analyze the 

process of intellectual development according to the principle of Vuḍḍhi-

Dhamma. The research results were found as follows; 

1 .  The wisdom means knowledge, all round knowledge. The two 

levels of wisdom were Lokiya-paññā: worldly wisdom and Lokuttara-paññā: 

supramundane wisdom. The three types of wisdom were Sutamaya-paññā, 

Cintamaya-paññā, and Bhāvanāmaya-paññā. 

2 .  Vuḍḍhi-Dhamma stated the virtues conducive to growth in wisdom 

which  has four factors; Sappurisaṁseva, Saddhammasavana, Yonisomanasikāra, 

and Dhammānudhammapaṭipatti. The first two factors of wisdom were raised by 

Sutamaya-paññā, and Yonisomanasikāra was raised by Cintamaya-paññā, the 

three wisdom were brief in worldly wisdom. Then, Dhammānudhammapaṭipatti 

was raised by Bhāvanāmaya-paññā, brief in supramundane wisdom. 

3 . The Intellectual development according to the principle of Vuḍḍhi-

Dhamma was begun with the right view, that is the development of wisdom 

according to the principle of maturity comes from the analysis that wisdom 

according to the meaning of Vuḍḍhi-Dhamma has two characteristics it is post-

knowledage or piori- knowledge preexisting wisdom is dependent on others to 

create it understanding the preexisting wisdom from the first two virtues but if it 



203 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

is later wisdom it arises from practice and then creates it and later development 

of wisdom comes from the latter two virtues 

 

Key words: The Process, Intellectual Development, Wisdom, Vuddhi-dhamma 
 
 

 
บทนำ 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งปัญญา ไม่ได้เน้นที่ความเชื่อเหมือนศาสนาอ่ืน คำ
ว่า  “เป็นศาสนาแห่งปัญญา” หมายถึง คำสอนที่ประกอบด้วยเหตุผล ไม่มีการบังคับให้เชื่อตาม 
มีแต่แสดงไปตามเหตุผล ส่วนผู้ที่จะเชื่อหรือไม่นั้นขึ้นอยู่กับภูมิปัญญาของผู้นั้นเอง แม้แต่พระสา
รีบุตรเถระอัครสาวกผู้เลิศด้วยปัญญา ครั้งหนึ่งพระพุทธเจ้าตรัสถามว่า เชื่อในคำสั่งสอนของ
พระองค์หรือไม่ พระสารีบุตรเถระตอบ สรุปความได้ว่า “ผู้ที่ยังไม่รู้ ไม่เข้าใจ ยังไม่บรรลุธรรม
นั้น ย่อมเชื่อตามพระองค์ ส่วนท่านไม่เชื่อตาม ต่อเมื่อเห็นแจ้งด้วยปัญญาของตนเองแล้วจึงเชื่อ” 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 514 หน้าที่ 327,  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) ดังนั้น จึงตั้งปัญหาว่าทำไมพระสารีบุตรเถระ จึงตอบว่า ไม่เชื่อตามพระศาสดา ซึ่งการตอบ
ของพระสารีบุตรสอดคล้องกับหลักในกาลามสูตรว่า อย่าปลงใจเชื่อเพราะผู้นี้เป็นครูของเรา 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 20 ข้อที่ 66 หน้าที่ 257, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

คำถามต่อมา คือ ถ้าไม่เชื่อตามพระศาสดาจะเชื่อใคร แล้วจะเชื่ออย่างไร ถ้าไม่เชื่อ
ตาม   พระศาสดาจะขัดแย้งกับหลักกัลยาณมิตตา (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 20 ข้อที่ 71 
หน้าที่ 13,  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) หลักปรโตโฆสะ (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 
เล่มที่ 12 ข้อที่ 452 หน้าที่ 491, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) หรือไม่ และที่สำคัญ คือ 
หลักวุฑฒิธรรม 4 ซึ่งเริ่มจาก สัปปุริสสังเสวะ (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 311 
หน้าที่ 286, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นต้น จึงเกิดคำถามวิจัยว่า หลักศรัทธาใน
กระบวนการพัฒนาปัญญาเป็นอย่างไร ประเด็นต่อมา คือ การศึกษาค้นคว้าและการตีความใน
หลักพุทธธรรมของพุทธศาสนิกชนทั้งหลาย   จึงแตกต่างกันไปตามภูมิปัญญาของแต่ละบุคคล
ความถูกผิดขึ้นอยู่กับระดับชั้นของความจริงนั้น ๆ การจะเข้าถึงความจริงระดับไหนขึ้นอยู่กับว่า
คนเรามีปัญญาอยู่ในระดับไหน คนที่มีปัญญายังไม่แก่กล้า เมื่อมีผู้อธิบายหลักพุทธธรรมแตกต่าง
ไปจากที่ตัวเองเข้าใจ อาจจะเข้าใจว่าอธิบายผิดมองว่าเป็นมิจฉาทิฏฐิบุคคลได้ (สุนันท์ เพ็ชรพิรุณ
, 2548) จุดมุ่งหมายของคำสอนเรื่องปัญญาในพระพุทธศาสนา คือ การสอนให้มนุษย์หลุดพ้นจาก
ความทุกข์ทั้งปวงในโลกด้วยวิธีการสร้างปัญญา ความทุกข์ของมนุษย์ในยุคปัจจุบันนี้เกิดจาก



204  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ความเจริญก้าวหน้าทั้งทางด้านการเมือง เศรษฐกิจ สังคม ศาสนา ทุกด้านที่กล่าวมานั้นมุ่งเน้นไปที่
ความเจริญทางด้านวัตถุมากกว่าการพัฒนาทางด้านจิตใจ ทำให้เกิดปัญหาต่าง ๆ ขึ้นในสังคม 
ทั้งนี้เพราะคนในสังคมมีความเจริญทางด้านจิตใจน้อยไปหรือตามไม่ทันความเจริญทางด้านวัตถุ 
ทำให้คนในสังคมดำเนินชีวิตอยู่ท่ามกลางกระแสแห่งวัตถุนิยม แข่งขันและเอาเปรียบกันเพ่ือ
ความมั่งค่ังทางวัตถุหรือท่ีเรียกว่าตามทันแต่รู้ไม่เท่าทัน (พระธรรมปฎิก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) 

ปัญญาเป็นองค์ประกอบสำคัญที่จะทำให้การดำเนินชีวิต คือ การสัมพันธ์กับ
สิ่งแวดล้อมและภาวะที่เป็นไปต่าง ๆ ของจิตใจให้ดำเนินไปได้ด้วยคุณสมบัติของปัญญาเปรียบได้
กับแสงสว่างส่องทางชี้บอกทางให้แก่บุคคล (จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์, 2547) ซึ่งบุคคลควรได้รับการ
พัฒนาจนเกิดความรอบรู้ รู้ดี รู้ชั่ว รู้เหตุ รู้ผล รู้คิด รู้พิจารณา รู้ตามความเป็นจริง ผู้ที่บรรลุ
เป้าหมายในทางพระพุทธศาสนา เรียกว่า บุคคลที่พัฒนาตนแล้ว (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺ
โต), 2531)  ผู้มีปัญญาย่อมมีวิถีทาง  ดำเนินชีวิตที่ดีที่ถูกต้อง เป็นผู้ที่พร้อมจะรับฟังคำสั่งสอน
แนะนำจากผู้อ่ืน เพราะผู้รู้เป็นผู้ไม่โอ้อวด ไม่มีมายา และเป็นคนตรง (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 
เล่มที่ 11 ข้อที่ 77 หน้าที่ 56, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ผู้มีปัญญาเปรียบดังผู้มีรัตนะ 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 15 ข้อที่51 หน้าที่ 67, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

เพราะปัญญามีคุณค่าที่ประเสริฐอย่างยิ่ง เปรียบเหมือน ผู้มีทรัพย์อยู่ภายในที่ไม่มีผู้ใดสามารถ
ขโมยหรือช่วงชิงไปได้ 

 พระพุทธศาสนา แบ่งปัญญาออกเป็น 2 ระดับ ได้แก่ โลกิยปัญญาและโลกุตตร
ปัญญา (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2546) โลกิยปัญญา เป็นปัญญาที่เกี่ยวข้องกับโลก มีกิเลส
เป็นเครื่อง ยึดเหนี่ยวไว้ ส่วนโลกุตตรปัญญา เป็นปัญญาที่ไม่เกี่ยวข้องต่อโลก คือ เหนือกิเลส 
ตัณหา ปราศจากการปรุงแต่ง เป็นปัญญาของพระพุทธเจ้าและอริยบุคคลทั้งหลาย ดังนั้น การ
ฝึกตนของบุคคลทั่วไป จึงเริ่มจากการพัฒนาเพ่ือให้เกิดปัญญาระดับโลกิยะเสียก่อน เพราะ
มนุษย์ส่วนมากยังต้องมีความสัมพันธ์และเกี่ยวข้องต่อโลกไปตลอดจนชั่วชีวิต ผู้มีปัญญาในทาง
โลกจะมีผลทำให้การดำเนินชีวิตของผู้นั้นเป็นไปด้วยความสงบสุขและดีงามและพ้ืนฐานที่ดีที่
สามารถพัฒนาขึ้นไปจนถึงระดับของโลกุตตรปัญญาได้อีกด้วย เพราะฉะนั้นจึงเป็นสิ่งจำเป็นที่ชาว
พุทธควรให้ความสำคัญแก่การพัฒนาปัญญานี้ โดยหันมาพัฒนาทางด้านความจิตใจและคุณธรรม
ที่จะก่อให้เกิดปัญญาในทางโลก ส่งเสริมให้บุคคลมีจิตใจที่ดีงาม มีพฤติกรรมที่เหมาะสมซึ่งเป็น
จุดเริ่มต้นของการดำเนินชีวิตที่ดี เมื่อมนุษย์สามารถพัฒนาตนเองเพ่ือการอยู่ร่วมกันในสังคม
อย่างมีความสุข คือ โลกิยปัญญา หรือปัญญาในทางโลกแล้ว หากมีโอกาสมนุษย์พึงกระทำ
หน้าที่ของตนให้สมบูรณ์โดยการพัฒนาปัญญาในทางโลกนี้ให้สูงยิ่งขึ้นไปอีก เพ่ือเป้าหมายสูงสุด
ของพระพุทธศาสนา คือ โลกุตตรปัญญา โดยการพัฒนาปัญญาที่ก่อให้เกิดผล คือ มรรค เพราะ
มรรคคือกระบวนวิธีพัฒนามนุษย์ไปสู่การมีปัญญาจน กระทั่งไม่ต้องอาศัยอวิชชา ตัณหา อุปาทาน 



205 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ในการดำเนินชีวิต แต่เป็นการอยู่ด้วยปัญญาอย่างแท้จริง (พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2548)  
 บทความวิจัยนี้นำเสนอกระบวนการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรมเพ่ือเสนอแนว
ทางการแยกแยะปัญญาในทางพระพุทธศาสนา และแนวทางในการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฒิ
ธรรมที่ปรากฏในพระไตรปิฎก 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาปัญญาตามแนวพระไตรปิฎก 
2. เพ่ือศึกษาวุฑฒิธรรมในพระไตรปิฎก 
3. เพ่ือวิเคราะห์วิเคราะห์กระบวนการในการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary research) โดยศึกษา

ค้นคว้าจากข้อมูลทางด้านเอกสารตามลำดับขั้นตอน ดังต่อไปนี้ 
1. เอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาบาลีและภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัย

มหาจุฬา-ลงกรณราชวิทยาลัย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
2. เอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ ตำราวิชาการทางพระพุทธศาสนาและวิทยานิพนธ์ที่

เกี่ยวข้อง  
3. รวบรวมข้อมูลตามข้อ 1 และข้อ 2 แล้วนำมาเรียบเรียง เขียนบรรยายเชิง

พรรณนา 
4. นำเสนอผลงานการวิจัย 

 
ผลการศึกษา 

 1. ปัญญาในพระไตรปิฎก ผลการศึกษา พบว่า พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่ง
ปัญญา ไม่ได้เน้นที่ศรัทธาเหมือนศาสนาอ่ืน คำว่า “เป็นศาสนาแห่งปัญญา” หมายถึง คำสอนที่
ประกอบด้วยเหตุผล ไม่มีการบังคับให้เชื่อตาม มีแต่แสดงไปตามเหตุผล ส่วนผู้ที่จะเชื่อหรือไม่
นั้น ขึ้นอยู่กับภูมิปัญญาของผู้นั้นเอง แม้แต่พระสารีบุตรอัครสาวกผู้เลิศด้วยปัญญา ครั้งหนึ่ง 
พระพุทธเจ้าตรัสถามว่า เชื่อในคำสั่งสอนของพระองค์หรือไม่ พระสารีบุตรตอบสรุปความได้ว่า “ผู้
ที่ยังไม่รู้ไม่เข้าใจ ยังไม่บรรลุธรรมนั้น ย่อมเชื่อตามพระองค์ส่วนท่านไม่เชื่อตามต่อเมื่อเห็นแจ้ง
ด้วยปัญญาของตนเองแล้วจึงเชื่อ” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 514 หน้าที่ 327, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



206  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 ปัญญา จำแนกออกไปเป็นประเภทมากมายตั้งแต่ปัญญาหนึ่งเดียวถึงปัญญา 77 
โดยใช้ชื่อว่า ปัญญาโดยตรงบ้าง โดยชื่อว่า ญาณ วิชชา วิปัสสนา ปฏิสัมภิทา หรืออภิญญาบ้าง ใน
คัมภีร์ญาณวิภังค์ ท่านจำแนกญาณหรือปัญญาไว้ถึง 1-10 ประเภท กล่าวคือ จัดความรู้ทาง
วิญญาณ 5 เป็นญาณ 1 จำแนกปัญญาเป็น 2 ประเภท เช่น โลกิยปัญญาและโลกุตตรปัญญา 
เป็นต้น จำแนกเป็น 3 ประเภท เช่น สุตมยปัญญา จินตามยปัญญา และ ภาวนามยปัญญา เป็น
ต้น จำแนกเป็น 4 ประเภท เช่น ปฏิสัมภิทา 4 เป็นต้น (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 35 ข้อที่ 
754 หน้าที่ 484-492, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จัดสัมมาสมาธิมีองค์ 5 เป็นปัญญา 5 
จัดอภิญญา 6 เป็นปัญญา 6 จัดญาณวัตถุ 77 เป็นปัญญา 7 จัดปัญญาในมรรค 4 ผล 4 เป็นปัญญา 
8 จัดปัญญาในอนุปุพพวิหาร 9 เป็นปัญญา 9 และ จัดทสพลญาณ 10 ประการของพระตถาคตเจ้า 
เป็นปัญญา 10 ในคัมภีร์ปฏิสัมภิทามรรค พระสารีบุตรจำแนกปัญญาไว้ 73 ประการ โดยเป็น
ปัญญาที่เกิดขึ้นแก่ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานตั้งแต่พระสาวกจนถึงพระพุทธเจ้า เรียกชื่อว่า 
ปัญญาญาณ 73 (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 31 ข้อที่ มาติกา หน้าที่ 1-6, มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) 
 หลักเกณฑ์ในการจำแนกปัญญาออกไปประเภทต่าง ๆ วิเคราะห์ได้ว่า ใช้หลักเกณฑ์ 
คือ  

 1. จำแนกตามระดับชั้นของปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดร่วมกับจิตชั้นกามาวจรภูมิรู
ปาวจรภูมิ และอรูปาวจรภูมิจัดเป็นโลกิยปัญญา ปัญญาที่เกิดร่วมกับจิตชั้นโลกุตตรภูมิจัดเป็นโล
กุตตรปัญญา  

 2. จำแนกตามบ่อเกิดหรือที่มาของปัญญา เช่น ปัญญาที่เกิดจากการฟัง เรียกว่า สุ
ตมยปัญญา ปัญญาที่เกิดจากการคิด เรียกว่า จินตามยปัญญา ปัญญาของผู้ที่เข้าสมาบัติเรียกว่า 
ภาวนามยปัญญา ปัญญาที่เกิดจากการเจริญวิปัสสนา เรียกว่า วิปัสสนาญาณ หรือวิปัสสนา
ปัญญา  

 3. จำแนกตามประเภทของบุคคลผู้มีปัญญา เช่น เสขปัญญา ปัญญาของผู้ที่ยังต้อง
ศึกษาใน ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา อเสขปัญญาปัญญาของผู้ที่ไม่ต้องศึกษาใน
ไตรสิกขา คือ ปัญญาของพระอรหันต์ เนวเสขนาเสขปัญญา ปัญญาของบุคคลนอกจากพระเสขะ
และพระอเสขะ พุทธญาณ พระปัญญาญาณของพระพุทธเจ้า  

 4. จำแนกตามเรื่องต่าง ๆ ที่รู้ด้วยปัญญา เช่น วิชชา 3 ความรู้แจ้งเรื่องอดีตชาติของ
ตน เป็นต้น วิชชา 8 ความรู้เรื่องวิปัสสนาญาณ เป็นต้น อภิญญา 6 ความรู้ยิ่ง ความรู้ด้วยปัญญา
อันยิ่ง มีความรู้  ที่ทำให้แสดงฤทธิ์ต่าง ๆ ได้ เป็นต้น ปฏิสัมภิทา 4 ความรู้ที่แตกฉานในอรรถ ธรรม 
ภาษา และปฏิภาณ สัพพัญญุตญาณพระญาณที่หยั่งรู้ธรรมทั้งปวง (พระสุทัศน์ จารุธมฺโม (เย็นใจ), 
2560)  



207 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 คำว่า “ปัญญา” มีความสำคัญต่อมนุษย์ เพราะเป็นสิ่งที่ขาดไม่ไ ด้ ถือว่าเป็น
เครื่องมือในการจัดการที่มีความจำเป็นต่อการดำเนินชีวิตของมนุษย์ในหลาย ๆ ด้าน ไม่ว่าจะ
เป็นด้านการศึกษา ด้านการเรียนรู้การใช้ชีวิต หากมนุษย์ดำเนินชีวิตอย่างขาดปัญญาแล้ว จะทำ
ให้พบกับปัญหาและความทุกข์มากมาย  (เอ้ือมอร ชลวร , 2553) ทุกคนที่ เกิดมาทาง
พระพุทธศาสนาถือว่า ย่อมมีปัญญา ติดตัวมาเรียกว่า สชาติกปัญญา เป็นปัญญาที่พร้อมมากับ
ชาติกำเนิด เพราะการได้เกิดเป็นมนุษย์นี้มาด้วยอำนาจของกุศลกรรม กรรมที่เป็นกุศล คือ เป็น
กรรมที่กระทำด้วยความฉลาด เมื่อกุศลเป็นกิจของคนฉลาดก็แปลว่าเป็นกรรมของคนมีปัญญา
นำให้เกิดมาเป็นมนุษย์จึงได้มีปัญญาที่เป็นตัวความฉลาดอันสูงยิ่งกว่าอายตนะนี้มาแต่กำเนิด 
เพราะฉะนั้นมนุษย์จึงมีปัญญาที่เป็นตัวความรู้ทั่วถึงที่เป็นตัวความฉลาดมาแต่กำเนิด  (สมเด็จ
พระญาณสังวร (เจริญ สุวฑฺฒโน), 2550) ปัญญาอีกส่วนหนึ่ง คือ ปัญญาที่ได้จากการฝึกฝนและ
พัฒนาตนเอง และสามารถพัฒนาต่อไปได้ตลอดอายุขัยจนกระทั่งเกิดปัญญารู้แจ้งในสรรพสิ่งอัน
เป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาได้ ดังนั้น ปัจจัยที่จะเป็นบ่อเกิดของปัญญามี 3 ทาง 
คือ สุตมยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจากการฟัง) จินตามยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจากการคิด) และ 
ภาวนามยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจากการอบรม) (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย  เล่มที่ 11 ข้อที่ 305 
หน้าที่ 271, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

 1. สุตมยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจาการเรียนรู้) หมายถึง ปัญญาที่เกิดจากการฟัง 
ได้แก่ ปัญญาที่เกิดจากการฟังมาจากผู้อ่ืน เช่น การศึกษาเล่าเรียนจากครู จากการอ่านหนังสือ 
จากการฟังบรรยายในกิจกรรมทางการศึกษา เป็นต้น ปัญญาประเภทนี้มีการพยายามแสวงหากัน
มากในปัจจุบัน เพ่ือให้เกิดมีขึ้นแก่คนในประเทศชาติของตน มีปรากฏให้เห็นได้ทั่วไป เห็นได้
จากการสร้างสถาบันการศึกษาในระดับต่าง ๆ มากข้ึน มีการจัดทำเป็นหนังสือตำราเรียน ตลอด
ถึงการจัดให้มีโสตทัศนะศึกษาขึ้นมากมาย ดังนั้น สุตมยปัญญา จึงมีความสำคัญมากต่อการ
พัฒนาตนเองและสังคม ผู้มีปัญญาประเภทนี้เมื่อได้รับการศึกษาดีจนจบปริญญา ในระดับต่าง ๆ 
แล้ว สามารถนำมาเป็นเครื่องมือในการแสวงหาปัจจัยสี่ เอาไปประกอบอาชีพ เอาปัญญาระดับ
นี้ ไปแก้ปัญหาเรื่องการดำรงชีวิต แก้ไขปัญหาทางสังคมนำปัญญานี้ไปสมัครงานเพ่ือเข้ารับ
ราชการในตำแหน่งต่าง ๆ และยังสามารถป้องกันเหตุร้ายต่าง ๆ ที่อยู่รอบตัวเรา มนุษย์มีความ
จำเป็นที่ต้องแสวงหาปัญญาชนิดนี้และเป็นปัญญาที่ทำให้เกิดขึ้นได้ไม่ยาก ในสมัยปัจจุบัน ดังพุทธ
พจน์ที่ว่า “สุสฺสูสํ ลภเต ปญฺญํ” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาบาลี เล่มที่ 15 ข้อที่ 845 หน้าที่ 846, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แปลว่า ฟังด้วยดีย่อมได้ปัญญา ปัญญาประเภทนี้ จัดว่า 
เป็นโลกียปัญญา 
 2. จินตามยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจาดการคิดพิจารณา) หมายถึง ความรู้ที่สำเร็จจาก
การใช้ความคิด หรือการคิดอย่างเป็นกระบวนการ หรือเป็นการคิดแบบมีเหตุมีผล แล้วน้อมนำ



208  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ธรรมนั้นไปพิจารณาไตร่ตรองใคร่ครวญ หรือในทางพระพุทธศาสนาเรียกวิธีคิดแบบนี้ว่า  เป็น
การคิดแบบโยนิโส-มนสิการ คือ ลักษณะของผู้ที่ความคิดโดย แยบคายนั้น “จะเป็นผู้ที่มีความ
ตรึกตรอง เพ่งพินิจเพราะ  ผู้มีปัญญา เพ่งพินิจ แม้มีชีวิตอยู่เพียงวันเดียว ประเสริฐกว่าผู้มี
ปัญญาทรามไม่มีจิตตั้งมั่นที่มีชีวิตอยู่ตั้ง 100 ปี” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 
111 หน้าที่ 65, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ปัญญาประเภทนี้จัดว่าเป็นโลกียปัญญา
 3. ภาวนามยปัญญา (ปัญญาที่เกิดจากการภาวนา) ได้แก่ ปัญญาของผู้เข้าสมาบัติ
เกิดมีได้ด้วยการเจริญสมถกัมมัฏฐานและวิปัสสนากัมมัฏฐาน การเจริญสมถะทำให้บรรลุฌาน
สมาบัติ 8 ปัญญาของท่านผู้เข้าสมาบัติ 8 ขั้นใดขั้นหนึ่งนี้เองเป็นภาวนามยปัญญาที่เกิดจาก
สมถภาวนาและ  การเจริญวิปัสสนาทำให้บรรลุอริยมรรคและอริยผล ปัญญาของพระ
อริยบุคคลผู้เข้าผลสมาบัติเป็นภาวนามยปัญญาที่เกิดจากวิปัสสนาภาวนา วิธีการเจริญสมถะ 
ได้แก่ การเจริญกัมมัฏฐาน 40 อย่างใดอย่างหนึ่ง ได้แก่ กสิณ 10 อสุภะ 10 อนุสสติ 10 อัปป
มัญญา 4 อาหาเรปฏิกูลสัญญา จตุธาตุววัฏฐาน อรูป 4 วิธีการเจริญวิปัสสนา ได้แก่ การบำเพ็ญวิ
สุทธิ 7 ให้บริบูรณ ์ปัญญาประเภทนี้จัดว่าเป็นโลกุตตรปัญญา 
  ปัญญาในทางพระพุทธศาสนา จึงเป็นปัญญาที่รู้แจ้งเห็นแจ้งด้วยการผ่านสิ่ง
เหล่านั้นมาจนเกิดความฝังใจในสิ่งนั้นโดยมิได้อาจลืมเลือนได้ เพราะฉะนั้น ปัญญาเหล่านี้เป็น
ปัญญาที่เกิดขึ้นจากการพิจารณาด้วยความใคร่ครวญและไตร่ตรองเป็นอย่างดีทางจิตใจ จน
จิตใจนั้นเกิดความสังเวช เกิดความเบื่อหน่ายจนคลายกำหนัดยินดีในสภาวะนั้น ๆ ที่เห็นความ
เป็นไตรลักษณ์ 

 2. หลักวุฑฒิธรรมในพระไตรปิฎก ผลการศึกษา พบว่า คำว่า “วุฑฒิธรรม” 
หมายถึง ธรรมเป็นเหตุให้เจริญรุ่งเรืองงอกงาม เป็นธรรมในการทำความดี ทำบุญกุศล เป็น
หลักธรรมในการอุปการะให้เกิดความเจริญรุ่งเรือง วุฑฒิธรรมจึงเป็นหลักธรรมที่สอนเกิดความ
เจริญงอกงามและรุ่งเรืองใน  ทางโลก (โลกียธรรม) และทางธรรม (โลกุตตรธรรม) รวมทั้งยัง
เป็นคุณธรรมให้ตนเองและผู้อ่ืนได้รับความเจริญรุ่งเรือง และยังเป็นการช่วยอุปการะแก่เพ่ือน
มนุษย์ให้เกิดความเจริญรุ่งเรืองเป็นหลักธรรมที่เป็นไปเพ่ือความมีปัญญามากเป็นหลักธรรมที่
เกื้อกูลต่อการศึกษาเพ่ือพัฒนาปัญญาให้เจริญขึ้น หรือเป็นเหตุแห่งความเจริญ อีกทั้งยังเป็นองค์
แห่งเครื่องบรรลุโสดา พระพุทธเจ้าตรัสกับพระสารีบุตรเถระว่า “ดีละ ดีละ สารีบุตร สัปปุริสสังเส
วะ สัทธัมมัสสวนะ โยนิโสมนสิการ ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ เป็นองค์เครื่องบรรลุโสดา”(พระไตรปิฎก
ฉบับภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 1001 หน้าที่ 495, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และยังทำ
ให้แจ้งโสดาปัตติผล อนาคามิผล และอรหัตตผล  (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 31 ข้อที่ 3 
หน้าที่ 543, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



209 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 จากพุทธพจน์จะเห็นได้ว่า หลักวุฑฒิธรรมจะมีองค์ธรรมอยู่ 4 ประการ ได้แก่ สัปปุ
ริสสังเสวะ (การคบบัณฑิต) สัทธัมมัสสวนะ (การฟังพระสัทธรรม) โยนิโสมนสิการ (การทำในใจ
โดยแยบคาย) และ ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ (การปฏิบัติธรรมตามสมควรแก่ธรรม) (พระไตรปิฎก
ฉบับภาษาไทย เล่มที่ 21 ข้อที่ 248 หน้าที่ 368, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) โดยผู้ที่เป็น
บัณฑิตที่ดีนั้นจะต้องคุณสมบัติของคนดีหรือสัตบุรุษที่เรียกว่า สัปปุริสสธรรม 7 ได้แก่ ธัมมัญญู 
(รู้จักหลักการแห่งเหตุและกฎเกณฑ์ของสิ่งทั้งหลายที่ตนเข้าไปเกี่ยวข้องต่อการดำเนินชีวิต การ
ปฏิบัติของตนตามหน้าที่ต่าง ๆ อย่างมีเหตุและผล) อัตถัญญู (รู้จักจุดมุ่งหมายและรู้จักผล คือ ผล
ที่เกิดจากการกระทำมีประโยชน์และตรงตามเป้าหมายที่ตั้งมั่นไว้) อัตตัญญู (รู้จักตนว่ามีศรัทธา 
ศีล สุตะ จาคะ ปัญญา และปฏิภาณเท่าใดตาม หลักแห่งอารยวัฑฒิ 5) มัตตัญญู (รู้ประมาณใน
การรับปัจจัย 4 คือ เป็นผู้รู้จักความพอดีตามหลักแห่งมัชฌิมาปฎิปทาและหลักสันโดษ) กาลัญญู 
(รู้จักเวลาอันเหมาะสมที่จะประกอบกิจการงานต่าง ๆ อย่างถูกต้อง) ปริสัญญู (รู้จักวิธีการเข้าหา
ประชุมชน) และปุคคลปโรปรัญญู (รู้จักเลือกคบคนให้ถูกต้อง โดยอัธยาศัยความสามารถและ
คุณธรรม) สัปปุริสสังเสวะนี้ จัดว่าเป็นปัญญาทางสุตมยปัญญาเป็นโลกียปัญญา 

 สัทธัมมัสสวนะ (การฟังพระสัทธรรม) ได้แก่ ปริยัติสัทธรรม (เป็นการศึกษาในหลัก
คำสั่งสอนในพระไตรปิฎกท้ังหมด โดยแยกประเภทได้ 9 ประเภท เรียกว่า นวังคสัตถุศาสน์ 9 
ได้แก่ สุตตะ เคยยะ คาถา เวยยากรณะ อุทาน อิติวุตตกะ ชาดก อัพภูตธรรม และเวทัลละ) 
ปฏิบัติสัทธรรม (เป็นธรรมะอันเป็นหลักปฏิบัติที่พระพุทธเจ้าทรงสอน ได้แก่ การเจริญภาวนา 
โดยมีอริยมรรคมีองค์ 8 ตามแนวทางแห่งไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา) และปฏิเวธ
สัทธรรม (เป็นธรรมะที่เป็นไปเพ่ือการบรรลุสัจจะ คือ บรรลุโลกุตตรธรรมจากการปฏิบัติใน
ไตรสิกขาให้สมบูรณ์) พระสัทธรรมทั้ง 3 ประการดังที่กล่าวมาแล้วจัดอยู่ในสัทธรรม 7 ได้แก่ เป็น
ผู้มีศรัทธา (คือมีความเชื่อและความเลื่อมใส) เป็นผู้มีหิริโอตตัปปะ (มีความละอายและเกรงกลัว
ต่อบาป) เป็นพหูสูต (เป็นผู้ที่ศึกษาเล่าเรียนมาก ฟังมาก) เป็นผู้ปรารภความเพียร (เป็นผู้ ที่
ปรารภในความไม่ประมาท มีความวิริยะอุสาหะในการทำความดี และละเว้นความชั่วทั้งปวง) เป็น
ผู้มีสติมั่นคง (เป็นผู้มีสติไม่วอกแวกไปในทางอกุศล มั่นเจริญสติปัฏฐาน 4 อยู่เสมอ) และเป็นผู้มี
ปัญญา (เป็นผู้ที่ เข้าไปรู้เห็นแจ้งในสัจธรรมความจริงของสังขารขันธ์ว่า  มีการ   เกิดดับ) 
สัทธัมมัสสวนะ นี้จัดว่า เป็นปัญญาทางสุตมยปัญญา เป็นโลกียปัญญา 

 โยนิโสมนสิการ หมายถึง การพิจารณาอย่างถูกต้องเหมาะสม (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย  เล่มที่ 13 ข้อที่ 24 หน้าที่ 27, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  การคิดให้รอบคอบ 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 12 ข้อที่ 357 หน้าที่ 394, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
การไตร่ตรองให้รอบคอบ (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 20 ข้อที่ 135 หน้าที่ 117, มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การพิจารณาโดยการสำรวมอินทรีย์ทั้ง 5 (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย 



210  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เล่มที่ 12 ข้อที่ 23 หน้าที่ 22, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ความตั้งใจมุ่งมั่นเพียรปฏิบัติ
เพ่ือการบรรลุธรรม (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 35 หน้าที่ 44, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) การพิจารณาสาวหาตามเหตุตามปัจจัยซึ่งเป็นเหตุเกิดปัญญา (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย เล่มที่ 10 ข้อที่ 57 หน้าที่ 31, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การใช้ความคิด
อย่างถูกวิธี การใส่ใจใคร่ครวญ การพิจารณาโดยอุบายวิธีที่แยบคายและการคำนึงถึงธรรมอย่างถูก
วิธีถูกทาง (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 11 ข้อที่ 149 หน้าที่ 109, มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) โดยมีรูปแบบวิธีคิด 10 วิธี ได้แก่ วิธีคิดแบบหาเหตุปัจจัย วิธีคิดแยก
ส่วนประกอบ วิธีคิดแบบสามัญลักษณ์ วิธีคิดแบบอริยสัจ วิธีคิดแบบอรรถสัมพันธ์  วิธีคิดแบบ
เห็นคุณโทษและทางออก วิธีคิดแบบเร้าคุณธรรม วิธีคิดแบบอยู่กับปัจจุบัน) และวิธีคิดแบบวิภัช
ชวาท (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2549) โยนิโสมนสิการ จึงเป็นองค์ประกอบหนึ่งที่
สำคัญอย่างยิ่งในกระบวนการพัฒนาปัญญา เป็นกระบวนการที่เกิดขึ้นจากภายในจิต เป็นตัว
สนับสนุนกระบวนการภายนอกที่ได้กล่าวมาแล้ว คือ สัปปุริสสังเสวะกับสัทธัมมัสสวนะ โยนิโส
มนสิการ มีหน้าที่ 2  ระดับ คือ ระดับกุศลภาวนา กับ ระดับปัญญาภาวนา หรือ ระดับโลกีย
ปัญญากับระดับโลกุตตรปัญญา ซึ่งถือว่าเป็นหน้าที่ที่มุ่งนำไปใช้เพ่ือประโยชน์ให้กับตนเองและ
ผู้อื่น โยนิโสมนสิการ นี้จัดว่าเป็นปัญญาทางจินตามยปัญญา เป็นโลกียปัญญา 
 ธัมมานุธัมมปฏิบัติ หมายถึง การปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย  เล่มที่ 11 ข้อที่ 311 หน้าที่ 286, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) การปฏิบัติธรรม
ถูกต้องตามหลัก เช่น หลักธรรมย่อยสอดคล้องกับหลักธรรมใหญ่ แล้วเข้าแนวกับธรรมที่เป็น
จุดมุ่งหมาย ปฏิบัติถูกต้องตามกระบวนการธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) 
การปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม คือ การปฏิบัติธรรมถูกหลักการดำเนินชีวิตถูกต้องตามธรรม 
หรือการปฏิบัติธรรมให้ถูกหลัก ถูกความมุ่งหมาย ธรรมข้อนี้เป็นเรื่องการปฏิบัติมีอยู่ 2 นัย
ด้วยกัน คือ การปฏิบัติธรรมตามฐานะของตน คือ มองดูฐานะของตนว่า ควรจะปฏิบัติอย่างไรจึง
ปฏิบัติอย่างนั้น เช่น สำหรับฆราวาส การปฏิบัติธรรมสมควรแก่การเป็นฆราวาส สำหรับภิกษุ
สงฆ์ควรปฏิบัติตามความเป็นพระสงฆ์ด้วยศีลวินัยที่ควรรักษา และการปฏิบัติสมควรแก่ธรรม 
คือ การปฏิบัติธรรมถูกหลัก ทำให้ข้อปฏิบัติย่อยเข้ากันได้และ สอดคล้องกัน ส่งผลแห่งหลักการ
ใหญ่เป็นไปเพ่ือจุดหมายที่ต้องการ  (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2549) การปฏิบัติธรรม
สมควรแก่ธรรม เป็นข้อที่ควรฝึกฝนให้มีปัญญาที่จะสามารถเลือกหลักธรรมให้ถูกกับบริบทที่
เกี่ยวข้อง หากเลือกหลักธรรมผิดกับบริบทที่กำลังสนใจอาจส่งผลเสียมากกว่าผลดีซ่ึงเปรียบได้
กับการเลือกใช้ยาที่ไม่ถูกกับโรค ดังนั้น การพัฒนาปัญญาให้สมบูรณ์จำเป็นต้องฝึกการปฏิบัติ
ธรรมสมควรแก่ธรรมนี้ จัดว่าเป็นปัญญาทางภาวนามยปัญญา เป็นโลกุตตรปัญญา 



211 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 3. วิเคราะห์กระบวนการในการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม ผลการศึกษา พบว่า 
ปัญญาเกิดข้ึนได้ ดังนี้ 

 3.1 ปัญญาที่มีมาก่อน (piori-knowledge) เป็นปัญญาที่มีมาก่อน เป็นการ
อาศัยผู้อ่ืนทำให้เกิดมีขึ้น การเข้าใจปัญญาที่มีมาก่อนจากวุฑฒิธรรม 2 ข้อแรก คือ สัปปุริสสัง- 
เสวะ (การคบบัณฑิต) สัทธัมมัสสวนะ (การฟังพระสัทธรรม)  

 3.2 ปัญญาภายหลัง (post-knowledge) หรือ แต่หากเป็นปัญญาที่มีภายหลังก็
เกิดจากการปฏิบัติแล้วสร้างให้มีขึ้นและการพัฒนาปัญญาภายหลังมาจากวุฑฒิธรรม 2 ข้อหลัง คือ 
โยนิโสมนสิการ (การทำในใจโดยแยบคาย) และ ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ (การปฏิบัติธรรมตาม
สมควรแก่ธรรม)    
 
อภิปรายผลการวิจัย  

ปัญญาในพระไตรปิฎก พบว่า ปัญญา หมายถึง ความรู้ กิริยาที่รู้ รู้ทั่ว รู้ซึ้ง รู้ในสิ่งที่
ควรรู้ ความรอบรู้ในกองสังขารการมองเห็นตามสภาพที่เป็นจริง ปัญญาจึงเป็นความรู้เกิดขึ้นได้
หลายทาง เช่น การศึกษาเล่าเรียน การฟัง การสนทนา การปฏิบัติ และการสังเกต เป็นต้น ในทาง
พระพุทธศาสนาปัญญา ยังหมายถึง ญาณ มีความหมาย 73 ความหมาย เช่น ปัญญาในการทรง
จำธรรมที่ได้สดับมา ชื่อว่า สุตมยปัญญา ปัญญาในสภาวะที่กำหนดรู้ เป็นต้น  ยังมีคำไวพจน์ที่
เป็นชื่อของปัญญา เช่น สัมมาทิฏฐิ สัมมาสังกัปปะ สัมปชัญญะ ธรรมวิจัย วิมังสา ญาณ วิชชา 
ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ ปัญญาบารมี และปัญญาขันธ์ ซึ่งคำเหล่านี้จะทำหน้าที่ในบริบท
เช่นเดียวกับปัญญาในทางพระพุทธศาสนาได้จำแนกปัญญาไว้หลายประเภท เช่น ปัญญามี 2 
ประเภท ได้แก่ โลกียปัญญาและโลกุตตรปัญญา ซึ่งสอดคล้องกับวิทยานิพนธ์ (พระสุทัศน์ จารุธมฺโม 
(เย็นใจ), 2560) เรื่อง วิเคราะห์การพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า ปัญญาใน
ระดับโลกิยปัญญา คือ ปัญญาที่เกิดจากการฟังและการคิด ส่วนปัญญาในระดับโลกุตตรปัญญา 
คือ ปัญญาที่เกิดจากการเจริญวิปัสสนาภาวนา ปัญญามี 3 ประเภท ได้แก่ สุตมยปัญญา (ปัญญาที่
ได้จากการฟังผู้อ่ืนสำเร็จด้วยอำนาจการฟัง) จินตามยปัญญา (ปัญญาที่เกิดขึ้นจากการความคิดของ
ตนเอง) และภาวนามยปัญญา (ปัญญาที่ อัปปนาสมาธิอันสำเร็จด้วยอำนาจภาวนา) และมี 4 
ประเภท ได้แก่ ปัญญาที่เข้าไปรู้ในทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรค ปัญญาจะมีลักษณะการรู้แจ้ง
สภาพธรรม เป็นลักษณะ มีการกำจัดความมืดมน เป็นกิจ มีความไม่หลงจากความเป็นจริง เป็นผล 
และมีสมาธิ เป็นเหตุใกล้  

หลักวุฑฒิธรรมในพระไตรปิฎก พบว่า วุฑฒิธรรม หมายถึง ธรรมเป็นเหตุให้เจริญรุ่งเรือง    
งอกงาม เป็นธรรมในการทำความดี ทำบุญกุศล มีองค์ประกอบ 4 ประการ ได้แก่ การคบบัณฑิต 
การฟังพระสัทธรรม การพิจารณาโดยแยบคาย และการปฏิบัติธรรมสมควรแก่ธรรม องค์ธรรม



212  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ทั้งหมดที่กล่าวมานี้ต่างก็มีคุณสมบัติเฉพาะแต่ละองค์ธรรม กล่าวคือ คุณสมบัติของสัตบุรุษ มี 7 
ประการ ได้แก่ รู้เหตุ รู้ผล รู้ตน รู้ประมาณ รู้กาล รู้บุคคล และรู้ชุมชน ที่ทำให้บุคคลทั้งหลาย
ยกย่องสนับถือซึ่งสอดคล้องกับวิทยานิพนธ์ (ทวีศักดิ์ สุขกมล, 2560) เรื่อง การใช้หลักสัปปุริสส
ธรรมในการบริหารงานของเทศบาลตำบลป่าไหน่ อำเภอพร้าว จังหวัดเชียงใหม่ พบว่า การ
กระทำตามคุณธรรมทั้ง 7 ประการนั้นเป็นการประพฤติปฏิบัติที่เหมาะสมและถูกต้องดีงามย่อม
นำประโยชน์มาสู่ตนเองและผู้อ่ืน ส่วนการฟังพระสัทธรรม ได้แก่ ปริยัติสัทธรรม ปฏิบัติสัทธรรม 
และปฏิเวธสัทธรรม สำหรับโยนิโสมนสิการมี 10 วิธี ได้แก่ แบบหาเหตุปัจจัย แยกส่วนประกอบ 
สามัญลักษณ์ แบบอริยสัจ แบบอรรถสัมพันธ์ แบบเห็นคุณโทษและทางออก แบบเร้าคุณธรรม
แบบอยู่กับปัจจุบัน และแบบวิภัชชวาทและธัมมานุธัมมปฏิบัติ ด้วยการนำหลักธรรมที่ได้ศึกษา
มานำไปปฏิบัติตามสมควรแก่ธรรม 

วิเคราะห์กระบวนการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม พบว่า กระบวนการพัฒนา
ปัญญาที่จะทำให้เกิดธรรมที่ทำให้เกิดความเจริญรุ่งเรืองได้นั้น จะต้องเริ่มมาจากการเข้าไปหา
สัตบุรุษ แล้วก็ขอฟังธรรมจากท่านผู้รู้ เมื่อได้ฟังธรรมของท่านผู้รู้แล้วก็พิจารณาโดยแยบคาย 
ใคร่ครวญวิเคราะห์หาความจริงด้วยเหตุและผล เห็นคุณและโทษ แล้วก็ลงมือปฏิบัติธรรมตาม
สมควรแก่หลักธรรมนั้น ๆ นี้เป็นกระบวนการในการพัฒนาเพ่ือให้เกิดปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม 
ดังนั้น กระบวนการในการพัฒนาตามหลักวุฑฒิธรรม นั้นมีขั้นตอนที่เป็นระบบอย่างชัดเจน ไม่ลุ่ม
ลึก สลับซับซ้อนจนเกินไป บุคคลทั่วไป สามารถนำหลักปฏิบัติตามกระบวนการพัฒนาปัญญาด้วย
หลักวุฑฒิธรรม 4 นี้ไปใช้ปฏิบัติได้ กระบวนการทั้ง 4 มีความเชื่อมโยงกัน โดยเฉพาะในเรื่องของ
โยนิโสมนสิการนั้นนับว่าเป็นฐานที่ทำให้เกิดปัญญา ซึ่งสอดคล้องกับวิทยานิพนธ์ (อลิชา ตรีโรจนา
นนท์, 2560) เรื่อง การใช้กระบวนการทางปัญญาตามแนวพระพุทธศาสนาเพ่ือการรู้เท่าทันสื่อของ
พระสงฆ์ไทย พบว่า หลักโยนิโสมนสิการเป็นกระบวนการสำคัญที่ใช้ในการปรับพ้ืนฐานทางความคิด
เมื่อได้รับสื่อและการใช้ความเชื่อเพ่ือนำไปสู่ปัญญา  

ในพระไตรปิฎกมีพุทธสาวกและพุทธสาวิกาที่นำมาเป็นตัวอย่างแสดงให้เห็น
คุณสมบัติตามหลักธรรมในวุฑฒิธรรมและปัญญา คือ หลักสัปปุริสสธรรมเป็นปัญญาทางสุตมย
ปัญญา เช่น พระรัฐบาลเถระ อุปติสสะ (พระสารีบุตร) และนางวิสาขา หลักสัทธัมมัสสวนะ เช่น ยส
กุลบุตร ปัญจวัคคีย์ และพระองคุลีมาลเถระ  ส่วนโยนิโสมนสิการ เป็นปัญญาทางจินตามยปัญญา 
เช่น พระราธเถระ  พระเขมาเถรี และพระกุลฑลเกสีเถรี สำหรับธัมมานุธัมมปฏิบัติ เป็นปัญญา
ทางภาวนามยปัญญา เช่น พระมาโกฏฐิตเถระ เป็นต้น หลักธรรมทั้ง 4 ประการนี้จะเห็นได้ว่า 
สัปปุริสสังเสวะ สัทธัมมสวนะ และโยนิโสมนสิการ เป็นโลกียปัญญา ส่วนธัมมานุธัมมปฏิบัติ 
เป็นปัญญาทางโลกุตตรธรรม  
 



213 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
เมื่อบุคคลได้ศึกษาปัญญาและหลักวุฑฒิธรรมตามแนวทางพระไตรปิฎกแล้ว ทำให้เกิด

ความรู้ใหม่จากการวิจัย สามารถนำเสนอเป็นแผนภาพ ดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

แผนภาพที่ 1 แผนภาพแสดงความสัมพันธ์ของการศึกษาปัญญากับหลักวุฑฒิธรรมใน
พระไตรปิฎก 

  

 จากแผนภาพที่ 1 สรุปได้ว่า ปัญญาเป็นเครื่องช่วยให้เกิดความเจริญงอกงามแห่ง
ชีวิต ปัญญามี 3 อย่าง ได้แก่ สุตมยปัญญา (เป็นปัญญาที่เกิดจากการฟังและศึกษาเล่าเรียนได้
จากการได้คบกับบัณฑิตและได้ฟังคำสอนจากท่าน) จินตามยปัญญา (เป็นปัญญาที่เกิดจากการ
คิดพิจารณาไตร่ตรองตามสิ่งที่ได้ฟังหรือเล่าเรียนมาอย่างใคร่ครวญด้วยเหตุและผล) ปัญญาทั้ง 

- วิธีคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย 
- วิธีคิดแบบแยกแยะส่วนประกอบ 
- วิธีคิดแบบสามญัลักษณ ์
- วิธีคิดแบบอริยสัจ 
- วิธีคิดแบบอรรถสมัพันธ์ 
- วิธีคิดแบบเห็นคุณโทษและทางออก 
- วิธีคิดแบบคุณค่าแท้-คณุค่าเทียม 
- วิธีคิดแบบเร้าคณุธรรม 
- วิธีคิดแบบอยู่กับปัจจุบัน 
- วิธีคิดแบบวิภัชชวาท 

 

ปัญญาในพระไตรปิฎก 
 
 

 

ผลการวิเคราะห์ 
1.ผลการวเิคราะห์กระบวนการทางปัญญาแบบมมีาก่อนจาก
การเจรญิวุฑฒิธรรม 2 ประการแรก คือ สัปปุริสสังเสวะ และ 
สัทธัมมสัสวนะ ทำให้เกดิแนวคิดตา่ง ๆ เกี่ยวกับเรื่องนั้น ๆ  
2.ผลการวเิคราะห์กระบวนการทางปัญญาแบบมตีอนหลัง มา
จากการเจริญวุฑฒิธรรม 2 ประการสุดท้าย คือ โยนิโส-
มนสิการ และ ธัมมานุธัมมปฏิบัติ ทำให้เกิดการแก้ปญัหาที่
เกิดขึ้นในปัจจุบันและพัฒนาตนเองตามความเป็นจริง 
 
  
 

 
 

 

 

โลกียปญัญา/โลกุตตรปัญญา 
 
 

 

สุตมยปัญญา จินตามยปัญญา ภาวนามยปัญญา 
 
 

 

ทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค 
 
 

 

หลักวุฑฒิธรรมในพระไตรปิฎก 
 

 สัปปุริสสังเสวะ 
 

 

ศรัทธา / ปรโตโฆสะ / กัลยาณมติร 
 
 

 

สัทธัมมสัสวนะ 
 

 

ปริยัตสิัทธรรม ปฏิบัตสิัทธรรม ปฏิเวธสัทธรรม 
 

 
โยนิโสมนสกิาร 

 

 ธัมมานุธมัมปฏิบัติ 
 

 



214  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

2 นี้จัดเป็นโลกียปัญญา และ ภาวนามยปัญญา (เป็นปัญญาที่เกิดจากกานภาวนา เจริญ
กัมมัฏฐาน ด้วยการนำหลักคำสอนนั้นไปปฏิบัติตาม ปัญญานี้จัดเป็นโลกุตตรปัญญา เมื่อผู้ที่นำ
ความรู้และความเข้าใจในเรื่องของปัญญาและหลักวุฑฒิธรรมไปใช้ในการดำเนินชีวิตแล้วย่อมทำ
ให้ชีวิตของบุคคลนั้นเจริญงอกงาม 
 
สรุป 

ปัญญา หมายถึง ความรู้ รู้ในสิ่งที่ควรรู้ รู้ที่จะจัดการ รู้ ในกองสังขาร การมองเห็น
ตามสภาพความเป็นจริง ในทางพระพุทธศาสนาปัญญายังหมายถึง ญาณ สุตมยปัญญา สัมมาทิฏฐิ 
สัมมาสังกัปปะ สัมปชัญญะ ธรรมวิจัย วิมังสา ญาณ วิชชา ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ ปัญญา
บารมี และปัญญาขันธ์   ซึ่งคำเหล่านี้จะทำหน้าที่ในบริบทเช่นเดียวกับปัญญา ปัญญาในทาง
พระพุทธศาสนาได้จำแนกปัญญาไว้หลายประเภท เช่น ปัญญามี 2 ประเภท ได้แก่ โลกียปัญญา
และโลกุตตรปัญญา ปัญญามี 3 ประเภท ได้แก่ สุตมยปัญญา จินตามยปัญญา ภาวนามยปัญญา 
และปัญญาในทางพระพุทธศาสนา จึงเป็นปัญญาที่รู้แจ้งเห็นแจ้งในอริยสัจ 4 ด้วยการผ่านสิ่ง
เหล่านั้นมาจนเกิดความฝังใจในสิ่งนั้นโดยมิได้อาจลืมเลือนได้ เพราะปัญญาเหล่านี้เป็นปัญญาที่
เกิดขึ้นจากการพิจารณาเป็นอย่างดีทางจิตใจ จนจิตใจนั้นเกิดความสังเวชและเบื่อหน่ายจน
คลายกำหนัดยินดีในสภาวะนั้น ๆ ที่เห็นความเป็นไตรลักษณ์  

หลักวุฑฒิธรรม เป็นธรรมที่เป็นเหตุให้เจริญรุ่งเรืองงอกงามในการทำความดี ซึ่ง
สอดคล้องกับวิทยานิพนธ์ (พระฐตรฐ อธิปญฺโญ (ศิลาศิลป์) ที่ศึกษาวิจัยเรื่อง การพัฒนารูปแบบ
โรงเรียนพุทธศาสนาวันอาทิตย์ตามหลักวุฑฒิธรรม พบว่า กระบวนการเรียนการสอนทาง
พระพุทธศาสนาที่เด่นชัดที่เป็นหลักธรรมสำหรับเอามาประกอบในการพัฒนาหรือสร้างความ
เจริญหรือพัฒนาคนก็คือหลักวุฑฒิธรรม หรือเรียกว่า ปัญญาวุฑฒิธรรม แปลว่า ธรรมเป็นไป
เพ่ือความเจริญแห่งปัญญา มีองค์ประกอบ 4 ประการ ได้แก่ สัปปุริสสังเสวะ สัมธัมมัสสวนะ 
โยนิโสมนสิการ และธัมมานุธัมมปฏิบัติ องค์ธรรม 2 ลำดับเป็นปัญญาที่เกิดขึ้นจากสุตมยปัญญา 
ส่วนโยนิโสมนสิการเป็นปัญญาที่เกิดขึ้นในจิตใจเป็นจินตามยปัญญา องค์ธรรมทั้ง 3 เป็นปัญญาทาง
โลกียปัญญา สำหรับธัมมานุธัมมปฏิบัติ เป็นปัญญาที่เกิดขึ้นจากการภาวนาที่เรียกว่า ภาวนามย
ปัญญา เป็นปัญญาทางโลกุตตรปัญญา องค์ธรรมทั้ง 4 ประการนี้เป็นองค์ธรรมที่ช่วยทำให้เกิด
กระบวนการในการพัฒนาปัญญาโดยอาศัยหลักวุฑฒิธรรมเป็นมูลฐาน เพราะการพัฒนาปัญญา
ได้นั้นจะเริ่มต้นจากการความเห็นที่ถูกต้อง คือ ศรัทธา เป็นปฐมบทเบื้องต้นในตัวครู 
(กัลยาณมิตร) แล้วเข้าไปขอศึกษาหาความรู้หรือฟังคำสอน ในระหว่างที่ฟังคำสอน ก็พิจารณา
ไตร่ตรองด้วยเหตุและผลอย่างแยบคลายภายในใจตามคำสอนนั้นจนเกิดความรู้แจ่มแจ้งแล้วลง
มือปฏิบัติตามจนเกิดปัญญา นี้เป็นกระบวนการในการพัฒนาปัญญาตามหลักวุฑฒิธรรม ปัญญา



215 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

จึงมีความสำคัญและจำเป็นสำหรับมนุษย์ทุกคนไม่ว่ายุคใดสมัยใด ยิ่งในสังคมปัจจุบันด้วยแล้ว  จะ
เห็นได้ว่า มีสื่อการเรียนรู้มากมาย หากบุคคลเราเสพสื่อไปในทางที่ไม่ถูกต้อง บุคคลนั้นก็มี
ความเห็นที่ผิด ๆ ที่เรียกว่า มิจฉาทิฏฐิ ตามไปด้วย ฉะนั้น บุคคลจะเกิดปัญญาได้จะต้องเรียนรู้
และเข้าใจอย่างถูกต้องที่เรียกว่า สัมมาทิฏฐิ ดังนั้น การที่จะพัฒนาปัญญาได้จะต้องมีความเห็น
ที่ถูกต้องและเหมาะสม พิจารณาใคร่ครวญให้ดีในสิ่งที่ได้เรียนรู้ แล้วนำความรู้นั้นไปใช้ในทางท่ี
ถูกต้อง เพ่ือจะได้นำปัญญานั้นไปใช้ในการดำเนินชีวิตไปได้อย่างถูกต้องและอยู่อย่างสงบสุข  
 
ข้อเสนอแนะ  
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
  1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  

 การวิจัยในครั้งนี้สามารถนำความรู้เรื่องของปัญญาทั้งทางโลกและทางธรรม จาก
ความรู้ที่ได้จากการศึกษาเรื่องหลักธรรมในวุฑฒิธรรม และกระบวนการพัฒนาปัญญากับหลัก
วุฑฒิธรรมไปปรับในด้านการศึกษาเล่าเรียน การสอน การฝึกอบรม และการดำเนินชีวิตได้อย่าง
ถูกต้องและเหมาะสมเป็นอย่างด ี

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
 ผู้วิจัยขอเสนอแนะเชิงวิชาการเกี่ยวกับประเด็นที่น่าสนใจและนำไปศึกษาไว้ 2 
ประเด็น คือ  

1) วิเคราะห์กระบวนการพัฒนาปัญญาตามหลักสติปัฏฐานได้หรือไม่อย่างไร เพ่ือจะ
ได้ทราบว่า กระบวนการพัฒนาปัญญานี้นำไปใช้กับการพัฒนาปัญญาตามแนวทางแห่งโลกุตตร
ธรรมได ้

2) วิเคราะห์กระบวนการพัฒนาปัญญาสามารถนำไปใช้กับการเจริญกัมมัฏฐานได้
อย่างไรเพ่ือจะได้นำแนวทางท่ีได้ศึกษานี้ไปใช้พัฒนาการปฏิบัติธรรมให้เจริญก้าวหน้าได้ 
 
 
 
เอกสารอ้างอิง 
จำนงค์ อดิวัฒนสิทธิ์. (2547). ศาสนาชีวิตและสังคม. กรุงเทพมหานคร: ตถาตาพับลิเคชั่น. 
ทวีศักดิ์ สุขกมล. (2560). การใช้หลักสัปปุริสสธรรมในการบริหารเชิงบูรณาการของผู้บริหาร 

เทศบาลตำบลป่าไหน่ อำเภอพร้าว จังหวัดเชียงใหม่. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตร
มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 



216  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 
สมเด็จพระญาณสังวร (เจริญ สุวฑฒฺโน). (2550) ปัญญาในพระพุทธศาสนา  . พิมพ์ครั้งที่ 4 .  

นครปฐม: โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
พระฐตรฐ อธิปญฺโญ (ศิลาศิลป์). (2560). การพัฒนารูปแบบโรงเรียนพุทธศาสนาวันอาทิตย์ตามหลัก 

วุฑฒิธรรม. วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชานวัตกรรมเพ่ือการพัฒนา
ท้องถิ่น. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยราชภัฏมหาสารคาม.  

พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2531). พัฒนาตน. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมล 
คีมทอง. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). การสร้างสรรค์ปัญญาเพ่ืออนาคตของมนุษย์ชาติ.  
  กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2548). ทุกข์สำหรับเห็นแต่สุขสำหรับเป็น . พิมพ์ครั้ง 

ที่ 18. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์สหธรรมิก. 
______________________. (2549). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 11.  
 กรุงเทพมหานคร: บริษัท สหธรรมิก จำกดั. 
______________________. (2549). วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 9. กรุงเทพมหานคร:  
 สำนักพิมพ์ศยาม. 
พระสุทัศน์ จารุธมฺโม (เย็นใจ). (2560). วิเคราะห์การพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท.  
 วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฎก  
 2500. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
______________________. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สุนันท์ เพ็ชรพิรุณ. (2548). การศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องการพัฒนาปัญญาตาม 

 ทรรศนะของพุทธทาสภิกข.ุ วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา 
 พระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อลิชา ตรีโรจนานนท์. (2560). การใช้กระบวนการทางปัญญาตามแนวพระพุทธศาสนาเพ่ือการรู้เท่า 
 ทันสื่อของพระสงฆ์ไทย. ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา.  
 บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 
 



217 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เอ้ือมอร ชลวร. (2553). การพัฒนาปัญญาในพระพุทธศาสนาเถรวาท. สารนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎี 
 บัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
 วิทยาลัย. 
 
 

 



แนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมเพื่ออนุรักษ์และพัฒนา 
ระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎก 

The Guideline of Applying the Buddha’s Doctrines for 

Conservation and Ecosystem Development according  

to the Tipitaka 

 
1พระไพรัช พุทฺธิสาโร (โพธิ์ประพาฬทอง) 

Phrapairat Bhuddhisaro (Bhopraparntong) 
2พระมหายุทธนา นรเชฏฺโ  (ศิริวรรณ) 

Phramaha Yutthana Narajettho (Siriwan) 
3พระมหาสุขสันติ์ สุขวฑฺฒโน (แก้วมณี)  

Phramaha Sooksan Sukhawatthano (Kaewmanee)  

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยามหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University   

1Corresponding author E-mail: pairat2489@gmail.com 
 

 
 

Received: December 27, 2022; Revised: December 29, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ  
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3ประการ คือ (1) เพ่ือศึกษาระบบนิเวศและนิเวศวิทยา
ในพระไตรปิฎก (2) เพ่ือศึกษาแนวทางการอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎก (3) 
เพ่ือศึกษาแนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมเพ่ือพัฒนาระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎก 
ผลการวิจัยพบว่า  
 1) นิเวศวิทยาเป็นการศึกษาความสัมพันธ์ของสิ่งมีชีวิตกับปัจจัยแวดล้อมทั้งที่เป็น
สิ่งมีชีวิตและไม่มีชีวิต ในทางพระพุทธศาสนาพระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับระบบนิเวศเป็น
อย่างมาก เพราะเป็นสถานที่ที่ภิกษุสงฆ์ใช้เป็นที่ปฏิบัติศาสนากิจและเป็นที่อยู่ อาศัย โดยทั่วไป
ระบบนิเวศมี 3 ระบบ ได้แก่ ระบบนิเวศบนบก ในน้ำ และในอากาศ 

2) แนวทางการอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎก พระองค์ทรง
กำหนดแนวทางในรูปแบบการอนุญาตและข้อห้าม 



219 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

3) แนวทางการพัฒนาระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎกนั้นต้องอาศัยหลักธรรมที่เป็น
พ้ืนฐานในการพัฒนาตนเองและสังคมมาประยุกต์ใช้โดยนำสภาพแวดล้อมของระบบนิเวศบนบก  
ในน้ำ และในอากาศที่เหมาะสมและสอดคล้องกับหลักธรรมในหลักภาวนา 4 และหลักสัปปายะ 7 
มาเป็นเครื่องมือช่วยสนับสนุนการอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศ หลักธรรมในพระพุทธศาสนาจึง
เป็นส่วนหนึ่งของระบบนิเวศ เพราะพระพุทธศาสนามีพระสงฆ์เป็นผู้นำทางในการที่ช่วยอนุรักษ์
และพัฒนาระบบนิเวศจากที่เสื่อมโทรมให้อุดมสมบูรณ์ หรือที่อุดมสมบูรณ์และดีอยู่แล้วให้ดำรง
อยู่และเจริญมากขึ้น 
คำสำคัญ: แนวทางการประยุกต์, พุทธธรรม, อนุรักษ์และพัฒนา, ระบบนิเวศ, พระไตรปิฎก 
 
Abstract  

The purposes of this research were 1) to study the ecosystem and 

ecology in Tipiṭaka, 2) to study the guideline for the conservation and 

development of the ecosystem according to Tipiṭaka, and 3) to study the 

guideline for applying Buddhist principles to the development of the ecosystem 

according to Tipiṭaka. The research results were found as follows; 

1 .  Ecology is the study of the relationship between living organisms 

and environmental factors, both living and non-living. In Buddhism, the Lord 

Buddha emphasized the ecosystem seriously because it was the place where 

monks used to practice meditation and also as a residence. There are three broad 

categories of ecosystems based on their general environment: land, water, and 

air.  

2 .  The Buddha had specified the guidelines for the conservation and 

development of ecosystems according to Tipiṭaka in two ways, namely, the way 

of permission and the way of prohibition. 

  3. The development of ecosystems according to Tipiṭaka was based on 

the principles that are fundamental for self and social development, by bringing 

the environment of land, water and air that are appropriate and fresh in 

accordance with the Bhāvanā 4 and Sappāya 7 as a tool to help preserve and 

develop ecosytems. Buddhist Principles is, therefore, part of the ecosystem, 

because monks are a leader who helps in the conservation and development of 

ecosystems from deterioration to become fertility or increased fertility. 

Key words: The Applying Guideline, Buddhadhamma, Conservation and  

       Development, Ecosystems, Tipiṭaka 

 
 
 
 



220  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

บทนำ 
 มนุษย์และธรรมชาติอยู่ร่วมกันมาโดยตลอดไม่สามารถแยกจากกันได้ เพราะเดิม

ทีเดียวก่อนที่จะมีศาสนาใด ๆ เกิดขึ้นในโลก มนุษย์ก็ได้นับถือธรรมชาติมาก่อนว่าเป็นสิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์ (ธนู แก้วโอภาส, 2549) มนุษย์จึงต้องอาศัยสิ่งแวดล้อมและมีความสัมพันธ์กับ
สิ่งแวดล้อมอย่างใกล้ชิดจนไม่สามารถจะแยกออกจากกันได้ ทั้งนี้มนุษย์กำเนิดมาอยู่ภายใต้
สิ่งแวดล้อม และสิ่งแวดล้อมทุกอย่างก็มีผลโดยตรงและโดยอ้อมกับชีวิตมนุษย์ ในการที่จะ
กำหนดให้มนุษย์สามารถดำรงชีวิตอยู่ได้และใช้สิ่งแวดล้อมนั้นเป็นเครื่องยังชีพเพ่ือให้ตนเองได้
กิน นอน ขับถ่าย อยู่ดีมีสุข (สำนักงานคณะกรรมการสิ่งแวดล้อม, 2530) การแข่งขันการผลิตเพ่ือ
สนองความต้องการทำให้ทรัพยากรธรรมชาติของมนุษย์ไร้ประสิทธิภาพ ทำให้มีความ
หลากหลายทางชีวภาพลดลง ซึ่งเป็นการสูญเสียความสมดุลของระบบนิเวศและมีผลกระทบต่อ
สิ่งแวดล้อม (อู่แก้ว ประกอบไวทยกิจ บีเว่อร์, 2531) ในระบบนิเวศนั้น ป่าและแม่น้ำลำคลองถือ
ว่า เป็นทรัพยากรธรรมชาติที่สำคัญมากของระบบนิเวศ เพราะป่าเป็นแหล่งของต้นน้ำลำธาร
และเป็นที่อยู่อาศัยของสัตว์ เป็นที่อยู่อาศัยและเป็นที่พักผ่อนหย่อนใจของมนุษย์ นอกจากนี้ป่า
ยังเป็นแหล่งที่รวบรวมของต้นไม้นานาพันธุ์อีกด้วย อีกทั้งยังรวมถึงเรื่องของดินและน้ำ ความ
หลากหลายของสัตว์ ที่อาศัยป่านั้นเป็นที่อยู่อาศัย เป็นที่กำเนิดและเป็นที่ทำมาหากิน 

การดำรงชีวิตอยู่ของมนุษย์ภายใต้ระบบนิเวศนั้น มนุษย์สามารถดำรงอยู่ได้ภายใน
ระบบนิเวศ  อันเดียวกันหรืออาจจะอยู่ภายใต้หลายระบบก็ได้ในบริเวณใดบริเวณหนึ่ง โดย
ระบบนิเวศนั้นประกอบไปด้วยมนุษย์ สิ่งแวดล้อมที่เป็นธรรมชาติที่มีสิ่งที่มีชีวิตและไม่มีชีวิตที่
มนุษย์ได้สร้างขึ้น มนุษย์จึงเป็น  ส่วนหนึ่งของธรรมชาติ จึงไม่สามารถท่ีจะแยกอยู่โดยลำพังโดย
ปราศจากสิ่งแวดล้อมตามระบบนิเวศนั้นได้ แต่เนื่องจากในปัจจุบันโลกได้มีความเจริญและมีการ
พัฒนาการเพ่ิมมากข้ึนตามลำดับหลาย ๆ ด้าน เช่น ระบบทางเศรษฐกิจ การเพ่ิมของประชากร
มนุษย์และการสะสมวัตถุนิยมต่าง ๆ เป็นต้น  

เมื่อความเจริญก้าวหน้าทางด้านวิทยาศาสตร์ได้มีการพัฒนาขึ้นมาด้วยความล้ำยุค
โลกเข้าสู่ยุคโลกาภิวัตน์ วงการวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีก็พัฒนาอย่างก้าวกระโดด มนุษย์ก็
ต้องดิ้นรนไปกับสภาพสิ่งแวดล้อมและสังคมอย่างหาที่สุดไม่ได้ ความต้องการและความ
ปรารถนาของมนุษย์จึงไม่มีที่สิ้นสุดไม่รู้จักพอ แล้วความโลภก็เข้าครอบงำจิตของมนุษย์ เช่น ความ
ดิ้นรนในการหาทรัพย์มาเลี้ยงชีวิต เลี้ยงครอบครัว ต้องการอยากจะร่ำรวย มีอำนาจ มีความ
ยิ่งใหญ่กว่าคนอ่ืน ความต้องการเหล่านี้เกิดขึ้นจากจิตใจของมนุษย์ที่เรียกว่า ตัณหา (พระพรหม
คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551) ด้วยเหตุนี้จึงทำให้มนุษย์หลงใหล คลั่งไคล้ในแนวคิด ลัทธิ 
ศาสนา และอุดมการณ์ต่าง ๆ จนทำให้เกิดความเห็น ความเข้าใจ หรือความเชื่อถือขึ้นในจิตใจ สิ่ง



221 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เหล่านี้เป็นตัวร้ายที่สุดที่ทำให้มนุษย์เกิดปัญหาขึ้นมากมายที่เหนี่ยวรั้งและแก้ไขยากที่เรียกว่า 
ทิฏฐิ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2551)        

ในปัจจุบันนี้การเพ่ิมขึ้นของจำนวนประชากรอย่างรวดเร็วและการเปลี่ยนแปลง
โครงสร้างทางการเกษตรจากระบบเพ่ือการยังชีพมาเป็นระบบเพ่ือการค้าทำให้พ้ืนที่การ
เพาะปลูกได้เพ่ิมขึ้นอย่างรวดเร็วเช่นกัน ทั้งพ้ืนที่นาข้าวและพ้ืนที่ปลูกพืชไร่ เมื่อประชากรเพ่ิม
มากข้ึน ความต้องการพ้ืนที่ทำมาหากินและอาหารก็เพ่ิมมากขึ้น จึงเป็นเหตุให้มีการบุกรุกทำลาย
ป่าไม้ ทำลายทรัพยากรธรรมชาติ ทำลายระบบนิเวศเพ่ือแสวงที่ดินทำกิน ในเรื่องนี้เกิดขึ้นทั่วทุก
ประเทศในโลกนี้ ที่กล่าวมานี้จะเห็นได้ว่า ปัญหาที่เกิดขึ้นกับธรรมชาติทำให้เกิดการขาดความ
สมดุลของระบบนิเวศเกิดขึ้นจากฝีมือมนุษย์ที่ใช้ทรัพยากรธรรมชาติมากเกินความจำเป็นในการ
ดำรงชีวิต แต่ใช้ทรัพยากรไปในเชิงธุรกิจมากกว่า จึงทำให้ธรรมชาติถูกทำลายไปอย่างมากมาย 
ความเดือดร้อนจากภัยธรรมชาติจึงส่งผลย้อนกลับมาที่ตัวมนุษย์เอง 

ระบบนิเวศจึงเป็นเรื่องของธรรมชาติที่มีหลากหลายทางชีวภาพและมีวิถีการดำเนิน
ชีวิตที่แตกต่างกันไป โดยมีการแบ่งเป็นกลุ่มและพ้ืนที่ทางระบบนิเวศ เช่น ระบบนิเวศบนบก 
ระบบนิเวศในน้ำ และระบบนิเวศในอากาศ ระบบนิเวศจำแนกเป็น 2 องค์ประกอบ คือ 
องค์ประกอบของสิ่งมีชีวิต และองค์ประกอบของสิ่งไม่มีชีวิต องค์ประกอบของสิ่งมีชีวิต คือ 
ผู้ผลิต (สิ่งมีชีวิตที่สามารถผลิตอาหารได้ด้วยตัวเอง) และ ผู้บริโภค (สิ่งมีชีวิตที่ไม่สามารถสร้าง
อาหารได้ด้วยตนเอง) แบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ ผู้บริโภคปฐมภูมิ ผู้บริโภคทุติยภูมิ ผู้บริโภค
ตติยภูมิ และผู้ย่อยสลาย (นิตยา เลาหะจินดา, 2546) 

ในทางพระพุทธศาสนา การอยู่ในสิ่งแวดล้อมที่เหมาะสมจะช่วยพัฒนาชีวิตให้มี
ธรรม เมื่อมนุษย์มีธรรมะสิ่งแวดล้อมก็จะพัฒนาตามไปด้วย แต่ถ้ามนุษย์อยู่อย่างไม่มีธรรมะก็จะ
รักษาสิ่งแวดล้อมนั้นก็ทำไม่ได้และจะมีการทำลายสิ่งแวดล้อมขึ้น ถ้าเราจัดการกับสิ่งแวดล้อม
ไม่ถูกต้องสัตว์โลกรวมทั้งมนุษย์ก็จะอยู่ไม่ได้ (พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตโต), 2538) 
เพราะพระพุทธศาสนา  เล็งเห็นคุณค่าธรรมชาติก็มี พัฒนาการทั้ งด้านความเป็นมาที่มี
ความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับป่าไม้แตกต่างไปจากสิ่งมีชีวิตหรือองค์กร หรือสังคมอ่ืน ๆ ดังจะ
พบว่า การแสวงหาโมกขธรรมเพ่ือความหลุดพ้นของพระพุทธเจ้านั้น พระองค์ทรงเริ่มต้นที่การ
มุ่งตรงสู่ป่าเพ่ืออาศัยความสงบในการพัฒนาจิต (พระไตรปิฎกภาษาบาลี เล่มที่ 4 ข้อที่ 1 หน้าที่ 
32, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535) เมื่อพระองค์ตรัสรู้แล้วการแสดงธรรมครั้งแรกเพ่ือ
ประกาศพระสัทธรรมก็ทรงแสดง ณ ท่ามกลางป่า คือ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 12-13 หน้าที่ 33, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) แม้แต่วัดหรือ
อารามเป็นที่พักอาศัยของพระสงฆ์ทั้งหลายก็ล้วนแต่อยู่ในป่า โดยเฉพาะการกำหนดเขตในการ
ทำกิจของสงฆ์ก็ต้องกำหนดเอาชายป่าเป็นสำคัญ (พระไตรปิฎกภาษาบาลี เล่มที่ 4 ข้อที่ 21 



222  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

หน้าที่ 32, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535)  ทั้งนี้เพราะการอยู่ในป่านั้นย่อมถือว่า เป็นวัตรที่
ดีในการพัฒนาจิตใจตนเองตามหลักของการธุดงควัตร (พระไตรปิฎกภาษาบาลี เล่มที่ 25 ข้อที่ 47 
หน้าที่ 300-301, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535) ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงมีความผูกพันกับ
ระบบนิเวศเป็นอย่างมาก เช่น ป่าไม้ แม่น้ำลำธาร และทรัพยากรธรรมชาติต่าง ๆ เป็นอย่างมาก 
เพราะเหตุนั้นพระพุทธองค์จึงทรงสอนให้พุทธศาสนิกชนได้มีความรักและรู้จักบุญคุณของป่า 
(พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาส อินฺทปญฺโญ), 2535) ซึ่งหลักคำสอนเหล่านี้ปรากฏอยู่ในหลัก
โอวาทปาฏิโมกข์ที่ว่าด้วยการปฏิบัติตนของพระภิกษุผู้เป็นศาสนทายาทของพระศาสนาว่า ยินดี
ในเสนาสนะอันสงัด (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 10 ข้อที่ 90 หน้าที่ 120, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) คือ มุ่งให้พระเข้าไปสู่ป่าเพ่ือบำเพ็ญสมณธรรม 

 บทความวิจัยนี้นำเสนอแนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมเพ่ืออนุรักษ์และพัฒนา
ระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎก ซึ่งในเรื่องนี้ผู้วิจัยถือว่าเป็นการช่วยอนุรักษ์และพัฒนาระบบ
นิเวศให้กับชุมชนและองค์กรของรัฐให้อุดมสมบูรณ์ไปด้วยธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม  
 
วัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาระบบนิเวศและนิเวศวิทยาในพระไตรปิฎก 
2. เพ่ือศึกษาแนวทางการอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎก 
3. เพ่ือศึกษาแนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมเพ่ือพัฒนาระบบนิเวศตามแนว

พระไตรปิฎก 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยในครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร โดยศึกษาค้นคว้าจากข้อมูลทางด้าน

เอกสารตามลำดับขั้นตอน ดังต่อไปนี้ 
1. เอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาบาลีและภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
2. เอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ ตำราวิชาการทางพระพุทธศาสนาที่เก่ียวข้อง เป็นต้น 
3. รวบรวมข้อมูลตามข้อ 1 และข้อ 2 แล้วนำมาเรียบเรียง เขียนบรรยายเชิง

พรรณนา 
4. นำเสนอผลงานการวิจัย 

 
 
 



223 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ผลการศึกษา 
 1. ระบบนิเวศและนิเวศวิทยาในพระไตรปิฎก ผลการศึกษา พบว่า นิเวศวิทยา หมายถึง 

วิชาที่ศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างสิ่ งมีชีวิตกับสิ่ งแวดล้อมหรือแหล่งที่อยู่ตามธรรมชาติ  
ความสัมพันธ์ต่าง ๆ เหล่านี้จะแสดงถึงการมีระบบจึงเรียกว่า ระบบนิเวศ ระบบนิเวศ หมายถึง 
การมีความสัมพันธ์กัน  ของสิ่งมีชีวิตต่าง ๆ หรือสิ่งมีชีวิตกับปัจจัยแวดล้อมอ่ืน ๆ ที่ไม่มีชีวิตที่
เกิดขึ้นบนพื้นที่หนึ่ง ๆ ที่ก่อให้เกิดการถ่ายทอดพลังงาน การหมุนเวียนธาตุอาหาร มีการรักษา
ความสมดุลของระบบ ทำให้ระบบนั้นธำรงอยู่ได้ ระบบนิเวศนั้นเป็นแนวคิดที่นักนิเวศวิทยาได้
นำมาใช้ในการมองโลกส่วนย่อย ๆ ของโลกเพ่ือที่จะได้เข้าใจความเป็นไปบนโลกนี้ได้ดีขึ้น ระบบ
นิเวศหนึ่ง ๆ ประกอบด้วยบริเวณที่สิ่งมีชีวิตดำรงอยู่และกลุ่มประชากรที่มีชีวิตอยู่ในบริเวณ
ดังกล่าว พืชและสัตว์ต่างก็ต้องการบริเวณที่อยู่อาศัยที่มีขนาดอย่างน้อยที่สุดที่เหมาะสมทั้งนี้
เพ่ือการมีชีวิตอยู่รอดตลอดไป  

ระบบนิเวศจึงเป็นส่วนหนึ่งของนิเวศวิทยา เป็นการศึกษาถึงความสัมพันธ์ระหว่าง
สิ่งมีชีวิตกับสิ่งแวดล้อม การทำความเข้าใจเรื่องของระบบนิเวศจะเอ้ือประโยชน์ให้แก่มนุษย์ใน
แง่ของการตอบสนองความต้องการในการดำรงชีวิต ความรู้เกี่ยวกับความสัมพันธ์ระหว่างผู้ผลิต
และผู้บริโภค  ในระบบนิเวศจะเป็นประโยชน์ต่อการเพ่ิมผลผลิตทางการเกษตร การควบคุม
ศัตรูพืชและพาหะนำโรค ทำให้ผลผลิตทางการเกษตรเพ่ิมโดยไม่ต้องลงทุนมาก และการเพ่ิม
ผลผลิตจะไม่ทำให้เสียสมดุลธรรมชาติ ความรู้เรื่องระบบนิเวศจึงเป็นพ้ืนฐานในการจัดการ
ผลผลิ ตทางการเกษตร การจัดการของเสี ยจากการเกษตร การใช้ และการสงวน
ทรัพยากรธรรมชาติ ซึ่งจะช่วยให้มนุษย์มีทรัพยากรธรรมชาติใช้อย่างยั่งยืนยาวนาน ระบบนิเวศ
มีความสำคัญ คือ เป็นกระบวนการที่ เกี่ยวพันธ์และเชื่อมโยงของสิ่งที่มีชีวิตกับสิ่งแวดล้อมที่
เกิดขึ้นตามธรรมชาติ ระบบนิเวศโดยทั่วไป มี 3 ระบบ ได้แก่ ระบบนิเวศบนบก เป็น
ความสัมพันธ์ของสิ่งมีชีวิตบนภาคพ้ืนดิน โดยมีปัจจัยทางด้านอุณหภูมิ ปริมาณน้ำฝนและพืช
พรรณเป็นหลักในการจำแนกระบบนิเวศต่าง ๆ เช่น ป่าดิบชื้น ทุ่งหญ้า และทะเลทราย ป่าฝน
เขตร้อน และทะเลทราย เป็นต้น ระบบนิเวศในน้ำ เป็นระบบทางสังคมของสิ่งที่อาศัยอยู่ใน
น้ำ สังคมของสิ่งมีชีวิตขึ้นอยู่กับลักษณะและสภาพแวดล้อมที่สิ่งมีชีวิตนั้นอาศัยอยู่ และระบบ
นิเวศในอากาศ เป็นชุมชนของสิ่งมีชีวิตที่อยู่ร่วมกัน โดยมีองค์ประกอบที่ไม่ใช่สิ่งมีชีวิตใน
สิ่งแวดล้อมของสิ่งที่มีชีวิตในอากาศทีม่ีปฏิสัมพันธ์กันอย่างเป็นระบบ ระบบนิเวศเหล่านี้มีขนาด
ใดก็ได้ แต่มักจำกัดอยู่เพียงไม่ก่ีชนิด  
  พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับระบบนิเวศเป็นอย่างมากเพราะเป็นสถานที่ที่ภิกษุ
สงฆ์ในสมัยพุทธกาลใช้เป็นที่ปฏิบัติกิจทางศาสนาและเป็นที่อยู่อาศัยของภิกษุสงฆ์ในสมัยนั้นด้วย 
เช่น ป่าไม้ แม่น้ำลำธาร ถ้ำ ซอกเขา เรือนว่าง เป็นต้น จะเห็นได้จากการที่พระองค์ทรงประสูติ ตรัส

https://th.wikipedia.org/wiki/%E0%B8%99%E0%B9%89%E0%B8%B3


224  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

รู้ ประกาศพระสัทธรรม และดับขันธปรินิพพาน สถานที่เหล่านี้ล้วนแล้วมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์
กับระบบนิเวศทั้งสิ้น และศาสนาทุกศาสนาเชื่ออย่างหนึ่งตรงกันว่า มีความจริงดำรงอยู่แล้วใน
ธรรมชาติและความจริงเหล่านี้ แต่รอการค้นพบอยู่ตลอดเวลา ท่าทีแบบนี้เรียกได้ว่าเป็นท่าที
แบบธรรมชาตินิยมซึ่งพระพุทธศาสนาก็มีลักษณะดังกล่าว (สมภาร พรมทา, 2541) ในมุมมองทาง
พระพุทธศาสนานั้นแนวคิดที่กับสิ่งแวดล้อม ที่เกี่ยวข้องกับมนุษย์กับธรรมชาติที่เกิดขึ้นได้เองตาม
ความหมายของศาสตร์สมัยใหม่นั้นสามารถพิจารณาจากหลักที่เรียกว่า นิยาม 5 ซึ่งเป็นแนวคิด
ในพระศาสนา ในปฏฐปาทสูตร ได้กล่าวว่า  พระสมณโคดมทรงบัญญัติข้อปฏิบัติที่แท้จริง แน่นอน
เป็นธรรมฐิติ คือ สภาวะที่ดำรงอยู่เอง เป็นอยู่เองตามธรรมดา ในอรรถกถาหมายเอาสภาวะที่ดำรง
อยู่ในโลกุตตรธรรม 9 (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย  เล่มที่ 9 ข้อที่ 421 หน้าที่ 184-185,  มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นธรรมนิยาม คือ กฎที่แน่นอนแห่งสภาวะอันมีอยู่จริงแท้ 
แน่นอนหลีกเลี่ยงไม่ได้  ต้องเป็นไปตามที่มันเป็น หรืออาจเรียกว่า กฎธรรมชาติก็ได้ และ
หลักการของความเป็นธรรมชาติ คือ ความเป็นไปตามธรรมอย่างนั้น (ตถตา) ความไม่
คลาดเคลื่อน (วิตถตา) ความไม่เป็นอย่างอ่ืน (อนัญญถตา) ความที่มีสิ่งนี้เป็นปัจจัยของสิ่งนี้ 
(อิทัปปัจจยตา) (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 16 ข้อที่ 20-22 หน้าที่ 35-38,  มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) และเป็นนิยาม 5 ได้แก่ อุตุนิยาม (คือกฎธรรมชาติเกี่ยวกับอุณหภูมิหรือ
ปรากฏการณ์ธรรมชาติต่าง ๆ โดยเฉพาะดิน น้ำ อากาศ และอุณหภูมิ อันเป็นสิ่งแวดล้อม
สำหรับมนุษย์) พีชนิยาม (คือกฎธรรมชาติเกี่ยวกับการสืบพันธุ์ มีพันธุกรรม เป็นต้น) จิตตนิยาม 
(คือกฎธรรมชาติเกี่ยวกับการทำงานของจิต) กรรมนิยาม (คือกฎธรรมชาติเกี่ยวกับการกระทำ
ของมนุษย์) และธรรมนิยาม (คือกฎธรรมชาติเกี่ยวกับความสัมพันธ์อาการที่เป็นเหตุเป็นผลแก่
กันแห่งสิ่งทั้งหลาย) (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557) 

 นอกจากนี้ ธรรมนิยาม ยังเป็นการกำหนดแน่นอนแห่งธรรมดา กฎธรรมชาติ ความ
จริงที่มีอยู่หรือดำรงอยู่ตามธรรมดาของมัน ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงค้นพบแล้วทรงนำมาแสดงชี้แจง 
อธิบายให้คนทั้งหลายได้รู้ตามมี 3 อย่าง ได้แก่ สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง สังขารทั้งปวงคงทนอยู่
มิ ได้  และธรรมทั้ งปวงไม่ เป็ นตั วตน (พระพรหมคุณ าภรณ์  (ป .อ . ปยุตฺ โต ), 2557) 
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมที่ เกิดขึ้นเป็นระบบนิเวศนี้  ในทางพระพุทธศาสนา 
พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญเป็นอย่างมากเพราะเป็นเสนาสนะ พระองค์พร้อมด้วยเหล่าภิกษุ
สงฆ์และภิกษุณีได้ใช้ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมที่อยู่ในระบบนิเวศนั้นเป็นเครื่อง
อุปโภคบริโภคดำรงชีพ และสร้างวัดเพ่ือก่อตั้งขึ้นเป็นศาสนาหนึ่งในโลกนี้  

 2. แนวทางการอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎก ผลการศึกษา 
พบว่า การอนุรักษ์และการพัฒนา หมายถึง การรักษาไว้ให้คงเดิม รักษาสิ่งที่เคยมีเคยเป็นอยู่
แล้วนำมาปรับปรุงแก้ไข เปลี่ยนแปลง สร้างสรรค์ให้คงอยู่ในสภาพเดิมหรือในลักษณะเดิม หรือ



225 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ส่งเสริมและพัฒนาให้ดียิ่งขึ้น เพ่ือให้สิ่งนั้นได้ดำรงอยู่ต่อไปอย่างยาวนาน ในสมัยพุทธกาล
พระพุทธเจ้าทรงกำหนดแนวทางในการอนุรักษ์ระบบนิเวศ เป็นการประมวลกระบวนการเก็บ
รักษา สงวน ซ่อมแซม ปรับปรุง การฟ้ืนฟู และการใช้ประโยชน์ เพ่ือให้เกิดความยั่งยืนในระยะยาว 
การอนุรักษ์ในปัจจุบัน นิยมใช้คำว่า “การจัดการระบบนิเวศ” เช่น การจัดการระบบนิเวศป่า 
การจัดการระบบนิเวศสัตว์ป่า การจัดการระบบนิเวศดิน การจัดการระบบนิเวศน้ำ และการจัดการ
ระบบนิเวศทางอากาศ เป็นต้น โดยการจัดระบบนิเวศเป็นกระบวนการอนุรักษ์แบบหนึ่งที่ไม่ได้ละ
ทิ้งโลกทัศน์ที่มีมนุษยชาติเป็นศูนย์กลางมาเป็นโลกทัศน์ที่มีชีวิตเป็นศูนย์กลาง แต่เป็นการ
จัดการที่ยอมรับความสำคัญของความต้องการและวิถีชีวิตของมนุษยชาติ ในขณะเดียวกันก็
ยอมรับและเผชิญหน้ากับความจริงที่ว่า ความสามารถของโลกในการตอบสนองต่อความต้องการ
ของมนุษยชาตินั้นมีขีดจำกัด ขึ้นอยู่กับการทำหน้าที่ของระบบนิเวศ แรงกดดันจากมนุษย์ต่อ
ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมจะต้องเพ่ิมขึ้นเรื่อย ๆ ตลอดเวลา แต่ด้วยการเตรียมการที่
เหมาะสม หลักการจัดการระบบนิเวศน่าจะเป็นทางออกที่เหมาะสมในการแก้ปัญหาและความ
ขัดแย้งระหว่างมนุษยชาติกับธรรมชาติ (จิราภรณ์ คชเสนี และ นันทา คชเสนี, 2552)  

 การที่จะทำให้บรรลุเป้าหมายทรัพยากรธรรมชาติไว้ใช้และอยู่คู่กับโลกตลอดไปได้นั้น
มีหลักการอนุรักษ์ไว้ 8 ประการ คือ ใช้อย่างฉลาด ใช้อย่างประหยัด (เก็บ รักษา สงวน) ของที่
หายาก รักจักฟ้ืนฟูสิ่งแวดล้อมที่ไม่ดีหรือเสื่อมโทรมให้ดีขึ้น ปรับปรุงให้ดีกว่าสภาพธรรมชาติ
เดิม นำของใช้แล้วกลับมาใช้ใหม่ ใช้สิ่งอ่ืนทดแทนทรัพยากรธรรมชาติ ใช้เทคโนโลยีที่เหมาะสมใน
การพัฒนาและต้องศึกษาผลได้ผลเสีย อย่างรอบคอบเสียก่อนและให้การศึกษาแก่ประชาชนที่
อาศัยอยู่ตามท้องถิ่นในแหล่งธรรมชาติ เพ่ือให้ประชาชนได้เข้าใจความสำคัญของระบบ
สิ่งแวดล้อมท่ีมีผลต่อการดำรงชีวิตจะได้ช่วยกันอนุรักษ์ (เสรีวัฒน์ สมินทร์ปัญญา, 2539)      

 การอนุรักษ์ระบบนิเวศนั้นเริ่มมีมาตั้งแต่สมัยพุทธกาลแล้ว โดยพระองค์ทรงกำหนด
แนวทางการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อมซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของระบบนิเวศในรูปแบบของการอนุญาตและ
การบัญญัติข้อห้าม คือ รูปแบบของการอนุญาต ได้แก่ ห้ามไม่ให้ตัดต้นไม้ ห้ามถ่ายอุจจาระ 
ปัสสาวะ หรือบ้วนน้ำลายลงบนของเขียว บนพ้ืนดินและในแม่น้ำลำคลอง เป็นต้น (ยกเว้นภิกษุ
รูปนั้นป่วย) และข้ออนุญาต เช่น อนุญาตให้ภิกษุสงฆ์ใช้เป็นที่ประกอบนิสสัย 4 เป็นต้น สำหรับ
การพัฒนาระบบนิเวศให้มีส่วนร่วมของชุมชนเพ่ือต้องการให้ระบบนิเวศเกิดความยั่งยืนและ
ดำรงอยู่ได้นาน สิ่งสำคัญ คือ จะต้องศูนย์กลางที่เป็นศูนย์ในการนำไปสู่การพัฒนาระบบนิเวศได้ 
นั่นก็คือ วัด วัดจัดว่าเป็นศูนย์รวมของกิจกรรมต่าง ๆ ทางพระพุทธศาสนา เป็นสถานที่   ที่จะ
นำไปสู่การพัฒนาในรูปแบบต่าง ๆ ที่ชุมชนต้องการ เป็นศูนย์รวมของพระสงฆ์ เป็นศูนย์รวม
ของชุมชน เป็นศูนย์รวมของหลักพุทธธรรมและยังส่งเสริมให้มีการพัฒนาโดยเริ่มจากการพัฒนา
ตนเองก่อนและนำผลที่ได้จากการพัฒนาตนเองไปสู่สังคมตามหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา  



226  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 3. ศึกษาแนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมเพ่ือพัฒนาระบบนิเวศตามแนว
พระไตรปิฎก ผลการศึกษา พบว่า  

3.1 ระบบนิเวศบนบก มีดินและพืชพันธุ์แล้วยังจำแนกระบบย่อย ๆ ออกได้
โดยอาศัยลักษณะเด่นของพันธุ์พืชเป็นตัวกำหนดประเภทนิเวศ กล่าวคือ พันธุ์พืชมีลักษณะเด่น
ในแง่ของนิเวศวิทยา หมายถึง พันธุ์พืชหรือกลุ่มพืชที่มีบทบาทสำคัญต่อการทำหน้าที่และ
กิจกรรมต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในระบบนิเวศนั้น ๆ เช่น ระบบนิเวศป่าไม้ แบ่งเป็นระบบนิเวศย่อยอีก
ได้ เช่น ระบบนิเวศป่าดงดิบ ระบบนิเวศป่าเต็งรัง เป็นต้น นอกจากนี้ระบบนิเวศบนบกเป็นเรื่อง
ของป่าไม้แล้ว ยังรวมไปถึงระบบนิเวศลุ่มน้ำ ระบบนิเวศทุ่งหญ้า ระบบนิเวศทะเลทราย และ
ระบบนิเวศการเกษตร ระบบนิเวศป่าดิบชื้น ป่าเบ็ญจพรรณ ป่าสน เป็นต้น ระบบนิเวศบนบก 
จึงเป็นความสัมพันธ์ของสิ่งมีชีวิตบนภาคพ้ืนดิน โดยมีปัจจัยทางด้านอุณหภูมิ  ปริมาณน้ำฝน 
และพืชพรรณ เป็นหลักในการจำแนกระบบนิเวศต่าง ๆ เช่น ป่าดิบชื้น ทุ่งหญ้า และทะเลทราย 
ดังที่กล่าวมาแล้ว  

3.2 ระบบนิเวศในน้ำ น้ำเป็นแหล่งสำคัญต่อการอุปโภคบริโภคของเหล่าสรรพ
สิ่งที่มีชีวิตที่ได้อาศัยอยู่ร่วมกัน ในแหล่งน้ำ การอาศัยอยู่ร่วมกันอย่างมีระบบ ซึ่งระบบนิเวศใน
น้ำนั้นได้จำแนกประเภทของระบบน้ำได้หลากหลาย การจำแนกระบบนิเวศน้ำนั้นได้อาศัยความ
เค็มหรือความเข้มข้นของเกลือละลายในน้ำเป็นพื้นฐานในการจำแนกประเภทของระบบนิเวศน้ำ 
โดยแบ่งออกเป็น 3 ประเภทใหญ่ คือ ระบบนิเวศน้ำจืด ระบบนิเวศน้ำกร่อย และระบบนิเวศน้ำเค็ม 
โดยระบบนิเวศน้ำจืดและระบบนิเวศลำธาร มีลักษณะเช่นเดียวกับระบบน้ำกร่อยซึ่งรวมถึงระบบ
นิเวศย่อยอีกหลายระบบ เช่น ระบบนิเวศป่าชายเลน ระบบนิเวศพรุน้ำกร่อย เป็นต้น สำหรับ
ระบบนิเวศทางทะเลหรือน้ำเค็ม ยังรวมถึงระบบนิเวศที่สำคัญ คือ ระบบนิเวศหญ้าทะเลและ
ปะการัง เป็นต้น ในสมัยพุทธกาลพระภิกษุได้ใช้น้ำเป็นเขตแดนกำหนดสีมาทำสังฆกรรม เช่น ในอุก
กุกเขปสีมา พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงเขตกำหนดสีมาด้วยน้ำไว้ว่า แม่น้ำ มหาสมุทร และชาตสระ 
(สระธรรมชาติ) ทั้งหมดไม่จัดเป็นสีมาและแบ่งเขตให้เป็นสีมาได้เนื่องจากขาดใหญ่เกินไป แต่
แม่น้ำ มหาสมุทร และชาตสระ (สระธรรมชาติ) ที่มีขนาดปานกลางจัดเป็นอุทกุกเขปสีมาระบบ
นิเวศทางน้ำจึงเป็นความสัมพันธ์ของสิ่งมีชีวิตในแหล่งน้ำต่าง ๆ ของโลก 

3.3 ระบบนิเวศในอากาศ อากาศมีประโยชน์ต่อโลกที่เราอาศัยอยู่และมี
ความสำคัญอย่างยิ่งต่อสิ่งมีชีวิตที่อาศัยอยู่บนโลก อากาศท่ีอยู่รอบตัวเราและห่อหุ้มโลกที่เหมาะ
ต่อการดำรงชีวิตของสิ่งมีชีวิตต่าง ๆ จะอยู่ในบริเวณที่นับจากพ้ืนผิวโลกขึ้นไปประมาณ 5 – 6 
กิโลเมตรเท่านั้น ทั้งนี้เนื่องจากในบริเวณดังกล่าว มีอ๊อกซิเจนและก๊าซต่าง ๆ เป็นองค์ประกอบ
ที่ค่อนข้างคงที่ แต่ปรากฏว่าปัจจุบันโลกของเราได้รับผลกระทบจากมลภาวะของอากาศอย่าง
มาก อากาศจึงมีประโยชน์ต่อโลกและมีความสำคัญต่อสิ่งมีชีวิตทั้งมนุษย์ สัตว์ และพืชที่อาศัย



227 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

อยู่บนโลก คือ ช่วยปรับอุณหภูมิของโลก ป้องกันอันตรายจากรังสีอนุภาคต่าง ๆ ใช้ในการ
หายใจของมนุษย์ ใช้ในการหายใจของสัตว์  ใช้ในการหายใจของพืช ใช้ในกระบวนการ
สังเคราะห์ด้วยแสง ใช้ในการคมนาคมและการสื่อสาร อากาศและส่วนประกอบต่าง ๆของ
อากาศทำให้เกิดปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ และอากาศช่วยทำให้เกิดการเผาไหม้ของเชื้อเพลิง 
เป็นต้น อากาศจึงเป็นสิ่งสำคัญที่มนุษย์และสรรพสิ่งที่มีชีวิตทั้งหลายต้องการ 

ระบบนิเวศทางอากาศ เป็นชุมชนของสิ่งมีชีวิตที่ร่วมกับองค์ประกอบที่ไม่ใช่
สิ่งมีชีวิต ในสิ่งแวดล้อมในอากาศที่มีปฏิสัมพันธ์กันเป็นระบบ ระบบนิเวศในอากาศสามารถมี
ขนาดเท่าใดก็ได้    แต่ละส่วนประกอบแล้วมักจะจำกัดอยู่เพียงไม่กี่ชนิด ส่วนประกอบทาง
ชีวภาพและทางอชีวนะ  (คือไม่ได้มาจากสิ่งมีชีวิตหรือไม่ได้เกิดมาจากสิ่งมีชีวิต แต่เกิดมาจาก
กลไกทางกายภาพและไม่ได้เป็นกลไกทางชีวภาพ) ส่วนประกอบเหล่านี้ได้รับการยอมรับโดย
เกี่ยวข้องกันผ่านวัฏจักรของสารอาหารและการไหลของพลังงาน ระบบนิเวศทางอากาศถูก
กำหนดโดยห่วงโซ่ของการมีปฏิสัมพันธ์ระหว่างสิ่งมีชีวิตและระหว่างสิ่งมีชีวิตกับสิ่งแวดล้อม 

 ในพระไตรปิฎกมีหลักธรรมที่สามารถนำไปเป็นแนวทางในการประยุกต์ใช้พัฒนา
ระบบนิเวศ เช่น หลักภาวนา 4 (การพัฒนากาย การพัฒนาศีล การพัฒนาจิต การพัฒนาปัญญา) 
และหลักสัปปายะ (การอยู่อย่างเหมาะสมและสะดวกสบาย) หลักธรรมทั้ ง 2 ประการนี้เป็น
หลักธรรมพ้ืนฐานสำหรับนำไปประยุกต์ใช้พัฒนาตนเองและสังคมได้เป็นอย่างดี โดยระบบนิเวศ
บนบก ในน้ำ และในอากาศ  ต้องอาศัยหลักธรรมในภาวนา 4 (การพัฒนากาย การพัฒนาศีล 
การพัฒนาจิต และการพัฒนาปัญญา) และสัปปายะ 7 (อาวาสสัปปายะ โคจรสัปปายะ ภัสสสัป
ปายะ ปุคคลสัปปายะ โภชนสัปปายะอุตุสัปปายะ และอิริยาปถสัปปายะ) มาปรับใช้ให้
เหมาะสมกับตนเองโดยอาศัยหลักธรรมนั้นไปพัฒนาทางด้านร่างกาย จิตใจ และสังคมตามความ
เหมาะสมและถูกต้องตามสภาวะที่เป็นสัปปายะ (เหมาะสมและถูกต้อง)  โดยนำหลักธรรม
เหล่านั้นไปใช้บำเพ็ญกายภาวนา ศีลภาวนา จิตตภาวนา และปัญญาภาวนา   
 การที่จะอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศได้นั้นจะต้องเริ่มต้นจากการพัฒนาที่กาย
ก่อนเป็นลำดับแรกด้วยการให้เข้าถึงจิตใจที่บริสุทธิ์ตามหลักธรรมโดยมีศีลที่บริสุทธิ์เป็นเบื้องต้น
จนเกิดปัญญา แต่การจะทำให้สิ่งเหล่านี้เกิดขึ้นได้อย่างสมบูรณ์จะต้องมีปัจจัยที่เข้ามาสนับสนุน 
ก็คือ ความเป็นสัปปายะ ดังนั้น การจะอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศได้นั้นจะต้องอาศัยหลัก
พุทธธรรมผสมผสานกับสิ่งที่เป็นสัปปายะ และสิ่งที่สำคัญอีกประการหนึ่งก็ คือ ผู้นำในชุมชม
และพระภิกษุสงฆท์ี่จะช่วยกันอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศได้ 
 
 
 



228  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

อภิปรายผลการวิจัย  
   นิ เวศวิทยา เป็นศาสตร์แขนงหนึ่ งที่ศึกษาเกี่ยวกับเรื่องของธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมท่ีอาศัยร่วมกันของสิ่งที่มีชีวิตและสิ่งที่ไม่มีชีวิต ได้แก่ มนุษย์ สัตว์ และพืช รวมทั้งสิ่ง
ที่ไม่มีชีวิตที่มนุษย์ได้สร้างขึ้น เป็นต้น อย่างมีระบบที่เรียกว่า ระบบนิเวศ ระบบนิเวศจึงเป็น
การศึกษาเรื่องความสัมพันธ์ระหว่างสิ่งมีชีวิตกับสิ่งแวดล้อม โดยทั่วไประบบนิเวศมี 3 ระบบ 
ได้แก่ ระบบนิเวศบนบก (มนุษย์ สัตว์ และพืช ที่อาศัยอยู่บนบก) ระบบนิเวศในน้ำ (สัตว์และพืช
ที่อาศัยอยู่ในน้ำ) และระบบนิเวศในอากาศ (สภาพอากาศทั่ว ๆ ไป) ทั้ง 3 ระบบต่างก็มี
ความสัมพันธ์ร่วมกัน ระบบนิเวศเป็นการศึกษาทางชีววิทยาเป็นส่วนมาก ซึ่งเรื่องนี้สอดคล้องกับ
วิทยานิพนธ์ (ขวัญชัย พิมพ์พะนิตย์, 2562) เรื่อง การส่งเสริมความสามารถในการแก้ปัญหาทาง
วิทยาศาสตร์ วิชาชีวิวิทยา เรื่องระบบนิเวศ ของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 6 โดยการจัดการ
เรียนรู้ตามแนวคิดสะเต็มศึกษา (STEM) พบว่า การศึกษาทางชีววิทยาที่ศึกษาในเรื่องที่เกี่ยวข้อง
กับสิ่งมีชีวิตในสิ่งแวดล้อม ระบบและหน้าที่ของสิ่งที่มีชีวิต การดำรงชีวิตของมนุษย์และสัตว์ 
เป็นต้น เมื่อศึกษาในเรื่องระบบนิเวศนี้แล้วสามารถนำไปรับใช้กับการดำเนินชีวิตได้ 
  แนวทางการอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศ ในทางพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้า
ทรงสอนให้พระสงฆ์ที่อาศัยธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมเป็นที่อยู่อาศัยและปฏิบัติศาสนกิจได้
ช่วยกันอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศด้วยการบัญญัติเป็นข้อห้ามและขออนุญาตให้พระสงฆ์ใช้
ประพฤติและปฏิบัติ เช่น ห้ามบ้วนน้ำลายและห้ามปัสสาวะลงบนพ้ืนดินและแม่น้ำลำคลอง 
ห้ามตัดต้นไม้หรือพรากของเขียว เป็นต้น จึงเห็นได้ว่า ระบบนิเวศกับพระพุทธศาสนาไม่
สามารถแยกออกจากกันได้ ซึ่งสอดคล้องกับรายงานการวิจัย (จักรพรรณ วงศ์พรพวัณ, 2561) 
พบว่า นิเวศวิทยาจะสอนให้มนุษย์รู้จักรักษาธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ส่วนพระพุทธศาสนาจะ
มุ่งสอนให้มนุษย์มีความเมตตาต่อธรรมชาติและให้ปฏิบัติต่อธรรมชาติเหมือนเป็นส่วนหนึ่งของ
ชีวิตตน มนุษย์กับธรรมชาติจึงต้องพ่ึงพาอาศัยซึ่งกันและกัน การนำแนวคิดทางพระพุทธศาสนา
มาใช้กับการอนุรักษ์และพัฒนาทรัพยากรธรรมชาติเพราะหลักธรรมและพระวินัยที่พระพุทธเจ้า
ทรงแสดงและบัญญัติไว้แล้วนั้น ล้วนเป็นสิ่งที่เก้ือหนุนต่อการอนุรักษ์และพัฒนาธรรมชาติ 
  แนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมเพื่อพัฒนาระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎกนั้น 
พระพุทธเจ้าทรงสอนให้นำเอาหลักพุทธธรรมมาปรับใช้กับการอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศ 
โดยใช้หลักภาวนา 4 กับหลักสัปปายะ 7 ซึ่งสอดคล้องกับรายงานการวิจัย (จักรพรรณ วงศ์พรพ
วัณ, 2561) เรื่อง นิเวศวิทยาเชิงพุทธกับแนวคิด คุณค่า และการเสริมสร้างการอนุรักษป์่าชุมชนใน
จังหวัดขอนแก่น พบว่า ระบบนิเวศต้องเป็นเรื่องของความเป็นสัปปายะที่เอ้ือให้มนุษย์สามารถ
ใช้เป็นเหตุปัจจัยในการฝึกฝนพัฒนาตนด้วยระบบไตรสิกขาที่นำไปสู่กฎธรรมชาติและเอ้ือต่อ



229 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

การปฏิบัติธรรม ช่วยสนับสนุนในการบำเพ็ญภาวนาให้เกิดผลด้วยการใช้ธรรมชาติให้เหมาะแก่
การเจริญจิตภาวนาซึ่งเป็นเหตุให้การปฏิบัติบรรลุถึงเป้าหมายสูงสุด คือ อนุตตริยะ  
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

เมื่อได้ศึกษาแนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมเพ่ืออนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศ
ตามแนวพระไตรปิฎกแล้ว สามารถนำเสนอเป็นแผนภาพ ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 

แผนภาพที่ 1 แนวทางการประยุกต์หลักพุทธธรรมเพ่ืออนุรักษ์และพัฒนา 
ระบบนิเวศตามแนวพระไตรปิฎก 

 
จากแผนภาพที่ 1 สรุปได้ว่า ระบบนิเวศเป็นความส้มพันธ์ระหว่างธรรมชาติและ

สิ่งแวดล้อมที่อิงอาศัยอยู่ร่วมกัน เป็นการอยู่ร่วมกันแบบถ่อยทีถ่อยอาศัยกัน เช่น มนุษย์ต้อง
อาศัยป่าและแม่น้ำลำคลองเป็นที่อยู่อาศัยและที่ทำมาหากิน สัตว์ต้องอาศัยป่าเป็นที่อยู่ เป็นต้น 

ผลที่ได้จากการศึกษา 
1. ทำใหม้ีความรู้และความเข้าใจในระบบนิเวศเพิ่มมากข้ึน 
2. ทำใหม้ีความรู้และเข้าใจหลักพทุธธรรมในพระไตรปิฎกที่นำมาใช้เป็นหลักในการอนุรักษ์และ
พัฒนาระบบนิเวศ 
3. สามารถนำหลักพุทธธรรมไปประยุกต์ใช้อนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศได้ถูกต้องและเหมาะสม  
 

 

ระบบนิเวศวิทยาและ

นิเวศวิทยาในพระไตรปฎิก 

ระบบนิเวศวิทยาบนบก 

ระบบนิเวศวิทยาในน้ำ 

ระบบนิเวศวิทยาในอากาศ 

แนวทางการอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศ 

ตามแนวพระไตรปิฎก 
บทบัญญัติและวินัย 

ข้อห้าม ข้ออนุญาต 

แนวทางการพัฒนาระบบนิเวศวิทยา 

ตามแนวพระไตรปิฎก 
หลักพุทธธรรม 

หลักภาวนา 4 หลักสัปปายะ 7 



230  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

โดยทั่วไปแล้วระบบนิเวศมี 3 อย่าง ได้แก่ ระบบนิเวศบนบก เป็นที่อยู่ของสิ่งที่มีชีวิตที่อาศัย
และทำมาหากินบนบก ระบบนิเวศในน้ำ เป็นสถานที่ที่สิ่งที่มีชีวิตที่อาศัยแหล่งน้ำเป็นที่อยู่อาศัย
และทำมาหากิน และระบบนิเวศในอากาศ เป็นสถานที่ที่สิ่งมีชีวิตอาศัยอากาศเป็นที่อยู่อาศัย
และใช้ประโยชน์  

พระพุทธเจ้าทรงสอนให้พระภิกษุสงฆ์ที่อาศัยธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมเป็น
เสนาสนะและปฏิบัติศาสนกิจ ให้ช่วยอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศด้วยการกำหนดข้อห้ามและ
ขออนุญาต เช่น ห้ามภิกษุสงฆ์บ้วนน้ำลายและถ่ายอุจจาระปัสสาวะบนพ้ืนดินและลงแม่น้ำลำ
คลอง ยกเว้นภิกษุนั้นป่วย พระองค์อนุญาตให้กระทำได้ ห้ามตัดและทำลายป่าไม้หรือพืชเพราะ
เป็นที่อยู่อาศัยของสัตว์และพืช เป็นต้น   

เมื่อมนุษย์ได้อยู่ร่วมกันสัตว์พืชเป็นระบบที่เรียกว่า ระบบนิเวศ แล้ว พระองค์ทรง
สอนให้พุทธศาสนิกชนได้ปฏิบัติต่อระบบนิเวศด้วยการใช้หลักพุทธธรรมเป็นแนวทางในการ
ปฏิบัติ หลักพุทธธรรมที่นำมาใช้ คือ หลักภาวนา 4 เป็นหลักในการพัฒนาตนเองเพ่ือนำไปสู่
สังคม ได้แก่ กายภาวนา ศีลภาวนา จิตตภาวนา และปัญญาภาวนา และหลักสัปปายะ 7 เป็น
หลักในการอยู่อย่างเหมาะสมและถูกต้อง สะดวกสบาย ได้แก่ ที่อยู่อาศัยที่เหมาะสม เอ้ือเฟ้ือ
เกื้อกูลต่อการปฏิบัติธรรม มีอากาศที่ดีและเหมาะสม ใกล้กับแหล่งหาอาหารและยา แวดล้อม
ไปด้วยผู้ทรงศีล ผู้ทรงธรรม และทรงปัญญา ซึ่งเป็นการช่วยพัฒนาตนเองเพ่ือให้เกิดปัญญา 
และนำผลที่ได้ไปพัฒนาองค์กรต่อไป  

 
สรุป 

 การประยุกต์หลักพุทธธรรมเพ่ืออนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศนั้น จะต้องมีความรู้
และเข้าใจในเรื่องของธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมที่อยู่ร่วมกันอย่างเป็นระบบที่เรียกว่า ระบบ
นิเวศ เสียก่อนว่าธรรมชาติของสิ่งเหล่านั้นมีความเป็นอยู่อย่างไร อิงอาศัยซึ่งกันและกันอย่างไร 
แล้วเราจะเข้าไปอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศนั้นได้ตรงประเด็น ในทางพระพุทธศาสนาจะเห็น
ได้ว่า ระบบนิเวศเกิดขึ้นมานานแล้ว พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญในเรื่องระบบนิเวศเป็น
อย่างมากเพราะธรรมชาติและสิ่งแว้อมนั้น เมื่อพระองค์และเหล่าสาวกได้อาศัยธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมในระบบนิเวศเหล่านี้ พระองค์ทรงเห็นคุณค่าและคุณประโยชน์จากสิ่งเหล่านี้ จึงได้
ทรงบัญญัติทั้งอนุญาตและข้อห้ามไม่ให้ภิกษุไปทำลายระบบนิเวศและทรงให้อนุรักษ์และพัฒนา
ระบบนิเวศอีกด้วย แนวทางในอนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศสามารถกระทำได้ด้วยการนำเอา
หลักพุทธธรรมเข้ามาประยุกต์ใช้หลักภาวนา 4 และหลักสัปปายะ 7 ซึ่งเป็นหลักพุทธธรรม
ดังกล่าวจะช่วยให้ระบบนิเวศดำรงอยู่ได้ในสังคมของมนุษย์ 

 



231 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ข้อเสนอแนะ  
           จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
          1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  
  การวิจัยในครั้งนี้สามารถนำความรู้ที่ได้จากการศึกษาระบบนิเวศและหลักพุทธธรรม
ไปปรับใช้หรือประยุกต์เพ่ืออนุรักษ์และพัฒนาระบบนิเวศให้ดียิ่งขึ้น และเป็นแนวทางในการ
นำไปประพฤติปฏิบัติธรรมเพื่อกรบรรลุมรรค ผล นิพพานได้อีกด้วย  

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
 ผู้วิจัยขอเสนอแนะเชิงวิชาการเกี่ยวกับประเด็นที่น่าสนใจและนำไปศึกษาไว้ 2 
ประเด็น คือ  

1) ศึกษาวิเคราะห์กระบวนการพัฒนาหลักพุทธธรรมเพ่ือการอนุรักษ์ระบบนิเวศ
ทางพระไตรปิฎกได้อย่างไร แล้วจะนำไปประยุกต์ในสังคมต่าง ๆ ได้อย่างไร   

2) ศึกษาวิเคราะห์กระบวนการพัฒนาหลักพุทธรรมเพ่ือการพัฒนาระบบนิเวศทาง
พระไตรปิฎกได้อย่างไร แล้วจะนำไปประยุกต์ในสังคมต่าง ๆ ได้อย่างไร โดยเฉพาะแนวทางใน
การปฏิบัติธรรม 

 
เอกสารอ้างอิง 
ขวัญชัย พิมพ์พะนิตย์. (2562). การส่งเสริมความสามารถในการแก้ปัญหาทางวิทยาศาสตร์ วิชาชีวิ 
  วิทยาเรื่องระบบนิเวศ ของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 6 โดยการจัดการ 
  เรียนรู้ตามแนวคิดสะเต็มศึกษา. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการ

สอนวิทยาศาสตร์. บัณฑิตวิทยาลัย:  มหาวิทยาลัยรังสิต. 
จักรพรรณ วงศ์พรพวัณ. (2561). นิเวศวิทยาเชิงพุทธกับแนวคิด คุณค่า และการเสริมสร้างการ 
  อนุรักษ์ป่าชุมชนในจังหวัดขอนแก่น. รายงานการวิจัย. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น  
จิราภรณ์ คชเสนี และ นันทา คชเสนี. (2552). นิเวศวิทยาประยุกต์ : การจัดการสิ่งแวดล้อม 
 ทรัพยากร และการพัฒนาที่ยั่งยืน. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แห่ง

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
ธนู แกว้โอภาส. (2549). ศาสนาโลก. พิมพ์ครั้งที่ 3. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
นิตยา เลาหะจินดา.(2546). นิเวศวิทยาพ้ืนฐานสิ่งแวดล้อมศึกษา. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัย  
  เกษตรศาสตร์.  
พระธรรมโกศาจารย์ (พุทธทาส อินฺทปญฺโญ). (2535). พระสงฆ์กับการอนุรักษ์ป่า. นิตยสาร 
 เสขิยธรรม  ปีที่ 2 9(2) : 18. 



232  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต).(2532). การศึกษาที่สากลบนพ้ืนฐานแห่งภูมิปัญญาไทย.  
  กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์พริ้นติ้งกรุ๊พ. 
______. (2539). ธรรมกับการพัฒนาชีวิต. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิพุทธธรรม. 
______. (2550). ศึกษาฝึกฝนพัฒนาตนให้สูงสุด . พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: พิมพ์ 
 สวย. 
______. (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพมหานคร:  
 บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด. 
______. (2557). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 27. กรุงเทพมหานคร:  
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระเมธีธรรมาภรณ์ (ประยูร ธมมจิตโต). (2538). ธรรมะกับการอนุรักษ์สิ่งแวดล้อม.  
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมภาร พรมทา. (2541). ศีลธรรมกับกฎหมายมุมมองจากพุทธศาสนา. พุทธศาสน์การศึกษา.  
 จุฬาลงกรณ ์มหาวิทยาลัย, ปีที่ 5 2-3(2): 3-57. 
เสรีวัฒน์ สมินทร์ปัญญา. (2539). นิเวศวิทยา:สิ่งแวดล้อมกับการปรับปรุงความเป็นอยู่ของ 
 มนุษย์. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
สำนักงานคณะกรรมการสิ่งแวดล้อม. (2530).  ความรู้เรื่องสิ่งแวดล้อม. พิมพ์ครั้งที่ 2.  
 กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอศโซ่สแตนด์ดาร์ด ประเทศไทย จำกัด. 
อู่แก้ว ประกอบไวทยกิจ บีเวอร์. (2531). มนุษย์-ระบบนิเวศน์และสภาพนิเวศน์ในประเทศ 
 ไทย. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพาณิชย์. 
 
 

 



ศึกษาวิเคราะหโ์ยนิโสมนสิการของผู้สูงอาย ุ
เพื่อการดำเนินชีวิตในพระไตรปิฎก 

An Analytical Study of Yonisomanasikāra of  

the elderly for living in the Tipiṭaka 

 
1วิบูลย์พงศ์  พันธุนนท์ 

Viboonpong Punthunon  
2พระมหายุทธนา นรเชฏฺโ  (ศิริวรรณ) 

Phramaha Yutthana Narajettho (Siriwan) 
3สุเทพ พรมเลิศ 

Sutep Promlert 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยามหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University   

1Corresponding author E-mail: Viboonpong1246@gmail.com 
 

 

Received: December 27, 2022; Revised: December 29, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 

 
 
บทคัดย่อ  
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ (1) เพ่ือศึกษาวิธีคิดของผู้สูงอายุตาม
รูปแบบโยนิโสมนสิการ (2) เพ่ือศึกษาแนวคิดของผู้สูงอายุในพระไตรปิฎก (3) เพื่อวิเคราะห์วิธีคิด
ของผู้สูงอายุ เพ่ือการดำรงชีวิตในพระไตรปิฎกตามหลักโยนิโสมนสิการ ผลการวิจัยพบว่า  

 1) ผู้สูงอายุ คือ ผู้ที่มีร่างกายที่แก่หง่อม คนที่มีอายุมาก กล่าวคือ เป็นผู้ที่มีอายุตั้งแต่ 
60 ปีขึ้นไป พระไตรปิฎกให้ความสำคัญกับผู้สูงอายุในฐานะที่ เป็นผู้มีประสบการณ์ ผู้ที่ทำ
คุณประโยชน์มาก่อน และ   ผู้ที่มีฐานะในการครองตน  

 2) พระพุทธเจ้าทรงสอนวิธีคิดสำหรับผู้สูงอายุในทางพระพุทธศาสนา โดยให้พิจารณา
ขันธ์ 5 และไตรลักษณ์ว่า สังขารมีแต่เสื่อมไปเป็นธรรมดา ในสมัยพุทธกาลผู้สูงอายุมีแนวคิดว่า

mailto:Viboonpong1246@gmail.com


234  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

การอยู่อย่างคฤหัสถ์นั้นมีแต่ทุกข์ เพราะต้องดิ้นรนทำมาหากิน พอย่างเข้าสู่วัยสูงอายุร่างกาย
และจิตใจก็เริ่ม  เสื่อมโทรมลงไปด้วยเช่นกัน จึงต้องการที่จะออกบรรพชาอุปสมบทเพ่ือความ
พ้นทุกข์  

 3) การพิจารณาตามหลักธรรมเช่นนี้ต้องอาศัยเหตุผลอย่างแยบคายที่เรียกว่า 
โยนิโสมนสิการ วิธีคิดเช่นนี้สามารถนำไปเป็นแบบอย่างในการดำเนินชีวิตสำหรับผู้สูงอายุใน
ปัจจุบันได้เป็นอย่างดีในทางด้านร่างกายและจิตใจของผู้สูงอายุ  
คำสำคัญ: โยนิโสมนสิการ, ผู้สูงอายุ, การดำเนินชีวิต, พระไตรปิฎก 
 
Abstract  

The purposes of this research were 1) to study the mindset of the 

elderly according to Yonisomansikāra, 2) to study the concept of the elderly in 

Tipiṭaka, and 3) to analyze the mindset of the elderly for living according to the 

principle of Yonisomansikāra in Tipiṭaka. The research results were found as 

follows; 

1. The elderly refers to those who have an old body, or who got old. It 

can be said that one who is over 60 years of age. In Tipiṭaka, it valued the elderly 

as the experienced ones, the previous benefactor, and conducted themselves. 

2 .  The Lord Buddha taught them about mindset in Buddhism by 

considering the five aggregates and the three characteristics that all processes are 

impermanent.   In Buddha’s time, the elderly had the idea the living with a laity 

mindset and getting suffering. Because they had to struggle to make a living. 

When they were getting old, their mind and body also deteriorated. So, they 

wished to be ordination for the liberation of suffering. 

3. The consideration of Dhamma is based on analytical thinking called 

Yonisomansikāra. This mindset can be applied to examples of living for the 

elderly in the physical and mental aspects of the elderly. 

Key words: Yonisomanasikāra, the Elderly, Living, Tipiṭaka 

 
 



235 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

บทนำ 
 ในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ้าทรงเล็งเห็นความสำคัญของการเข้าสู่วัยผู้สูงอายุ แม้แต่
พระองค์เองยังต้องเข้าสู่วัยชราเช่นกัน พระองค์ทรงสอนให้เข้าใจถึงเรื่องการเปลี่ยนแปลงของ
สังขาร เมื่อเกิดขึ้นย่อมเสื่อมโทรมไปเป็นธรรมดา  เป็นไปตามกฎของไตรลักษณ์ ดังที่ว่า “ชาติ
ทุกฺข ชราทุกฺขพฺยาธิทุกฺข มรณทุกฺข โสกปริเทวทุกฺขโทมนสฺสุปายาสทุกฺขํ แปลความว่า การเกิด
เป็นทุกข์ การแก่ชราเป็นทุกข์ การเจ็บป่วยเป็นทุกข์ การตายเป็นทุกข์ การโศกเศร้าเสียใจเป็น
ทุกข์” (พระไตรปิฎกภาษาบาลี เล่มที่ 30 ข้อที่ 154 หน้าที่ 78, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2535) และพระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 30 ข้อที่ 20 หน้าที่ 122,  มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) พุทธจน์นี้เพ่ือเตือนใจมนุษย์ใหรู้้สึกตัวอยู่  ทุกขณะจิตว่า จงอย่าได้หลงระเริงในสุข
ที่ตนเกิดความสบายใจ ความสุขนั้นเป็นสุขชั่วขณะเท่านั้น อย่าเศร้าโศกเมื่อได้รับทุกข์ทรมานใจ 
พระองค์ทรงสอนให้เข้าใจความไม่เที่ยงแท้และความไม่ยั่งยืนของสรรพสิ่งทั้งหลายในโลก ไม่ว่า
จะสุขหรือทุกข์มันย่อมมีวันเกิดขึ้นแล้วดับไป แล้วก็เกิดขึ้นใหม่อีก   ข้อสำคัญ คือ อย่าประมาท
และให้เข้าใจในทุกข์ (เฉก ธนะสิริ, 2550) พระพุทธเจ้าทรงสอนให้ใช้ชีวิตอย่างมีคุณค่าทุกวินาที 
สอนให้ปฏิบัติด้วยการสันโดษ รู้จักประหยัด ขัดเกลากิเลส ไม่นิยมให้คลุกคลีกับหมู่คณะ พิจารณา
สังขารของตนเองและผู้อ่ืนแล้วนำมาพิจารณาไตร่ตรองอยู่ตลอดเวลา ถือว่าเป็นการพิจารณาธรรม
ไปในตัว ตัวอย่าง เช่น พระพุทธเจ้าทรงสอนให้ราธพราหมณ์ ผู้บวชตอนชราเป็นผู้สูงวัย เป็นผู้
ปราศจากความกำหนัด ปราศจากความพอใจ ปราศจากความรัก ปราศจากความกระหาย ปราศจาก
ความเร่าร้อน ปราศจากความทะยานอยาก ทรงสอนให้ละความยินดีในขันธ์ 5 ปฏิบัติเพ่ือให้สิ้น
ตัณหา  เพ่ือนิพพาน (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 17 ข้อที่ 161 หน้าที่ 255, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) จากแนวคำสอนนั้นแสดงว่า รูปแบบการดำเนินชีวิตของผู้สูงวัยต้อง
พยายามพิจารณาอย่างแยบคลายด้วยการละความกำหนัด ละตัณหา และยินดีในสันโดษ เป็น
ต้น 

ปัจจุบันสถานการณ์ของประชากรที่กำลังได้รับความสนใจของสังคมโลกปัจจุบัน นั่นก็
คือโครงสร้างของประชากรกำลังเปลี่ยนแปลงเข้าสู่สังคมผู้สูงอายุหรือสังคมผู้สูงวัย ตามหลักสถิติ
สามารถคาดการณ์ได้ว่าภายใน พ.ศ.2574 นับจากนี้สังคมไทยจะถูกยกระดับไปเป็นสังคม
ผู้สูงอายุโดยสมบูรณ์ โดยมีสัดส่วนประชากรผู้สูงอายุถึง 20 เปอร์เซ็นต์ต่อประชากรทั้งหมด (วรเวศม์ 
สุวรรณระดา, 2559) เนื่องจากประชากรวัยเด็กและวัยแรงงานมีจำนวนลดลงส่งผลให้จำนวน
ประชากรผู้สูงอายุมีจำนวนเพ่ิม มากขึ้น สืบเนื่องมาจากการเปลี่ยนแปลงอัตราการเพ่ิมของ
ประชากรและความเจริญก้าวหน้าทางวิทยาการทางการแพทย์สมัยใหม่และการดำเนินงาน
ทางด้านสาธารณสุขทำให้อัตราการเสียชีวิตจากโรคภัยไข้เจ็บลดลงทำให้ผู้สูงอายุมีชีวิตยืนยาวขึ้น 
โดยตัวเลขประเทศไทยมีประชากรสูงอายุใน พ.ศ.2564 มีจำนวนประชากรผู้สูงอายุเพ่ิมข้ึนร้อยละ 



236  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

20 และยังคาดการณ์ว่า พ.ศ.2568 ประเทศไทยจะมีผู้สูงอายุมากเป็นลำดับที่ 5 ของทวีปเอเชีย
ซึ่งมีจำนวนประมาณ 13.9 ล้านคน จากสถิติดังกล่าวจะเห็นได้ว่าประชากรเริ่มจะมีผู้สูงอายุเพ่ิม
สูงขึ้นอย่างต่อเนื่องจากอดีตและในอนาคตคาดว่าจะเพ่ิมสูงขึ้นอย่างต่อเนื่อง เนื่องจากอายุขัย
เฉลี่ยของประชากรประเทศไทยยืนยาวขึ้น (นพวรรณ จงวัฒนา และคณะ, 2541)    

 นอกจากนี้ พระพุทธเจ้าทรงสอนให้รู้จักธรรมชาติของชีวิต มนุษย์มีหน้าที่ในการ
ปฏิบัติตนตามธรรมชาติด้วยความถูกต้องและสมบูรณ์ มีสุขภาพร่างกายที่ดีงาม แม้จะมีการ
เปลี่ยนแปลงโดยสภาพของธรรมชาติซึ่งมีความแตกต่างกันไปในแต่ละบุคคล สุขภาพจิตเป็นสิ่งที่
สำคัญที่สุด เพราะจิตเป็นนาย กายเป็นบ่าว การที่จะประคับประคองดูแลรักษาจิตจึงนับว่าเป็น
สิ่งสำคัญยิ่ง เปรียบเหมือนรถยนต์ กายคือตัวถังรถ ส่วนจิตคือเครื่องยนต์ ถ้ารถไม่มีเครื่องยนต์
เสียแล้วรถคันนั้นก็จะไปไหนไม่ได้ ฉันใดก็ฉันนั้น การประคับประคองดูแลรักษาจิตให้ดีจึงถือว่า
เป็นเรื่องสำคัญ ผู้สูงอายุก็เป็น เช่นรถยนต์เหมือนกัน เพราะเมื่อร่างกายเริ่มมีความเสื่อมโทรม 
จิตใจก็จะเริ่มมีความท้อถอย เศร้าซึม ไม่สดชื่น พระองค์จึงสอนให้ทุกคนพึงพิจารณาความเป็น
ธรรมชาติของชีวิต เมื่อเกิดมาแล้วก็เสื่อมลงไปเป็นธรรมดา และในที่สุดก็แตกสลายไปเป็น
ธรรมชาติทุกสรรพสิ่งทั้งหลาย พระพุทธเจ้าทรงชี้ให้เห็นว่า  สรรพสิ่งทั้งหลายเมื่อเกิดมาแล้ว ก็
ต้องดับไปเป็นธรรมดา เป็นไปตามกฎของไตรลักษณ์ คือ ชี้ให้เห็นความไม่เที่ยง (อนิจจัง) เป็นทุกข์ 
(ทุกขัง) บังคับบัญชาไม่ได้ (อนัตตา) (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย  เล่มที่ 12 ข้อที่ 358 หน้าที่ 349, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ไม่มีผู้ใดจะหลีกหนีหลักธรรมนี้ไปได้  
 จากที่กล่าวมาแล้ว จะเห็นได้ว่า เมื่อบุคคลย่างเข้าสู่วัยชราหรือผู้สูงอายุแล้วจะมีวิธี
คิดในการดำเนินชีวิตอย่างไรให้มีความสุข จะนำหลักธรรมในข้อใดไปใช้ดำเนินชีวิตในบั้นปลาย
ได้อย่างสงบและร่มเย็น สิ่งเหล่านี้ถือว่าเป็นปัจจัยสำคัญที่เกิดขึ้นทั้งภายในและภายนอกที่จะเข้า
มากระทบกับผู้สูงอายุอย่างแน่นอน ผู้สูงอายุจึงจำเป็นต้องดำเนินชีวิตอย่างถูกต้องและเหมาะสม
ตามหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้า ด้วยการรักษาศีล การเจริญสติ และเข้าใจในกฎธรรมชาติ
ของไตรลักษณ์  (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557) การรู้เท่าทันสังขารว่า มีความไม่
เที่ยง จึงไม่ควรประมาทในชีวิต พึงใช้หลักธรรมในการดำเนินชีวิต รู้จักและเข้าใจในการให้ทาน 
การรักษาศีล การปฏิบัติตาม หลักบุญกิริยาวัตถุ 10 (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต), 2551) 
เป็นต้น เพ่ือทำให้ตนเองเกิดความอ่ิมเอมใจ เกิดความร่าเริงเบิกบานใจ และทำจิตใจให้ผ่อนคลาย 
มีความสงบกายใจ ไม่มีสิ่งใดมารบกวน และช่วยปรุงแต่งจิตให้เกิดความเจริญงอกงามในธรรมะที่
จะเกิดขึ้นภายในกายและจิตใจ (พระพรหม-คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต), 2551)   
 หลักธรรมหนึ่งที่มีความสำคัญที่ผู้สูงอายุสามารถนำมาใช้เป็นวิธีคิดในการดำเนิน
ช ีว ิตได ้ นั ่นก ็ค ือ  โยน ิโมนสิการ  ซึ ่งโยน ิโสมนสิการเป ็นหลักธรรมตามแนวพุทธวิธ ีที ่
พระพุทธเจ้าทรงย้ำให้เห็นถึงความสำคัญของโยนิโสมนสิการว่า  ตราบใดที่พุทธบริษัทยังคง



237 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ให้ความสำคัญต่อการกระทำในใจอยู่อย่างแยบคาย ตราบนั้นพระสัทธรรมก็จะยังคงดำรงมั่นไม่
เสื่อมสูญไปอย่างแน่นอน เมื่อย้อนไปเมื่อครั้งพุทธกาล จะพบว่า พระพุทธเจ้าทรงปฏิรูปและ
ปฏิวัติวิธีคิดใหม่ ๆ ขึ้นมาก็เพื่อลบล้างวิธีคิดแบบดั้งเดิมของเจ้าลัทธิต่าง ๆ ที่มุ่งแต่ถกเถียงกัน
ปัญหาในแต่เรื่องการเกิดของสรรพสิ่งทั้งหลายว่า เกิดขึ้นมาได้อย่างไร ใครเป็นผู้สร้าง ปัญหา
เหล่านี้ต่างก็วกวนอยู่ในวัฏฏะแห่งทุกข์หาที่สุดมิได้ วิธีคิดที่พระพุทธเจ้าทรงนำเสนอเพ่ือแก้ต่าง
ในยุคนั้น คือ วิธีคิดแบบโยนิโสมนสิการอันเป็นวิธีคิดที่ช่วยให้เกิดความรู้และเข้าใจในชีวิตได้มาก
ขึ้น อีกทั้งยังสามารถนำมาประยุกต์ใช้ดำเนินชีวิตและแก้ปัญหาได้ หลักการดังกล่าวเป็นหลักการ
ที่ดีและมีประโยชน์อย่างมาก ผู้สูงอายุจะนำหลักการนั้นมาเป็นวิธีคิดเพ่ือใช้ดำเนินชีวิตตามแนว
พระไตรปิฎกได้อย่างไร  
 บทความวิจัยนี้นำเสนอวิธีคิดของผู้สูงอายุตามรูปแบบโยนิโสมนสิการ แนวคิดของ
ผู้สูงอายุในพระไตรปิฎก และวิธีคิดของผู้สูงอายุในพระไตรปิฎกตามหลักโยนิโสมนสิการ เพ่ือ
ผู้สูงอายุจะได้มีความเข้าใจวิธีคิดในการดำเนินชีวิตตามแนวพระไตรปิฎกเพ่ือความเป็นอยู่ที่ดี
งามและสงบสุข 
 

วัตถุประสงค์การวิจัย  
1. เพ่ือศึกษาวิธีคิดของผู้สูงอายุตามรูปแบบโยนิโสมนสิการ 
2. เพ่ือศึกษาแนวคิดของผู้สูงอายุในพระไตรปิฎก 
3. เพ่ือวิเคราะห์วิธีคิดของผู้สูงอายุในพระไตรปิฎกตามหลักโยนิโสมนสิการ 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary research) โดยศึกษา

ค้นคว้าจากข้อมูลทางด้านเอกสารตามลำดับขั้นตอน ดังต่อไปนี้ 
1. เอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาบาลีและภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัย

มหาจุฬา-ลงกรณราชวิทยาลัย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
2. เอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ ตำราวิชาการทางพระพุทธศาสนาที่เก่ียวข้อง เป็นต้น 
3. รวบรวมข้อมูลตามข้อ 1 และข้อ 2 แล้วนำมาเรียบเรียง เขียนบรรยายเชิง

พรรณนา 
4. นำเสนอผลงานการวิจัย 

 
 
ผลการศึกษา 



238  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 1. วิธีคิดของผู้สูงอายุตามรูปแบบโยนิโสมนสิการ ผลการศึกษา พบว่า คำว่า “โยนิโส
มนสิการ”  แปลว่า การทำในใจโดยแยบคาย คิดถูกวิธี ความรู้จักคิด คิดเป็น หมายถึง การคิดอย่าง
มีระเบียบ คิดตามแนวทางของปัญญา คือ การรู้จักมอง รู้จักพิจารณาสิ่งทั้งหลายตามสภาวะ โดย
วิธีคิดหาเหตุปัจจัย สืบค้นถึงต้นเค้า สืบสาวให้ตลอดสาย แยกแยะสิ่งนั้นและเรื่องนั้นออกให้เห็น
ตามสภาวะและตามความสัมพันธ์สืบทอดแห่งเหตุปัจจัย  โดยไม่เอาความรู้สึกด้วยตัณหา
อุปาทานของตนเองเข้าจับ ทำให้เกิดความดีงามและแก้ปัญหาได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ป
ยุตฺโต), 2555)  
 โยนิโสมนสิการ หมายถึง การทำในใจโดยแยบคาย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺ
โต), 2555) โยนิโสมนสิการเป็นหลักธรรมภาคปฏิบัติที่ก่อให้เกิดประโยชน์ในการดำเนิน
ชีวิตประจำวันเพ่ือประโยชน์สุขแก่ตนเองและผู้อ่ืน เป็นการส่งเสริมคุณลักษณะที่ดีในการ
ฝึกอบรมตนอย่างมีสติ รู้จักคิดอย่างถูกวิธี คิดอย่างมีระบบ คิดวิเคราะห์ ไม่มองสิ่งต่าง ๆ อย่าง
ผิวเผิน คิดตามเหตุผล คิดแบบกุศล ทำให้เรารู้จักเลือกรับรู้อารมณ์ต่าง ๆ ที่มากระทบจาก
ภายนอก และคิดใคร่ครวญพิจารณาไตร่ตรองในอารมณ์นั้น ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย เมื่อดวงอาทิตย์กำลังจะอุทัย ย่อมมีแสงอรุณขึ้นมาก่อน เป็นบุพนิมิต ฉันใด โยนิโส
มนสิการสัมปทาก็เป็นตัวนำ เป็นบุพนิมิตเพ่ือความเกิดขึ้นแห่งอริยมรรคมีองค์ 8 ฉันนั้น ภิกษุผู้
ถึงพร้อมด้วยโยนิโสมนสิการพึงหวังข้อนี้ได้ว่า จักเจริญอริยมรรค     ทำอริยมรรคให้มาก 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 56 หน้าที่ 54-55, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539) เราไม่เห็นธรรมอ่ืน แม้อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้อกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้นก็เกิดขึ้น หรือเป็น
เหตุให้กุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วเสื่อมไปเหมือนอโยนิโสมนสิการนี้ เมื่อมนสิการโดยไม่แยบคาย 
อกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้นก็เกิดขึ้น และกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วก็เสื่อมไป (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย เล่มที่ 20 ข้อที่ 66 หน้าที่ 12, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 โยนิโสมนสิการไม่ใช่ตัวปัญญา แต่เป็นปัจจัยที่ทำให้เกิดปัญญา คือ เกิดสัมมาทิฎฐิที่
สามารถกำจัดอวิชชาโดยตรงและสกัดหรือบรรเทาตัณหาได้ โยนิโสมนสิการเป็นวิธีคิดทำให้เกิด
ปัญญา มี 10 วิธี ได้แก่  
  1. วิธีคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย เป็นการพิจารณาหาหนทางในการแก้ปัญหา ด้วย
การค้นหา สาเหตุและปัจจัยต่าง ๆ ที่สัมพันธ์กัน เป็นการคิดแบบปฏิจจสมุปปบาท วิธีคิดแบบนี้
จัดว่าเป็นการคิดเชิงวิเคราะห์หาเหตุและผลที่เป็นปัจจัยร่วมกัน เป็นวิธีคิดที่สัมพันธ์กับจิตใจของ
บุคคล 
  2. วิธีคิดแบบแยกแยะส่วนประกอบ เป็นการคิดท่ีมุ่งมองให้เห็นและรู้จักสิ่งทั้งหลาย
ให้เข้าใจในสิ่งต่าง ๆ ตามสภาวะความจริงของธรรมชาติที่เกิดขึ้น เช่น ขันธ์ 5 ประกอบด้วย รูป 
เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ ซึ่งแต่ละอย่างอุบัติขึ้นมาจากการประกอบด้วยส่วนต่าง ๆ วิธี



239 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

คิดแบบนี้จัดว่าเป็นการคิดเชิงสังเคราะห์ แยกแยะส่วนประกอบต่าง ๆ ออกจากกันให้เห็นอย่าง
ชัดเจน  

 3. วิธีคิดแบบสามัญลักษณ์ หรือวิธีคิดแบบรู้เท่าทันธรรมดา เป็นการมองอย่างรู้เท่า
ทันความเป็นไปของสิ่งทั้งหลายว่าเป็นอย่างนั้นตามธรรมดาของมันเอง เพราะเกิดขึ้นจากการ
ปรุงแต่งของจิตเป็นไปตามเหตุปัจจัย เกิดแล้วก็ดับไปเป็นไปตามกฎไตรลักษณ์ วิธีคิดแบบนี้จัด
ว่า เป็นการคิดเชิงอนาคตที่คาดการณ์ล่วงหน้า  

 4. วิธีคิดแบบอริยสัจจ์/คิดแบบแก้ปัญหา หรอืเรียกอย่างหนึ่งว่า วิธีคิดแห่งความดับ
ทุกข์ จัดเป็นวิธีคิดแบบหนึ่งเพราะสามารถขยายให้ครอบคลุมวิธีคิดแบบอ่ืน ๆ ได้ทั้งหมด วิธีคิด
แบบนี้มีหลักการสำคัญ คือ ต้องเข้าใจและรู้จักในทุกข์ สมุทัย นิโรธ มรรค เป็นวิธีคิดพิจารณาใน
รูปแบบการแก้ปัญหาที่ต้นเหตุ เพ่ือเข้าถึงการแก้ปัญหา วิธีการคิดแบบนี้จัดว่า เป็นการคิดแบบ
บูรณาการที่นำเอาองค์ประกอบที่เป็นปัญหาทั้งหมดมาพิจารณาร่วมกันแล้วหาทางแก้ไขปัญหา
นั้นอย่างเป็นรูปธรรม 

 5. วิธีคิดแบบอรรถธรรมสัมพันธ์ หรือวิธีคิดตามหลักการและความมุ่งหมาย เป็นความ
เข้าใจในเรื่องหลักการและความมุ่งหมายซึ่งจะนำไปสู่การปฏิบัติที่ถูกต้อง วิธีการคิดแบบนี้เหมาะ
สำหรับการฝึกอบรมตนให้ปฏิบัติในทางสายกลาง และการบำเพ็ญเพียรด้วยศีล สมาธิ ปัญญา วิธี
คิดแบบนี้จัดว่า   เป็นการคิดเชิงกลยุทธ คือ หาวิธีการที่จะนำไปสู่เป้าหมายหรือจุดประสงค์ที่ได้
ตั้งไว้ 

 6. วิธีคิดแบบเห็นคุณโทษและทางออก คือ เป็นการพิจารณาผลดีและผลเสียไปพร้อม 
ๆ กัน วิธีการนี้เน้นการยอมรับความจริงตามสิ่งนั้น ๆ ในทุกแง่มุมมอง เป็นวิธีคิดที่สัมพันธ์กับ
ชีวิตประจำวันเพียงแต่พิจารณาถึงข้อดีข้อเสียและนำไปใช้เท่านั้น วิธีคิดแบบนี้จัดว่า เป็นการคิด
เชิงประยุกต์ คือ นำผลที่ได้ทั้งคุณและโทษมาปรับแก้ไขและนำไปประยุกต์ใช้ 

 7. วิธีคิดแบบคุณค่าแท้-คุณค่าเทียม เป็นวิธีคิดการใช้ในชีวิตประจำวันในเรื่องของการ
บริโภค   ใช้สอยปัจจัย 4 วิธีคิดแบบนี้มุ่งให้เข้าใจและเลือกบริโภคเฉพาะสิ่งที่มีประโยชน์ต่อชีวิต
อย่างแท้จริง เป็นไปเพ่ือประโยชน์สุขทั้งตนเองและผู้อ่ืน วิธีคิดแบบนี้จัดว่า เป็นวิธีคิดพิจารณา
ว่าอะไรเป็นแก่นแท้ อะไรเป็นเปลือก อะไรเป็นเครื่องประดับ วิธีคิดแบบนี้จัดว่า เป็นวิธีคิดเชิง
วิพากษ์อย่างมีเหตุและมีผล  

 8. วิธีคิดแบบเร้าคุณธรรม คือ เป็นวิธีคิดแบบส่งเสริมชักนำไปในทางที่ดีงามและ
เป็นประโยชน์เป็นข้อปฏิบัติระดับต้นสำหรับส่งเสริมความเจริญงอกงามทางกุศลธรรมและ
ส่งเสริมสัมมาทิฏฐิที่เป็นโลกียะ วิธีคิดแบบนี้จัดว่า เป็นการคิดเชิงสร้างสรรค์ คือ คิดไปใน
ทางบวกมากกว่า ทางลบ  



240  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 9. วิธีคิดแบบอยู่กับปัจจุบัน เป็นวิธีคิดที่อยู่กับปัจจุบันอารมณ์ วิธีคิดแบบนี้เป็นการ
นำเอากระบวนการคิดจากการค้นหามาวิเคราะห์หาความจริงจากประสบการณ์ตรงผ่าน
ประสาทสัมผัสทั้ง 6 อย่างมีสติในปัจจุบันจนเกิดความรู้ขึ้น วิธีคิดแบบนี้จัดว่า เป็นการคิดเชิงมโน
ทัศน์ คือ การพิจารณา   ส่วนที่เกี่ยวข้องกับอดีตอนาคตผ่านกระบวนการพิจารณาเหตุปัจจัยที่
เกีย่วข้อง 

 10. วิธีคิดแบบวิภัชชวาท คือ เป็นการมองความจริงโดยจำแนกออกให้เห็นครบทุก
ด้าน เป็นการคิดแบบครอบคลุมทั้งหมดทุกวิธี คิดอย่างวินิจฉัยแล้วจำแนกให้เห็นอย่างชัดเจน คิด
อย่างตรงไปตรงมาแล้วนำมาเปรียบเทียบกันในแต่ละกรณีที่คิดวิเคราะห์ วิธีคิดนี้จัดว่า เป็นการคิด
เชิงเปรียบเทียบ  (พระพรหมคุณาภรณ ์(ป.อ. ปยุตฺโต), 2549) 

 วิธีคิดแบบโยนิโสมนสิการทั้ง 10 วิธีนี้เกิดขึ้นจากความสัมพันธ์กับร่างกายและจิตใจ
ของแต่ละบุคคล โดยมีลักษณะที่เป็นกระบวนการนําไปสู่จินตามยปัญญา แต่ก็ยังต้องการ
คำแนะนำและชักจูงจากบุคคลภายนอกที่เรียกว่า ปรโตโฆสะ คือ กัลยาณมิตร เป็นผู้ช่วยสร้าง
เสริมให้เกิดความศรัทธาขึ้นร่วมกับปัจจัยภายในของบุคคลที่เรียกว่า โยนิโสมนสิการ ที่ต้องมี
ความคิดสาวไปจนถึงต้นเหตุในการจัดการความคิดอย่างถูกวิธี  โยนิโสมนสิการจึงเป็นปฐมบท
ของการพัฒนาปัญญาอย่างแท้จริงเมื่อองค์ประกอบทั้งสองมารวมกันเข้าจึงทำให้บุคคลเกิด
สัมมาทิฏฐิ คือ ความเห็นที่ถูกต้อง ซึ่งสัมมาทิฏฐินี้เป็นองค์ธรรมแรกของอริยมรรคมีองค์ 8 เมื่อ
บุคคลมีสัมมาทิฏฐิ บุคคลนั้นได้ชื่อว่า เป็นผู้มีปัญญา ปัญญามี 2 ระดับ ได้แก่ โลกิยสัมมาทิฏฐิ 
หมายถึง กัมมัสสกตาญาณ กับ สัจจานุโลมิกญาณ (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 35 ข้อที่ 768 
หน้าที่ 503, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และ โลกุตตร-สัมมาทิฏฐิ หมายถึง ปัญญาที่
ประกอบด้วยอริยมรรคอริยผล ซึ่งปัญญานี้เป็นเหตุให้พระพุทธเจ้าตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า 
(พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อที่ 13 หน้าที่ 20-21, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

2. แนวคิดของผู้สูงอายุในพระไตรปิฎก ผลการศึกษา พบว่า คำว่า “ผู้สูงอายุ” หรือ 
“คนชรา” หมายถึง ความเป็นคนเฒ่าชรา ผู้มีความแก่ (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 10 ข้อ
ที่ 57 หน้าที่ 31, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ความชำรุด ความเป็นผู้ฟันหัก ความเป็นผู้
มีผมหงอก ความเป็นผู้มีหนังเหี่ยว ความเสื่อมอายุ ความแก่หง่อมแห่งอินทรีย์ (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย เล่มที่ 10 ข้อที่ 389 หน้าที่ 325, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เป็นต้น ตาม
หลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าทรงเล็งเห็นความสำคัญของผู้ที่เข้าสู่วัยผู้สูงอายุ 
เพราะเป็นอุปกรณ์ในการสอนให้มนุษย์นั้นเข้าใจความจริงที่ว่า ความเสื่อมไปสิ้นไป ย่อมเกิดขึ้นกับ
ทุกสรรพสิ่ ง ฉะนั้น การดำเนินชีวิตจะต้องมีหลักการที่ถูกต้องเหมาะสม เมื่อร่างกาย
เปลี่ยนแปลงไปก็จะรู้สึกถึงการพลัดพราก ประสบความผิดหวังในชีวิต พระพุทธเจ้าตรัสสอนว่า 
“นรชนเหล่าใดฉลาดในธรรม ประพฤติอ่อนน้อมถ่อมตนต่อบุคคลผู้เจริญทั้งหลาย นรชนเหล่านั้น



241 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เป็นผู้ได้รับการสรรเสริญในปัจจุบันและมีสุคติภพในเบื้องหน้า” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่ม
ที่ 27 ข้อที่ 37 หน้าที่ 16, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ผู้สูงอายุหรือผู้ชราจึงมีความสำคัญ
ตามหลักพระพุทธศาสนา คือ เป็นผู้มีประสบการณ์ (ผู้คงแก่เรียน) เป็นผู้ทำประโยชน์ก่อน (ผู้
เป็นบุพการี) และเป็นต้นแบบแห่งการครองตนที่ดีงาม ดังนั้น  ผู้สูงอายุควรมีหลักธรรมที่เป็น
ข้อคิดในการประพฤติและปฏิบัติ คือ ควรเป็นผู้ที่มีศีล (สำรวมด้วยการสังวรในปาติโมกข์) เป็น
พหูสูต (ทรงสุตะ สั่งสมสุตะ เป็นผู้ได้ฟังมากซึ่งธรรมทั้งหลาย) เป็นผู้มีจิตที่มั่นคงแน่วแน่ (ความ
เป็นผู้ได้ฌาน 4 อันมีในจิตยิ่ง) และการทำให้แจ้งเจโตวิมุตติ (ปัญญาวิมุตติ) (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย เล่มที่ 21 ข้อที่ 22 หน้าที่ 35-36, มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539)  

 ทางด้านแนวคิดเชิงพุทธเกี่ยวกับผู้สูงอายุ ผู้สูงอายุถือได้ว่าเป็นกลุ่มบุคคลที่สำคัญ
อย่างยิ่งเพราะเป็นผู้ที่ก้าวย่างเข้าสู่วัยเสื่อมสภาพทั้งทางด้านร่างกายและจิตใจ จึงจำเป็นอย่าง
ยิ่งที่จะต้องมีความเข้าใจในชีวิตที่ผ่านมาและจะดำเนินต่อไป ผู้สูงอายุไม่ควรที่จะทำให้จิตใจหด
หู่ ซึมเศร้า พระองค์ทรงแสดงพุทธวิธีเกี่ยวกับผู้สูงอายุว่า จะต้องมีความรู้และมีความเข้าใจ
แนวคิด 2 ด้านหลัก ๆ คือ  

 1. ด้านร่างกาย พระพุทธศาสนาถือว่าเรื่องความเกิด แก่ เจ็บ ตาย เป็นเรื่องที่
มนุษย์ทุกคนหลีกเลี่ยงไม่ได้ คือ หนีไม่พ้น เป็นกระบวนการที่ดำเนินไปตามธรรมชาติ แม้แต่
พระองค์เองยังทรงหลีกหนีไม่พ้น พระองค์ตรัสว่า “เรามีความแก่เป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความ
แก่ไปได้ เรามีความเจ็บเป็นธรรมดา ไม่ล่วงพ้นความเจ็บไปได้ เรามีความตายเป็นธรรมดา ไม่ล่วง
พ้นความตายไปได้”  (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 12 ข้อที่ 276 หน้าที่ 299, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) “ร่างกายนี้แก่หง่อมแล้ว เป็นรังของโรค มีแต่จะทรุดโทรมลงไป 
ร่างกายที่เน่าเปื่อยนี้ก็จะแตกดับไป เพราะชีวิตมีความตายเป็นที่สุด” (พระไตรปิฎกฉบับ
ภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 148 หน้าที่ 78, มหาจุฬา-ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) “ร่างกายนี้ถูก
สร้างให้เป็นนครแห่งกระดูก ฉาบด้วยเนื้อและเลือด เป็นที่สถิตแห่งความแก่ ความตาย ความถือ
ตัว และความลบหลู่กัน” (พระไตรปิฎกฉบับภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 150 หน้าที่ 78, มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) พระพุทธเจ้าสอนให้นำหลักธรรมในอริยสัจ 4 ขันธ์ 5 และกฎไตรลักษณ์ 
มาเป็นเครื่องพิจารณา 

 2. ด้านจิตใจ พระพุทธศาสนาถือว่าปุถุชนเป็นผู้ป่วยทางจิตใจด้วยกันทั้งนั้น เพราะ
กิเลสทำให้เป็นโรคทางจิตใจ สิ่งที่เป็นรากเหง้าของกิเลส คือ โลภะ โทสะ และโมหะ กิเลสจึงเป็น
สาเหตุหลัก ที่ทำให้มนุษย์ทุกคนเป็นโรคจิตโดยเฉพาะผู้สูงอายุ  เพราะผู้สูงอายุจะมีการ
เปลี่ยนแปลงทางด้านจิตใจ เนื่องจากร่างกายที่เสื่อมโทรมลง การสูญเสียคนที่ใกล้ชิดไป สถานภาพ
ทางสังคมเปลี่ยนแปลงไป อารมณ์เศร้า เกิดความเบื่อหน่าย ท้อแท้ใจ หงอยเหงา และซึมเซา เป็น



242  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ต้น จึงเกิดขึ้นอยู่บ่อย ๆ พระพุทธเจ้าตรัสสอนให้นำเอาหลักธรรมในบุญกิริยาวัตถุมาเป็น
แนวทางปฏิบัติ  

 ในสมัยพุทธกาลมีสาวกและสาวิกาหลายท่านที่เป็นผู้สูงอายุ เช่น พระอัญญาโกณฑัญญ
เถระ   พระมหากัสสปเถระ พระอานนทเถระ พระพากุลเถระ พระราธเถระ พระนางปชาบดีโคตร
มีเถรี  พระอุบลวรรณาเถรี พระเขมาเถรี พระโสณาเถรี พระภัททกาปิลานี พระเจ้าสุทโธทนะ พระ
เจ้าพิมพิสาร พระเจ้าปเสนทิโกศล อนาถบิณฑิกเศรษฐี และนางวิสาขาอุบาสิกา เป็นต้น ท่าน
เหล่านั้นมีวิธีคิดในการดำเนินชีวิตที่แตกต่างกัน บางท่านคิดที่จะติดตามพระพุทธเจ้าเพราะเกิด
ความเลื่อมใส ต้องการฟังธรรมเทศนาของพระองค์ บางท่านได้รับความทุกข์ทรมานใจเนื่องจาก
ครอบครัวรังเกียจผู้สูงอายุที่ไม่มีประโยชน์ไร้คุณค่า เป็นต้น ท่านเหล่านั้นมีแนวคิดว่า การอยู่
อย่างคฤหัสถ์นั้นเต็มไปด้วยความทุกข์ มีแต่ความดิ้นรนในการทำมาหากิน เป็นต้น ถ้าได้ออก
บรรพชาอุปสมบทแสวงหาโมกขธรรมจะช่วยให้พ้นทุกข์ได้ วิธีคิดของท่านเหล่านั้นเกิดข้ึนมาจาก
จิตใจทั้งสิ้น แต่การที่จะทำให้เกิดความคิดเหล่านี้ได้ ประการแรกจะต้องมีความศรัทธาเป็นตัวนำ 
นั่นก็คือ มีความเห็นที่ถูกต้อง (สัมมาทิฏฐิ) แล้วใช้วิธีคิดนั้นมาพิจารณา วิเคราะห์ และไตร่ตรอง
ในหลักธรรมนั้นโดยใช้หลักโยนิโสมนสิการเป็นรูปแบบในการคิดพิจารณา   

 3. วิเคราะห์วิธีคิดของผู้สูงอายุในพระไตรปิฎกตามหลักโยนิโสมนสิการ  ผล
การศึกษา พบว่าผู้สูงอายุมีวิธีคิด 2 ด้าน ได้แก่ การคิดทางด้านร่างกายและการคิดทางด้าน
จิตใจ ดังนี้ 

 3.1 การคิดทางด้านร่างกาย พบว่า ผู้สูงอายุจะมีปัญหาเรื่องความทรุดโทรม
ทางด้านร่างกาย เป็นต้น ผู้สูงอายุได้นำวิธีคิดตามหลักโยนิโสมนสิการไปปรับใช้ดำเนินชีวิต
ทางด้านร่างกาย เช่น วิธีคิดแบบแยกแยะส่วนประกอบ ซึ่งเป็นการพิจารณาอย่างแยบคายให้
เห็นความจริงของชีวิตว่า ชีวิตของคนเราประกอบด้วยขันธ์ 5 คือ ร่างกายและจิตใจที่ประชุมกัน
เป็นชีวิต ร่างกายนั้นมีความเปลี่ยนแปลงและเสื่อมโทรมไปเป็นธรรมดา การเกิดเช่นนี้เป็นไป
ตามกฎแห่งไตรลักษณ์ เป็นต้น พิจารณาและรู้ตามความเป็นจริงของชีวิตจะได้ไม่ทุกข์กับการ
เปลี่ยนแปลงของร่างกาย   

 3.2 การคิดทางด้านจิตใจ พบว่า ผู้สูงอายุจะมีความรู้สึกเบื่อหน่าย เศร้าซึมใน
ชีวิต อยู่เป็นประจำ ผู้สูงอายุได้นำวิธีคิดตามหลักโยนิโสมนสิการไปปรับใช้ดำเนินชีวิตทางด้าน
จิตใจ เช่น วิธีคิดแบบสามัญลักษณ์ และวิธีคิดแบบอริยสัจจ์ ด้วยการพิจารณาให้เห็นว่าจิตใจก็มี
การเปลี่ยนแปลงเช่นเดียวกับร่างกาย จิตใจหรือความนึกคิดเกิดข้ึนได้ทั้งความสุขและความทุกข์
ทีค่ละเคล้ากันไป ผู้สูงอายุพึงพิจารณาเห็นความจริงของชีวิตตามหลักอริยสัจ 4 คือ ทุกข์ สมุทัย 
นิโรธและมรรค จิตใจหรือความนึกคิดเกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไป ทุกอย่างเป็นไปตามกฎแห่งไตร



243 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ลักษณ์ ไม่ควรยึดมั่นถือมั่น เมื่อพิจาณาได้เช่นนี้จิตก็จะได้ไม่เกิดความเบื่อหน่ายในชีวิตและเศร้า
หมอง 

วิธีคิดในการดำเนินชีวิตทางพระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าทรงมีพุทธวิธีในการตรัสสอน
ให้พิจารณาร่างกายและจิตใจของตนเองก่อนเป็นหลักว่า ชีวิตนั้นประกอบขึ้นจากขันธ์ 5 และ
ธาตุ 4 ที่ต่างมาประชุมรวมกัน ว่าโดยย่อแล้วร่างกายเกิดขึ้นจากกายที่เป็นรูปและจิตใจที่เป็น
นามเท่านั้น   เมื่อพิจารณาได้แล้วให้น้อมจิตเข้าไปสู่หลักคำสอนในพุทธธรรมในเรื่องต่าง ๆ  
เช่น ขันธ์ 5 อริยสัจ 4 ไตรสิกขา และไตรลักษณ์ เมื่อได้เรียนรู้และเข้าใจในหลักธรรมเหล่านี้แล้ว 
ก็นำหลักธรรมนั้นไปปรับใช้กับการดำเนินชีวิตอย่างถูกต้องและเหมาะสมทั้งทางโลก (โลกีย
ธรรม) และทางธรรม (โลกุตตรธรรม) เมื่อเข้าใจในวิธีคิดตามหลักทางพระพุทธศาสนาในขั้นต้น
แล้ว ก็น้อมเอาหลักธรรมนั้นมาพิจารณาโดยอาศัยรูปแบบโยนิโสมนสิการ วิธีคิดรูปแบบนี้
พระพุทธเจ้าได้ตรัสสอนให้สาวกและสาวิกานำมาใช้ประพฤติปฏิบัติมาแล้วตั้งแต่สมัยพุทธกาล 
ซ่ึงทุกครั้งที่พระพุทธเจ้าตรัสสอนหลักธรรมต่าง ๆ พระพุทธเจ้าทรงแนะนำให้น้อมจิตไป
พิจารณา ไตร่ตรอง และวิเคราะห์หาเหตุผล แล้วก็ลงมือปฏิบัติ  
 
อภิปรายผลการวิจัย  
  วิธีคิดของผู้สูงอายุตามรูปแบบโยนิโสมนสิการ พบว่า โยนิโสมนสิการ เป็นวิธีคิด
อย่างมีระบบ ระเบียบ คิดอย่างถูกวิธีและเหมาะสมกับการดำเนินชีวิตตามหลักคำสอนของ
พระพุทธเจ้า ซึ่งหลักการคิดตามรูปแบบโยนิโสมนสิการนั้นสอดคล้องกับงานวิจัย (คมสินธุ์  ต้นสี
นนท์, 2561) เรื่อง การจัดการเรียนรู้ตามหลักโยนิโสมนสิการในรายวิชาพระพุทธศาสนาของ
นักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 2 โรงเรียนหอวัง ปทุมธานี ตำบลสวนพริกไทย อำเภอเมืองปทุมธานี 
จังหวัดปทุมธานี พบว่า โยนิโส-มนสิการ มีรูปแบบวิธีคิด 10 วิธี ได้แก่ วิธีคิดแบบสืบสาวเหตุ
ปัจจัย วิธีคิดแบบแยกแยะส่วนประกอบ วิธีคิดแบบสามัญลักษณ์ วิธีคิดแบบอริยสัจจ์/คิดแบบ
แก้ปัญหา วิธีคิดแบบอรรถธรรมสัมพันธ์ วิธีคิดแบบเห็นคุณโทษและทางออก วิธีคิดแบบรู้คุณค่า
แท้-คุณค่าเทียม วิธีคิดแบบเร้าคุณธรรม วิธีคิดแบบอยู่กับปัจจุบัน และวิธีคิดแบบวิภัชชวาท วิธี
คิดเหล่านี้ล้วนเป็นแนวทางให้ผู้สูงอายุนำไปเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตได้เป็นอย่างดี  

แนวคิดของผู้สูงอายุในพระไตรปิฎก พบว่า พระพุทธเจ้าทรงสอนให้พุทธศาสนิกชนได้
เข้าใจว่า ร่างกายของสิ่งที่มีชีวิตทั้งหลายประกอบด้วยขันธ์ 5 คือ รูป (ร่างกาย) กับนาม (จิตใจ) 
เมื่อเกิดมาแล้วต้องเสื่อมไปเป็นธรรม เป็นไปตามกฎของไตรลักษณ์ ซึ่งในเรื่องมีความสอดคล้อง
กับวิทยานิพนธ์ (พันตำรวจโทหญิง สุชาดา พระเขียนทอง, 2560) เรื่อง การปฏิบัติธรรมโดยการ
พิจารณาขันธ์ 5 ของพุทธศาสนิกสตรีไทย พบว่า  ขันธ์ 5 เป็นรูปนามที่ปรากฏสืบเนื่องจากการ
พิจารณาเป็นอารมณ์ด้วยความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา ผู้สูงอายุจะต้องเข้าใจในชีวิตต้อง



244  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

พบกับความสุขและความทุกข์เป็นเรื่องธรรมดา เข้าใจในสัจธรรมของความจริงในอริยสัจ 4 
หลักธรรมเหล่านี้ล้วนแล้วแต่เป็นแนวคิดให้ผู้สูงอายุได้นำมาปรับใช้การดำเนินชีวิต ในสมัย
พุทธกาลก็มีผู้สูงอายุหลายท่าน เช่น พระอัญญาโกณฑัญญะเถระ พระมหากัสสปเถระ พระอานนท
เถระ เป็นต้น ใช้แนวคิดและหลักธรรมนี้ไปเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตเช่นเดียวกัน   

วิเคราะห์วิธีคิดของผู้สูงอายุในพระไตรปิฎกตามหลักโยนิโสมนสิการ พบว่า วิธีคิดของ
ผู้สูงอายุในการดำเนินชีวิตตามรูปแบบโยนิโสมนสิการนั้น จะต้องเข้าใจว่าในการดำเนินชีวิตที่
เหลืออยู่นั้นจะทำอย่างไรให้ดำเนินชีวิตไปได้อย่างมีความสุขทางโลก ก็ต้องอาศัยหลักธรรมที่
เกี่ยวข้องทางโลกียธรรม ได้แก่ ขันธ์ 5 อริยสัจ 4 ไตรสิกขา และกฎไตรลักษณ์ มาเป็นแนวทาง
ปฏิบัติต่อไปเพ่ือความเหมาะสมและทำให้เกิดประโยชน์และความสุขทั้งในปัจจุบันและเบื้อง
หน้า ซึ่งสอดคล้องกับวิทยานิพนธ์ของ  (พันตำรวจโทหญิง สุชาดา พระเขียนทอง, 2560) เรื่อง 
การปฏิบัติธรรมโดยการพิจารณาขันธ์ 5 ของพุทธศาสนิกสตรีไทย พบว่า การพิจารณาขันธ์ 5 
เป็นหลักธรรมที่ช่วยให้พระสงฆ์ปฏิบัติธรรมได้เข้าใจในเรื่องของไตรสิกขา และยังเป็นเครื่องช่วย
ให้เกิดที่พึงได้พึงถึง 2 ระดับ คือ ประโยชน์ในปัจจุบัน และประโยชน์ในเบื้องหน้า ฉะนั้น การนำ
รูปแบบวิธีคิดตามหลักโยนิโสมนสิการไปปฏิบัติกัมมัฏฐาน เพ่ือให้เกิดปัญญาในการพ้นทุกข์และ
นำไปสู่โลกุตตรธรรม  
  
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 

เมื่อผู้สูงอายุได้มีความรู้เข้าใจในแนวคิดของผู้สูงอายุตามหลักทางพระไตรปิฎกและตาม
รูปแบบโยนิโสมนสิการแล้ว ผู้สูงอายุย่อมเกิดความรู้ใหม่จากการวิจัย สามารถนำเสนอเป็น
แผนภาพ ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

วิธีคิดของผู้สูงอายุเพ่ือการดำเนินชีวิตตามแนวพระไตรปิฎก 

วิธีคิดตามรูปแบบโยนิโสมนสิการ 
- วิธีคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย แบบแยกแยะส่วนประกอบ แบบสามญั
ลักษณ์ แบบอรยิสัจ แบบอรรถสมัพันธ์ แบบเห็นคุณโทษและทางออก 
แบบคุณค่าแท-้คณุค่าเทียม แบบเร้าคุณธรรมแบบอยู่กับปัจจุบัน และ
แบบวิภัชชวาท 
 

 

แนวคิดของผู้สูงอายุตาม           
แนวพระไตรปิฎก 

- ขันธ์ 5 อริยสัจ 4
ไตรสิกขา และไตรลักษณ ์
 
 

 

ผลการวิเคราะห์ 
1. หลักคิดทางร่างกาย ทำให้เห็นความเปลีย่นแปลงของร่างกายตามความเป็นจริง 
2. หลักคิดทางด้านจติใจ ทำให้เหน็การเกิดขึ้น ตั้งอยู่ ดับไปของความคิดที่ไม่แน่นอนและการพัฒนาหลักโยนิโส-
มนสิการจะทำให้พบว่า วิธีการักษาอายุและร่างกายให้สมัพันธ์กับความเปลีย่นแปลงบนฐานการไม่ยึดมัน่ถือมั่น 
- ผู้สูงอายุสามารถนำหลักธรรมกบัวิธีคิดตามรูปแบบโยนโิสมนสิการมาปรับใช้กับการดำเนินชีวิต  
 
 



245 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

สรุปได้ว่า วิธีคิดตามรูปแบบโยนิโสมนสิการ เป็นวิธีคิดที่ช่วยให้เกิดปัญญาทั้งโลกีย
ธรรมและโลกุตตรธรรม ซึ่งเป็นไปตามแนวคิดของพระพุทธเจ้าที่ได้ตรัสไว้ในพระไตรปิฎกด้วย
การพิจารณาไตร่ตรองให้เห็นในร่างกายและจิตใจของสิ่งที่มีชีวิตโดยเฉพาะมนุษย์ด้วยแล้วต้อง
เข้าใจว่าเกิดขึ้น ตั้งอยู่ แล้วก็ต้องดับไปเป็นธรรมดา เป็นไปตามกฎไตรลักษณ์ ไม่ควรเข้าไปยึด
มั่นถือมั่น และอาลัยอาวรณ์ในสังขารหรือขันธ์ 5 นี้  หลักธรรมต่าง ๆ นั้นมีปรากฏอยู่ใน
พระไตรปิฎกแล้ว เมื่อผู้สูงอายุได้เข้าไปศึกษาอย่างถ่องแท้แล้วก็จะทำให้เกิดความรู้และเข้าใจใน
หลักคำสอนและนำไปปฏิบัติเพื่อให้เกิดความถูกต้องและความสุขต่อไปดำเนินชีวิต  
 
สรุป 

การศึกษาวิเคราะห์วิธีคิดของผู้สูงอายุเพ่ือการดำเนินชีวิตตามแนวพระไตรปิฎกนั้น 
ผู้สูงอายุจะต้องทำความเข้าใจชีวิตว่า ผู้สูงอายุเป็นผู้ที่มีสังขารที่พร้อมจะลาจากโลกนี้ ควรจะต้อง
คำนึงถึงเวลาที่เหลืออยู่ว่า จะอยู่อย่างไรให้เกิดความสุข เกิดความสงบและร่มเย็นให้มากที่สุด 
และการที่จะจากโลกนี้ไปจะต้องจากไปอย่างสงบ หลักธรรมที่จะนำมาเป็นแนวทางในการ
ปฏิบัติสำหรับผู้สูงอายุนั้น คือ   การพิจารณาไปที่ขันธ์ 5 ได้แก่ ร่างกายและจิตใจที่เป็นรังของ
โรค ย่อมมีความเสื่อมไปสิ้นไปอยู่ตลอดเวลาเป็นธรรมดา ผู้สูงอายุไม่ควรที่จะยึดติดในขันธ์ 5 
เมื่อเข้าใจในขันธ์ 5 เช่นนี้แล้ว ก็ให้น้อมจิตอย่างแยบคลายด้วยการนำหลักธรรมนี้ไปดำเนินชีวิต 
ซึ่งหลักธรรมนี้สามารถใช้ได้ทั้งทางโลกและทางธรรม เช่น ขันธ์ 5 อริยสัจ 4 ไตรลักษณ์ และ
โยนิโสมนสิการ เป็นต้น หลักธรรมเหล่านี้ล้วนแต่มีประโยชน์กับผู้สูงอายุทั้งสิ้น ผู้สูงอายุหมั่น
พิจารณาและนำไปใช้เป็นเครื่องเตือนสติอยู่เป็นประจำ เพราะหลักธรรมของพระพุทธเจ้าเป็น
หลักธรรมที่ทำให้เกิดประโยชน์สูงสุดต่อตนเองและผู้อ่ืน ช่วยให้ปุถุชนเป็นอริยบุคคลได้ ช่วยให้
เกิดความสุขสงบและร่มเย็นทั้งร่างกายและจิตใจ  
 
ข้อเสนอแนะ  
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
          1. ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์  

 1) การวิจัยในครั้งนี้สามารถนำวิธีคิดของผู้สูงอายุตามรูปแบบโยนิโสมนสิการ
ไปใช้เป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตได้ เนื่องจากผู้วิจัยได้ค้นคว้าจากคัมภีร์พระไตรปิฎกและ
ตำราวิชาการทางพระพุทธศาสนาที่นักวิชาการทางพระพุทธศาสนาได้ประมวลเรียบเรียงไว้และ
ยังเป็นแนวทางสามารถนำไปศึกษาเพ่ือปรับใช้ดำเนินชีวิตได้อย่างถูกต้องและเหมาะสม 



246  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 2) ผู้สูงอายุสามารถนำแนวคิดในพระไตรปิฎกที่ได้อธิบายถึงเรื่องของร่างกาย
และจิตใจพร้อมด้วยหลักธรรมต่าง ๆ ไปปรับใช้กับการดำเนินชีวิต เพ่ือให้ชีวิตในบั้นปลายจะได้
มีกำลังกายและกำลังใจ รวมทั้งไม่ท้อถอยต่อการดำเนินชีวิตของผู้สูงอายุ 
 3) ผู้สูงอายุสามารถนำวิธีคิดตามหลักโยนิโสมนสิการกับหลักพุทธธรรมไปใช้
ดำเนินชีวิต ได้อย่างถูกต้องและเหมาะสม 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
 ผู้วิจัยขอเสนอแนะเชิงวิชาการเกี่ยวกับประเด็นที่น่าสนใจและนำไปศึกษาไว้ 2 
ประเด็น คือ  

1) วิเคราะห์กระบวนการคิดต่อการดำเนินชีวิตของผู้สูงอายุตามหลักทางโลกีย
ธรรมอย่างละเอียดถี่ถ้วนและสมบูรณ์ในอรรถกถา ฎีกา ปกรณวิเสส และคัมภีร์วิสุทธิมรรค ที่ยัง
ไม่ได้ศึกษา 

2) วิเคราะห์กระบวนการคิดต่อการดำเนินชีวิตของผู้สูงอายุตามหลักทางโล
กุตตรธรรม 9 เพ่ือช่วยสนับสนุนให้ผู้สูงอายุได้เกิดปัญญาญาณ และผู้สูงอายุสามารถนำไปปรับ
ใช้กับการเจริญกัมมัฏฐานได้ เพ่ือจะได้นำแนวทางที่ได้ศึกษานี้ไปใช้พัฒนาการปฏิบัติธรรม ให้
เจริญก้าวหน้าไดต้่อไป 

 
 

เอกสารอ้างอิง 
คมสินธุ์ ต้นสีนนท์. (2561). การจัดการเรียนรู้ตามหลักโยนิโสมนสิการในรายวิชา 
  พระพุทธศาสนาของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปีที่ 2 โรงเรียนหอวัง ปทุมธานี ตำบลสวน

พริกไทย อำเภอเมืองปทุมธานี จ ังหวัดปทุมธานี.  วิทยานิพนธ์พ ุทธศาสต ร
มหาบัณฑิต สาขาวิชาการสอนสังคมศึกษา .  บัณฑิตวิทยาลัย :  มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เฉก ธนะสิริ. (2550). ทำอย่างไรจะปราศจากโรคและชะลอความชรา. กรุงเทพมหานคร: นาน 
  มีบุ๊คสพั์บลิเคชั่นส์, 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2549). วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม. กรุงเทพมหานคร:  
 ศยาม.  
__________________.(2550). ธรรมะสำหรับผู้สูงอายุ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์ธรรมสภา. 
__________________. (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท.์ พิมพ์ครั้งที่ 11.  
 กรุงเทพมหานคร: บริษัท เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์ จำกัด. 



247 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

__________________. (2555). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 35. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ 
  ผลิธัมม์. 
__________________. (2557). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 27.  
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช). (2558). พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์  
 ชุดศัพท์วิเคราะห์. พิมพ์ครั้งที่ 4. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. 
นพวรรณ จงวัฒนาและคณะ. (2541). ฐานข้อมูลผู้สูงอายุที่น่าสนใจ. กรุงเทพมหานคร:  
 จุฬาลงกรณ ์มหาวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.(2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฎก  
 2500. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
__________________. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2544. กรุงเทพมหานคร:  
 บริษัทศิริวัฒนา อินเตอร์พริ้นท์ จำกัด (มหาชน). 
วรเวศม์ สุวรรณระดา. (2559). ชาญชรา: ก้าวสู่สังคมสูงวัยด้วยความรู้และปัญญา.  

กรุงเทพมหานคร:  ห้างหุ้นส่วนจำกัด ภาพพิมพ์. 
สุชาดา พระเขียนทอง. พันตำรวจโทหญิง. (2560). การปฏิบัติธรรมโดยการพิจารณาขันธ์  

5 ของพุทธศาสนิกชนสตรีไทย. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชา 
พระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
 

 



แนวทางการปฏิบัติกรรมฐานของพระมหาเถรศรีศรัทธา 
The practice of meditation according to Phramahatherasrisaddha 

 
 

1พระมหายงยุทธ ธีรธมฺโม  
Phramaha Yongyut Dhiradhammo 

2พระมหาบุญเกิด  ปญฺญาปวุฑฺฒี 
Phramaha Boonkerd  Panyapawutti 

3คงสฤษฎ์ แพงทรัพย์ 
                                                    Khongsaris Pangthrap 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.  

4พระมหาพิทักษ์ จิตฺตโสภโณ 
Phramaha Pitak Jittasobhano  

นักวิชาการอิสระ, Independence Academic 
1Corresponding author E-mail: yongyutpolman@gmail.com 

 

 

 
Received: December 2, 2022; Revised: December 14, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ 

 บทความวิชาการนี้ ผู้เขียนต้องการนำเสนอแนวทางการปฏิบัติกรรมฐานของพระ
มหาเถรศรีศรัทธาในสมัยสุโขทัย  การศึกษาพบว่า แนวการปฏิบัติกรรมฐานของพระมหาเถรศรี
ศรัทธานั้นมีความสอดคล้องกับกรรมฐานในคัมภีร์พระพุทธศาสนา เช่น พระไตรปิฎก คัมภีร์ 
วิสุทธิมรรค เป็นต้น และปรากฏแนวกรรมฐานที่เด่นชัดตามจริยาวัตรของท่านคือ เมตตา
กรรมฐาน สมถกรรมฐานและวิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งมีเป้าหมายการปฏิบัติและบำเพ็ญบารมีเพ่ือ
ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าพระองค์หนึ่งในอนาคต   
 ลักษณะของพระมหาเถรศรีศรัทธาเป็นทั้ งพระคามวาสีและอรัญญวาสีที่มุ่ ง
สงเคราะห์ประชาชน ท่านบูรณะปฏิสังขรณ์ศาสนวัตถุและปฏิบัติธรรมควบคู่กัน  ขณะเดียวกัน
ได้เที่ยวสั่งสมบารมีเพ่ือเป็นปัจจัยแห่งการตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต  อาจเรียกการ



249 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

บำเพ็ญกรรมฐานในสายนี้ว่า “กรรมฐานสายพระโพธิสัตว์” เพราะสายนี้มุ่งบำเพ็ญบารมี ฌาน 
และวิปัสสนา ไปพร้อมกันนั่นเอง   
คำสำคัญ:  กรรมฐาน, วิสุทธิมรรค, พระโพธิสัตว์ 

 
Abstract 
 This academic article, the author would like to investigate the practice 

of meditation of Phramahatherasrisaddha in Sukhothai period. This study found 

that the practice of meditation according to Phramahatherasrisaddha is consistent 

with the meditation practice in Buddhist scriptures such as the Tripitaka and the 

Visuddhimagga.   Phramahatherasrisaddha  showed distinct meditation way 

according to his ethics, namely, Metta meditation, Samatha meditation, and 

Vipassana meditation.  Most importantly, he practiced meditation in order to 

attain Enlightenment as a future Buddha. 

 The characteristics of the teachings of Phramahatherasrisaddha 

contains both the elements of the town order and the forest order, both of which 

aim to help people and practice Dharma concurrently.  At the same time, he 

continued to accumulate merits as the prerequisite for future enlightenment as a 

Buddha. This way of practice could be called "meditation in the Bodhisattava’s 

way because this way is to practice the perfection,  Samatha meditation and 

Vipassana meditation are practised together. 

Key words: Meditation, Visuddhimagga, Bodhisattava 

 
 
 
บทนำ 

 การปฏิบัติกรรมฐานในสังคมไทยนั้นมีหลากหลายรูปแบบ และมีความสืบเนื่องมา
ตั้งแต่อดีตสืบทอดสู่ปัจจุบัน (ลาลูแบร์. ซิมอน เดอ, 2548, ปรีดี  พิศภูมิวิถี, 2561) โดยเฉพาะ
ความสัมพันธ์ระหว่างไทยกับศรีลังกาเมื่อครั้งสุโขทัย ทำให้คัมภีร์ที่เป็นรากฐานของการปฏิบัติ
กรรมฐานได้แก่ “วิสุทธิมรรค” ของพระพุทธโฆสาจารย์ ซึ่งมีอิทธิพลอยู่ในลังกาเข้ามามีอิทธิพล
อย่างสูงต่อแนวปฏิบัติกรรมฐานของสังคมไทยด้วย  ในสมัยนั้น พระสงฆ์ในภูมิภาคนี้ต่าง
เดินทางไปศึกษาพระพุทธศาสนาที่ลังกา พระภิกษุไทยได้เข้าอุปสมบทแบบลังกาและกลับ
เมืองไทยเป็นพระภิกษุสายลังกาวงศ์ ประมาณพุทธศตวรรษที่ 19 ได้รวมตัวตั้งมั่นอยู่ในดินแดน
นครศรีธรรมราช ต่อมาพ่อขุนรามคำแหงนิมนต์มาให้การอุปสมบทแก่กุลบุตรที่สุโขทัย และ
สถาปนาพุทธศาสนาแบบลังกาวงศ์ขึ้นที่นี่  พระภิกษุชุดแรกที่เข้ามาเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่



250  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

สุโขทัยนั้นเป็นฝ่ายอรัญญวาสี มีความเคร่งครัดในพระธรรมวินัย ถือการอยู่ป่าเป็นวัตร สร้าง
ศรัทธาความเลื่อมใสแก่ประชาชนเป็นอย่างมาก (ภัทรพร  สิริกาญจน, 2557) 

 หนึ่งในรูปแบบที่ปรากฎในสังคมไทยในสมัยสุโขทัยนั้นคือการปฏิบัติตามแนวของ
พระมหาเถรศรีศรัทธา ผู้เป็นพระมหาเถระที่ชื่อเสียงและมีอิทธิพลอย่างมาก ประวัติของท่าน
ปรากฏอย่างเด่นชัดในศิลาจารึกหลักที่ 2 (จารึกวัดศรีชุม)ซึ่งบันทึกไว้ว่าท่านได้เดินทางไปศึกษา
พระพุทธศาสนาที่เกาะลังกา (ประเทศศรีลังกา) เป็นเวลานับสิบปี (กรมศิลปากร, 2527) ต่อมา
พระมหาเถรศรีศรัทธาได้นำแนวการปฏิบัติกรรมฐานแบบลังกาวงศ์เข้ามาเผยแผ่ในกรุงสุโขทัย
ในสมัยพญาลิไท  (กรมศิลปากร, 2539) สิ่งที่น่าสนใจอย่างยิ่งก็คือแนวปฏิบัติกรรมฐานของท่าน
ว่ามีแนวทางปฏิบัติอย่างไร ยังเป็นเรื่องที่ต้องศึกษากันต่อไปตามเอกสารหลักฐานต่างๆ ซึ่ง
ผู้เขียนจะได้ประมวลมาและร้อยเรียง โดยจะยกประเด็นตั้งแต่ความหมายและประเภทของ
กรรมฐาน สภาพแวดล้อมในสมัยสุโขทัย  ชาติกำเนิดของพระมหาเถรศรีศรัทธา  แรงจูงใจใน
การบวช  ร่องรอยการปฏิบัติกรรมฐาน รวมทั้งผลงานของท่านในสมัยนั้นด้วย  
  
ความหมายของคำว่า “กรรมฐาน” 

 เกี่ยวกับความหมายของคำว่า “กรรมฐาน” นี้ ข้อมูลจากพจนานุกรมและจาก
มุมมองของนักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนาให้ความหมายไว้ในหลายแง่มุม ตามท่ีปรากฏ คือ 

 พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2554 ให้ความหมายของกรรมฐานว่า คือ
ที่ตั้งแห่งการงาน  หมายเอาอุบายทางใจ  2 ประการ คือ สมถกรรมฐาน เป็นอุบายสงบใจ และ
วิปัสสนากรรมฐาน เป็นอุบายเรืองปัญญา (พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน, 2554)  

 ขณะที่ Buddhist Dictionary ให้ความหมายว่า “กรรมฐาน (Kammaṭṭhāna) 
แปลว่า ที่ตั้งแห่งการงาน มีการปฏิบัติสมาธิเป็นต้น เป็นคำที่ใช้ในความหมายของวิชาการทำ
สมาธิ  ใช้ในความหมายของการฝึกสมาธิ (ภาวนา) ปรากฏในคัมภีร์ชั้นอรรถกถา แต่ในพระสูตร
ใช้คำนี้บ่งถึงกิจกรรมในท้องทุ่ง หรือการประกอบอาชีพ เช่น กสิกรรม การค้าขาย เป็นต้น 
(Nyanatiloka, 2007)  

 ท่านราหุล (Walpola Sri Rahula)  วินิจฉัยว่า คำว่า “กรรรมฐาน” มาแทนคำ
ดั้งเดิมคือคำว่า “ภาวนา” หมายถึง การเจริญ (culture) หรือการพัฒนา (development) 
ได้แก่ การเจริญหรือการพัฒนาจิตใจ  เมื่อกล่าวให้ถูกต้องตรงตามความหมายจริง ๆ  ของศัพท์ 
การภาวนาทางพระพุทธศาสนาคือการเจริญจิต มีจุดมุ่งหมายเพ่ือชำระจิตใจให้สะอาดบริสุทธิ์
ปราศจากกิเลสเครื่องเศร้าหมองและสิ่งรบกวนทั้งหลาย (Walpola  Sri Rahula, 2009) 

 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) ให้ความหมายว่า “กรรมฐานคือที่ตั้งแห่งการ
งาน  อารมณ์เป็นที่ตั้งแห่งการงานของใจ  อุบายทางใจ วิธีฝึกอบรมจิตใจและเจริญปัญญา นิยม



251 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เขียนว่า “กรรมฐาน” โดยหลักทั่วไป คือ (1) สมถกัมมัฏฐาน กรรมฐานเพ่ือการทำจิตใจให้สงบ  
วิธีฝึกอบรมเจริญจิตใจ  (2) วิปัสสนากัมมัฏฐาน กรรมฐานเพ่ือการให้เกิดความรู้แจ้ง  วิธี
ฝึกอบรมเจริญปัญญา” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2554) 

 ศาสตราจารย์ ดร. ระวี ภาวิไล ให้ความเห็นว่า กรรมฐาน แปลว่า ที่ตั้งแห่งการ
ทำงานของจิต หมายความถึงสิ่งที่จิตเข้าไปยึดหน่วง เพ่ือให้เกิดวิถีจิตที่พัฒนาไปสู่สภาพที่มี
คุณธรรมอันพึงประสงค์ยิ่งข้ึน (ศ. ดร. ระวี ภาวิไล, 2548) 

 จากข้อมูลดังกล่าวเหล่านี้ สามารถสรุปความหมายของกรรมฐานได้ 3 ความหมาย
คือ (1) กรรมฐานคือ   สิ่งที่ให้จิตยึดเป็นฐานที่มั่นหรือเป็นอารมณ์  (2) กรรมฐานคืองานฝึกจิต 
และ (3) กรรมฐานคือการพัฒนาจิตใจให้เจริญก้าวหน้า เกิดความสงบและเกิดสติปัญญารู้แจ้ง
เห็นจริงตามมา กรรมฐานนี้มีรากเค้ามาจากการทำงานของชาวบ้านที่ใช้แรงงานเพ่ือประกอบ
อาชีพธุระการงาน แต่ในทางพระพุทธศาสนานำคำดังกล่าวมาใช้เป็นงานการพัฒนาจิตใจแทน 

 
ประเภทของกรรมฐาน 
 แนวทางการปฏิบัติกรรมฐานนั้นมีหลายวิธี แต่เมื่อจัดประเภทของกรรมฐานใน
พระพุทธศาสนา สามารถแบ่งออกเป็น 2 ลักษณะ คือ สมถกรรมฐานและวิปัสสนากรรมฐาน ใน
พระไตรปิฎกได้บันทึกเก่ียวกับกรรมฐานทั้งสองอย่างนี้ไว้ว่า   
 1) ธรรม 2 อย่าง ที่ควรเจริญยิ่ง คือสมถะและวิปัสสนา (พระไตรปิฎกภาษาไทย, 
(2539), เล่ม 14 ข้อ 431 หน้า 490, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 
 2) เมื่อภิกษุรู้ว่ายังไม่เจริญสมถะและวิปัสสนาก็ควรเจริญ  (พระไตรปิฎกภาษาไทย, 
(2539), เล่ม 14 ข้อ 450 หน้า 503, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 
 3) สมถะและวิปัสสนาเป็นส่วนแห่งวิชชา เป็นทางให้ถึงความสิ้นราคะ โทสะ และ
โมหะ (พระไตรปิฎกภาษาไทย, (2539), เล่ม 18 ข้อ 377 หน้า 453-454, มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) 
 ส่วนคัมภีร์ชั้นอรรถกถาได้จำแนกกรรมฐานออกเป็น 2 ลักษณะ คือ 
 1) สพฺพตฺถกกมฺมฏฺฐาน (สัพพัตถกกรรมฐาน)  ได้แก่ เมตฺตา  มรณสฺสติ  และ
อสุภสญฺญา   
 2) ปาฏิหาริยกมฺมฏฺฐาน (ปาริหาริยกรรมฐาน) (อรรถกถาภาษาบาลี สมันตปาสาทิ
กา ฉบับมหาจุฬาอัฏฐกถา, วิ.อ. เล่ม 1 ข้อ 165 หน้า 454 - 455,  วิสุทฺธิ. เล่ม 1 ข้อ 42 หน้า 
105) ได้แก่ กรรมมฐานที่ต้องปฏิบัติเป็นประจำ 
 กรรมฐานทั้งสองอย่างนี้  ท่านมุ่ งอธิบายลักษณะในการนำไปใช้ว่า สัพพัตถก
กรรมฐานเป็นกรรมฐานที่พึงใช้ในทุกที่ คือ 



252  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 (1)  เมตฺตา เมตตาใช้แผ่ให้แก่ผู้ที่เกี่ยวข้อง เช่น เพื่อนผู้ปฏิบัติธรรม ชาวบ้าน ผู้เป็น
ใหญ่ในถิ่นนั้น  เทวดา  เพ่ือให้บุคคลเหล่านั้นมีจิตอ่อนโยน  ไม่ทำร้ายผู้ปฏิบัติ   แต่จะช่วย
อภิบาลรักษาให้ผู้ปฏิบัติอยู่เป็นสุขในการปฏิบัติธรรม 
 (2)  อสุภสญฺญา   การเจริญอสุภสัญญาคือความจำได้หมายรู้ว่าไม่งามเพ่ือไม่ทำให้
เกิดตัณหาแม้ในอารมณ์ท่ีเป็นทิพย์ 
 (3)  มรณสฺสติ  มรณสติ คือการพิจารณาเกี่ยวกับความตาย  เพราะเมื่อบุคคลรู้ว่า
ต้องตายแน่  ย่อมจะละการแสวงหาที่ไม่สมควร เป็นผู้มีความสลดใจ  เจริญธรรมสูงขึ้นโดย
ลำดับ และเป็นผู้มีความประพฤติไม่ย่อหย่อน (วิสุทฺธิ. ฉบับภาษาบาลี เล่ม 1 ข้อ 42 หน้า 105 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) ส่วนปาริหาริยกรรมฐาน  เป็นกรรมฐานที่สอดคล้อง
กับอุปนิสัย(จริต) ซึ่งผู้ปฏิบัติจำเป็นต้องปฏิบัติเป็นประจำอย่างใดอย่างหนึ่งใน 40 วิธีนั้น มี 
อนุสสติ 10  กสิณ 10 เป็นต้น 
 อารมณ์ของสมถกรรมฐานทั้งหมดตามที่กล่าวมานี้  มีจุดมุ่งหมายโดยรวมคือเพ่ือ
กำจัดนิวรณ์ซึ่งเป็นตัวปิดกั้นประสิทธิภาพการทำงานของจิต และผลสำเร็จที่ได้จากการเจริญสม
ถกรรมฐานก็คือเกิดสมาธิในระดับต่าง ๆ ซึ่งทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า “ฌาน”(รูปฌาน ๔, 
อรูปฌาน ๔)   
 ส่วนวิปัสสนากรรมฐาน คืออุบายวิธีเพ่ือให้เกิดปัญญารู้แจ้งเห็นจริง โดยมองเห็น
ความเป็นอนิจจัง ความเป็นทุกข์ และความเป็นอนัตตาของสรรพสิ่ง ดังคำบาลีว่า “อนิจจาทิว
เสน วิวิเธหิ อากาเรหิ  ธมฺเม ปสฺสตีติ  วิปสฺสนา” (อรรถกถาภาษาบาลี อัฏฐสาลินี ฉบับมหา
จุฬาอัฏฐกถา, (2532), เล่ม 1 ข้อ 181 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย) อีกนัยหนึ่ง 
วิปัสสนาก็คือวิธีที่ทำให้เห็นแจ้ง  หมายถึงข้อปฏิบัติต่างๆ ในการฝึกอบรมปัญญาเพ่ือให้เกิด
ความรู้แจ้งตรงตามสภาวะที่เป็นจริงจนถอนตัวออกจากความยึดมั่นถือมั่นและความเห็นผิด
ทั้งหลายได้   
 ฉะนั้น สรุปได้ว่า ประเภทของกรรมฐานมีสองอย่างคือ สมถะและวิปัสสนา  โดยที่
สมถะก่อให้เกิดสมาธิ ส่วนวิปัสสนาคือการอบรมบ่มเพาะปัญญาจนเห็นแจ้งในสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้น
ตามความเป็นจริง กรรมฐานทั้งสองนี้เกื้อกูลต่อกันและสนับสนุนส่งเสริมซึ่งกันและกัน ถือเป็น
รูปแบบของการพัฒนาจิตในพระพุทธศาสนานั่นเอง  
 
ชาติภูมิของพระมหาเถรศรีศรัทธา 
 บ้านเมืองสมัยสุโขทัยและศรีสัชนาลัยสมัยนั้นได้ปกครองโดยพ่อขุนศรีนาวนำถุม 
กระทั่งพ่อขุนศรีนาวนำถุมสิ้นพระชนม์ ต่อมาพวกขอม (ขอมสบาดโขลญลำพง) ได้เข้ายึดเมือง
สุโขทัยได้  พ่อขุนผาเมือง (ลูกพ่อขุนศรีนาวนำถม) ซึ่งตอนนั้นได้ครองเมืองราด (ราชบุรี) ได้



253 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ร่วมมือกับสหายคือพ่อขุนบางกลางหาวเคลื่อนทัพขึ้นมาช่วยกันตีเอาเมืองคืนได้    พ่อขุนผา
เมืองจึงได้ยกเมืองสุโขทัยพร้อมถวายนามของพระองค์ให้แก่พ่อขุนบางกลางหาว  เรียกชื่อว่า
ศรีบดินอินทราทิตย์ (กรมศิลปากร, 2527) 
 เมื่อพ่อขุนศรีอินทราทิตย์สิ้นพระชนม์ ผู้ที่ปกครองสุโขทัยต่อมา คือพ่อขุนบานเมือง   
ในขณะนั้น พ่อขุนรามคำแหงยังครองอยู่ที่เมืองสองแคว (พิษณุโลก)  
 พระมหาเถรศรีศรัทธาได้ถือกำเนิดขึ้นที่เมืองสองแคว (พิษณุโลก) นี้เอง ท่านเป็นลูก
ชายของพ่อขุนรามคำแหง  มีศักดิ์เป็นหลานของพ่อขุนผาเมือง  มีพ่อขุนศรีนาวนำถุมเป็นปู่   
ส่วนพระมารดาไม่ปรากฏชื่อ  ความตอนหนึ่งในศิลาจารึกวัดศรีชุมพรรณนาชาติภูมิของท่านว่า  
“พระมหาเถรศรีศรัทธาราชจุฬามุนี  เกิดในนครสระหลวงสองแคว   ปู่ชื่อพระยาศรีนาวนำถุม 
เป็นขุน  เป็นพ่อ ....เสวยราชย์อยู่ในนครสองอัน  อันหนึ่ง ชื่อนครสุโขทัย อันหนึ่ง ชื่อนครศรีเส
ชนาไล....” (กรมศิลปากร, 2527) 
 ดังนั้น ถิ่นฐานบ้านเกิดของพระมหาเถรศรีศรัทธาฯ ก็คือพ้ืนที่ของจังหวัดพิษณุโลก
ในปัจจุบัน  ในสมัยนั้น  เรียกว่า  เมืองสองแคว  เนื่องจากมีแม่น้ำสองสายไหลผ่าน  บางทีว่า 
เพราะเมืองนี้ตั้งอยู่ระหว่างแม่น้ำสองสายก็มี 
 ต่อมา เมืองสุโขทัยก็ได้ตกทอดมาถึงพ่อขุนรามคำแหงภายหลังจากที่พ่อขุนบาน
เมืองสิ้นพระชนม์ลง  ดังความในศิลาจารึกหลักที่ 1 ว่า “พ่อกูตายยังพ่ีกู  กูพร่ำบำเรอแก่พ่ีกู ดั่ง
บำเรอแก่พ่อกู  พี่กูตายจึงได้(ให้)เมืองแก่กู…” (กรมศิลปากร, 2527) พ่อขุนรามคำแหงจึงครอง
สุโขทัยแต่นั้นมา 
 ฉะนั้น  เมื่อกล่าวถึงความสัมพันธ์ระหว่างเจ้าศรีศรัทธา (พระมหาเถรศรีศรัทธา)กับ
ผู้ปกครองในสายสุโขทัย  ไล่ลำดับความสัมพันธ์ตามหลักฐานทางประวัติศาสตร์  ได้ดังนี้ 
 

 
 



254  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 ลักษณะชุมชนเมืองสุ โขทัยในอดีตนั้น   ทำนองว่าในน้ำมีปลา ในนามีข้าว  
ประชาชนดำรงชีพด้วยเกษตรกรรมพ่ึงพาธรรมชาติเป็นหลัก มีพระพุทธศาสนาเป็นศูนย์รวม
จิตใจ  มีวัดเป็นศูนย์กลางของชุมชน ดังความว่า เมืองสุโขทัยนี้ มีอรัญญิก พ่อขุนรามคำแหง
ถวายทานแก่มหาเถระสังฆราชปราชญ์เรียนจบปิฎกไตร (กรมศิลปากร, 2527) มีพ่อขุน
รามคำแหงผู้มีน้ำใจใฝ่ธรรมเป็นผู้ปกครอง ได้นิมนต์พระสงฆ์ที่ทรงความรู้มาสอนธรรมแก่เมือง
ชาวสุโขทัยและได้เริ่มสานสัมพันธ์กับศรีลังกาโดยส่งพระภิกษุไปศึกษาที่นั่น อีกด้วย (Kong 
Meng San Phor Kark See Monastery, 2016) 

 ในสมัยสุโขทัยนั้น พระพุทธศาสนายังคงเป็นศาสนากระแสหลักในการนับถือของ
ประชาชน  สังคมสุโขทัยให้อิสระเสรีในการดำเนินชีวิต ดังศิลาจารึกวัดศรีชุมบันทึกว่า  เจ้าเมือง
สุโขทัยนี้ ลูกเจ้าลูกขุนทั้งสิ้นทั้งหลาย  ทั้งผู้ชายผู้หญิง  ล้วนมีศรัทธาในพระพุทธศาสนา  และ
ว่า เมื่อชั่วพ่อขุนรามคำแหง  เมืองสุโขทัยนี้ดี...ใครจักใคร่ค้าช้าง ค้า  ใครจักใคร่ค้าม้า ค้า  ใคร
จักใคร่ค้าเงินค้าทอง ค้า (กรมศิลปากร, 2527) 

 ในวัยเด็ก  เจ้าศรีศรัทธาเป็นผู้ที่มีความเฉลียวฉลาด  มีปัญญาดี  รักในการเรียนรู้  
แสวงหาความรู้ไม่หยุดหย่อน  ล้วนแจ่มแจ้งในสรรพศาสตร์  ดังศิลาจารึกวัดศรีชุมว่า  มักเรียน
คุณพิเศษ  รู้คุณหลายประการ   และดังความว่า “ เจ้าศรีศรัทธาราชจุฬามุนี    มักเรียนคุณ
พิเศษ อันหนึ่งรู้คุณช้าง  อันหนึ่งรู้คุณม้า  อันหนึ่งรู้คุณสีหะ... อันหนึ่งรู้คุณ คือธนูศิลป์ ปืนยิง
เขา้ไปก็ถูก (แม่น)  รู้คุณหลายประการ”  (กรมศิลปากร, 2527) 

 เมื่อวัยหนุ่ม เจ้าศรีศรัทธา ได้ศึกษาศิลปวิทยาชั้นสูงหลายแขนง  มีวิชาเรียกและ
ควบคุมราชสีห์  ศิลปะการใช้ช้างและม้า  และในทุก ๆ วันพระ  พ่อขุนรามคำแหงจะข่ีช้างไปวัด 
เพ่ือรักษาศีลและฟังธรรมจากพระเถระชั้นครูเป็นประจำ ซึ่งเจ้าศรีศรัทธาได้รับรู้และเห็นพ่อขุน
รามคำแหงประพฤติธรรมเป็นนิจ ดังความในศิลาจารึกว่า “ครั้นวันเดือนดับเดือนเต็ม ท่านแต่ง
ช้างเผือก...พ่อขุนรามคำแหงขึ้นข่ีไปนบพระ(เถิง)อรัญญิกแล้วเข้ามา” (กรมศิลปากร, 2527)  

 กล่าวได้ว่า ท่านเจริญเติบโตอยู่ในสภาพแวดล้อมของพระพุทธศาสนา  ทำให้ได้ซึม
ซับคุณความดีมากมาย  ชีวิตในช่วงปฐมวัยของเจ้าศรีศรัทธา จึงใกล้ชิดและผูกพันอยู่กับ
พระพุทธศาสนามาโดยตลอด    

 
มูลเหตุการณ์ออกบวช 

 บ้านเมืองในสมัยสุโขทัยในช่วงวัยหนุ่มของเจ้าศรีศรัทธา (พระมหาเถรศรีศรัทธา) ยัง
มีความไม่สงบด้วยข้าศึกที่คอยรุกราน หนึ่งในผู้ที่ทำหน้าที่รบเคียงบ่าเคียงไหล่กับพ่อขุน
รามคำแหงในตอนนั้น  ก็คือเจ้าศรีศรัทธา  ปรากฏในศิลาจารึกว่า ท่านได้สู้รบกับขุนต่าง ๆ และ
สามารถเอาชนะขุนเหล่านั้นได้อย่างง่ายดาย ดังความว่า 



255 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 “เจ้าศรีศรัทธาราชจุฬามุนี ดูเหมือนราชสีห์ตัวมีกำลัง  ได้ต่อหัวช้าง  (ชนช้าง) กับ
ขุนจัง  ขุนจังขี่ช้างพลายสารสูงใหญ่กำลังตกมัน   ขี่มาด้วยความเร็วหนักหนา   ได้ท้าทายพ่อขุน
รามคำแหง(ซึ่งท่าน)จักแลกหมอนแพร…เจ้าศรีศรัทธา เจ็บใจต่างพ่อตนหนักหนา   เสมอดังเอา
ค้อนตีหางนาคราช…” (กรมศิลปากร, 2527)  
 สงครามในครั้งนี้ ได้อ้างถึงขุนผู้หนึ่งชื่อว่า “ขุนจัง”  (ขุนผู้เรืองวิชามีอาคมแก่กล้า 
เชี่ยวชาญในเชิงรบ)  ได้ขี่ช้างพลายใหญ่กำลังตกมัน  มาพร้อมไพร่พลจำนวนมาก  เข้ามาท้ารบ
กับพ่อขุนรามคำแหง  พ่อขุนรามคำแหงไม่คิดจะรบด้วย  จึงใช้การทูตเจรจาแลกแพรหมอน   
(เจรจาขอเป็นมิตรกัน)   แต่ขุนจังไม่ยอมเลิกรา จะรบให้ได้ จึงแกล้งยั่วโทสะของพ่อขุน
รามคำแหง ด้วยการใช้วาจาหยาบคายดูหมิ่นดูแคลนสารพัดประการ  เจ้าศรีศรัทธาราชจุฬามุนี
ผู้เป็นลูก ซึ่งยืนช้างอยู่ข้าง ๆ พ่อขุน  ทนเห็นพ่อของตนถูกรังแกไม่ได้   รู้สึกเจ็บใจแทนพ่อหนัก
หนา  จารึกวัดศรีชุมกล่าวถึงตอนนี้ว่า  “เจ้าศรีศรัทธา เจ็บใจต่างพ่อตนหนักหนา  เสมอดังเอา
ค้อนตีหางนาคราช”   ทันใดนั้น เจ้าศรีศรัทธาฯ ก็ได้ไสช้างพังซึ่งเป็นช้างตัวเมียออกไปต่อสู้กับ
ขุนจังอย่างห้าวหาญ   

 ขุนจังพยายามสู้สุดฤทธิ์ด้วยวิชาสารพัดอย่างที่ตนมี   แต่ ไม่อาจสู้เจ้าศรีศรัทธา  จึง
ได้แต่ถอยล่นหนีไป  เจ้าศรีศรัทธาฯยังคงไสช้างไล่ตี  ดังศิลาจารึกว่า “ไล่ตามตีบ่หย่าค้าน  บ่
ทาน  เมือตามตีควาญช้างวิ่งหนีตกป่าแขม...” (กรมศิลปากร, 2527) จากนั้น พอเห็นว่าขุนจัง
ยอมแพ้แล้ว  ท่านก็ไม่เข่นฆ่า  แต่กลับเปิดทางให้หนีต่อไป  ขุนทัพทั้งหลายต่างชื่นชม เพราะได้
เห็นสิ่งอัศจรรย์ที่ไม่เคยพบมาก่อนว่าช้างพังตัวเมียสามารถชนะช้างพลายตัวผู้ได้ จึงยกย่องเจ้า
ศรีศรัทธาฯ ว่าเป็นผู้ทำเรื่องน่าอัศจรรย์อย่างยิ่ง 

 เหตุการณ์สู้รบต่าง ๆ ทำให้เห็นถึงบุคลิกภาพในด้านความตรงไปตรงมาและการให้
อภัยของเจ้าศรีศรัทธาอย่างเด่นชัด โดยเฉพาะเรื่องความกล้าหาญเด็ดเดี่ยว  ความมุ่งมั่นในการ
ทำบางสิ่งบางประการให้สำเร็จ  นอกจากนี้แล้ว จะเห็นว่าประสบการณ์เชิงรบของท่านไม่ด้อย
ไปกว่าผู้ใด ด้วยปรีชาของเจ้าศรีศรัทธา  จึงมีความเป็นไปได้ว่าผู้ปกครองสุโขทัยภายหน้านั้น
อาจเป็นท่าน 
 เมื่อเจ้าศรีศรัทธา มีอายุได้ 29 ย่างเข้า 30 ปี  “มาเถิงยี่สิบเก้าเข้าสามสิบทัศ” ก็ได้
เผชิญกับมรสุมชีวิตหลายประการ  บ้างก็ว่าเป็นเรื่องการเมือง  บ้างก็ว่าท่านสูญเสียคนที่รัก  ทำ
ให้เจ้าศรีศรัทธามองเห็นความไม่เที่ยงแท้ของโลกและชีวิต  ดังความตอนหนึ่งในศิลาจารึกว่า  
“เจ้าศรีศรัทธาราชจุฬามุนี บัดเดี๋ยว บุญเข้า  บาปเข้า  บัดหัว  บัดไห้ (ร้องไห้)บัดได้ บัดเสีย  
บัดได้สุขบัดได้ทุกข์เวียนสับกลับไปมา  เข็ญในสงสารนี้หนักหนา ”   (กรมศิลปากร, 2527) 
ต่อมา ท่านจึงได้นึกถึงคุณของพระพุทธศาสนา  ใคร่ปรารถนาจะออกบวช   ดังศิลาจารึกว่า  
“เห็นสงสารภพนี้ อนิตยอนาถบ่เท่ียงแท้  จึงคำนึงโพธิสมภาร”  (กรมศิลปากร, 2527) 



256  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 ชีวิตในช่วงนี้ของเจ้าศรีศรัทธา ดูเหมือนว่าได้พานพบกับเหตุการณ์ที่ผกผันในชีวิต
หลายประการ  และดูเหมือนท่านจะมองเห็นว่าสรรพสิ่งนั้นล้วนประกอบด้วยทุกข์  แม้แต่ทรัพย์
สมบัติที่เคยมี  ชัยชนะที่เคยได้  ลาภ ยศ  สรรเสริญ  สุข  ล้วนไม่เที่ยงสักอย่างเดียว  เป็นไป
เพ่ือทุกข์ท้ังนั้น  มนุษย์ล้วนแสวงหาสิ่งดังกล่าวที่เป็นไปเพ่ือทุกข์  แล้วพวกเขาจะประสบกับสุข
อันแท้จริงได้อย่างไร  แม้แต่ตัวท่านเองก็ตาม 
 ความตอนหนึ่งของศิลาจารึกบ่งชี้ตอนเมื่อท่านมีอายุ 31 ปีว่า มาเถิงสามสิบเอ็ดปี 
(เจ้าศรีศรัทธา) มีศรัทธาหนักหนา ผู้ใดปรารถนาเอาหัวตน โอยทาน(ให้)เม่ือนั้น  (กรมศิลปากร, 
2527) 
 มาถึงตอนนี้ท่านตัดสินใจอย่างแน่วแน่  เพราะเห็นโทษภัยในการใช้ชีวิตทางโลก  จึง
ให้นำเครื่องศาสตราวุธ  เช่น  หอก  ดาบ  ธนู  แหลน  ออกมาทำลายจนหมดสิ้น  และให้นำ
สมบัติเครื่องประดับแพรพรรณ  เพชร  นิล  จินดา  แก้วมณี  แก้วไพฑูรย์  อันล้ำค่าสารพัด
อย่างออกมาบริจาคเป็นทาน  บ่งบอกว่าจะไม่หวนกลับสู่เพศคฤหัสถ์อีก   แม้ใครต้องการศีรษะ
ของตน เจ้าศรีศรัทธาก็พร้อมยอมตัดให้ ได้ ในตอนนั้น   ด้วยตั้ งความปรารถนาจะเป็น
พระพุทธเจ้าในอนาคต หลังจากนั้น  ได้ออกบวชเป็นพระภิกษุ ดังความในจารึกวัดศรีชุมว่า 
“ปรารถนาเป็นพระพุทธมหาอุดม  จึงภิเนษกรมออกจากรัตนภูมิ  สพายบาตร  …”  (กรม
ศิลปากร, 2527) 
 เมื่อกล่าวถึงเหตุผลที่เจ้าศรีศรัทธาออกบวชนั้น สามารถสรุปมูลเหตุโดยกว้างๆ ดังนี้ 
คือ (1) ท่านออกบวชด้วยเหตุผลที่มีความเกี่ยวข้องกับการเมืองภายในสุโขทัย  (2) ออกบวช
เพราะเห็นความเปลี่ยนแปลงในชีวิตซึ่งอาจเกิดจากการสูญเสียคนที่รัก  (3)  ออกบวชเพ่ือ
แสวงหาทางพ้นทุกข์   ฉะนั้น การออกบวชของท่านจึงประกอบด้วยเหตุปัจจัยหลายประการ 
 
แนวการปฏิบัติกรรมฐาน 

 เมื่อเจ้าศรีศรัทธาออกบวชเป็นพระภิกษุ ท่านมีจริยาวัตรเยี่ยงพระเถระสายอรัญญ
วาสี มีวัตรปฏิบัติเคร่งครัดเยี่ยงพระมหาเถระในสิงหลทวีป (ลังกา)  และมีปฏิปทาที่น่าเลื่อมใส
ศรัทธาหลายประการ   ศิลาจารึกได้บันทึกคุณลักษณะของท่านไว้ว่า “มีหลานพ่อขุนผาเมืองผู้
หนึ่ง คือสมเด็จพระมหาเถรศรีศรัทธาราชจุฬามุนีลงกาทีปมหาสวามี… มักกระทำบุญ กระทำ
ธรรม (ปฏิบัติธรรม) มักโอยทานทุกเมื่อ  บ่คิดแค้น จักให้แก่ท่าน  แต่งสะอาดงามหนักหนา  จึง
โอย(ให้)ทานบิณฑิบาต  โอยทานบ่ขาดสักวัน โอย(ทาน)สิบห้าคาบแล...มักฉันทุกอันดังนั้นแล” 
(กรมศิลปากร, 2527) และความตอนหนึ่งในศิลาจารึกอีกตอนที่พรรณนาถึงคุณสมบัติของท่าน
ว่า “พระมหาเถรศรีศรัทธาราชจุฬามุนี...บ่มิเคียดตอบ  ขสานติไมตรี (ประสานไมตรี)  รู้ปราณี 



257 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

เอ็นดูสัตว์ทั้งหลาย  โปรสสราย(รักษา)บ่ให้ล้มบ่ให้ตาย  รู้บุญรู้คุณท่าน สงบเสงี่ยมมารยาทอาจ
สังวรตน  สั่งสอนคนท้ังหลายให้รู้ละอายรู้กลัวบาปกลัวผิดต่อผู้เฒ่าผู้แก่” (กรมศิลปากร, 2527) 

 หากประมวลคุณลักษณะตามที่ปรากฏในศิลาจารึกหลักที่ 2 (กรมศิลปากร, 2527) 
ตามท่ียกมาเป็นตัวอย่างนี้ สามารถสรุปคุณสมบัติของพระมหาเถรศรีศรัทธาได้ดังนี้ 
  1. เป็นผู้มีปัญญาหลักแหลม      
  2. ใฝ่บุญใฝ่ธรรม  ชอบให้ทานทุกวัน    
  3. นุ่งห่มสะอาดงามหนักหนา      
  4. ออกบิณฑบาตไม่ขาดสักวัน   
  5. ฉันอาหารที่ได้จากการบิณฑบาต     
  6. ส่วนเหลือจากที่ฉันก็นำไปแจกจ่ายแก่ผู้อื่น (โอยทานบิณฑบาต)    
  7. เมตตาและเอ็นดูสรรพสัตว์ 
  8. รู้บุญรู้คุณผู้อ่ืน 
  9. ชอบเดินธุดงค์แสวงหาปัญญารู้อันพิเศษ    
  10. รู้ทุกภาษา    

 เมื่อกาลออกพรรษา เป็นช่วงเวลาที่พระภิกษุสามารถจาริกไปปฏิบัติธรรมตามที่
ต่างๆ ได้  พระมหาเถรศรีศรัทธา ได้จำศีลภาวนาอยู่ตามป่าเขา บางครั้งก็ฉัน เพียงใบไม้และ
ผลไม้แทนข้าว  ปฏิบัติเคร่งครัด   บำเพ็ญเพียรอย่างหนัก  ไม่หยุดไม่พักทั้งเวลากลางวันและ
กลางคืน ดังจารึกวัดศรีชุมว่า “ มักกระทำเพียรพยายาม  กลางวันบ่ยืน  กลางคืนบ่อยู่  เทียร
(เพียร)ปรารถนาโพธิสมภาร ” (กรมศิลปากร, 2527) มีวัตรปฏิบัตินั้นท่านประพฤติเช่นพระสงฆ์
ที่อยู่ในสิงหลทวีปทุกประการ  ดังความในศิลาจารึกตอนหนึ่งว่า พระมหาเถรศรีศรัทธา มักจำ
ศีลภาวนาอยู่กลางป่ากลางดง ฉันใบพงลูกหมากรากไม้   มีวัตรปฏิบัติเยี่ยง(พระใน)สิงหลทวีป
ทุกประการ  มักเพียรแสวงหาปัญญารู้อันวิเศษ   รู้ทุกภาษา (กรมศิลปากร, 2527) 
 จึงกล่าวได้ว่า พระมหาเถรศรีศรัทธามีคุณลักษณะพิเศษ คือเป็นผู้อยู่ด้วยเมตตา
กรรมฐาน  นิยมการให้ทาน  ชอบการปฏิบัติธรรม  สมถะเรียบง่าย  มีระเบียบวินัย สร้างสรรค์
สาธารณประโยชน์ และปรารถนาความเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต 
 
ความสัมพันธ์ระหว่างกรรมฐานในคัมภีร์พุทธศาสนากับแนวปฏิบัตกิรรมฐานของ
พระมหาเถรศรีศรัทธา 
 บุคลิกภาพในด้านการปฏิบัติธรรมของพระมหาเถรศรีศรัทธาตามที่ปรากฏในศิลา
จารึกพบว่ามีหลายลักษณะ ที่ประมวลได้จะเห็นว่าท่านเป็นผู้มีความเมตตาช่วยเหลือเพ่ือน
มนุษย์และสัตว์ รวมทั้งฟ้ืนฟูวัดวาศาสนวัตถุที่ทิ้งร้างในที่ต่างๆ และยังปรารถนาที่จะเป็น



258  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

พระพุทธเจ้าในอนาคตอีกด้วย อาจจำแนกคุณลักษณะในการปฏิบัติกรรมฐานของท่านได้ ๓ 
ส่วน คือ  เมตตากรรมฐาน  สมถะวิปัสสนา  และการบำเพ็ญโพธิสัตวบารมี  

 1. เมตตากรรมฐาน กรรมฐานประเภทนี้ ปรากฏในจริยาวัตรของพระมหาเถรศรี
ศรัทธา ดังที่ท่านโอยทาน(บริจาคทาน)ทุกวัน และมีความเอ็นดูในสัตว์ทั้งหลาย ให้มีการไถ่และ
ปล่อยชีวิตสัตว์จำนวนมาก จัดว่าเป็นคุณลักษณะของเมตตาซึ่งเป็นพ้ืนฐานของการปฏิบัติ
กรรมฐานในทางพระพุทธศาสนา โดยจัดอยู่ในสัพพัตถกกรรมฐาน 

 2. สมถะวิปัสสนา  การปฏิบัติกรรมฐานตามแนวพระมหาเถรศรีศรัทธาพิจารณาได้
จากลักษณะของพระสายอรัญญวาสี  พระอรัญญวาสี คือพระที่อยู่ป่าเป็นวัตร และวัดที่พักนั้น
มักตั้งอยู่ในป่าห่างไกลจากชาวบ้าน มุ่งเน้นการศึกษาสมาธิและวิปัสสนา บำเพ็ญเพียรทางจิต
เป็นหลัก จะพบบทบาทของพระมหาเถรศรีศรัทธาว่าท่านภาวนาอยู่ตามป่าเขา ฉันใบไม้เป็น
อาหาร มีวัตรปฏิบัติเช่นพระสิงหล(ลังกา) ดังคำในศิลาจารึกว่า “กลางคำบ่ยืน กลางคืนบ่อยู่” 
นั่นชี้ให้เห็นว่าท่านเป็นพระนักปฏิบัติ เป็นพระนักภาวนา เป็นพระป่าสายอรัญญวาสี หรือ
เรียกว่า สายวิปัสสนาธุระ ซึ่งมุ่งการปฏิบัติกรรมฐานทั้งสมถะและวิปัสสนานั่นเอง 
 3. การบำเพ็ญโพธิสัตวบารมี  การเป็นพระโพธิสัตว์นั้นต้องบำเพ็ญบารมี 10 ทัศ มี
ทานเป็นต้น รวมทั้งช่วยเหลือสรรพสัตว์ในรูปแบบต่างๆ และต้องปรารถนาความเป็น
พระพุทธเจ้าด้วย  เห็นได้ว่า เมื่อพระมหาเถรศรีศรัทธาเดินทางไปในถิ่นใด  เมื่อเห็นวัดวา
ศาสนาอยู่ในสภาพที่ไม่เรียบร้อย ก็มักจะเทศนาสั่งสอนประชาชนได้รู้ถึงคุณค่าของศาสนสถาน 
และได้ชักชวนผู้มีจิตศรัทธาร่วมกันดำเนินการบูรณปฏิสังขรณ์และก่อสร้างไว้เป็นจำนวนมาก  
โดยเฉพาะช่วงหลังออกพรรษา ท่านธุดงค์ไปตามป่าตามเขา  ในบางที่หากมีพระธาตุ  เจดีย์ 
หรือพระพุทธรูปที่ชำรุดทรุดโทรม   ท่านก็จะเที่ยวซ่อมแซมให้คืนสภาพดีดังเดิม บางแห่งกลาง
ป่าเขา ขาดปูนมาโบกทา ก่อทำเจดีย์วิหาร  พระมหาเถรศรีศรัทธาได้ลองอธิษฐานขอปูน   ยังไม่
ทันไร  ก็ได้พบปูนมาโบกทาสมใจหมาย เมื่อสร้างวิหารเป็นต้นเสร็จแล้ว แต่ยังขาดพระพุทธรูป 
ท่านจึงให้คนไปเสาะเอาพระพุทธรูปมาประดิษฐานไว้    และในสถานที่ เช่นนั้ น  มีเพียง
พระพุทธรูปที่ชำรุดเสียหาย  จึงหามาได้เพียงบางชิ้นบางส่วนเท่านั้น   ดังศิลาจารึกว่า “ 0 ลาง
แห่งได้แข้งได้ขา ลางแห่งได้มือได้ตีน  ย่อมพระหินอันใหญ่ ชักมาด้วยล้อด้วยเกวียน  เข็นเข้าใน
มหาพิหาร  เอามาต่อติดประกิดด้วยปูน  มีรูปโฉมพรรณอันงามพิจิตรดังอินทรนิรมิต…”  (กรม
ศิลปากร, 2527) ท่านให้เอามาต่อกันจนเป็นพระพุทธรูปองค์ใหญ่  ได้ประดิษฐานไว้ที่มหาวิหาร
นั้น  
  ผลงานของท่านที่ตกทอดถึงปัจจุบัน ส่วนหนึ่งก็คือ “พระอถารส”  ในจารึกบอกว่า  
พระมหาเถรศรีศรัทธาฯ  เป็นผู้สร้าง  หลังจากที่ประดิษฐานพระธาตุและพระปฏิมาอันท่าน
กระทำแล้วด้วยเงิน ทอง เหียก งา แล้วจึงกระทำพระอถารสขึ้น และท่านได้อธิษฐานว่า “ขอ



259 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

บุญนี้จงเป็นปัจจัยให้เราได้ตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต  เพ่ือพาสรรพสัตว์ข้ามพ้นจาก
สังสารวัฏด้วยเถิด” (ปุญฺญกมฺเมน  พุทฺโธ  โหมิ  อนาคเต  สงฺสารโมจนตฺถาย  สพฺเพสตฺเต) 
(กรมศิลปากร, 2527) เหล่านี้ถือเป็นการบำเพ็ญประโยชน์ต่อสัตว์โลกซึ่งเป็นแนวทางของพระ
โพธิสัตว์ตามคติทางพุทธศาสนา 

 ดังนั้น กรรมฐานตามแนวของพระมหาศรีศรัทธา เห็นได้ว่ามีความสอดคล้องกับ
กรรมฐานในคัมภีร์พระพุทธศาสนาโดยพระมหาเถรศรีศรัทธานั้นปฏิบัติกรรมฐานตามแนว
พระไตรปิฎกและคัมภีร์วิสุทธิมรรคซึ่งท่านได้เดินทางไปศึกษาโดยตรงที่ลังกา โดยมีกรรมฐานที่
เด่นชัดตามจริยาวัตรของท่านคือ เมตตากรรมฐาน  สมถะวิปัสสนา แต่การปฏิบัติกรรมฐานของ
ท่านนั้นไม่ได้เป็นไปเพ่ือจะเป็นพระอรหันตสาวก หากแต่มุ่งปฏิบัติกรรมฐานและบำเพ็ญบารมี
เพ่ือตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต  สามารถเขียนตารางเปรียบเทียบได้ดังนี้ 

 
พระไตรปิฎกและ 
วิสุทธิมรรค 

เป้าหมาย พระมหาเถรศรีศรัทธา เป้าหมาย 

สัพพัตถกกรรมฐาน  
อรหันตสาวก 

เมตตากรรมฐาน  
พระพุทธเจ้า สมถะวิปัสสนา สมถะวิปัสสนา 

 โพธิสัตวบารมี 
 

จึงสรุปได้ว่า พระมหาเถรศรีศรัทธาเป็นทั้งพระคามวาสีและอรัญญวาสี ที่มุ่ง
สงเคราะห์ประชาชนและปฏิบัติธรรมควบคู่กัน ขณะเดียวกันท่านก็เที่ยวสั่งสมบารมีเรื่อยไปเพ่ือ
เป็นปัจจัยแห่งการตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต อาจเรียกการปฏิบัติกรรมฐานในสายนี้ว่า 
“กรรมฐานสายพระโพธิสัตว์” ก็ได้  เพราะสายนี้มุ่งบำเพ็ญบารมี ฌาน และวิปัสสนา ไปพร้อมๆ 
กัน   
 
สรุป 
 บทความนี้ได้นำเสนอแนวทางการปฏิบัติกรรมฐานของพระมหาเถรศรีศรัทธาผู้มี
ชีวิตอยู่เมื่อ 700 กว่าปีที่แล้วเมื่อครั้งสมัยสุโขทัยเป็นราชธานีของไทย พระมหาเถรศรีศรัทธาได้
ปฏิบัติตนตามแนวปฏิบัติแบบลังกาวงศ์ ซ่ึงได้นำเข้ามาจากลังกาทวีป (ประเทศศรีลังกาใน
ปัจจุบัน) แนวการปฏิบัตินี้มีปรากฏในพระไตรปิฎกและคัมภีร์วิสุทธิมรรคซึ่งเป็นคัมภีร์ของการ
ปฏิบัติกรรมฐานที่สืบสานในลังกา ในคัมภีร์ดังกล่าวปรากฎการปฏิบัติแบบสมถะและวิปัสสนา 
ลักษณะการปฏิบัติกรรมฐานของพระมหาเถรศรีศรัทธานั้นไม่ได้มุ่งไปที่ความเป็นอรหันตสาวก 
หากมุ่งที่ความเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคตด้วย ฉะนั้นท่านจึงบำเพ็ญบารมีต่างๆ ไปพร้อมกัน 



260  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

เช่น ปลูกต้นโพธิ์  ช่อมแซมเจดีย์ พระพุทธรูป ช่วยเหลือชาวบ้าน เพ่ือสั่งสมบารมีตามแนวของ
พระโพธิ์สัตว์  ซึ่งเชื่อได้ว่าเป็นแนวคิดและอิทธิพลของพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทและ
มหายานที่ผสมผสานกันในช่วงสมัยสุโขทัยด้วย  

การศึกษาในเรื่องแนวการปฏิบัติกรรมฐานของพระมหาเถรศรีศรัทธานี้ทำให้เห็น
ร่องรอยการปฏิบัติกรรมฐานเมื่อครั้งอดีตสมัยสุโขทัยที่ไทยรับเข้ามาจากศรีลังกา และเห็นแนว
ทางการบำเพ็ญบารมใีนฐานะพระภิกษุโพธิสัตว์เพ่ือที่จะเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคตอีกด้วย    

 
 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_____________.  (2532). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฏฺกถา. กรุงเทพมหานคร:  โรง 

พิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_____________.  (2534). สมนฺตปาสาทิกา (ปฐโม  ภาโค).  กรุงเทพมหานคร:  โรงพิมพ์มหา- 
  จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_____________.  (2532). อฏฺฐสาลินี (ปฐโม  ภาโค). กรงุเทพมหานคร:  โรงพิมพ์วิญญาณ. 
พระพุทธโฆษาจารย์. (2539). วิสุทฺธิมคฺคปกรณํ (ปฐโม ภาโค).  กรุงเทพมหานคร:  สำนัก 
 ค้นคว้าทางวิญญาณ. 
พระพุทธทัตตเถระ. (2549). อภิธัมมาวตาร. พระคันธสาราภิวงศ์ แปลและอธิบาย.  
 กรุงเทพมหานคร:  ห้างหุ้นส่วนจำกัด.  
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2538). อภิธมฺมตฺถสงฺคหปาลิยา สห อภิธมฺมตฺถวิภาวินีนาม  
  อภิธมฺมตฺถสงฺคหฏีกา.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
กรมศิลปากร. (2527). จารึกสมัยสุโขทัย. กรุงเทพมหานคร: กรมศิลปากร (กรมศิลปากร  

จัดพิมพ์เนื่องในโอกาสฉลอง 700 ปี ลายสือไทย พุทธศักราช 2526).  
กรมศิลปากร. (2539). เรือพระราชพิธี. กรุงเทพมหานคร: บริษัทรุ่งศิลป์การพิมพ์. 
ปรีดี  พิศภูมิวิถี. (2561).  สยามศึกษาในสายตาฝรั่ง. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์แห่ง 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2554). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์.  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 
ภัทรพร สิริกาญจน. (2557). พระพุทธศาสนาในประเทศไทย: เอกภาพบนความหลากหลาย.  

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  



261 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ลาลูแบร์. ซิมอน เดอ. (๒๕๔๘). จดหมายเหตุลาลูแบร์ ราชอาณาจักรสยาม. นนทบุรี:  
ศรปีัญญา. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมราชบัณฑิตสถาน พ.ศ.๒๕๕๔  เฉลิมพระเกียรติ 
พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว เนื่องในโอกาสพระราชพิธีมหามงคลเฉลิมพระ
ชนมพรรษา ๗ รอบ ๕ ธันวาคม ๒๕๕๔. กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตสถาน.  

ระวี ภาวิไล. (2548).  อภิธรรมสำหรับคนรุ่นใหม่. กรุงเทพมหานคร: บริษัทพิมพ์สวยจำกัด.  
Kong Meng San Phor Kark See Monastery. (2016). Buddhism for Beginners.  

Singapore.  
Nyanatiloka. (2007). Budddhist Dictionary: a manual of Buddhist Terms and  

Doctrines. Bangkok: O.S.Printing House. 
Walpola Sri Rahula. (2009). What the Buddha taught. How Tri Foundation,  

Thailand. 

 



การพัฒนาทรัพยากรมนุษยใ์นยุคนิวนอร์มัล 
Human Resources Development in the New Normal Era 

 

พระครูภัทรสารสุนทร, ดร. 
วิทยาลัยสงฆ์กาญจนบุรี ศรีไพบูลย์ 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Phrakru Pattharasasuntorn  Dr. 

Kanchanaburi Siripaiboon Sangha College 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

E-mail: Asaphol9@gmail.com 

 

 
Received: November 17, 2022; Revised: December 21, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ 

วัตถุประสงค์ของบทความทางวิชาการฉบับนี้เพ่ือต้องการศึกษาเสนอแนวคิดการ
พัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในยุคนิวนอร์มอล โดยใช้วิธีการศึกษาวรรณกรรม บทความทางวิชาการ 
บทความวิจัย บทสัมภาษณ์ และข้อมูลต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง แล้วนำมาสรุปการพัฒนาทรัพยากร
มนุษย์ เพ่ือให้สอดคล้องกับความเปลี่ยนแปลงทางสังคมในยุคปกติใหม่ และในขั้นตอนสุดท้าย
คือการนำข้อมูลมาเขียนเป็นบทความวิชาการฉบับนี้ 

ผลการศึกษาพบว่า เมื่อเกิดพฤติกรรมแบบใหม่หลายอย่าง การพัฒนาทรัพยากร
มนุษย์ด้วยอิเลคโทรนิคส์นับได้ว่าเป็นความปกติใหม่ เช่น มีการทำงานที่บ้าน ทำงานผ่านระบบ
เทคโนโลยี ซึ่งการทำงานต่อไปนี้ไม่บังคับให้ใครต้องไปที่สำนักงาน ขอเพียงให้งานตอบสนอง
ความตอ้งการของลูกค้าและองค์กรเท่านั้น รวมทั้งพฤติกรรมของผู้บริโภคก็เปลี่ยนไปซึ่งส่งผลต่อ
ผู้ผลิตสินค้าและผู้บริโภคอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ทั้งนี้เพ่ือต้องการรักษาระยะห่างทางสังคม จากจุด
นี้จะนำมาสู่การปรับเปลี่ยนนโยบายการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ทั้ง 4 แนวทางคือ 1. การพฒันา
รายบุคคล 2. การพัฒนาอาชีพ 3. การพัฒนาองค์กร และ 4. การบริหารผลการปฏิบัติ เพ่ือให้
สอดคล้องกับความปกติใหม่หรือยุคนิวนอร์มอลต่อไป 
คำสำคัญ : มนุษย,์ การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์, นิวนอร์มัล 
 



263 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

Abstract 
The objective of this academic article is to study and propose the 

concept of human resource development in the New Normal era by using the 

method of studying literature academic articles, research articles, interviews, and 

other relevant information. Then bring it to the conclusion of human resource 

development to conform to social changes in the new normal era and in the last 

step is to bring the information to write this academic article.  

The results of the study found that when many new behaviors 

electronic human resource development is a new normal such as working from 

home work through technology. The following work does not force anyone to go 

to the office. Just let the work meet the needs of customers and organizations 

only including consumer behavior has changed, which inevitably affects the 

producers and consumers. This is to maintain social distance. From this point, it 

will lead to the change in human resource development policies in 4 approaches: 

1.Individual development 2.  Career development 3. Organizational development 

and 4. Performance management to be consistent with the new normal or the 

New Normal all aspect.  

Key words:  Human, Human Resources Development, New Normal Era 

 
 
บทนำ 

จากวิกฤติการณ์ระบาดของโรคติดเชื้อไวรัสโคโรน่า 2019 ที่มีจุดเริ่มต้นมาจากเมือง
อู่ฮ่ัน ประเทศจีนราวเดือนธันวาคม 2019 ได้แพร่กระจายออกเป็นมุมกว้างหลายประเทศ ทำให้
ส่งผลต่อมวลมนุษยชาติหลากหลายแง่มุม ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางด้านสาธารณสุข ด้าน
สังคม ด้านเศรษฐกิจและด้านต่าง ๆมากมาย และเกิดพฤติกรรมแบบใหม่หลายอย่าง พฤติกรรม
ดังกล่าวเรียกว่าความเป็นปรกติใหม่ (New Normal) 

ความปกติใหม่ (New Normal) Binson, B., (2020) ได้เขียนความเป็นปกติใหม่ใน
แง่ทางวัฒนธรรมในบทความชื่อ The “New Normal”The”Covid Culture” ไว้ว่า นับตั้งแต่
มีการแพร่ระบาดของไวรัสโคโรน่า 2019 ในประเทศไทยในเดือนมีนาคม 2020 ถึงปัจจุบัน 
มาตรการป้องกันการแพร่ระบาดของไวรัสดังกล่าวจากภาครัฐเป็นไปอย่างเข้มข้น เช่น การ
รณรงค์ให้ทุกคนอยู่บ้านเพ่ือหยุดเชื้อเพ่ือชาติ มาตรการการรักษาระยะห่างทางสังคม (Social 
distancing) การใช้หน้ากากอนามัย การกักกันตัว 14 วันสำหรับผู้เดินทางเข้าประเทศ การปิด
เมือง(Lock down) การปิดห้างสรรพสินค้า ภัตตาคาร ร้านอาหาร สถานบัน เทิง เป็นต้น 
มาตรการเหล่านี้ส่ งผลให้คนตกงานเป็นจำนวนมาก Brian Chesky Tech-Startups ส่ง
จดหมายปิดผนึกถึงพนักงาน Airbnb ทั่วโลกและเปิดเป็นสาธารณะให้ผู้สนใจทั่วไปได้เข้าไปอ่าน



264  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ได ้เนื้อความทางจดหมายสรุปได้ว่า Airbnb จำเป็นต้องลาจากกันกับพนักงาน 1,900 ชีวิต หรือ
คิดเป็น 25% จากพนักงานทั้งหมด ในประเทศไทยมีหลายบริษัทที่ต้องปิดตัวลง หลายบริษัท
พนักงานถูกลดชั่วโมงการทำงาน หรือถูกเลิกจ้าง เนื่องจากผู้ประกอบการมีรายได้ลดลง 
ความสามารถในการจ้างงานจึงถดถอยตามไปด้วย (สำนักงานสหประชาชาติประเทศไทย, 
2563) 

นอกจากนี้  สภาพแวดล้อมทางธุรกิจ (Business Environment) เช่น ลูกค้า คู่
แข่งขันทางการตลาด ผู้แทนจำหน่าย เทคโนโลยี ภาวะเศรษฐกิจ กฎหมาย เงื่อนไขทางการค้า
ต่างประเทศ การเมือง นโยบายสาธารณะ สภาพแวดล้อมทางสังคม ตลอดจนภัยธรรมชาติ หรือ
ภัยคุกคามจากการก่อการร้าย ล้วนเป็นปัจจัยที่ส่งผลกระทบอย่างรุนแรงต่อการอยู่รอดของ
องคก์รที่เราไม่สามารถคาดคะเนเหตุการณ์ล่วงหน้าไดเ้ลย (วาสนา รังสร้อย, 2564) 

จากความเปลี่ยนแปลงทางสังคมดังกล่าวจะเห็นว่ามีการส่งผลกระทบต่อการพัฒนา
ทรัพยากรมนุษย์ เช่น เริ่มจากการทำงานก็ต้องทำงานทางไกล ทำงานที่บ้าน หรือทำงาน
ออนไลน์โดยการผ่านเครื่องมือเทคโนโลยีต่าง ๆ ทั้งการประชุมงาน ก็ต้องเป็นระบบการประชุม
ออนไลน์ซ้ึงประมาณ 80 % ที่เราต้องใช้เทคโนโลยีเป็นตัวช่วย และสภาวะดังกล่าวก็มีความ
เข้มข้นขึ้นเป็นระดับ ทั้งนี้ก็เพ่ือต้องการระยะห่างทางสังคม เป็นการปฏิบัติตัวในยุคปรกติชีวิต
ใหม ่  

ดังนั้น บทความวิชาการเรื่อง การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในยุคนิวนอร์มอลนี้ เป็น
การศึกษาปรากฏการณ์การแพร่ระบาดของเชื้อโรคไวรัสโคโรน่า-19 หรือโควิด-19หรือศึกษา
ความเป็นปรกติใหม่ (New normal) ที่ส่งผลกระทบต่อระบบการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ทั้ง 4 
แนวทางคือ 1.การพัฒนารายบุคคล   2. การพัฒนาอาชีพ 3. การพัฒนาองค์กร 4. การบริหาร
ผลการปฏิบัติ เพ่ือปรับเปลี่ยนการปฏิบัติงานให้สอดคล้องกับความปรกติใหม่หรือยุคนิวนอร์
มอลต่อไป 

 
การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ 

การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ (Human Resource Development) หรือ (HRD) 
นักวิชาการได้ให้ความเห็นว่า “กิจกรรมของการพัฒนาบุคลากรในองค์การ” คือ “การพัฒนา
ทรัพยากรมนุษย”์ 

Leonard Nadler ได้นิยามความหมายการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ไว้ว่า เป็นการ
กำหนดวิธีการ และจัดการเรียนรู้ของบุคลากรเพ่ือ การปรับปรุงเปลี่ยนแปลงและพัฒนางานให้ดี 
ยิ่งขึ้น (ฟูกิจกาญจน์, 2559) 



265 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

Goulet ได้ให้ความหมายว่า การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ เป็นกระบวนการทำให้ 
บุคคลบรรลุเป้าหมายสูงสุด ด้วยการเข้าถึงใน 3 ลักษณะ คือ 1. ครอบครองสิ่งที่จำเป็นต่อการ
ดำรงชีวิต 2. ความรู้สึกเข้าถึงตัวตนอย่างแท้จริง และ 3. เข้าถึงศักดิ์ศรีแห่งความเป็นมนุษย์ 
(Weinberger, 1998 : 12) 

Craig ได้ให้ความหมายว่า การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ เป็นกิจกรรมซึ่งเน้นในการ
พัฒนาศักยภาพของมนุษย์ตลอดชีวิต (Weinberger, 1998)  

และจากนั้นได้มีนักวิชาการด้านการศึกษาและด้านบริหารธุรกิจ ได้ศึกษาแนวคิดใน
เรื่องการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ ซึ่งความหมายของการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์แบ่งได้เป็น 3 
กลุ่มแนวคิด ดังนี้  

แนวคิดกลุ่มที่  1 ได้ให้คำนิยามไว้ว่า การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์  หมายถึง 
กระบวนการที่ทำให้บุคคลได้รับการเรียนรู้และเกิดประสบการณ์ในการทำงานเพ่ือนำมา
ประยุกต์ใช้  

Nadler และ Wiggs (1989) ได้อธิบายว่า การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์  เป็น
กระบวนการพัฒนาบุคคลให้เกิดความรู้ความสามารถเกิดทักษะ มีเจตคติที่ดีในการทำงาน ตาม
แนวความคิดของกลุ่มที่ 1 เพ่ือให้การทำงานมีประสิทธิภาพจึงจำเป็นที่ต้องพัฒนาหน่วยงาน 3 
ด้านคือ คือ 1. การฝึกอบรม (Training) เป็นกระบวนการที่จัดขึ้นเพ่ือส่งเสริมให้เกิดความรู้
ความสามารถให้แก่บุคคลเพ่ือการทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพในองค์กรที่ตนทำงานอยู่ 2. 
การศึกษา (Education) เป็นกระบวนการจัดการศึกษาเพ่ือให้ผู้ทำงานได้เกิดความรู้ในการ
ทำงานในอนาคตเป็นการเตรียมบุคลากรเพ่ือการเลื่อนขั้นตำแหน่ง (Promotion) 3.การพัฒนา 
(Development) เป็นกระบวนการเรียนรู้ที่เน้นให้ผู้ทำงานสามารถนำความรู้ไปแก้ปัญหาใน
ระหว่างการทำงานเป็นการเพ่ิมขีดความสามารถของผู้นั้นให้มศีักยภาพในการทำงานต่อไป  

แ น ว คิ ด ก ลุ่ ม ที่  2 Gilley, Jerry W. Gilley, Steven A. Eggland and Ann 
Maycunich Gilley (2002) ได้ให้คำนิยามไว้ว่า การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ หมายถึง การนำ
กิจกรรมต่าง ๆ ที่มีการกำหนดรูปแบบอย่างเป็นระบบเพ่ือใช้ในการเพ่ิมเติมศักยภาพ ความรู้ 
ความเข้าใจ ทักษะ ทัศนคติ และปรับปรุงพฤติกรรมของบุคลากรให้ดีขึ้น โดยมุ่งเน้นการพัฒนา
ใน 3 ส่วนและ 1 การบริหาร คือ 1. การพัฒนารายบุคคล (Individual Development – ID.) 
คือ กระบวนการในการพัฒนาโดยใช้กิจกรรมต่างๆมาพัฒนาเป็นรายบุคคลเพ่ือให้เกิดความคิด
สร้างสรรค์ ทัศนคติที่ดีต่อการทำงาน โดยได้ให้ความสำคัญกับการพัฒนากิจกรรมที่สำคัญต่าง ๆ 
3 ด้าน คือ 1.1 การฝึกอบรม โดยการฝึกอบรมแบ่งออกเป็น 2 ลักษณะคือ 1.1.1 การฝึกอบรม
ในขณะปฏิบัติงาน (On The Job Training – OJT.) เป็นการให้คำแนะนำในเชิงปฏิบัติงานโดย
การกำหนดกลุ่มเล็ก ๆ ตัวต่อตัว ซ่ึงการฝึกอบรมนี้จะเน้นการพัฒนาเป็นรายบุคคลเพ่ือให้เกิด



266  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ประสิทธิภาพในการทำงานได้อย่างเต็มที่  อีกทั้ งองค์กรยังสามารถสร้างกิจกรรมให้เกิด
บรรยากาศที่ดีต่อการทำงาน เพ่ือลดช่องว่างความเหลื่อมล้ำในความสามารถของแต่ละบุคคล
ได้มากที่สุด และ 1.1.2 การฝึกอบรมโดยไม่ได้อยู่หน้างาน (Off – the - Job Training - Off-
JT.) เป็นกิจกรรมเพ่ือส่งเสริมการเรียนรู้ทางห้องเรียน ค้นคว้าตำราหรือแหล่งข้อมูลที่สำคัญ
อ่ืนๆได้ เป็นต้น 1.2 การศึกษา (Education) เป็นกิจกรรมระยะยาวที่ช่วยเสริมสร้างความรู้
ความสามารถ สร้างทัศนคติแนวความคิดที่ดีเกี่ยวกับการงานในเรื่องนั้นๆเป็นการเสริมสร้าง
ศักยภาพในอนาคต 1.3 การพัฒนา (Development) เป็นกระบวนการพัฒนาที่มุ่งเน้นให้
พนักงานมีศักยภาพในการทำงานมากขึ้น  และมีความพร้อมในการทำงานตามหน้าที่ของแต่ละ
คน เช่น การพัฒนาภาวะผู้นำ การทำงานเป็นทีม การบริหารเวลา การบริหารความขัดแย้ง การ
บริหารความเสี่ยง เป็นต้น  2. การพัฒนาสายอาชีพ (Career Development – CD.) คือ การ
กำหนดกิจกรรมที่ เหมาะสม โดยการกำหนดการวางแผนอาชีพ (Career planning) ทั้ง
ดำเนินการจัดการอาชีพ( Career management) เพ่ือกำหนดความก้าวหน้าในสายอาชีพที่
เหมาะสม (Career path) การพัฒนาทางสายอาชีพเพ่ือให้ได้ความรู้และประสบการณ์ที่ดีใน
สายงานและเปิดโอกาสให้ แต่ละคนมีโอกาสได้ก้าวหน้าตามทางสายอาชีพตามที่ได้วางไว้เพ่ือ
เพ่ิมคุณภาพชีวิตและสามารถทำงานได้ตรงตามวัตถุประสงค์ขององค์กร 3.การพัฒนาองค์กร 
(Organization Development – OD.) คือกิจกรรมที่ถูกกำหนดขึ้นอย่างใดอย่างหนึ่งใน 2 
ลักษณะคือ 1. เพ่ือกำหนดตามเป้าหมายขององค์กร และ2. เพ่ือแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นโดยการ
กำหนดแผนการตามแนวทางการแก้ปัญหาที่เหมาะสมซึ่งประกอบด้วย    1. ด้านทรัพยากร
มนุษย์ 2. ด้านระบบ และ 3. ด้านบรรยากาศองค์กร เพ่ือพัฒนาปรับปรุงงานให้ เกิดมี
ประสิทธิภาพให้มากที่สุด 4. การบริหารผลการปฏิบัติงาน (Performance Management – 
PM.) คือการกำหนดแนวทางการทำงานอย่างเป็นระบบ และมีเป้าหมายเพ่ือผลักดันให้งานนั้น 
ๆ บรรลุตามวัตถุประสงค์ด้วยการเชื่อมโยงการปฏิบัติงานในระดับองค์กร หน่วยงาน และระดับ
บุคคลเข้าด้วยกัน ให้เป็นระบบที่สอดคล้องและเป็นไปในทางเดียวกัน อันจะเกิดผลตาม
เป้าหมายที่กำหนด  

แนวคิดกลุ่มที่ 3 ได้ให้คำนิยามไว้ว่า การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ หมายถึง การที่จะ
พัฒนาองค์กรให้เป็นองค์กรแห่งการเรียนรู้ (Learning Organization – LO.) จะต้องจัดการ
การทำงานกับการเรียนรู้เข้าด้วยกัน และทำอย่างต่อเนื่องและเป็นระบบใน 3 ระดับ คือ 1. 
ระดับบุคคล (Individual) 2. ระดับกลุ่มงาน (Work Group or Teams) 3. ระดับทั้งระบบ
โดยรวม (The system) ซึ่งกระบวนการเรียนรู้แบ่งออกได้เป็น 3 ประเภท คือ 1. การเรียนรู้
จากอดีต คือ การเรียนรู้จากข้อมูลในอดีตที่เสริมสร้างการเรียนรู้ที่จะเกิดข้ึนแก่ตน 2. การเรียนรู้
จากปัจจุบัน คือ การเรียนรู้จากสถานการณ์ปัจจุบันตามบริบทสิ่งแวดล้อมที่เป็นไป 3. เรียนรู้



267 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

จากอนาคต คือ การเรียนรู้เพ่ือเตรียมการในอนาคตหากเกิดการเปลี่ยนแปลงในด้านใด ความรู้
ที่ได้นั้นจะสามารถนำเอามาปรับใช้ได้  

สรุปจากทั้ง 3 กลุ่มแนวคิด พบว่าการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ (Human Resource 
Development) จะมุ่งเน้นและมีเป้าหมายหลัก ๆ 4 ประการคือ การพัฒนา 3 ด้าน คือ การ
พัฒนารายบุคคล การพัฒนาอาชีพ และ การพัฒนาองค์กรกับ 1 การบริหาร คือ การบริหารผล
การปฏิบัติงาน  

1. การพัฒนารายบุคคล เป็นการพัฒนาองค์ความรู้ทักษะใหม่ให้แก่พนักงานเป็น
รายบุคคล และปรับปรุงพฤติกรรมของพนักงานอันเป็นผลที่ทำให้เกิดการขยายการงานอย่างมี
ประสิทธิภาพ ปัจจุบันการพัฒนารายบุคคลสามารถดำเนินการได้เลยทันทีไม่ต้องมีการกำหนด
วางแผนอะไรให้มากมาย เช่น กำหนดให้หัวหน้าช่วยสอนงานพนักงาน หรือกำหนดให้ผู้จัดการ
จัดการอบรมหน่วยงาน หรือกำหนดให้มีการจัดการอบรมแบบผสมผสาน(Blended Training) 
การพัฒนารายบุคคลนี้จะใช้กิจกรรมเข้ามาช่วยคือ 1. การฝึกอบรม 2. การศึกษา และ 3. การ
พัฒนา เพ่ือนำมาพัฒนาทรัพยากรมนุษย ์  

2. การพัฒนาอาชีพ จะพัฒนาในสิ่งที่ผู้ทำงานมีความสนใจ  เกิดจากค่านิยม 
ความสามารถและความจำเป็นต่างๆที่จะนำมาพัฒนาอาชีพ เพ่ือนำไปปฏิบัติงานให้เกิดความ
คล่องแคล่วในอนาคต การพัฒนาอาชีพอาจทำเป็นรายบุคคล หรือนำไปพัฒนาทั้งองค์กรก็ได้ 
เช่น การพัฒนาอาชีพเป็นรายบุคคลจะพัฒนาในส่วนที่ตนสนใจและที่มีส่วนเกี่ยวข้องกับอาชีพ
ของตนเท่านั้น ส่วนการพัฒนาอาชีพทั้งองค์กร จะว่าด้วยเรื่องการพัฒนาตำแหน่งงาน สาย
ตรวจสอบและการพัฒนาในกิจการองค์กรทั้งหมด โดยการพัฒนาอาชีพทั้ง 2 แบบนั้นเป็นการ
พัฒนาโดยใช้หลักการสำคัญดังต่อไปนี้คือ 1. การวางแผนอาชีพ 2. การจัดการอาชีพ โดยแยก
ออกว่า การพัฒนารายบุคคลเป็นไปเพ่ือพัฒนาสายงานอาชีพของแต่ละคน  

3. การพัฒนาองค์กร จะดำเนินการสองวาระ คือ 1) วาระที่ต้องการจัดการแก้ไข
ปัญหาในองค์กร และ 2) วาระที่มีความจำเป็นที่จะต้องพัฒนางานในด้านต่างๆขององค์กร ซึ่ง
เป็นการปรับปรุงพัฒนาโครงสร้างใหม่ๆให้องค์กร และหาทางป้องกันแก้ไขด้วยวิธีการ
สร้างสรรค์อย่างมืออาชีพ เพ่ือปรับปรุงการปฏิบัติงานต่างๆให้เป็นไปตามหลักการส่งเสริม 
สนับสนุน ให้ทุกฝ่ายมีความเห็นชอบตรงกันในการเปลี่ยนแปลงทั้งโครงสร้าง พันธกิจ นโยบาย 
ซึ่งแนวทางการปฏิบัติงานต่างๆ ดังกล่าวจัดเป็นกลยุทธ์ของภาวะผู้นำ โดยปฏิบัติตามขั้นตอน
แห่งการพัฒนา 5 ขั้นตอน ดังนี้คือ 1) การจัดตั้งทีมงานเพ่ือพัฒนาองค์การ 2) การวินิจฉัย
องค์กรในทุกกิจกรรมที่สำคัญ 3. การวางแผนเพ่ือการพัฒนาองค์กร 4) การนำแผนไปปฏิบัติ
ตามกลยุทธ์เพ่ือพัฒนาองค์กร และ5) การประเมินงานตามแผนพัฒนาองค์กร ซึ่งการพัฒนา



268  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

องค์กรทั้งหมดนี้จะเกิดการเรียนรู้และความเข้าใจในการพัฒนาในด้านทรัพยากรมนุษย์ ด้าน
ระบบ และด้านบรรยากาศ เพ่ือเป็นการพัฒนาองค์กรในภาพรวมทั้งหมด  

4. การบริหารผลงานในการปฏิบัติ เป็นการทำให้บุคคลในองค์กรสามารถทำงานได้
บรรลุตามวัตถุประสงค์ ซึ่งการบริหารผลการปฏิบัติจะดำเนินการอย่างเป็นขั้นตอนเพ่ือให้การ
ทำงานบรรลุตามเป้าหมายด้วยการเชื่อมโยงเป้าหมายผลการปฏิบัติงานในระดับองค์กร ระดับ
หนว่ยงาน จนถึงระดับบุคคลรวมกัน โดยการบริหารผลการปฏิบัติงานจะต้องใช้กิจกรรมที่สำคัญ 
3 ประการ คือ 1) การวางแผนการเพ่ือดำเนินการ 2) การบริหารและพัฒนาผลการปฏิบัติ 3) 
การประเมินผลการปฏิบัติงาน โดยกิจกรรมทั้งหมดมีผลต่อการบริหารผลการปฏิบัติงานทั้งสิ้น 
ทั้งนี้เพ่ือนำผลงานมาพัฒนาปรับปรุงให้เกิดผลการปฏิบัติงานที่สูงขึ้น ซึ่งเน้นที่จะพัฒนาผลการ
ปฏิบัติงานรายบุคคล และส่งผลต่อการพัฒนาอาชีพและการพัฒนาองค์กรต่อไป  

จากแนวคิดในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ทั้ง 3 กลุ่มนี้ทำให้เห็นว่า แนวทางการ
พัฒนาทรัพยากรมนุษย์ตั้งแต่ 1. การพัฒนารายบุคคลที่ต้องใช้กิจกรรมต่าง ๆ เป็นองค์ประกอบ 
คือ การฝึกอบรม การศึกษา และการพัฒนา 2. การพัฒนาสายอาชีพ ที่ต้องใช้วิธีการวางแผน
อาชีพ การจัดการอาชีพ โดยมุ่งเน้นให้บุคคากรมีศักยภาพที่สูงขึ้น เพ่ือความก้าวหน้าพัฒนาใน
สายอาชีพต่อไป และ 3. การพัฒนาองค์กรที่จะต้องมีการเปลี่ยนแปลงพัฒนาต่าง ๆ 3 ประการ 
คือ ทรัพยากรมนุษย์ ระบบงาน และบรรยากาศขององค์กร ซึ่งทั้งหมดจะต้องมีกิจกรรมและ
กระบวนการที่สำคัญในการพัฒนา โดยเฉพาะและการพัฒนารายบุคคลเพ่ือนำเอาความรู้ไป
พัฒนาระบบ บรรยากาศ ขององค์กรให้ก้าวหน้าต่อไป และสุดท้ายของการพัฒนาทรัพยากร
มนุษย์นั่นคือ  4. การบริหารผลการปฏิบัติงาน เป็นขั้นตอนที่องค์กรจะนำมาใช้ เพ่ือพัฒนา
รายบุคคลให้มีศักยภาพที่สูงขึ้นในองค์กร ซึ่งผู้บริหารจะต้องทำหน้าที่สอนงานหรือให้โอกาสช่วย
พัฒนารายบุคคลต่อไป 
 
กระบวนการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ 

กระบวนการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ กิจกรรมที่ได้เสนอไปข้างต้น เป็นกิจกรรมที่มี
ส่วนเกี่ยวข้องในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์โดยทั้งสิ้น โดยรูปแบบกิจกรรมจะกำหนดผ่านแนว
ทางการพัฒนาบุคลากรให้มีศักยภาพที่ สู งขึ้นซึ่ ง  Delahaye (2005) ได้ เสนอแนวทาง
กระบวนการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ไว้ 4 ขั้นตอน คือ 1. การวิเคราะห์หาความต้องการที่จำเป็น
ในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ 2. การออกแบบวิธีการและการเลือกใช้เครื่องมือที่เหมาะสมใน
การนำไปพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ 3. การดำเนินการเพ่ือพัฒนาทรัพยากรมนุษย์  4. การ
ประเมินผลการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์  



269 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

โดยกระบวนการพัฒนาทั้ง 4 ขั้นตอนนี้ นักพัฒนามนุษย์สมควรที่จะใช้เป็นหลักใน
การพัฒนาในองค์กรของตน เพ่ือเพ่ิมเติมสมรรถภาพที่ เหมาะสมของบุคลากรให้มีความรู้  
(Knowledge) ความเข้าใจ (Understanding) การเกิดทักษะ (Skill) มีทัศนคติที่ดี (Attitude) 
และสามารถเปลี่ยนแปลงพฤติกรรม (Behavior) ที่ดีได้ นอกจากการดำเนินตามขั้นตอน
ดังกล่าวการพัฒนาบุคคลให้มีศักยภาพในการทำงานที่สูงขึ้นไปนั้น นักพัฒนาทรัพยากรมนุษย์
จะต้องอาศัยเครื่องมือและกิจกรรมที่เหมาะสมในการพัฒนามนุษย์โดยการกำหนดวัตถุประสงค์
ให้ชัดเจนโดยต้องมีกิจกรรมที่สามารถนำไปพัฒนาได้อย่างครบวงจร ตั้งแต่การพัฒนารายบุคคล 
การพัฒนาอาชีพและและการพัฒนาองค์กรต่อไป  

 
เครื่องมือในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ 

เครื่องมือในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ เครื่องมือที่ใช้ในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์
นั้นมีหลากหลาย ขึ้นอยู่กับวัตถุประสงค์ของการพัฒนาที่องค์กรต้องการ ดังนั้นการถ่ายทอด
ความรู้ให้มีความเข้าใจ มีการพัฒนา มีทัศนคติที่ดี มีแนวคิดในทางสร้างสรรค์เป็นเรื่องที่สำคัญ
ในการพัฒนา ทรัพยากรมนุษย์นี้เพราะเป็นผลลัพธ์ที่สำคัญ เครื่องมือในการพัฒนาที่นิยมและ
เป็นที่แพร่หลาย คือ   

1. การบรรยาย (Instructor) เป็นการใช้วิทยากรเป็นสื่อในการถ่ายทอดข้อมูลให้
เกิดองค์ความรู้ ทักษะ แนวคิด วิธีการ หลักการต่าง ๆ รวมถึงการสนับสนุนให้เกิดประสบการณ์
ใน หัวข้อที่ผู้อบรมได้เข้ารับการอบรมในครั้งนั้น โดยมีเอกสารประกอบการบรรยายก็จะทำให้
เกิดผลดีมากต่อการอบรม  

2. การเรียนรู้ผ่านสื่ออิเล็กทรอนิกส์ (E-Learning) เป็นวิธีการเรียนรู้อบรมเพ่ือให้
เกิดความเข้าใจ เกิดทักษะในด้านต่าง ๆ ที่เก่ียวกับการอบรมในเรื่องนั้น ๆ โดยผ่านกระบวนการ
ทางอิเล็กทรอนิกส์ เช่น เครื่องบันทึกวีดีโอ ซีดีรอม เครือข่ายอินเทอร์เน็ต หรือสื่อวิทยุโทรทัศน์
ต่าง ๆ ซึ่งมีข้อเสียคือ ผู้เรียนบางท่านอาจไม่คุ้นชินต่อการใช้เครื่องมือเทคโนโลยีจึงทำให้การ
อบรมนั้นเกิดความยุ่งยากพอสมควร  

3. การเรียนรู้แบบใช้กรณีศึกษา (Case Study) เป็นวิธีการเรียนรู้ที่เน้นให้ผู้เข้า
อบรมได้ศึกษา วิเคราะห์ แก้ไขในสถานการณ์ต่าง ๆ ตามที่เคยเกิดเหตุการณ์มาแล้วในอดีต ให้ผู้
เข้าอบรมสามารถมองเห็นปัญหาและวิธีการตัดสินใจที่ถูกต้องได้  

4. การแสดงบทบาทสมมติ (Role Playing) เป็นวิธีการฝึกอบรมที่เน้นให้ผู้เข้ารับ
การอบรมได้แสดงความสามารถของตน การแสดงบทบาทสมมุติตามเรื่องราวหรือเหตุการณ์ที่
ต้องการศึกษาเป็นประเด็น ๆ ไปตามวัตถุประสงค์ที่ต้องการสื่อสาร สามารถทำให้ผู้ชมสามารถ
นำไปพิจารณาหาทางเสนอแนะหาแนวทางแก้ไขปัญหาร่วมกันได้  



270  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

5. การเรียนรู้ด้วยเกมในการบริหาร (Business Management Games) เป็น
วิธีการจัดการอบรมโดยให้มีการแข่งขันกันระหว่างกลุ่มของผู้ที่เข้ารับการอบรม มีวัตถุประสงค์
เพ่ือให้ผู้แข่งขันนั้นได้ฝึกทักษะในการแก้ไขปัญหาต่างๆ ฝึกการเป็นผู้นำ ทั้งฝึกเกิดความคิดการ
ทดลองดำเนินงานอย่างเป็นกลุ่ม ทั้งยังฝึกทักษะการทำงานร่วมกันด้วย  

6. การเรียนรู้ด้วยกิจกรรมนันทนาการ (Recreational Activity) เป็นวิธีการเรียนรู้
ที่ช่วยเสริมทักษะการปรับเปลี่ยนทัศคติที่ดีต่องานด้วยกิจกรรมนันทนาการต่าง ๆ เช่น การร้อง
เพลง การประกอบท่าท่าทาง เกมการเคลื่อนไหวต่างๆทั้งการทัศนศึกษา โดยสอดแทรก
ความหมายและเนื้อหาที่ต้องการอบรมสื่อสารตามวัตถุประสงค์นั้น เพ่ือให้เกิดความสมัครสมาน
เกิดน้ำหนึ่งใจเดยีวกนั เกิดความร่วมแรงร่วมใจในการปฏิบัติงาน  

7. การเรียนรู้ด้วยการประชุมเชิงปฏิบัติการ (Work Shop) เป็นวิธีสอดแทรกเนื้อหา
การบรรยายลงในการฝึกปฏิบัติงานโดยผู้เข้าอบรมจะต้องนำความรู้ความเข้าใจในสิ่งที่ตนอบรม
มา ไปใช้ในการฝึก หรือบางทีอาจเป็นกิจกรรมต่าง ๆ เช่น กิจกรรม Work Rally ที่เป็นฐาน
กิจกรรมโดยแนวคิดต่างๆที่ได้มาใช้งานเพ่ือให้เกิดผลตามวัตถุประสงค์  

8. การเรียนรู้โดยการฝึกงานในสถานการณ์จริง (On the Job Training) เป็น
วิธีการที่ใช้กับบุคลากรที่เข้ามาใหม่ เพ่ือการฝึกงานในระหว่างลงงานจริง เพ่ือต้องการให้
บุคลากรนั้นเกิดความรู้ความสามารถ โดยองค์กรนั้นต้องทำให้บุคลากรได้ทดลองปฏิบัติงาน
ตามที่ได้รับมอบหมายเพ่ือให้บุคคลากรเกิดความเชื่อมั่น มีความคุ้นเคยกับงาน และสามารถ
ปรับตัวเข้ากับงานได ้

จากที่ได้กล่าวมานั้น เป็นวิธีการหลัก ๆ ในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ และเชื่อว่า
คงจะมีอีกหลายวิธีการที่นักพัฒนาจะสามารถนำไปถ่ายทอด ความรู้  ความเข้าใจและ
ประสบการณ์ ทักษะการทำงานต่างๆในการนำไปพัฒนาบุคคลากรในองค์กรได้  ต่างขึ้นอยู่กับ
ความต้องการของแต่ละองค์กรที่จะประยุกต์ใช้เครื่องมือต่าง ๆ ดังกล่าวมา ทั้งนี้ก็เพ่ือให้เกิด
ประโยชน์สูงสุดในการพัฒนาทรัพยากรในการเพ่ิมศักยภาพให้มีคุณภาพสูงขึ้น เพ่ือพัฒนางาน 
พัฒนาบุคคลให้เจริญเติบโตในสายงานนั้นได้ และส่งให้เห็นถึงความแข็งแกร่งทางการแข่งขัน
ทางธุรกิจขององคก์รนัน้ๆด้วย เพ่ือความสำเร็จและยั่งยืนสืบไป  

สรุปได้ว่า การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์  มีวิวัฒนาการพัฒนาเป็นขั้นตอนตาม
กระบวนการต่าง ๆ มานาน ซึ่งการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ก็คือการพัฒนาพนักงานหรือ
บุคคลากรให้มีความสามารถและมีศักยภาพในการทำงานได้อย่างมีประสิทธิภาพตามหน้าที่การ
งานที่ตนรับผิดชอบ การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ได้ถูกพัฒนาการมาโดยตลอดและเป็นรูปแบบที่
ทำให้มนุษย์เจริญงอกงามเป็นทรัพยากรที่มีค่าในสังคมไทย ทั้งยังเป็นกระบวนการที่ส่งเสริมให้
บุคลากรมีความรู้ความเข้าใจ เกิดทักษะและทัศนติที่ดีในการปฏิบัติงานตามที่ตนได้รับ



271 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

มอบหมายได้อย่างมีประสิทธิภาพ และเกิดประโยชน์สูงสุดแก่องค์กร โดยมีกิจกรรมหลัก ๆ 4 
แนวทางคือ  1.การพัฒนารายบุคคล 2. การพัฒนาอาชีพ 3. การพัฒนาองค์กร 4. การบริหาร
ผลการปฏิบัติ ตามแนวคิดของ Jerry W. Gilley, Steven A. Eggland and Ann Maycunich 
Gilley (2002) แสดงให้เห็นว่าการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์(Human Resource Development 
– HRD) ทั้ง 4 แนวทาง เริ่มจากการพัฒนารายบุคคล มุ่งผลสัมฤทธิ์ในระยะสั้น การพัฒนา
อาชีพ มุ่งผลสัมฤทธิ์ในระยะยาวโดยเน้นไปที่งานของตัวบุคคลนั้น และการบริหารผลการ
ปฏิบัติงานมุ่งเน้นไปที่องค์กรนั้น ๆ และมุ่งผลสัมฤทธิ์ทั้งในระยะสั้นและระยะยาว ซึ่งมี
จุดประสงค์เพ่ือให้บุคลากรได้นำความสามารถเหล่านั้นไปปฏิบัติงานให้ เกิดประโยชน์สูงสุดใน
องค์กรนั้น ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ และองค์กรเองต้องมีกิจกรรมในการพัฒนาแนวทางทั้ง 4 
อย่างนี้ด้วย  

  
การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในยุคนิวนอร์มัล 

ความหมายของนิวนอร์มัล (new normal) หรือความปรกติใหม่ 
Oxford Dictionary ให้คำนิยามของ new normal ว่า หมายถึง สถานการณ์ หรือ 

ปรากฎการณ์ที่แต่เดิมเป็นสิ่งที่ไม่ปรกติ ผู้คนไม่คุ้นเคย ไม่ใช่มาตรฐาน ต่อมามีเหตุหรือวิกฤติ
บางอย่าง จึงมีการเปลี่ยนแปลง ทำให้สถานการณ์หรือปรากฏการณ์นั้นกลายเป็น สิ่งที่ปรกติ
และเป็นมาตรฐาน (กรมสุขภาพจิต, 2563) 

ราชบัณฑิตยสภา บัญญัติศัพท์ "New Normal" โดยคำนี้มีหลายบริบท ไม่ใช่ใช้
เฉพาะในทางธุรกิจกหรือวิถีดำรงชีวิตเท่านั้น แต่โดยรวมแล้วหมายถึง ความปรกติใหม่ หรือฐาน
วิถีชีวิตใหม่ โดยเขยีนทับศพัท์ว่า “นิวนอร์มัล” 

สรุป ความหมายของ นิวนอร์มัล คือ สถานการณ์ หรือ พฤติกรรมที่คนไม่คุ้นเคยมา
ก่อน ไม่ใช่สิ่งที่สังคมยอมรับ ไม่ใช่สิ่งที่เคยเป็นปกติ ต่อมาสิ่งนั้นได้รับการยอมรับว่าเป็นเรื่อง
ปรกติและกระทำสืบ ๆ กันไป 

หลักในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในยุคนิวนอร์มัล (ธำรงศักดิ์ คงคาสวัสดิ์, 2563) 
ได้เขียนบทความแนะนำในคอลัมน์ เอชอาร์คอร์เนอร์ โดยสรุปเนื้อหาหลัก ๆ ดังนี้ คือ 

1. องค์กรควรมุ่งเน้นผลงาน (output) มากกว่าที่จะมาระบุเจาะจงกับการลงเวลา
มาทำงาน โดยนักพัฒนาทรัพยากรบุคคลต้องกลับมาทบทวนตำแหน่งงาน และหน่วยงานต่าง ๆ 
ว่า ตำแหน่งและหน่วยงานใดที่จะสามารถทำงานที่บ้านได้ (work from home) หรือหน่วยงาน
ใดที่ยังจำเป็นต้องมาทำงานที่บริษัท ซึ่งส่วนมากมักจะเป็นงานที่จะต้องมาใช้เครื่องมือในที่
ทำงาน เช่น การใช้แรงเครื่องจักรในโรงงาน หรือการควบคุมงานด้วยระบบ AI ต่าง ๆ พร้อมทั้ง
กำหนดวิธีการวัดผลงานตามลักษณะงานให้ชัดเจน 



272  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

2. จัดการหา software ที่ เหมาะสมเพ่ือสนับสนุนการทำงาน ไม่ว่าจะเป็น 
software สำหรับทำงานที่บ้าน (work from home) หรือ software ที่ ใช้ ในการสื่อสาร
ระหว่างพนักงานในการประสานงานต่างๆ ทั้งมีการวางมาตรการในการสื่อสารสั่งการของแต่ละ
หน่วยงาน ควรตั้งตำแหน่งในการติดต่อประสานงาน (contact person) หากเกิดเหตุเร่งด่วน
ฉุกเฉิน 

3. องค์กรจะต้องค้นหาว่าตำแหน่งงานใดเป็นตำแหน่งสำคัญ (key position) และ
พนักงานคนใดที่มีความสำคัญกับงาน (key person) พร้อมทั้งต้องทำผังทดแทน (succession 
plan) ในกรณีที่พนักงานมีความสำคัญกับงานนั้นติดเชื้อหรือไม่สามารถปฏิบัติงานได้  ต้อง
กำหนดว่าใครจะเป็นคนทำงานแทนได้ พร้อมทั้งต้องมีแผนการพัฒนาพนักงานรายบุคคล 
( individual development plan-IDP) ที่ ถู ก วางตั ว ให้ เป็ น ผู้ สื บ ทอดประสาน งานต่ อ 
(successor) รวมถึงมีการติดตามผลการพัฒนาให้ชัดเจน 

4. องค์กรต้องทำแผนผังสถานที่ทำงานใหม่ ให้สอดคล้องกับยุค COVID-19 เพ่ือ
ป้องกันและลดการติดเชื้อ 

5. ปรับเปลี่ยนรูปแบบการติดต่อประสานงานภายในองค์กร โดยการวางแนวทาง
ปฏิบัติให้ชัดโดยมีกฎเกณฑ์ดังนี้ 

5.1 กรณีพนักงานจะต้องเดินทางไปติดต่องานต่างประเทศแล้วกลับมา
ประเทศไทยจะมีแนวทางตรวจสอบเชื้อเพ่ือลดเชื้อหรือป้องกันอย่างไร 

5.2 กรณีพนักงานจากต่างประเทศจะต้องมาติดต่องานในประเทศไทยจะมี
แนวทางตรวจสอบเชื้อเพ่ือลดเชื้อหรือป้องกันอย่างไร 

5.3 กรณีบุคคลภายนอกเข้ามาติดต่องานในหน่วยงานต่าง ๆ จะต้องมีจุดพัก
รอตรงไหน หรอืมีการคัดกรองบุคคลภายนอกอย่างไรบ้าง 

6. ต้องเพ่ือมาตรการดูแลจัดการในส่วนกลางให้ปลอดเชื้อ และให้มีความสะอาด
เพ่ิมขึ้น เช่น ห้องอาหาร ห้องประชุม ห้องออกกำลังกาย ส่วนรับแขก ทั้งสภาพแวดล้อมใน
สถานที่ทำงานทั้งหมด ฯลฯ 

7. ต้องทบทวนผังองค์กรและอัตรากำลังใหม่ทั้งหมด ว่าหน่วยงานใดควรจะมี
อัตรากำลังเท่าเดิม หน่วยงานดควรจะลดอัตรากำลังลง งานใดที่สามารถ ทำงานนอกสถานที่ได้ 
(outsource) ซึ่งข้อนี้จะรวมไปถึงการวิเคราะห์งาน (job analysis) ในตำแหน่งงานต่าง ๆ ใหม่
อีกครั้งให้เหมาะสมกับสถานการณ์ในปัจจุบัน 

8. ปรับปรุงกระบวนการสรรหาว่าจ้าง ดังต่อไปนี้ 
8.1 ต้องมีการรับสมัครโดยกรอกใบสมัครผ่านหน้าเว็บไซต์ของบริษัทได ้



273 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

8.2 ต้องมีการทดสอบความสามารถเบื้องต้นของผู้สมัครผ่านหน้าเว็บไซต์ของ
บริษัทได ้

8.3 ให้ผู้สมัครงานส่งคลิปแนะนำตัวเองและประวัติการทำงานมาทางเว็บไซต์
ของบริษัท 

8.4 การสัมภาษณ์ทางออนไลน์โดยใช้เครื่องมือทางเทคโนโลยีต่างๆเข้าช่วยใน
การทำงาน 

9. ปรับปรุงขั้นตอนการประเมินผลการปฏิบัติงาน โดยการหา software มาใช้ใน
การประเมินผลการปฏิบัติงาน หัวหน้าผู้ประเมินสามารถประเมินผลการปฏิบัติงานลูกน้องได้ทุก
แห่ง เช่น ใช้แอปพลิเคชั่นหรือการประเมินผลงานผ่านมือถือ ประเมินผลในโน้ตบุ๊ก โดยสามารถ
ทำงานที่ไหนก็ได ้

10. ปรับรูปแบบการฝึกอบรมให้เหมาะสม เช่น อาจใช้การฝึกอบรมแบบออนไลน์
สำหรับการอบรมที่เน้นการฟังการบรรยายเพียงอย่างเดียว แต่ถ้าเป็นหลักสูตรการอบรมที่เน้น
การลงมือปฏิบัติ (workshop) ควรจัดให้มีพนักงานเข้าอบรมไม่มากนัก มีการจัดการระยะห่าง
ในการนั่งอบรมให้เหมาะสม สวมหน้ากากอนามัย และทำความสะอาดสถานที่ฝึกอบรมเพ่ือลด
การแพร่เชื้อโรค ฯลฯ 

สรุปว่า การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ในยุคนิวนอร์มัล ทั้ง 4 แนวทางคือ1.การพัฒนา
รายบุคคล 2. การพัฒนาอาชีพ 3. การพัฒนาองค์กร 4. การบริหารผลการปฏิบัติ มีแนวทาง
ปฏิบัติเพื่อให้สอดคล้องในยุคนิวนอร์มัลพอสังเขปดังนี้คือ  

1. แนวทางการพัฒนารายบุคคล ปรับรูปแบบการฝึกอบรมงานให้เหมาะสม เช่น
การฝึกอบรมออนไลน์หรือใช้สื่อเทคโนโลยีต่างๆเข้ามาช่วย  

2. แนวทางการพัฒนาสายอาชีพ องค์กรจะต้องวางบุคคลกรโดยจัดตำแหน่งงานที่
สำคัญให้เหมาะสมกับบุคคลากรนั้นเพ่ือสืบทอดหรือทดแทนบุคคลากรที่อาจติดเชื้อโรคหรือไม่
สามารถปฏิบัติงานได้ รวมถึงการติดตามผลการพัฒนานั้น ๆ อย่างชัดเจน  

3. แนวทางการพัฒนาองค์กร องค์กรจำเป็นที่จะต้องจัดหา software ที่เหมาะสม
เพ่ือสนับสนุนการทำงาน ไม่ว่าจะเป็น software สำหรับทำงานที่บ้านหรือที่ใช้ในการสื่อสาร
ระหว่างพนักงานในการประสานงานต่างๆควรตั้งตำแหน่งในการติดต่อประสานงานในกรณีเกิด
เหตุเร่งด่วนฉุกเฉิน และปรับปรุงการฝึกการอบบรมให้เหมาะสม เช่นการอบรมผ่านสื่อออนไลน์ 
รวมทั้งองค์กรนั้นต้องทำแผนผังสถานที่ทำงานใหม่ ให้สอดคล้องกับยุค COVID-19 เพ่ือป้องกัน
และลดการติดเชื้อ และปรับเปลี่ยนรูปแบบการติดต่อประสานงานภายในองค์กร โดยการวาง
แนวทางปฏิบัติไว้ เช่น กรณีพนักงานจะต้องเดินทางไปติดต่องานต่างประเทศแล้วกลับมา
ประเทศไทยจะมีแนวทางตรวจสอบเชื้อเพ่ือลดเชื้อหรือป้องกันอย่างไร หรือกรณีพนักงานจาก



274  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ต่างประเทศจะต้องมาติดต่องานในประเทศไทย กรณีบุคคลภายนอกเข้ามาติดต่องานใน
หน่วยงานต่าง ๆ จะต้องมีจุดพักรอตรงไหน หรือมีการคัดกรองบุคคลภายนอกอย่างไรบ้าง 
รวมทั้งต้องกำหนดมาตรการดูแลจัดการในส่วนกลางให้ปลอดเชื้อ และให้มีความสะอาดเพ่ิมขึ้น 
ฯลฯ และปรบัปรุงกระบวนการสรรหาว่าจ้าง เช่น ให้มีการรับสมัครโดยกรอกใบสมัครผ่านหน้า
เว็บไซต์ของบริษัท การสัมภาษณ์ทางออนไลน์ทั้งการทดสอบความสามารถโดยให้ผู้สมัครงานส่ง
คลิปแนะนำตัวเองและประวัติการทำงานมาทางเว็บไซต์ของบริษัท เป็นต้น 

4. แนวทางการบริหารผลการปฏิบัติ  ต้องทบทวนผังองค์กรและอัตรากำลังใหม่
ทั้งหมด ว่าหน่วยงานใดควรจะมีอัตรากำลังเท่าเดิม หรือควรลดอัตราลงและปรับปรุงขั้นตอน
การประเมินผลการปฏิบัติงาน โดยการหา software มาใช้ในการประเมินผลการ เช่น ใช้
แอปพลิเคชั่นหรือการประเมินผลงานผ่านมือถือ ประเมินผลในโน้ตบุ๊ก โดยสามารถทำงานที่
ไหนกไ็ด ้
 
สรุป  

กระบวนการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์เป็นแนวทางพัฒนาสู่ความสำเร็จขององค์กรนั้น 
ๆ นักพัฒนาทรัพยากรมนุษย์จะต้องอาศัยเครื่องมือต่าง ๆ ในการพัฒนาบุคคลเพ่ือให้ไปสู่
จุดมุ่งหมายสำเร็จ กอรปด้วยสภาวะโลกที่เกิดโรคระบาดโควิด-19จนมีความเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ
ทุกด้านโดยเฉพาะการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ นักพัฒนาทรัพยากรมนุษย์จึงต้องมีการ
ปรับเปลี่ยนกลยุทธ์ในการพัฒนาทั้ง 4 แนวทาง คือ 1.การพัฒนารายบุคคล 2. การพัฒนาอาชีพ 
3. การพัฒนาองค์กร 4. การบริหารผลการปฏิบัติ ให้สอดคล้องกับสถานะการณ์ในโลกปัจจุบัน
ให้เหมาะสมเพ่ือให้เกิดประสิทธิภาพประสิทธิผลในการปฏิบัติงานอันจะนำมาสู่ความสำเร็จใน
องค์กรนั้น ๆ ในข้อปฏิบัติเชิงปฏิบัติการเพ่ิมเติม คือ 1. ด้านหลักสูตรการพัฒนาทรัพยากร
มนุษย์ควรมีการจัดการเรียนรู้ การสอน การอบรม ให้มีความทันสมัยโดยการใช้เทคโนโลยี
สมัยใหม่มาจัดรูปแบบการสอน 2. ด้านการใช้สื่อในการเรียนรู้ การสอน การอบรม ควรจัดสื่อ
ออนไลน์ใหม่ ๆ มาช่วยดึงดูดความสนใจแก่ผู้เข้ารับการอบรม 3. ด้านการจัดการเรียนรู้ ควรจัด
ให้มีหลักสูตรหลากหลายและตรงกับความต้องการของผู้เข้ารับการอบรมทั้งการบรรยายและ
การทดลองเชิงปฏิบัติงาน (work shop) 4. ด้านการสร้างวัฒนธรรม องค์กรควรส่งเสริมอย่าง
มากเสริมบรรยากาศแห่งการเรียนรู้และความสมัครสมานสามัคคีเกิดสันติภาพโดยทั่วกัน เพราะ
ความประสบผลสำเร็จโดยขาดสันติสุขในงานนั้น ๆ ไม่มี เมื่อองค์กรใดต้องการความสำเร็จอย่าง
ยั่งยืนก็ควรที่จะมีการพัฒนาความรู้ให้คู่ไปกับคุณธรรมด้วย บุคลากรที่ขาดคุณธรรมย่อมนำ
ความเสื่อมเสียและเสียหายมาสู่องค์กรเข้าสักวัน ด้วยเหตุนี้การสร้างวัฒนธรรมที่ดีงาม เช่น 
บุคคลากรรุ่นน้องควรให้ความเคารพบุคคลากรรุ่นพี่ หรือ การสร้างแรงกระตุ้นให้บุคคลากรเกิด



275 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ความตระหนักมีจิตสำนึกที่ดีในการทำงานร่วมกัน การรักษาองค์กรให้เจริญเติบโตโดยปราร
ศจากการแข่งขันที่ไร้คุณธรรม เมื่อองค์กรใดสามารถทำได้เช่นนี้นับว่านี่คือการพัฒนาทรัพยากร
มนุษย์ในยุคนิวนอร์มัลอย่างยั่งยืนสืบไป  

 
 

เอกสารอ้างอิง 
กรมสุขภาพจิต. (2563). COVID-19: คำแนะนำเรื่องสุขภาพจิตโดยองค์การอนามัยโลก (WHO).  

[ออนไลน์]. แหล่งที่มา: CODID-19: คำแนะนำเรื่องสุขภาพจิตโดยองค์การอนามัย
โลก (WHO), สืบค้นเมื่อ 10 กุมภาพันธ์ 2565. 

ธำรงศักดิ์ คงคาสวัสดิ์. (2563). การบริหารคนยุคNew normal. [ออนไลน์], แหล่งที่มา:  
https://www.prachachat.net/csr-hr/news-467738, สืบค้นเมื่อ 10 
กุมภาพันธ์ 2565. 

วาสนา รังสร้อย. (2564). ผู้นำในยุคศตวรรษที่ 21 ต้องเปลี่ยนแปลงตนเองก่อน. สืบค้น 16  
กุมภาพันธ์ 2565,จาก httpps://www.gotoknow.org/posts/521172. 

สำนักงานสหประชาชาติประเทศไทย (2563). การประเมนิผลกระทบรวมด้านเศรษฐกิจและ 
สังคมจากการแพร่ระบาดของโควิด-19 ในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: สำนักงาน
สหประชาชาติประจำประเทศไทย. 

Binson, B (2020). The “New Normal” The Covid Culture”. Journal of Urban  
Culture Research, 10, February, 2022. 

Delahaye. (2005). Human Resource Development: Adult Learning and  
Knowledge Management. Milton: John Wiley & Sons Australia, Ltd. 

Gilley, Jerry W., Eggland, Steven A. and Ann Gilley, Maycunich. (2002). Principles 
of Human Resource Development. (2nd ed.). Reading, MA.: Perseus. 

Nadler, Leonard, and Wiggs, Garland D. (1 9 8 9 ) .  Managing Human Resource 
Development. San Francisco: Jossey-Bass. 

Weinberger, L.A. (1998). Commonly Held Theories of Human Resource 
Development. Human Resource Development Inter-national. 

 

 

https://www.prachachat.net/csr-hr/news-467738


คุณลักษณะภาวะผู้นำของผู้บริหารสถานศึกษาในศตวรรษที ่21 
Leadership traits of School Administrators in 21st Century  

 
1ศิรประภา อัคราภิชาต  

Siraprapa Akkaraphichart 
2ชื่นนภา นาวาร ี

Chuennapa Navaree 
3มัทนา วังถนอมศักดิ์ 

Matthana Wangthanonsak 

ภาควิชาการบริหารการศึกษา มหาวิทยาลัยศิลปากร 
Education Administration Department Silpakorn Universiry 

1Corresponding author E-mail: siraprapa96@gmail.com 

 

 
Received: December 21, 2022; Revised: December 25, 2022; Accepted: December 31, 2022 

 

 
 
บทคัดย่อ 

ผู้บริหารสถานศึกษาเป็นบุคคลที่สำคัญอย่างยิ่ง เพราะต้องมีบทบาทที่จะดำเนิน
ภายใต้ เงื่อนไขปัจจัย  ของสภาวะโดยรอบ โดยเฉพาะอย่างยิ่ งโลกในทุกวันนี้  ซ่ึงมีการ
เปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว ผู้บริหารเองก็จำเป็นต้องมีความรู้ในเรื่อง “ภาวะผู้นำ” ด้วย 
เพราะภาวะผู้นำนั้นมีความสำคัญเป็นอย่างมาก สำหรับผู้บริหาร สถานศึกษาในกระแสโลกยุค
ใหม่ หรือที่เรียกกันเสมอว่ายุคโลกาภิวัตน์ซึ่งมีความเจริญทางเทคโนโลยี ก่อให้เกิดความ
เปลี่ยนแปลงของสังคมจากอดีตสู่ปัจจุบันอย่างรวดเร็วมาก  

ดังนั้น  ภาวะผู้นำเป็นกระบวนการของผู้บริหารสถานศึกษาที่มี อิทธิพลต่อ
ผู้ใต้บังคับบัญชาก่อให้เกิดกิจกรรมหรือการเปลี่ยนแปลงเพ่ือให้บรรลุเป้าหมายของสถานศึกษาที่
วางไว้โดยเฉพาะในศตรวรรษท่ี 21 โดยใช้การสนับสนุน ชักชวน กระตุ้นจุงใจให้บุคลากรปฏิบัติ
ตามด้วยความเต็มใจ และยินดีที่จะให้ความร่วมมือเพ่ือนำไปสู่การปฏิบัติงาน และการบริหาร
การจัดการศึกษาในสถานศึกษาได้อย่างมีประสิทธิภาพและประสิทธิผล  
คำสำคัญ : ภาวะผู้นำ, คุณลักษณะภาวะผู้นำ, ผู้บริหารสถานศึกษา, ศตวรรษท่ี 21 
 
 



277 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

Abstract 
School administrators are very important people, because there must 

be a role to be performed under the conditions of the surrounding conditions. 

Especially in the present day's there are changing rapidly. Administrators also 

need to have knowledge of “Leadership”. Because leadership is very important 

for executives. Educational institutions in the modern world or as always known 

as the globalization era, which has progressed in technology, because the change 

of society from the past to the present very quickly.  

Therefore, leadership is the process of school administrators 

influencing their subordinates to cause activities or changes to achieve specific 

educational institution goals in the 21st century by supporting, persuading, 

motivating personnel to comply with willingness and willing to cooperate to lead 

the operation and management of education in educational institutions 

effectively and effectiveness. 
Key words: Leadership, Leadership Traits, School Administrators, 21st century 

 
 
บทนำ 

ผู้บริหารสถานศึกษาเป็นองค์ประกอบที่สำคัญของการบริหารงานในองค์กร การ
บริหารสถานศึกษาจะ ประสบความสำเร็จหรือล้มเหลวในการดำเนินงานนั้น ปัจจัยที่สำคัญที่สุด
ก็คือผู้บริหาร ถ้าองค์กรใดได้ผู้นำที่มี ประสิทธิภาพก็จะสามารถสั่งการและใช้อิทธิพลต่อ
ผู้ใต้บังคับบัญชาให้ปฏิบัติงาน ตลอดจนทำกิจกรรมต่างๆ ในองค์กรให้สำเร็จลุล่วงไปได้ด้วยดี
ผู้นำ (Leader) และ “ภาวะผู้นำ (Leadership)” จึงเป็นปัจจัยสำคัญที่ควรมีการพัฒนา
คุณลักษณะภาวะผู้นำตลอดจนศึกษาปัจจัยหรือองค์ประกอบต่างๆ ที่มีความสำคัญในการพัฒนา 
ภาวะผู้นำเพ่ือใช้สำหรับการดำเนินชีวิต ทั้งในระดับปัจเจกบุคคล และในระดับผู้นำเพ่ือให้ผู้นำมี
คุณลักษณะอันสอดคล้องกับโลกยุคใหม่หรือยุคโลกาภิวัฒน์ในศตวรรษที่  21 นี้ ผู้นำจึงต้องมี
บทบาทหน้าที่อิทธิพลเหนือบุคคลอ่ืนๆ ในกลุ่ม สามารถโน้มน้าวจิตใจหรือชักนำให้บุคคลใน
กลุ่มร่วมกิจกรรมให้สำเร็จตามเป้าหมายได้ สามารถอาศัยความสัมพันธ์ใช้ความสัมพันธ์เรียก
ผู้อื่นให้มาทำงานแทน เขาจำเป็นต้องใช้ความประพฤติและนิสัยของเขามากระทบต่อการกระทำ
และความคิดของผู้อื่นเพ่ือให้บรรลุเป้าหมาย (วิโรจน์ สารรัตนะ, 2557) 

อย่างไรก็ดีเมื่อพูดถึงคำว่า “ผู้นำ” เรามักจะเห็นภาพของคนหนึ่งคน หรือกลุ่มคน
ไม่กี่คนจำนวนหนึ่ง ที่กำลังกำหนดหนทางหรือวิถีการดำเนินชีวิต หรือดำเนินกิจกรรมให้กับคน
หรือกลุ่มคนจำนวนมาก เพ่ือที่จะขับเคลื่อนความเป็นไปของกลุ่มให้เคลื่อนไปในทิศทางเดียวกัน 
ดังนั้น จึงไม่แปลกที่บ่อยครั้งเรามักจะได้ยินว่า ความสำเร็จ หรือความล้มเหลวของกลุ่มองค์กร



278  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

นั้นๆ ขึ้นอยู่กับผู้นำเมื่อเป็นเช่นนี้ “ผู้นำ” จึงเป็นบุคคลที่สำคัญในองค์กรมีบทบาทที่จะต้อง
ดำเนินไปภายใต้เงื่อนไขปัจจัยของสภาวะโดยรอบ โดยเฉพาะอย่างยิ่งโลกในศตวรรษที่ 21 มี
การเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็วความรู้ในเรื่อง “ภาวะผู้นำ” จึงมีความสำคัญอย่างยิ่งสำหรับ 
ทุกองค์กรในกระแสโลกยุคโลกาภิวัตน์ที่ความเจริญด้านวัตถุเข้ามาแทนที่วิถีชีวิตดั้งเดิมของ
สังคมจากอดีตสู่ ปัจจุบัน เราจึงต้องปรับตัวและเปลี่ยนแปลงให้ทันกับเหตุการณ์ของโลกปัจจุบัน
ตลอดเวลา จากความเจริญที่ รุดหน้าอย่างรวดเร็วของโลกยุคใหม่ที่มีความสลับซับซ้อนผู้นำ 
(Leader) และ “ภาวะผู้นำ(Leadership)” จึงเป็นปัจจัยคู่สำคัญที่ต้องการเพ่ิมมากขึ้น จนอาจ
เกิดวิกฤตภาวะผู้นำขึ้นได้ ซึ่งอาจนำไปสู่ปัญหาในสังคมของทุกชนชั้น ทุกระดับ จนกระทั่ง
นำไปสู่ปัญหาระดับประเทศในที่สุด การพัฒนาภาวะผู้นำในปัจจุบันจึงเป็นสิ่งที่จะละเลยและ
มองข้ามไม่ได้ เรื่องของการพัฒนาที่จะต้องมีปัจจัยหรือองค์ประกอบต่างๆ โดยคำนึงถึง
จุดมุ่งหมายที่เหมาะสม ในการที่จะพาองค์กรสู่ความสำเร็จในยุคโลกาภิวัตน์นี้  รวมทั้งต้อง
คำนึงถึงเรื่องของจังหวะ เวลา และการจัดลำดับความสำคัญ (Priority) ซึ่งเป็นสิ่งที่สำคัญมาก
สำหรับการจัดการศึกษาทั้งในระดับปัจเจกบุคคลและในระดับผู้นำ เนื่องจากว่าถ้าหากผู้นำของ
องค์กรในศตวรรษที่ 21 ขาดซึ่งภาวะผู้นำที่เหมาะสมแล้วย่อมนำไปสู่การตัดสินใจที่ผิดพลาด
หรือเป็นการตัดสินใจที่จะนำไปสู่ผลลัพธ์ที่ไม่สัมฤทธิ์ได้ ดังนั้นการพัฒนาคุณลักษณะของผู้นำที่
ส่งเสริมการใช้ความรอบคอบประกอบการวางแผนอย่างระมัดระวังในเรื่องการจัดการความรู้  
การปฏิบัติและการตัดสินใจที่ถูกต้องทันเหตุการณ์  โดยตระหนักในคุณธรรม ซื่อสัตย์ สุจริต 
อดทน มีความเพียรในการใช้สติปัญญาในการดำเนินชีวิตจึงเป็นสิ่งที่สำคัญอย่างยิ่ง หากผู้นำ
บกพร่องในทักษะหรือคุณลักษณะของผู้นำเหล่านี้ สามารถทำให้เกิดผลกระทบและความ
ล้มเหลวตามมา ตั้งแต่ในระดับชุมชน สังคม หน่วยงาน องค์กร ภาครัฐ ภาคเอกชน จนนำไปสู่
ปัญหาระดับประเทศได้ (พัชรินทร์ วงสาร และศันสนีย์ จะสุวรรณ, 2564) 

 
ภาวะผู้นำ 

ภาวะผู้นำ(Leadership) หรือความเป็นผู้นำซึ่งหมายถึง ความสามารถในการนำ 
(The American Heritage Dictionary, 1985: 719) จึงเป็นสิ่งสำคัญยิ่งสำหรับความสำเร็จ
ของผู้นำ ภาวะผู้นำได้รับความสนใจและมีการศึกษามาเป็นเวลานาน เพ่ือให้รู้ว่าอะไรเป็น
องค์ประกอบที่จะช่วยให้ผู้นำมีความสามารถในการนำ หรือมีภาวะผู้นำที่มีประสิทธิภาพ และได้
มีผู้ให้ความหมายของภาวะผู้นำไว้หลากหลายและแตกต่างกันดังนี้ 

ฐิริญญา พรหมศร (2559) กล่าวว่า ภาวะผู้นำ หมายถึง คุณลักษณะที่บุคคลใด
บุคคลหนึ่งหรือมากกว่าพยายามใช้อิทธิพลของตนหรือกลุ่มตน กระตุ้น ชี้นำ ผลักดัน ให้บุคคล



279 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

อ่ืนหรือกลุ่มบุคคลอ่ืนมีความเต็มใจและกระตือรือร้นในการทำสิ่งต่างๆ ตามต้องการ โดยมี
ความสำเร็จของกลุ่มหรือองค์กรเป็นเป้าหมาย 

ธัญญามาส โลจนานนท์ (2557) กล่าวว่า ภาวะผู้นำเป็นกระบวนการอิทธิพลทาง
สังคมที่บุคคลหนึ่งตั้งใจใช้อิทธิพลต่อผู้อื่นให้ปฏิบัติกิจกรรมต่างๆ ตามที่กำหนดรวมทั้งการสร้าง
สัมพันธ์ระหว่างบุคคลขององค์การ เพ่ือประโชน์ส่วนรวม หรือเพ่ือให้บรรลุตามเป้าหมายที่
กำหนดไว้ โดยต้องได้รับความยินยอมจากผู้ที่ปฏิบัติตาม 

เนตร์พัณณา ยาวิราช (2552) กล่าวว่า ภาวะผู้นำ หมายถึง บุคคลที่มีความสามารถ
ในการบังคับบัญชาบุคคลอื่นโดยได้รับการยอมรับและยกย่องจากบุคคลอ่ืนเป็นผู้ทำให้บุคคลอ่ืน
ไว้วางใจและให้ความร่วมมือ ความเป็นผู้นำเป็นผู้มีหน้าที่ในการอำนวยการ หรือสั่งการบังคับ
บัญชา ประสานงานโดยอาศัยอำนาจหน้าที่เพ่ือให้กิจการงานบรรลุผลสำเร็จตามวัตถุประสงค์
และเป้าหมายที่ต้องการ 

สุนทร โคตรบรรเทา (2551) กล่าวว่า ภาวะผู้นำ หมายถึง กระบวนการของการมี
อิทธิพลต่อผู้ตามหรือผู้ใต้บังคับบัญชา โดยการใช้อำนาจและการใช้ฐานอำนาจต่างกัน ส่งผลต่อ
ปฏิกิริยาจากผู้ตามต่างกัน 

แม็กซ์เวลล์ (Maxwell, 2002) กล่าวว่า ภาวะผู้นำ คือความสามารถของผู้นำที่จะ
ชักจูงบุคคลอื่นทั้งผู้ใต้บังคับบัญชาและผู้ที่อยู่แวดล้อม 
 จาค็อบส์  และ จาคส์  (Jacobs & Jaques, 1990) กล่ าวว่ า  ภาวะผู้ น ำเป็ น
กระบวนการให้จุดมุ่งหมาย (ทิศทางที่มีความหมาย) เพ่ือให้เกิดการรวมพลังความพยายามและ
ความเต็มใจที่จะใช้ความพยายามนั้นเพื่อให้บรรลุเป้าหมาย 
 ริชาร์ดส์ และ เองเกิล (Richards & Engle, 1986) กล่าวว่า ภาวะผู้นำ คือการจุด
ประกายวิสัยทัศน์ให้ผู้ อ่ืนมองเห็น พร้อมทั้งปลูกฝังเป็นค่านิยมและสร้างสภาวะแวดล้อมที่
เอ้ืออำนวยให้สามารถปฏิบัติได้สำเร็จ 

แคทซ์ และ คาห์น (Katz & Kahn, 1978) กล่าวว่า ภาวะผู้นำ คือการใช้อิทธิพล
เพ่ิมที่สงูกว่าและมากกว่ากลไกการทำงานปกติท่ีใช้กำกับงานประจำองค์การ 

สต๊อกดิล (Stogdill, 1974) กล่าวว่า ภาวะผู้นำ คือ ความริเริ่มและธำรงไว้ซึ่ง
โครงสร้างของความคาดหวังและความสัมพันธ์ระหว่างกันของสมาชิกของกลุ่ม 

สรุปได้ว่า ภาวะผู้นำเป็นบุคคลที่มีความสามารถในการใช้ศิลปะในการจูงใจให้
ผู้ใต้บังคับบัญชาบุคคลอื่นปฏิบัติงานตามที่ได้รับมอบหมายให้สำเร็จด้วยความเต็มใจ 
  
คุณลักษณะภาวะผู้นำ 



280  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

การเป็นผู้นำเป็นการใช้ความพยายามที่จะรวบรวมพลังและความสามารถของ
สมาชิกเพ่ือปฏิบัติงานให้บรรลุผลตามวัตถุประสงค์ขององค์การและตอบสนองความต้องการ
ของสมาชิก ผู้นำจะต้องมีบทบาทและหน้าที่หลายอย่าง จึงทำให้สมาชิกมีความร่วมมือกัน
ทำงานอย่างมีประสิทธิภาพ ดังนั้นผู้นำจำเป็นต้องแสดงออกซ่ึงภาวะผู้นำที่เป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่ง
ในการสร้างความเชื่อมั่นให้กับผู้ตามหรือผู้ใต้บังคับบัญชา สรุปได้ดังนี้ 

สมชาย เทพแสง (2565) คุณลักษณะผู้นำ หมายถึง คุณลักษณะที่ดีที่มีอยู่ในตัวของ
ผู้นำสามารถเรียนรู้ สั่งสมประสบการณ์ ฝึกฝน พัฒนาตนให้เป็นผู้นำที่ดีได้ กิจกรรมของกลุ่ม
ต่างๆ จะสำเร็จได้หรือไม่ เพียงไรย่อมขึ้นอยู่กับผู้นำเป็นส่วนใหญ่ คุณลักษณะผู้นำจึงมีส่วน
เอ้ืออำนวยให้กลุ่มสามารถดำเนินงานของกลุ่มไปสู่จุหมายปลายทางได้อย่างมีประสิทธิภาพและ
ประสิทธิผล แต่ก็นับว่าเป็นการยากที่จะชี้ชัดลงไปว่าคุณลักษณะผู้นำที่ดีเป็นอย่างไร แต่ก็มี
นักวิชาการด้านพฤติกรรมได้ให้ข้อควรสังเกตเกี่ยวกับคุณลักษณะผู้นำที่ประสบความสำเร็จไว้
แตกต่างกัน ซ่ึงจะช่วยเป็นแนวทางการพัฒนาตนเองไปสู่การเป็นผู้นำที่ด ี

นภดล เจริญทรัพยานันต์ (2565) ได้กล่าวว่า การเป็นผู้นำอาจไม่ใช่เรื่องยาก แต่
การเป็นผู้นำที่ดีนี่ซิ เป็นเรื่องยากและท้าทายสำหรับทุกคน เพราะคุณไม่สามารถสั่งให้ทุกคน
ชอบหรือเห็นด้วยในสิ่งที่ตนเองทำ แต่ ในฐานะผู้นำคุณต้องซื้อใจผู้คนให้ได้ เพ่ือต่อยอดไปถึง
การทำงาน การทำธุรกิจ และส่งให้องค์กรประสบความสำเร็จตามเป้าที่ตั้งไว้ 1) ลักษณะท่าทาง
หรือการวางตัว 2) ความกล้าหาญ 3) ความเด็ดขาด 4) ความไว้ เนื้อเชื่อใจ 5) ความอดทน 6) 
ความกระตือรือร้น 7) ความริเริ่ม 8) ความซื่อสัตย์สุจริต 9) ความพินิจพิเคราะห์ 10) ความ
ยุติธรรม 11) ความรอบรู้ 12) ความจงรักภักดี 13) ความรู้จักกาลเทศะ 14) ความไม่เห็นแก่ตัว 

สุทธิชัย ปัญญโรจน์ (2565) กล่าวว่า คนที่เป็นผู้นำมักมีลักษณะบางอย่างที่เด่นกว่า
ผู้ตาม คนที่เป็น ผู้นำมักเป็นคนที่มีอิทธิพลเหนือผู้ อ่ืน ผู้ อ่ืนยอมทำตามอีกทั้งผู้ตามยอมได้ 
นำเอาความประพฤติได้ นำเอา แบบอย่างในการทำงาน ผู้ตามบางคนถึงกับยอมถอดแบบผู้นำ
บางคนลอกเลียนแบบอย่างของผู้นำ 1) มี เป้าหมาย 2) ความรอบรู้ 3) กล้าเปลี่ยนแปลงหรือ
ริเริ่มสิ่งใหม่ๆ 4) กระตือรือร้น 5) มีความอดทน 6) การ บังคับตนเองหรือการควบคุมตนเอง 7) 
การใช้ดุลพินิจและกล้าตัดสินใจ 8) มีมนุษย์สัมพันธ์ 

สุธี สุทธิสมบูรณ์ และสมาน รังสิโยกฤษณ์ (2564) ได้กล่าวถึงคุณลักษณะผู้นำที่ดีไว้
ดังนี้  1) มีความเชื่อมั่นและเคารพในความคิดเห็นของตนเองและผู้ อ่ืน  2) มีความรอบรู้ 
ความสามารถในงานที่ตนเองมีหน้าที่ความรับผิดชอบ 3) มีความคิดริเริ่มและสนับสนุนให้
ผู้ใต้บังคับบัญชามีความคิดริเริ่มด้วย 4) มีความเสียสละ 5) มีความกระตือรือร้นและเข้าสังคมได้
ดี 6 ) มีความซื่อสัตย์สุจริต 7) มีความกล้าหาญในการตัดสินใจ 8) มีความสมานไมตรีและสร้าง
สามัคคีธรรมกับผู้ร่วมงาน 9) มีดุลยพินิจมั่นคงและรอบครอบ 10) มีความจงรักภักดีต่องานและ



281 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ผู้ร่วมงาน 11) มีความกล้ารับผิดชอบและยอมรับว่ามีพันธะต่อหน้าที่ 12) มีประสบการณ์ในการ 
ปกครองบังคับบัญชาจากหัวหน้าแบบต่างๆ มาแล้ว 13) มีบุคลิกภาพเข้มแข็งเด็ดเดี่ยว 14) มี
เหตุผลยอมรับความจริง 15) มีความตื่นตัว ค้นหาความรู้ใหม่ๆ เพ่ือพัฒนาตนเองอยู่เสมอ 16) มี
ความยุติธรรม 

บาร์นาร์ด (Barnard, 1963) กล่าวว่า คุณลักษณะที่ดีของผู้นำคือ 1) ความมี
ชีวิตชีวาและความอดทน 2) ความสามารถในการตัดสินใจ 3) ความสามารถในการจูงใจคน 4) 
ความรับผิดชอบ 5) ความฉลาดและมีไหวพริบ 

สต๊อกดิล (Stogdill, 1974) กำหนดคุณลักษณะที่ดีของผู้นำไว้ดังนี้ 1) ร่างกาย
แข็งแรง มีชีวิตชีวา 2) ภูมิหลัง มีการศึกษาดี สถานภาพทางสังคมดี 3) สติปัญญาฉลาดตัดสินใจ
ดี มีความสามารถในการติดต่อสื่อสาร 4) บุคลิกภาพ มีความคิดริเริ่มสร้างสรรค์ มีความเชื่อมั่น
ในตนเอง 5) ความสัมพันธ์กับงาน โดยมีความรับผิดชอบ ขยัน และอดทน 6) ลักษณะทางสังคม 
มีเกียรติและร่วมงานกับผู้อ่ืนอย่างมศีักดิ์ศร ี 

สเตดท์ (Stedt, 1974) กล่าวถึงคุณลักษณะของผู้นำที่จำเป็นคือ 1) ยึดเกณฑ์
มาตรฐานในการทำงาน 2) เป็นที่พ่ึงพาและช่วยเหลือคนอ่ืนได้ 3) กล้าคิด กล้าทำ 4) มีความ
รับผิดชอบ 5) มี ความสามารถในการแบ่งงานให้ผู้ร่วมงาน 6) มีวินัยในตนเอง 7) มีความคิดรวบ
ยอด 8) มีมนุษย์สัมพันธ์ 9) มีความสามารถในการติดต่อสื่อสาร 10) แข็งแรงและมีสุขภาพดี 
11) มีสติปัญญาดี 12) มีความสามารถในการจัดระบบงาน 13) มีความสามารถในการตัดสินใจ 

เซอร์จิโอวานนี (Sergiovanni, 1996) กล่าวว่า ผู้นำที่มีคุณภาพจะต้องมีลักษณะ
ดังนี้  1) สิ่งที่ต้องรู้มาก่อน 2) การมองการณ์ไกล 3) มีหลักการ 4) หลักในการทำงาน 5) 
หลักการปกครอง 6) ความมุ่งประสงค์ 7) การวางแผน 8) ความยืนหยัด 9) การบริหารคน 10) 
มีความรักองค์การ  

โควี (Steven R. covey, 1992) กล่าวว่า คุณลักษณะของผู้นำที่ดีควรมี 8 ประการ 
ได้แก่ 1) ต้องเป็นผู้ที่ใฝ่การเรียนรู้อยู่ตลอดเวลา (Continually Learning) ทั้งการเรียน การ
อบรม การฝึกฝน และตั้งใจฟังในสิ่งที่คนอ่ืนพูด ทั้งยังชอบถามคำถาม และกระตือรือร้นในการ
เรียนรู้สิ่งใหม่ๆ  2) ชอบบริการผู้อ่ืน (Service-Oriented) มีชีวิตเพ่ือช่วยเหลือผู้คน มิใช่คิดแต่
เรื่องความสำเร็จทางอาชีพเท่านั้น มีความรู้สึกรับผิดชอบต่อสังคม และอย่างให้การบริการแก่
ทุกคน 3) เชื่อมั่นในพลังด้านบวก (Positive Energy) มีความร่าเริง มีความสุข คิดในแง่บวก มี
ศรัทธาต่อสิ่งที่ดีทำ มีอารมณ์ขัน และนิยมหลีกเลี่ยงคนวามคิดหรือพลังด้านลบ 4) เชื่อมั่นใน
บุคคล อ่ืน (Believe in Other People) พยายามแสวงหาจุดแข็งของคนอ่ืนไม่คอยหา
จุดบกพร่องในบุคคล นิยมให้อภัยในความผิดพลาดของคนอ่ืน ไม่ผูกอาฆาตแค้น มักเชื่อว่าทุก
คนมีข้อดีที่ซ่อนอยู่ในตน 5) ใช้ชีวิตได้อย่างสมดุล (Balanced Lives) มีชีวิตส่วนตัว ชีวิตสังคม 



282  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

สุขภาพกายและใจที่สมดุล ไม่นิยมความสุดโต่ง มีความสม่ำเสมอในการทำกิจกรรมชีวิตในแต่ละ
วัน และพักผ่อนอย่างเพียงพอ 6) มองชีวิตเป็นการผจญภัย (Adventure) คาดหวังว่าจะได้เห็น
เรื่องใหม่ๆ ในชีวิตได้ทุกวันขณะที่คนอ่ืนๆ เห็นเป็นเรื่องจำเจ ความสร้างสรรค์ของผู้นำมาจาก
ภายใน ไม่ชอบเดินตามใคร มีความยิดหยุ่น ในการใช้ชีวิตสู ง  7) นิยมทำงานเป็นทีม 
(Synergistic) มักนำความเปลี่ยนแปลงมาสู่ทีมงานได้อย่างอัศจรรย์ทำงานหนักและมีความ
เฉลียวฉลาด เคารพความสามารถของผู้อ่ืน ไม่สนใจตำแหน่งแต่สนใจการทำงานให้สำเร็จ 8) 
พัฒนาศักยภาพในตนเอง (Self-Renewal) ใน 4 ด้านตลอดเวลา ได้แก่  ด้านกายภาพ 
สติปัญญา อารมณ์ และจิตใจ ด้านกายภาพมีการออกกำลังกาย เป็นต้น ด้านสติปัญญา มีการ
อ่านหนังสือ การเขียน และจินตนาการ ด้านอารมณ์ คือ การฝึกตนให้อดทน ฟังคนอ่ืนอย่าง
ตั้งใจ รับผิดชอบในภารกิจการงาน ด้านจิตใจ มีการสวดมนต์ ทำสมาธิ อ่านคัมภีร์ศาสนา และ
ถือศีลอด เป็นต้น 

สรุปได้ว่า คุณลักษณะภาวะผู้นำ จะต้องประกอบไปด้วย ความคิดริเริ่มสร้างสรรค์ 
มีวิสัยทัศน ์การมสี่วนร่วม มีบุคลิกภาพที่ด ีมีคุณธรรม จริยธรรม มีความคิดริเริ่มสร้างสรรค์ 
 
บทบาทหน้าที่ของผู้บริหารสถานศึกษา 

พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ พ.ศ. 2542 (ฉบับปรับปรุง พ.ศ. 2545) ได้ให้
ความหมายของคำว่าผู้บริหารสถานศึกษาไว้ว่า ผู้บริหารสถานศึกษา หมายถึง บุคลากรวิชาชีพที่
รับผิดชอบการบริหารสถานศึกษาแต่ละแห่ง ทั้งของรัฐและเอกชน 

สำนักงานคณะกรรมการการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน (2553) ให้ความหมายของคำว่า
ผู้บริหารสถานศึกษาไว้ว่า ผู้บริหารสถานศึกษา หมายถึง บุคคลากรวิชาชีพที่รับผิดชอบการ
บริหารการศึกษานอกสถานศึกษาตั้งแต่ระดับเขตพ้ืนที่การศึกษาขึ้นไป 

สำนักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ  (2553) ให้ความหมายผู้บริหาร
สถานศึกษาไว้ว่า ผู้บริหารสถานศึกษา หมายถึง บุคลากรที่รับผิดชอบในการบริหารสถานศึกษา
แต่ละแห่งทั้งของรัฐและเอกชนในการดำเนินงานตามแนวปฏิรูปการเรียนรู้ในสถานศึกษาจะมี
ประสิทธิภาพเกิดประสิทธิผลได้เพียงใดนั้น ผู้บริหาร สถานศึกษาเป็นบุคคลสำคัญที่จะผลักดัน
ให้เกิดการขบัเคลื่อนและสร้างพลังแห่งการร่วมแรงร่วมใจ 

จรัล เลิศจามีกร (2554) กล่าวว่า ผู้บริหารสถานศึกษา หมายถึง บุคคลที่มีหน้าที่ใน
การกำหนดทิศทางในการทำงาน วางแผน กำกับ ติดตาม และประเมินความสำเร็จของงาน ใน
สถานศกึษาให้บรรลุตามเป้าหมายที่กำหนดไว้ 

ธงชัย สันติวงษ์ (2555) กล่าวว่า ผู้บริหารสถานศึกษาเป็นผู้ที่ปฏิบัติหน้าที่โดยมี
หลักเกณฑ์ มีหลักวิชาการมาประยุกต์กับความสามารถ และมีการใช้ยุทธศิลป์คู่กันไปกับ



283 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ยุทธศาสตร์ ทั้งนี้ภายใต้สภาพโลกาภิวัตน์ที่เปลี่ยนแปลงฉับไว ผู้บริหารจึงต้องเก่งกว่ายุคก่อนๆ 
คือแทนที่จะทำแต่การจัดการองค์กรภายในเป็นส่วนใหญ่ให้มีระบบ และดำเนินการไปได้ราบรื่น
แล้วจะต้องสามารถเผชิญและเอาชนะวิกฤตต่างๆ ได้ด้วย 

สุนันท์ รุ่งอรุณแสงทอง (2561) ได้กล่าวไว้ว่า ผู้บริหารสถานศึกษา หมายถึง 
บุคลากรที่ผู้รับผิดชอบบริหารจัดการศึกษาเพ่ือให้จัดการสอนให้ประสบผลสำเร็จตามเป้าหมาย
ของการจัดการการศึกษา 

บทบาทของผู้บริหารสถานศึกษา ตามพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติมาตรา 39 
ในพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติพ.ศ. 2542 ที่ให้กระทรวงกระจายอำนาจการบริหาร
จัดการไปยังคณะกรรมการและสำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษาโดยตรงใน 4 ด้านคือ ด้านการ
บริหารวิชาการ การบริหารงบประมาณ การบริหารบุคคลและการบริหารทั่วไป สรุปพอสังเขป
ได้ดังนี ้(สำนักงานปฏิรูปการศึกษา, 2563)  

 1. มีความรู้และเป็นผู้นำด้านวิชาการ  
 2. มีความรู้ มีทักษะ มีประสบการณ์ด้านการบริหารงาน  
 3. สามารถใชค้วามรู้และประสบการณ์แก้ปัญหาเฉพาะหน้าได้ทันท่วงท ี
 4. มีวิสัยทัศน์ 
 5. มีความคิดริเริ่มสร้างสรรค์ 
 6. ใฝ่เรียนใฝ่รู้มุ่งพัฒนาตนเองอยู่เสมอ 
 7. รอบรู้ทางด้านการศึกษา  
 8. ความรับผิดชอบ  
 9. แสวงหาข้อมูลข่าวสาร 

มินซ์เบิร์ก (Mintzberg, 1973) พบว่า ผู้บริหารส่วนใหญ่จะแสดงบทบาทออกมา 
10 บทบาทย่อย ซึ่งจัดกลุ่มได้ 3 กลุ่มใหญ ่คือ  

 1. กลุ่มบทบาทเชิงสัมพันธ์บุคคล (Interpersonal roles) เป็นบทบาทที่เกิดขึ้นจาก
อำนาจ และสถานะตำแหน่งแบบเป็นทางการ เป็นบทบาทที่ทำให้ผู้บริหารเป็น “ศูนย์รวม
ประสาท” (Nerve Center) ขององค์กร ประกอบด้วย  

 1.1 บทบาทเป็นสัญลักษณ์ขององค์กร (Symbolic or Figurehead) เป็น
บทบาทที่แสดงถึง ลักษณะเฉพาะตัวของผู้บริหาร เป็นสัญลักษณ์ของหัวหน้าในการใช้
หลักเกณฑ์เพ่ือกำหนดสังคมขององค์กร แรงจูงใจ กฎหมาย และพิธีการในหน้าที่ต่างๆ ปฏิบัติ
ตามระเบียบแบบแผน ประเพณี หรือพิธีการขององค์กร เช่น บทบาทของผู้บริหารโรงเรียนใน
การมอบวุฒิบัตรแก่ผู้จบการศึกษา เป็นต้น รวมถึง การเลือกสรรพวกพ้องเพ่ือการดำรงอยู่ของ
สถานศึกษาหรืออำนาจหน้าของตน  



284  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 1.2  บทบาทเป็นผู้นำองค์กร (Leader) เป็นบทบาทความสัมพันธ์ระหว่าง
ผู้บริหารกับ ผู้ใต้บังคับบัญชา มุ่งการอำนวยการ การจูงใจ การติดต่อสื่อสาร และการควบคุม 
เพ่ือให้การดำเนินงานเป็นไปตามแผนที่กำหนดไว้ ผู้บริหารเป็นผู้กำหนดสภาพต่างๆ เช่น 
กำหนดงานให้ทำ การกระตุ้นซักถามในกิจกรรมต่างๆ เพ่ือให้ผู้ใต้บังคับบัญชามีความพร้อมและ
มีความรับผิดชอบ เพ่ือการจ้างการฝึกงาน และการส่งเสริมผู้ใต้บังคับบัญชา ผู้บริหารต้อง
พยายามที่จะนำความต้องการของผู้ใต้บังคับบัญชาและองค์กรไปกำหนดเป็นข้อตกลงเพ่ือ
ส่งเสริมประสิทธิภาพของการดำเนินงานผู้นำมีบทบาทในการเผยแพรกิจกรรมที่มีคุณค่าทั้งของ
ผู้บริหารเองและของผู้ใต้บังคับบัญชา อำนาจของผู้บริหารจะปรากฏชัดเจนที่สุดในบทบาทของ
ผู้นำ  

 1.3  บทบาทเป็นผู้สร้างความสัมพันธ์  (Liaison) ด้วยสถานภาพทำให้
ผู้บริหารสามารถ แสดงบทบาทการติดต่อกับผู้บริหารระดับเดียวกัน  บุคคล หรือกลุ่ม
บุคคลภายนอกองค์กร เพ่ือให้ได้ข้อมูลที่จะเป็นประโยชน์ต่อองค์กร ผู้บริหารต้องพัฒนา
เครือข่ายงานที่เกี่ยวข้องกับองค์กรของตนด้านข้อมูลข่าวสารที่เป็นประโยชน์ร่วมกัน  ผู้บริหาร
ต้องใช้เวลาส่วนมากกับการดำเนินงานตามบทบาทนี้ เริ่มตั้งแต่การกำหนดหน่วยงานที่เก่ียวข้อง 
การจัดลำดับความสำคัญก่อนหลัง และการดำเนินกิจกรรมที่หลากหลาย เพ่ือการดำรงอยู่ของ
หน่วยงานนั้นๆ  

 2. กลุ่มบทบาทเชิงสารสนเทศ (Informational roles) เป็นบทบาทที่ทำให้ผู้บริหาร
เป็นศูนย์กลางของข้อมูลข่าวสารทั้งในฐานะผู้รับและผู้ส่งในองค์กรของเขา  การเข้าใจ
ผู้ใต้บังคับบัญชาและหน่วยงานที่เกี่ยวข้องอย่างลึกซึ้งจะช่วยให้ผู้บริหารพัฒนาข้อมูลพ้ืนที่
จำเป็นของระบบข้อมูลข่าวสาร ทั้งภายในและภายนอกองค์กรอันจะส่งผลให้ผู้บริหารเป็น
ผู้ชำนาญการขององค์กรที่มีคลังข้อมูลที่ดีที่สุด ประกอบด้วย  

2.1 บทบาทเป็นผู้กำกับติดตามผล (Monitor) ผู้บริหารต้องแสวงหาและรับรู้
ข้อมูลข่าวสารจากแหล่งข้อมูลที่หลากหลาย เพ่ือจะได้พัฒนาองค์กรและสภาพแวดล้อมของ
องค์กร รับ ข้อมูลข่าวสารเข้ามาสู่องค์กรในรูปแบบการวิเคราะห์การดำเนินงานภายในองค์กร 
เหตุการณ์ภายนอก ความคิดเห็น และแนวโน้มต่างๆ ผู้บริหารใช้ข้อมูลข่าวสารเพ่ือตรวจสอบ
ความเปลี่ยนแปลงวิเคราะห์ สภาพปัญหาและโอกาส เพ่ือความเข้าในสถานการณ์ต่างๆ เพ่ือการ
ตัดสินใจอันจะก่อให้เกิดความเชื่อมั่นในองค์กรที่มีคุณค่าพร้อมทั้งรายงานให้บุคคลภายนอกและ
ผู้ใต้บังคับบัญชารับรู้  

 2.2 บทบาทเป็นผู้เผยแพร่ข้อมูลข่าวสาร(Dissemination) ผู้บริหารต้องนำ
ข้อมูลข่าวสารจากภายนอกเข้าสู่องค์กร และนำข้อมูลข่าวสารภายในจากผู้ใต้บังคับบัญชาคนใด
คนหนึ่งสู่คนอ่ืนๆ ข้อมูลเหล่านี้อาจเป็นข้อเท็จจริงซึ่งผู้บริหารได้รับข้อมูลแบบนี้ได้ง่าย เนื่องจาก



285 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

มีอำนาจหน้ าที่ อย่ างเป็นทางการ  ส่ วนที่ ดี ของข้อมูลจะถูกส่ งต่ ออย่ างรวดเร็วไปสู่
ผู้ใต้บังคับบัญชาที่เหมาะสม หรือข้อมูลที่เป็นลักษณะของค่านิยมอ่ืนๆ ซึ่งผู้บริหารจะถ่ายทอด
ค่านิยมสู่องค์กรเพื่อชี้นำผู้ใต้บังคับบัญชาในการตัดสินใจ  

 2.3 บทบาทเป็นผู้ประชาสัมพันธ์(Spokesperson) ผู้บริหารต้องถ่ายทอด
ข้อมูลข่าวสารสู่ บุคคลภายนอกที่หลากหลาย ผู้บริหารต้องแสดงความสามารถในทางสัมพันธ์
กับชุมชนประชาสัมพันธ์องค์กรของตนเอง ดูแลรักษาผู้มีอิทธิพลชั้นนำด้านต่างๆ รายงานข่าว
เกี่ยวกับการดำเนินงาน แผนงาน และนโยบายขององค์กร และส่งข้อมูลข่าวสารที่เป็นประโยชน์
ไปยังหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง  

 3.  กลุ่มบทบาทเชิงตัดสินใจ(Decisional Roles) เป็นบทบาทที่ทำให้ผู้บริหารเป็น 
“นักตัดสินใจ” (Decision Maker) อันสืบเนื่องจากบทบาทสองกลุ่มแรก ประกอบด้วย 

 3.1 บทบาทเป็นผู้ประกอบการ(Entrepreneur) ผู้บริหารต้องเป็นผู้ริเริ่มและ
ออกแบบ ควบคุมการเปลี่ยนแปลงในองค์กร ผู้บริหารต้องทำการวิเคราะห์สภาพปัญหาและ
โอกาสอย่างต่อเนื่อง เมื่อพบสถานการณ์ที่ต้องปรับปรุง ผู้บริหารต้องกำหนดโครงการปรับปรุง 
โดยจัดลำดับความสำคัญตามการตัดสินใจและกิจกรรมต่างๆ อันจะนำไปสู่การปรับปรุงที่แท้จริง 
ผู้บริหารต้องเข้าไปมีส่วนร่วมในโครงการปรับปรุงในระดับใดระดับหนึ่ง  มอบหมายความ
รับผิดชอบให้แก่ผู้ใต้บังคับบัญชา มอบอำนาจให้ปฏิบัติงานแทน มอบหมายความรับผิดชอบใน
การออกแบบภายใต้ขอบเขตของอำนาจหน้าที่ที่ได้รับ หรืออาจให้คำปรึกษาในการออกแบบ
และงานใหญ่ๆ บางอย่างของโครงการปรับปรุง อาจต้องขอคำปรึกษาจากผู้บริหารอาวุโส  

  3.2 บทบาทเป็นผู้ขจัดสิ่งรบกวน(Disturbance handier) เป็นบทบาทของ
ผู้บริหารที่ต้องแก้ปัญหา เมื่อองค์กรเผชิญสิ่งรบกวนหรือความวุ่นวายแต่ไม่คาดหวังอย่างฉับไว
แต่ได้ผล ซึ่งความวุ่นวายต่างๆ มักเกิดจากความขัดแย้งระหว่างผู้ใต้บังคับบัญชา ความขัดแย้ง
ระหว่างผู้บริหารกับองค์กรอ่ืน และการสูญเสียทรัพยากรหรือข้อจำกัดต่างๆ ผู้บริหารต้อง
จัดลำดับความสำคัญและทุ่มเทความพยายามที่จะขจัดสิ่งเหล่านี้ 

  3.3 บทบาทเป็นผู้จัดสรรทรัพยากร (Allocator) ผู้บริหารเป็นผู้ตัดสินใจใน
การจัดสรรทรัพยากรให้แก่ส่วนต่างๆ ในองค์กรตามจุดที่ต้องการ ผู้บริหารต้องควบคุมดูแล
ระบบโดยอาศัยการจัดสรรทรัพยากร ผู้บริหารสามารถจัดสรรทรัพยากรในแนวทางต่างๆ โดย
การทำตารางเวลาของตนเอง การกำหนดโปรแกรมการทำงาน การมอบหมายหน้าที่การ
ปฏิบัติงานให้ผู้ใต้บังคับบัญชา การสนับสนุนการเปลี่ยนแปลงที่เกี่ยวข้องกับสิ่งอำนวยความ
สะดวกใหม ่และโดยการสร้างหรืออนุมัติงบประมาณ  

  3.4 บทบาทเป็นนักเจรจาต่อรอง(Negotiator) ผู้บริหารรับผิดชอบในการเป็น
ผู้แทนขององค์กรในฐานะผู้เจรจาที่สำคัญกับบุคคลอ่ืนหรือองค์กรอื่น เพ่ือให้สิ่งที่เป็นประโยชน์



286  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ต่อองค์กร ผู้บริหารต้องกระตุ้นตนเองอยู่เสมอ เมื่อองค์กรเกี่ยวข้องกับกิจกรรมการเจรจา
ต่อรองกับองค์กรอ่ืน  ผู้บริหารต้องเข้าไปมีส่วนร่วมในฐานะสัญลักษณ์หรือหัวโขน  ผู้
ประชาสัมพันธ์และผู้จัดสรรทรัพยากรขององค์กร 

จากความหมายของผู้บริหารสถานศึกษา สามารถสรุปได้ว่า ผู้บริหารต้องผู้ที่ใช้ทั้ง
ศาสตร์และศิลป์ ร่วมถึงวิธีการต่าง ๆ ในการปฏิบัติงานด้วยความสามารถโดยเป็นผู้น ำ
บริหารงาน 4 ฝ่าย และประสานงานกับผู้ร่วมงานในการจัดการศึกษาให้องค์กรประสบผลสำเร็จ
บรรลุวัตถุประสงค์อย่างมีประสิทธิภาพและประสิทธิผลเป็นที่ยอมรับทั้งในองค์กรภายในและ
ภายนอกสถานศึกษา เพ่ือบรรลุความสำเร็จตามภารกิจและบทบาทหน้าที ่โดยใช้ทั้งศาสตร์และ
ศิลป์ในการปฏิบัติงานให้มีประสิทธิภาพสูงสุด ซ่ึงเป็นคุณลักษณะที่สำคัญที่จะทำให้การบริหาร
จัดการศึกษาบรรลุเป้าหมายที่ตั้งไว้ 
 
คุณลักษณะภาวะผู้นำของผู้บริหารสถานศึกษาในศตวรรษที่ 21 

คุณภาพของผู้นำที่มีประสิทธิผล ที่สนับสนุนต่อการพัฒนาการสอนและผลลัพธ์การ
เรียนรู้ในโรงเรียน คือ ผู้นำต้องยึดหลักคุณธรรมในการบริหาร มีความเชื่อมั่นในตนเอง เป็นผู้
เรียนรู้และพัฒนาตนเองอยู่เสมอ รวมทั้งต้องเป็นผู้นำทางและสนับสนุน จากการสังเคราะห์
แนวคิดเกี่ยวกับผู้บริหารยุคใหม่ จากบทความ บทบาทผู้บริหารสถานศึกษาในศตวรรษที่ 21 มี
นักวิชาการได้เสนอแนวความคิดและทฤษฎีเกี่ยวกับ  คุณลักษณะภาวะผู้นำในศตวรรษที่ 21 
ของผู้บริหารสถานศึกษา ไว้ว่า ผู้นำต้องเปลี่ยนแปลงตนเองอยู่ ตลอดเวลาเช่นเดียวกัน 
ธรรมชาติของความเป็นผู้นำตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของความแตกต่างระหว่างความเป็นผู้นำ กับ
อำนาจที่มีส่วนสัมพันธ์กับผู้นำและผู้ตามอำนาจจะเกิดขึ้นเมื่อผู้นำจัดการบริหารทรัพยากร โดย
เข้าไปมี อิทธิพลต่อพฤติกรรมของผู้ตามเพ่ือบรรลุเป้าหมายที่ตนหวังไว้ความเป็นผู้นำจะเกิดขึ้น
เมื่อการบริหารจัดการ ทำให้เกิดแรงจูงใจ และนำมาซึ่งความพึงพอใจต่อผู้ตามความเป็นผู้นำใน
การบริหารยุคใหม่จึงถือว่าเป็นรูปแบบพิเศษของการบริหาร ในเรื่องเกี่ยวกับคุณลักษณะภาวะ
ผู้นำในศตวรรษที่ 21 ของผู้บริหารสถานศึกษาควรมี คุณลักษณะดังนี้ พจนานุกรมคอลไลเออร์ 
(Collier, s Dictionary, 2006) 

1. การรอบรู้ (Knowing) หมายถึง ผู้นำสถานศึกษาที่ดีจะต้องมีความรอบรู้ในเรื่อง
ต่างๆ ที่ตนเองต้องบริหารจัดการเพ่ือให้การบริหารงานประสบความสำเร็จ และเป็นไปอย่างมี
ประสิทธิภาพ การรอบรู้ในการ พัฒนาคุณลักษณะภาวะผู้นำในศตวรรษที่ 21 นี้ ที่พึงจะมี
ประกอบด้วย  



287 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

1.1 องค์ความรู้ (Science) ในศาสตร์ด้านต่างๆ อย่างรอบด้าน เป็นผู้ที่มีความ
พยายามที่จะ ไขว่คว้าหาความรู้อยู่ตลอดเวลา เพราะความรู้นั้นเกิดขึ้นตลอดเวลาและที่สำคัญ
ผู้บริหารต้องมีความรู้ในเรื่องที่ ตนเองต้องบริหารเป็นอย่างดี  

1.2 ศิลปะ (Art) รู้จักวิธีบริหารจัดการสถานศึกษามีเทคนิควิธีการทำงาน
เพ่ือให้การบริหารงานในสถานศึกษาประสบผลสำเร็จอย่างมีประสิทธิภาพ ตรงตามวัตถุประสงค ์ 

1.3 ทักษะ (Skill) ในการบริหารจัดการ การปกครอง การบริหารทรัพยากรที่
เกี่ยวข้องกับ สถานศึกษา ผู้บริหารต้องหมั่นฝึกฝนทักษะการบริหารคนอยู่เสมอเพ่ือให้เป็นที่รัก
ของคร ูบุคลากร นักเรียน และผู้ปกครอง ในสถานศึกษาและชุมชน  

1.4 วิชาคน (Science of People) ผู้บริหารต้องรู้จักใช้คนให้ถูกกับงานหรือ
ถูกหน้าที่อย่าง เหมาะสม ใช้ความสัมพันธ์ทั้งระดับส่วนตัวหรือทางการให้เป็นประโยชน์ต่อ
สถานศึกษา ทำลายกำแพงความ ขัดแย้งหรือกำแพงก้ันด้วย คำว่า “รู้อะไรไม่สู้รู้จักกัน” เพราะ
เมื่อรู้จักกันแล้วจะทำให้การประสานงานต่างๆ เกิดประสิทธิภาพสูงสุด 

2. อุดมการณ์(Ideology) หมายถึง ผู้บริหารที่ดีต้องมีคุณลักษณะผสมทั้งหมดของ
ความเชื่อ (Beliefs) เจตคติ (Attitudes) และความคิดหลัก (Concepts) มีอิทธิพลเป็นตัวชักนำ
และกำหนดทิศทางของ ความคิดของบุคคลโดยเฉพาะอย่างยิ่งใช้กับคณะบุคคลที่เป็นสมาชิก
ของสังคมเดียวกัน กลุ่มเดียวกัน เช่น อยู่ ในสถานศึกษาเดียวกัน จะยึดอุดมการณ์เดียวกัน 
อุดมการณ ์ตลอดทั้งการทำให้ทุกคนในสถานศึกษามีอุดมการณ์ในการบริหารดังต่อไปนี้  

2.1 ยึดมั่นในคุณธรรม จริยธรรมภายใต้กรอบวัฒนธรรมของชาติ  
2.2 เชื่อมั่นในตนเอง มีความกล้าหาญบนหลักยึดที่แน่นอนแต่มีความนอบ

น้อม รู้หน้าที ่ 
 2.3 มีความรับผิดชอบต่อทั้งตนเองและสังคม 2.4 มีความซื่อสัตย์ต่อตนเอง

หรือผู้อื่น ไม่คดโกง  
 3. เท่าทัน (In time knowing) หมายถึง การที่ผู้บริหารในศตวรรษที่  21 นี้  

จะต้องมีลักษณะพิเศษที่ จะรู้เท่าทันต่อสภาพการเปลี่ยนแปลงต่างๆ ของสถานการณ์ อัน
ประกอบไปด้วย  

3.1 ทันต่อโลกหรือต่างประเทศที่เปลี่ยนไปและทันต่อสังคมไทยที่เปลี่ยนแปลง
อยู่ตลอดเวลา ทันต่อการไหลของวัฒนธรรม  

 3.2 ทันต่อสถานการณ์ในยุคปัจจุบัน  
 3.3 ต้องฝึกฝนตนเองให้รู้เท่าทันต่อเทคโนโลยีสารทนเทศที่นำวิวัฒนาการ

ใหม่ๆ เข้ามาสู่ สถานศึกษา 



288  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

 3.4 ผู้บริหารที่ดีต้องรู้จักการบริหารความเสี่ยงให้ได้ เพ่ือการบริหารจัดการที่มี
ประสิทธิภาพ และบรรลุเป้าหมายบนความท้าทายของสถานการณ์ในปัจจุบัน  

 4. กล้ าตั ดสิ น ใจ  (Discussion Courage) หมายถึ งการที่ ผู้ บ ริห ารจะน ำ
สถานศึกษาให้สำเร็จต้องมี ความคิดท่ีเร็วบนหลักความแม่นยำ ซึ่งอาจสรุปได้ดังนี้  

 4.1 กล้าหาญที่จะตัดสินใจกระท าการใดที่มีความเสี่ยงบนฐานของข้อมูลที่
ถูกต้อง ไม่ใช่การคาดเดา หรือเสี่ยงโชค  

 4.2 กล้าที่จะลงทุนกับนวัตกรรมใหม่ ๆ ที่จะเข้ามากระทบการบริหารงาน 
กล้าเรียนรู้ กล้าที่จะนำเอาเทคนิคใหม่ ๆ มาใช้ในสถานศึกษา  

 4.3 กล้าที่จะยอมรับผิดหากบริหารงานผิดพลาด  
 4.4 กล้าที่จะให้คุณกับบุคคลากรที่ทำงานสำเร็จตามเป้าหมาย รวมทั้งกล้า

ตัดสินใจที่จะลงโทษแก่ บุคคลกรที่ไม่ตั้งใจหรืออาจทำความเสียหายให้กับสถานศึกษาที่เกิดจาก
การจงใจ แต่ทั้งนี้ทั้งนั้นต้องตั้งอยู่บน หลักความยุติธรรมและเสมอภาค  

 5. วิสัยทัศน์เชิงกลยุทธ์(Strategy of Vision) หมายถึง การที่ผู้นำสมัยใหม่นั้นต้อง
มองการไกลบน ฐานความคิดที่นอกกรอบแต่บนฐานข้อมูลที่เชื่อถือได้  ไม่จำเจกับแนวคิด
แบบเดิมๆ มองให้ไกลแล้วเดินไปให้ถึง บนหลักคิดเทคนิค วิธีการที่ทันสมัย พร้อมทั้งหาเทคนิค
ใหม่ๆ เข้ามาปรับใช้ในสถานศึกษา และผู้นำควรมี คุณลักษณะดังต่อไปนี้  

5.1 มองให้ไกลและพยายามไปให้ถึงในสิ่งที่ตั้งใจอย่างอดทน  
 5.2 มองโลกให้กว้าง มองอย่างหลายมิติ 
 5.3 โน้มน้าวผู้อื่นให้คล้อยตาม 
 5.4 มองยุทธศาสตร์การศึกษาโลกหรือยุทธศาสตร์การศึกษาของประเทศให้

ครอบคลุม  
 6. สร้างทีม(Team Work) หมายถึง ผู้บริหารที่ดีที่มีความคิดก้าวหน้านั้นต้องรู้จัก

การสร้างทีมงาน สร้างเครือข่ายเพราะทีมงานหรือเครือข่ายเหล่านั้น จะเป็นปัจจัยผลักดันให้
การบริหารงานสำเร็จลุล่วงได้อย่าง รวดเร็ว เพราะทีมงานถือเป็นหัวใจสำคัญในการบริหารงาน
ยุคใหม ่ผู้บริหารไม่สามารถทำงานให้สำเร็จได้โดย ปราศจากทีมงาน เพราะในปัจจุบันนี้ สังคมมี
ความสลับซับซ้อนเป็นอย่างมาก สถานศึกษาจะไม่สามารถอยู่ได้ อย่างโดดเดี่ยวเพียงลำพัง 
ดังนั้น เพ่ือเป้าหมายที่จะบรรลุได้อย่างมีประสิทธิภาพการสร้างทีมงานและเครือข่าย การมีส่วน
ร่วมของชุมชน องค์กรเอกชนจึงมีความสำคัญอย่างมาก การสร้างทีมอาจสามารถแยกเป็น
ประเด็น ได้ดังต่อไปนี้  

 6.1 สร้างทีมงานที่ไว้ใจได้ ไว้ใจได้ในทุกเรื่อง  
 6.2 เชื่อมั่นในทีมงาน เชื่อในความสามารถของทีมงาน  



289 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

 6.3 มอบหมายภารกิจให้ทีมงานปฏิบัติตามความสามารถและความถนัด  
 6.4 สอดส่อง ดูแลทีมงานเพ่ือขวัญและกำลังใจ  

6.5 รับผิดชอบในสิ่งที่ เกิดขึ้นทั้ งที่ เป็นส่วนดีและส่วนบกพร่องจากการ
ผิดพลาดของทีมงาน 

7. ใฝ่บริการ(Service Mind) หมายถึง การบริหารสถานศึกษาในยุคใหม่นี้ ผู้บริหาร
ต้องทำ สถานศึกษาให้เป็นสถานศึกษาที่มีชีวิตทุกคนในสถานศึกษาต้องร่วมด้วยช่วยกัน ต้อง
เดินไปพร้อมๆ ผู้บริหารที่ ดีไม่ควรเป็นผู้สั่งการเพียงอย่างเดียว ผู้บริหารต้องบริหารบนความ
เป็นมิตร มีคุณธรรม มีจิตใจงดงาม เอ้ือเฟ้ือ ปารถนาดี ยอมสละความสุขส่วนตัวเพ่ือส่วนรวม 
ทำงานให้เป็นแบบอย่างแก่บุคคลากรของสถานศึกษาในการ  ทำงานผู้บริหารควรลงไป
ตรวจสอบการทำงานทุกขั้นตอนเพ่ือที่จะสามารถแก้ไขปัญหาได้ทันท่วงทีหากกรณี เกิดปัญหา
ในการทำงานหรือเพ่ือประสิทธิภาพในการทำงาน ตลอดทั้งเป็นการสร้างขวัญกำลังใจในการ
ทำงาน ให้กับบุคคลากรในสถานศึกษาอีกทางหนึ่งด้วยสามารถแยกอธิบายเกี่ยวกับการใฝ่
บริการของผู้บริหาร สถานศึกษา ได้ดังต่อไปนี้  

 7.1 ผู้บริหารที่ดีต้องเป็นผู้เสียสละ เป็นผู้ให้มากกว่าเป็นผู้รับเพียงอย่างเดียว  
 7.2 ผู้บริหารที่ดีต้องมีความอดทน อดกลั้น  รอเวลาที่ เหมาะก่อนการ

ดำเนินการใดๆ ต้องรอบคอบ ครบถ้วน  
 7.3 ผู้บริหารที่ดีต้องมีความเมตตา เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ต่อทุก ๆ คน  
 7.4 ต้องคิดบวก มองโลกในแง่ดี ไม่อคติแม้ในบางครั้งอาจไม่เป็นไปตามที่เรา

ต้องการ  
 7.5 ต้องมีความพอเพียง เพราะเมื่อมีความพอเพียงก็เกิดความเพียงพอและ

เป็นสุข 
 จากการศึกษา สรุปได้ว่า ผู้นำต้องเปลี่ยนแปลงตนเองอยู่ ตลอดเวลาเช่นเดียวกัน 

ธรรมชาติของความเป็นผู้นำตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของความแตกต่างระหว่างความเป็นผู้นำ กับ
อำนาจที่มีส่วนสัมพันธ์กับผู้นำและผู้ตามอำนาจจะเกิดขึ้นเมื่อผู้นำจัดการบริหารทรัพยากร โดย
เข้าไปมี อิทธิพลต่อพฤติกรรมของผู้ตามเพ่ือบรรลุเป้าหมายที่ตนหวังไว้ความเป็นผู้นำจะเกิดขึ้น
เมื่อการบริหารจัดการ ทำให้เกิดแรงจูงใจ และนำมาซึ่งความพึงพอใจต่อผู้ตามความเป็นผู้นำใน
การบริหารยุคใหม ่
 
สรุป 

การศึกษาเป็นรากฐานสำคัญของการพัฒนาทักษะชีวิต เป็นแนวทางในการสร้าง
ความเจริญก้าวหน้าให้แก่สังคม เพราะการศึกษาเป็นพ้ืนฐานสำคัญที่จะนำไปสู่การพัฒนาคนให้



290  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

มีคุณภาพ ดังพระบรมราโชวาทของพระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอดุลยเดช ที่ทรงมี
พระราชดำรัสว่า “นอกจากการศึกษาจะสอนให้คนเก่งแล้ว จำเป็นอย่างยิ่งที่จะอบรมให้ดีพร้อม
กันไปด้วย ประเทศเราจึงจะได้คนที่มีคุณภาพ คือทั้งเก่ง ทั้งดี มาเป็นกำลังของบ้านเมืองให้
ความเก่งเป็นปัจจัยเพ่ือประคับประคองหนุนนำความเก่ง ให้เป็นไปในทางที่ถูกที่อำนวยผลเป็น
ประโยชน์อันพึงประสงค์” เนื่องจากการศึกษาเป็นกระบวนการที่ช่วยให้คนได้เรียนรู้  ได้พัฒนา
ความคิด ระบบการศึกษาของไทยการบริหารสถานศึกษาที่มีคุณภาพและประสิทธิภาพตาม
พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาตินั้น  

ปัจจัยที่มีความสำคัญ คือผู้บริหารสถานศึกษา หากผู้บริหารสถานศึกษา มีวิสัยทัศน์มี
คุณธรรม จริยธรรม จรรยาบรรณวิชาชีพ ย่อมทำให้การบริหารจัดการสถานศึกษาเป็นไปอย่างมี
ประสิทธิภาพและเกิดประสิทธิผลต่อผู้รับการศึกษา คุณลักษณะภาวะผู้นำในศตวรรษที่ 21 ของ
ผู้บริหารสถานศึกษา ที่จะสามารถพัฒนาภาวะผู้นำได้อย่างมีประสิทธิภาพนั้น ประกอบด้วย
คุณลักษณะดังต่อไปนี้  คือการรอบรู้ ( Knowing) อุดมการณ์ (Ideology) เท่าทัน (In time 
knowing) กล้าตัดสินใจ (Discussion Courage) วิสัยทัศน์เชิงกลยุทธ์ (Strategy of Vision) 
สร้างทีม (Team Work) และใฝ่บริการ (Service Mind) หากผู้บริหารสถานศึกษาสามารถ
พัฒนาตนเองในลักษณะที่กล่าวมาข้างต้นนี้  ย่อมจะสามารถเป็นผู้บริหารที่มีคุณลักษณะภาวะ
ผู้นำได้อย่างแน่นอน ผู้บริหารย่อมเป็นหลักที่มีความสำคัญยิ่ งในการบริหารงานต่อ
ผู้ใต้บังคับบัญชา และต่อผลงานอันเป็นส่วนรวม คุณภาพและคุณลักษณะของผู้บริหาร
สถานศึกษาย่อมมีผลสะท้อนต่อวิธีปฏิบัติงานและผลงานของสถานศึกษาเป็นอย่างมาก 
 
 
 
เอกสารอ้างอิง 
จรัล เลิศจามีกร. (2554). กิจกรรมการบริหารของผู้บริหารสถานศึกษาตามการรับรู้ในการ 

ปฏิบัติของ ผู้บริหาร ครู และคณะกรรมการสถานศึกษาสังกัดสำนักงานเขตพ้ืนที่
การศึกษาประถมศึกษาลพบุรี. วิทยานิพนธ์ครุศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการจัด
การศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏเทพสตรี, ลพบุรี. 

ฐิริญญา พรหมศร. (2559). ภาวะผู้นำการเปลี่ยนแปลงของผู้บริหารสถานศึกษา สังกัด 
สำนักงานเขตพ้ืนที่การศึกษาประถมศึกษาสุราษฎร์ธานี  เขต 3. วิทยานิพนธ์
ปริญญาครุศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏ
นครศรีธรรมราช 
 



291 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ธงชัย สันติวงษ ์(2555). การบริหารงานบุคคล. (พิมพ์ครั้งที่ 8). กรุงเทพฯ: ประชุมการช่าง. 
ธัญญามาส โลจนานนท์. (2557). ภาวะผู้นำและแรงจูงใจในการทำงานที่ส่งผลต่อความคิด 

สร้างสรรค์ของพนักงาน กรณีศึกษา บริษัท ซิลลิค ฟาร์มา จำกัด. วิทยานิพนธ์
ปริญญาบริหารธุรกิจมหาบัณฑิต หลักสูตรบริหารธุรกิจมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

นภดล เจริญทรัพยานันต์. (2565). ลักษณะของผู้นำที่ดีต้องม ี14 ประการ. เข้าถึงเมื่อ วันพุธ ที ่ 
18 สิงหาคม 2565 แหล่งสืบค้น https://www.toward-goal.com/contents/-
14. 

เนตร์พัณณา ยาวิราช. (2552). ภาวะผู้นำและผู้นำเชิงกลยุทธ์. พิมพ์ครั้งที ่7. กรุงเทพฯ:  
บริษัททริปเพ้ินกรุ๊ป จำกัด. 

พระบรมราโชวาท. (2558). พระบรมราโชวาทของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว. เข้าถึงเมือ่ 10  
ตุลาคม 2565 แหล่งสืบค้น http://news.ch7.com/speech/18/.html. 

พัชรินทร์ วงสาร และศันสนีย์ จะสุวรรณ. (2564). คุณลักษณะภาวะผู้นำในศตวรรษท่ี 21 ของ 
ผู้บริหารสถานศึกษา . การประชุมวิชาการนำเสนอผลงานวิจัยระดับชาติและ
น าน าช าติ  ค รั้ งที่  14 "Global Goals, Local Actions: Looking Back and 
Moving Forward 2021" วันพุธที่ 18 สิงหาคม 2564 

วิโรจน์ สารรัตนะ. (2557). ภาวะผู้นำ: ทฤษฎีและนานาทัศนะร่วมสมัยปัจจุบัน. กรุงเทพฯ:  
ทิพยวิสุทธ. 

สมชาย เทพแสง. (2565). ผ ู้นำคุณภาพ หัวใจสำคัญในการสร้างคุณภาพการศึกษา. เข้าถึงเมื่อ  
20 สิงหาคม 2565 เข้าถึงได้จาก http://www.inspect6. 
moe.go.th/adisai/QualityLeadership.htm 

สุทธิชัย ปัญญโรจน์. (2565).คุณลักษณะผู้นำที่ด.ี เข้าถึงเมื่อ 9 ตุลาคม 2565 แหล่งสืบค้น  
http://oknation.nationtv.tv/blog/markandtony/2011/08/10/entry-1 

สุนทร โคตรบรรเทา. (2551). หลักการและทฤษฎีการบริหารการศึกษา. กรุงเทพฯ: ปัญญาชน. 
สุธี สุทธิสมบูรณ์ และสมาน รังสิโยกฤษณ์. (2564). หลักการบริหารเบื้องต้น. พิมพ์ครัง้ที ่16  

กรุงเทพฯ: ประชาชน. 
สุนันท์ รุ่งอรุณแสงทอง. (2561). การบริหารสถานศึกษาขั้นพ้ืนฐานให้เกิดประสิทธิภาพ.  

วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการศึกษา มหาวิทยาลัย
ศิลปากร. 

AHSC. (1985). The American Heritage Dictionary (2nd ed.). Boston: Houghton  
Mifflin. 

https://www.toward-goal.com/contents/-
https://www.toward-goal.com/contents/-
http://news.ch7.com/speech/18/.html
http://www.inspect6/


292  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

Chester I. Barnard. (1969). Organization and Management. Cambridge,  
Massachusetts: Harvard University Press.  

Henry Mintzberg. (1973). The Nature of Managerial Work, New York: Harper and  
Row. 

Jacobs, T.O. & Jaques, E. (1990). Military executive leadership. In measures of  
leadership. Eds. By K.E. Clark and M.B. Clark. West Orange, NJ: 
Leadership Library of America. 

Katz, D., & Kahn, R.L. (1978). The Social Psychology of Organization (2nd ed.).  
New York: John Wiley & Sons. 

Ralph M. Stogdill. (1974). Handbook of Leadership: A Survey of Theory and  
Research, New York: The Free Press.  

Richards, D., & Engle, S. (1986). After the vision: Suggestions to corporate  
visionaries and vision champions. In J. D. Adams (Ed.), Transforming 
leadership. Alexandria, VA: Miles River. 

Ronald W. Stedt. (1974). Management Career Education Programs. Englewood  
Cliffs, N.J: Prentice-Hall. 

Thomas J. Sergiovanni. (1996). Leadership for the Schoolhouse: How is it  
different? : Why is it important?. San Francisco: Jossey-Bass. 

 
 

 



บทวิจารณ์หนังสือ (BOOK REVIEW) 
“ชีวิตที่ดีในทัศนะของพระพุทธเจ้า” 

 

     วณิชยา ปรือปรัก 
 Wanichaya PruePrak 

บัณฑิตวิทยาลัย,มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

E-mail: wanichayapr@gmail.com 

 
Received: December 13, 2022;  Accepted: December 31, 2022 

 
 

 
 
 

 
 
ผู้แต่ง: ศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรมทา  
สถานที่พิมพ์: สำนักพิมพ์วารสารปัญญา 
ครั้งทีพิ่มพ์: ครั้งที ่1 กรกฎาคม 
ปีท่ีพิมพ์: 2565 
จำนวนหน้า: ความหนา 230 หน้า จำนวน 4 บท 

 

  

 

 
 
 

 

 
 

บทนำ 
ศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรมทา เคยเป็นอาจารย์ประจำภาควิชาปรัชญา คณะ

อักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย จนเกษียณอายุราชการ เมื่อปี 2559 จากนั้นได้ย้ายมา

 



294  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

ทำงานที่ มหาวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยแบบเต็มเวลา ในฐานะผู้อำนวยการศูนย์
ศึกษาพุทธปรัชญา และบรรยาย (เป็นหลัก) ในหลักสูตรปริญญาโทและเอกทางด้านปรัชญา 
ของบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรม
ทา เป็นนักวิชาการผู้มีความรู้และเชี่ยวชาญทั้งทางด้านพระพุทธศาสนาและปรัชญา มีผลงาน
ทางวิชาการจำนวนมาก ผู้ วิจารณ์ ได้มี โอกาสอ่านหนังสือเรื่อง “ชีวิตที่ดี ในทัศนะของ
พระพุทธเจ้า” ซึ่งพิมพ์เผยแพร่ครั้งแรก เมื่อเดือนกรกฎาคม พ.ศ. 2565 เป็นหนังสือหนึ่งใน
หลายเรื่องที่น่าสนใจขอศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรมทา หนังสือเรื่องนี้ได้ปรับปรุงมาจาก
งานวิจัยของท่านเรื่อง “ชีวิตที่ดีในทัศนะของพระพุทธเจ้า” ท่านได้เล่าความเป็นมาของงานวิจัย
นี้ในคำนำของหนังสือเล่มนี้ว่า เมื่อต้นปีที่แล้ว ภาควิชาปรัชญา คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัยได้ดำริจะจัดพิมพ์หนังสือเล่มหนึ่งเพ่ือเป็นที่ระลึกถึงศาสตราจารย์ ดร. วิทย์ วิศท
เวทย์ที่ได้ถึงแก่กรรมไปแล้ว หนังสือเล่มนั้นจะเป็นการรวมบทความวิชาการของคณาจารย์ที่ทาง
ภาควิชาได้เชื้อเชิญให้เขียนตีพิพม์ในเล่มเดียวกัน ศาสตราจารย์ ดร. สมภาร พรมทาจึงได้แจ้ง
ทางภาควิชาไปว่าจะเขียนเรื่อง “ชีวิตที่ดีในทัศนะของพระพุทธเจ้า”  เพ่ือเป็นการรำลึกถึงครูใน
ฐานะที่อาจารย์ศาสตราจารย์ ดร. วิทย์ วิศทเวทย์เป็นอาจารย์ที่ปรึกษาวิทยานิพนธ์ปริญญาเอก
ของท่านด้วย กอร์ปกับอาจารย์ศาสตราจารย์ ดร.วิทย์ได้เคยปรารภกับศาสตราจารย์ ดร.สมภาร 
พรมทา ว่า น่าจะมีคนเขียนจริยศาสตร์คุณธรรม (Virtue Ethics) ของพระพุทธศาสนาบ้าง 
เพราะแม้แต่อาจารย์ที่ปรึกษาระดับปริญญาเอกทางปรัชญา ของศาสตราจารย์ ดร.วิทย์ ที่
มหาวิทยาลัยอินเดียนา ชื่อศาสตราจารย์ Henry B. Veatch ก็ได้แต่งหนังสือชื่อ Rational 
Man: A Modern Interpretation of Aristotelean Ethics ที่สะท้อนให้เห็นว่าจริยศาสตร์
คุณธรรมของอริสโตเติลก็ยังสามารถนำมาประยุกต์ใช้กับชีวิตของผู้คนในศตวรรษนี้ได้ แล้ว
ศาสตราจารย์ ดร.สมภารก็เห็นว่า อริสโตเติลคิดหลายอย่างคล้ายพระพุทธเจ้า หนังสือของ
ศาสตราจารย์ Veatch เล่มนี้จึงเป็นแรงบันดาลใจให้ศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรมทา เขียน
งานวิจัยเรื่อง “ชีวิตที่ดีในทัศนะของพระพุทธเจ้า” 

หนังสือเล่มนี้มีขนาดประมาณ A6 เล็กกระทัดรัด ปั้มทองหน้าหลัง เนื้อกระดาษ
ถนอมสายตาพิมพ์ดำ จัดพิมพ์โดย สำนักพิมพ์วารสารปัญญา พิมพ์ครั้งแรก กรกฎาคม 2565 มี
ความหนา 230 หน้า ภาพรวมของหนังสือเล่มนี้ ได้แบ่งเนื้อหาออกเป็น 4 บท ได้แก ่บทที่หนึ่ง : 
ความจริงและปัญหาของชีวิตมนุษย์ หน้า 11  บทที่สอง :  คุณค่าของชีวิตในตัวมันเอง หน้า 37 
บทที่สาม : ปรัชญาสองแบบ หน้า 101 บทที่สี่ : ชีวิตที่ดีในทัศนะของพระพุทธเจ้า หน้า 227 
 
เนื้อหา 



295 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

บทที่ 1 ชื่อว่า “ความจริงและปัญหาของชีวิตมนุษย์”  ผู้เขียนได้นำเสนอว่า 
ข้อเท็จจริงทั้งหมดที่บอกว่ามนุษย์เป็นอย่างไร คือ ความจริงของชีวิต ความจริงของชีวิตที่ว่านี้มี
ทั้งความจริงของชีวิตมนุษย์ในแง่ชีววิทยาที่เป็นระบบหนึ่งที่ธรรมชาติสร้างสรรค์ไว้ในโลกร่วมกับ
ระบบชีวิตอ่ืนๆ อาจจะมองในฐานะท่ีเป็นหน่วยชีวิตหนึ่ง ซึ่งเป็นวิทยาศาสตร์สายชีววิทยาศึกษา
จนทำให้รู้ถึงความสลับซับซ้อนของระบบกลไกต่างๆ เป็นอย่างไร ต่อมาก็มีชีววิทยาประยุกต์มา
ศึกษาละเอียดเกี่ยวกับองคาพยพต่างๆ ภายในร่างกายของมนุษย์ว่าทำงานอย่างไร เมื่อมีปัญหา
จะแก้ได้อย่างไร เรียกว่าชีววิทยาประยุกต์หรือแพทยศาสตร์นั่นเอง ผู้เขียนอธิบายต่อไปว่า 
ต่อมาก็มีชีววิทยาทางสังคม ที่ศึกษาละเอียดเกี่ยวกับพฤติกรรมทางสังคมของสิ่งมีชีวิตรวมทั้ง
ชีวิตมนุษย์ด้วย ทำให้ทราบว่าสิ่งมีชีวิตนับตั้งแต่พืชก็มีพฤติกรรมทางสังคมเช่นเดียวกับสัตว์และ
มนุษยด์้วย 

ปัญหาชีวิตทางชีววิทยาจะถูกเยียวยาจากผู้เชี่ยวชาญทางชีววิทยา เช่น เมื่อเจ็บไข้
ได้ป่วย ก็ไปให้แพทย์รักษา เป็นต้น ส่วนข้อเท็จจริงทางด้านพฤติกรรมทางสังคม เมื่อมีปัญหาก็
ให้นักพฤติกรรมสังคมช่วยแก้ ส่วนความจริงทางด้านเศรษฐกิจ สังคม การเมือง เป็นต้น ซึ่ง
ศาสตร์ทางด้านสังคม เช่น เศรษฐศาสตร์ สังคมวิทยา และรัฐศาสตร์ช่วยแก้ไข  

ผู้เขียนเห็นว่า การศึกษาวิจัยด้านพุทธจริยศาสตร์ของพระพุทธเจ้าของนักวิชาการ
ทั้งชาวไทยและต่างประเทศก็เสนอพุทธจริยศาสตร์สำหรับให้หน่วยชีวิตมนุษย์แต่ละหน่วยนำไป
ประยุกต์ใช้กับชีวิตของตน แบบชีวิตใครชีวิตมัน เช่น วิสุทธิมรรค ของพระพุทธโฆสาจารย์     
พุทธธรรม ของสมเด็จพระพุทธโฆสาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) และพุทธจริยศาสตร์ ของท่าน
สัทธาติสสะ แต่การศึกษาจริยศาสตร์แบบนี้จะละเลยปัญหาจริยธรรมที่เกี่ยวข้องกับคนอ่ืนหรือ
สังคม ได้แก่ คนในครอบครัว เช่น พ่อ แม่ ลูก สามี ภรรยา กัลยาณมิตร เช่น เพ่ือน ครู อาจารย์ 
ญาติพ่ีน้อง เป็นต้น หรือแม้กระทั่งศัตรูของเราซึ่งบางทีอาจมีความหมายต่อชีวิตของเรามากกว่า
มิตรบางแบบอีกด้วย ซึ่งจริยศาสตร์ในลักษณะนี้เป็นงานที่ผู้เขียนต้องการจะนำเสนอในหนังสือ
เล่มนี้ โดยผู้เขียนได้ตั้งคำถาม ถามว่า สมมติว่า ชายหนุ่มชาวนาคนหนึ่งอาศัยอยู่กับแม่ตาบอด 
คอยเลี้ยงดูและช่วยเหลือท่าน อยู่มาวันหนึ่งเขาได้ฟังธรรมจากพระธุดงค์ซึ่งสัญจรผ่านมา แล้ว
เกิดศรัทธาเลื่อมใสจึงอยากบวชตามพระธุดงค์ไปปฏิบัติธรรมเพ่ือบรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ 
เขาควรทิ้งแม่ตาบอดเพ่ือออกบวชไหม ถึงแม้เขาจะเตรียมการเพ่ือแม่อย่างดีที่สุดก่อนบวช แต่
นับจากที่คุณทิ้งแม่ออกบวช ชีวิตแม่ก็จะไม่เหมือนเดิม ท่านอาจรู้สึกถูกลูกทิ้ง เช่นนี้ ความเป็น
พระอรหันต์ของเขาก็จะไม่มีความหมาย ปัญหาที่เกี่ยวข้องกับคนอ่ืนเช่นนี้แหละที่ผู้เขียน
ต้องการจะทำในงานศึกษาวิจัยเกี่ยวกับชีวิตที่ดีในทัศนะของพระพุทธเจ้านี้ 

บทที่ 2 ชื่อว่า “คุณค่าของชีวิตในตัวมันเอง” ในเบื้องต้น ผู้เขียนได้อธิบายให้เห็น
ความแตกต่างในเรื่องของคุณค่าของชีวิต ว่าคุณค่าของชีวิตในแง่เศรษฐศาสตร์นั้นเป็นอีกแบบ



296  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

หนึ่ง แต่คุณค่าของชีวิตในแง่จริยธรรมที่นักปรัชญาอินเดียและกรีกโบราณคิดกันนั้นเป็นอีกแบบ
หนึ่ง ในแง่เศรษฐศาสตร์ เราอาจวัดคุณค่าชีวิตของคนด้วยตัวเงินหรือความร่ำรวย นั่น
หมายความว่า ชีวิตของเศรษฐีทั้งหลายย่อมมีคุณค่ามากกว่าชีวิตของคนจนหรือคนที่มีเงินทอง
น้อยกว่า หากเป็นเช่นนั้นจริง ชีวิตของมหาตมะ คานธีย่อมมีค่าน้อยกว่าเศรษฐีอันดับหนึ่งของ
โลก แต่จะว่าคานธีมีคุณค่า (ของชีวิต) น้อยกว่าคนเหล่านี้ไม่ได้เด็ดขาด เพราะแม้ว่าคนทั้งหลาย
จะชอบเงิน แต่ก็เห็นว่า เงินใช้วัดราคาหรือค่าของชีวิตคนไม่ได้ คนที่มีฐานะ ตำแหน่งสูงกว่าก็หา
ใช่จะมีคุณค่าชีวิตสูงกว่าคนที่มีฐานะหรือตำแหน่งต่ำกว่าไม่ คนไม่ว่าจะมีฐานะหรือตำแหน่ง
แตกต่างกัน ก็สามารถจะมีคุณค่าของชีวิตทั้งสูงและต่ำได้เช่นเดียวกัน 

ประเด็นต่อมาที่ผู้เขียนสนใจศึกษาคือ คุณค่าของชีวิตเป็นสิ่งที่มีติดตัวเรามาหรือไม่ 
ซึ่งตรงกับหัวข้อของบทนี้ ผู้วิจารณ์ขอจัดความคิดเห็นที่ผู้เขียนได้วิเคราะห์ไว้เป็น 2 กลุ่ม คือ 
ลองพิจารณารูปแบบชีวิตบางรูปแบบ เช่น การบวชเป็นพระ เมื่อบวชแล้ว สถานของคนๆ นั้น 
จากเป็นคนปกติธรรมดา เข้าใจว่ากลายมาเป็นคนมีศีลและวัตรปฏิบัติที่สูงกว่าชาวบ้านทั่วไป 
และชาวพุทธไม่น้อยที่เชื่อว่า การบวชมีอำนาจลึกลับบางอย่างที่สามารถทำให้แม่ของพระท่ีบวช
ที่กำลังตกนรกหลุดพ้นจากขุมนรกนั้นได้ ชาวบ้านพูดกันว่า เมื่อบวชแล้ว แม่ของพระที่บวชจะ
เห็นชายผ้าเหลืองหย่อนลงไปหาที่นรก และแม่ก็จะสามารถเหนี่ยวชายผ้าเหลืองนั้นขึ้นมาจาก
นรกได้ 

ในบางศาสนา การบวชพระมีความหมายว่าเป็นการที่พระเจ้าประทานอำนาจพิเศษ
บางอย่าง จากพระเจ้าให้คนผู้นั้น โดยอำนาจดังกล่าวนี้พระเจ้าจะเลือกประทานแก่คนบางคน 
เช่นคนที่ได้รับการรับรองโดยหมู่คณะนักบวชให้เข้ามาร่วมอยู่ในสังคมของนักบวชด้วยกัน 
เพราะเชื่อเช่นนี้ จึงมีความเชื่อต่อมาในหมู่คนที่นับถือศาสนานี้ที่เป็นชาวบ้านไม่น้อย ว่าเมื่อบวช
แล้ว คนผู้นั้นจะมีอำนาจพิเศษบางอย่าง เช่น ไล่ผีได้ โดยที่อำนาจดังกล่าวนี้ไม่ได้มีอยู่ในชีวิต
ของเขาก่อนที่เขาจะบวช อำนาจที่ว่านี้ หากมีจริง ก็น่าจะจัดได้ว่าเป็นตัวอย่างหนึ่งของคุณค่า
ชีวิตที่เกิดขึ้นในคนเรา อันเป็นผลมาจากการที่เขาเลือกรูปแบบชีวิตบางแบบ เช่นเป็นนักบวชใน
ศาสนาที่เชื่อเรื่องพระเจ้า และเชื่อว่าการเป็นนักบวชหมายความว่าพระเจ้ารับคนผู้นั้นให้เป็น
สาวกที่อยู่ใกล้พระเจ้ามากกว่าคนทั่วไป และพระเจ้าจะประทานอำนาจพิเศษ (ที่ไม่มีในคน
ทั่วไป) แก่สาวกพิเศษแบบนี้  

ส่วนการบวชพระในพระพุทธศาสนาตามทัศนะของผู้เขียนนั้นเป็นเพียงพิธีกรรม
สมมติ ไม่ได้มีอำนาจพิเศษอะไรเกิดขึ้นเช่นนั้น ส่วนพระที่บวชจะมีคุณค่าของชีวิตหรือไม่นั้นก็
ขึ้นอยู่กับการกระทำหรือกรรมที่ท่านจะประพฤติปฏิบัติต่อไป  

แนวคิดเรื่องคุณค่าของชีวิตตามหลักการของพระพุทธศาสนา (โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
พุทธศาสนาในยุคแรกเริ่มสมัยที่พระพุทธเจ้ายังทรงพระชนม์อยู่) ก็ไม่ใช่แนวคิดแบบหนึ่งที่



297 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

ในทางปรัชญาเราเรียกว่า แนวคิดที่เชื่อว่าคุณค่าของชีวิตมนุษย์มีจริง และสิ่งนี้ก็อยู่ภายในชีวิต
ของคนที่เราเชื่อว่าชีวิตของเขามีคุณค่านั่นแหละ ตรงกันข้าม ในอีกทางหนึ่ง เราสามารถมองได้
ว่าชีวิตมนุษย์ทุกคนล้วนแล้วแต่เป็นสิ่งว่างเปล่า ปราศจากแก่นสารสาระใดๆ ทั้งสิ้น การ
พยายามสร้างแก่นสาร หรือคุณค่าของชีวิตขึ้นภายในชีวิตทีมีสภาพเป็นความว่างเปล่านี้เป็นไป
ไม่ได้ แต่นั่นไม่ได้หมายความว่า เราจะสร้างคุณค่าบางอย่างขึ้นจากชีวิตที่ว่างเปล่านี้ไม่ได้  
 การตีความคุณค่าในแง่ที่สอง วางอยู่บนพ้ืนฐานของความเชื่อที่ตรวจสอบได้ด้วย
ประสาทสัมผัสว่า ชีวิตที่ว่างเปล่าซี่งถูกใช้งานเพ่ือประโยชน์ เพ่ือความสุขของคนอ่ืนโดยไม่คิดถึง
ความยากลำบากของตน ชีวิตนั้นแหละคือชีวิตที่มีค่า ค่าของชีวิตในที่นี้ไม่ใช่ดวงแก้วอมตะที่งอก
ขึ้นในชีวิตของพระรูปนั้น และสิ่งนี้ (แก่นชีวิตที่เปรียบเสมือนดวงแก้ว) เป็นผลมาจากการปฏิบัติ
ธรรมอันเป็นกิจกรรมส่วนตัว คุณค่าชวิตควรมาจากการที่คนผู้นั้นได้ได้ใช้ชีวิตของเขา (ที่เป็นสิ่ง
ที่ว่างเปล่า ปราศจากแก่นสาร เหมือนชีวิตของคนอ่ืนๆ นั่นแหละ) ทำประโยชน์แก่ผู้อ่ืน คุณค่า
ของชีวิตตามทัศนะนี้เป็นชื่อเรียกความสัมพัพนธ์ของชีวิตหนึ่งที่โยงไปหาชีวิตอ่ืนๆ ชีวิตหนึ่งจะ
ถือว่ามีคุณค่าเมื่อได้สร้างประโยชน์ สร้างความสุขแก่คนอ่ืนๆ ชีวิตของพระพุทธเจ้าใช้ยกเป็น
ตัวอย่างเพ่ืออธิบายคุณค่าของชีวิตตามความเข้าใจแบบที่สองนี้ พระพุทธเจ้าในแง่ที่เป็นมนุษย์ก็
ทรงมีชีวิตว่างเปล่าไร้แก่นสารเหมือนคนอ่ืนๆ ทรงเจ็บป่วย ทรงแก่ชรา และที่สุดก็ทรงตาย ไม่
ต่างจากเพ่อนมนุษย์คนอ่ืนๆในโลก ในแง่นี้ เราจะไม่สามารถหาแก่นสารหรือคุณค่าในชีวิตของ
พระองค์ได้เลย พระพุทธเจ้าตรัสเตือนสาวกบางท่านที่เฝ้าติดตามพระองค์ด้วยความเลื่อมใส
ศรัทธาว่า “สาระของความเป็นตถาคตไม่ได้อยู่ที่ร่างกายที่สามารถเปื่อยเน่าผุพังได้นี้ แต่อยู่ที่คำ
สอนของเราทีเ่รียกว่า ธรรม” 
  พุทธศาสนานิกายมหายานกลับเชื่อว่าในตัวเราทุกคนมีสิ่งที่มีคุณค่าอย่างยิ่งยวด
บรรจุเอาไว้ให้แล้วตามธรรมชาติ มหายานเรียกสิ่งนี้ว่า พุทธภาวะ บ้าง โพธิจิต บ้าง หมายถึง 
ทุกคนมีสภาพที่เอ้ือต่อการจะบรรลุความรู้แจ้งอยู่ภายในเสมอเหมือนกัน พระพุทธเจ้าในแง่ที่
ทรงเป็นมนุษย์ก็มีสิ่งนี้เหมือนกับเราทุกคน เมื่อถึงเวลาอันเหมาะสมสภาวะนี้ก็จะปรากกตั ว
ออกมา เปรียบเสมือนพระพุทธเจ้าทรงมีเทียนไขชีวิตที่ไม่ได้ถูกจุดเก็บเอาไว้นิ่งๆ เงียบๆ ในชีวิต
ของพระองค์ พวกเราก็มีสิ่งนี้ แต่เพราะเราไม่รู้วิธีจุดเทียนชีวิตที่ว่านี้ พวกเราจึงยังเป็นปุถชุนคน
ธรรมดาอยู่ สิ่งที่พระพุทธเจ้าค้นพบจากการตรัสรู้นั้นตามทัศนะของมหายานคือการรู้เคล็ดลับว่า
จะจุดประทีปแห่งชีวิตที่เรียกว่า โพธิจิตนี้ให้สว่างไสวขึ้นได้อย่างไร 
 แน่นอนว่าความเชื่อนี้ขัดแย้งกับความเข้าใจเรื่องคุณค่าของชีวิ ตแบบที่สองที่ว่า 
คุณค่าเป็นเรื่องที่เราต้องสร้างขึ้น โดยอาศัยชีวิตที่ว่างเปล่านี้แหละ และสิ่งที่เราสร้างจะต้องอยู่
ในรูปความสัมพันธ์กับคนอ่ืน ในทางที่การกระทำของเราจะเป็นสิ่งที่ช่วยให้คนอ่ืนมีความสุข 



298  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

สงบ ในชีวิตของพวกเขา หรือได้รับประโยชน์ในทางอ่ืน ที่อาจจะเป็นเรื่องทางวัตถุก็ได้ คุณค่า
ของชีวิตไม่อาจเกิด หากเราสนใจแต่เพียงตนเอง 

บทที่ 3 ชื่อว่า “ปรัชญาสองแบบ” ศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรมทา กล่าวไว้ใน
บทที่ 3 นี้ว่า เพ่ือให้เข้าใจแนวคิดของพุทธศาสนาเกี่ยวกับชีวิตที่ดี ควรทำความเข้าใจเกี่ยวกับ
ปรัชญาให้ถูกต้อง เพราะโดยทั่วไปแล้ว คนทั้งหลายมักเข้าใจว่าปรัชญาเน้นแต่เรื่องการถกเถียง 
แต่ไม่สนใจการใช้ชีวิตที่ดีงาม ท่านได้ยกตัวอย่างของท่านพุทธทาสที่เข้าใจว่าปรัชญาเป็นเรื่อง
ของการคิด แล้วนักคิดก็ไม่จำเป็นต้องรับผิดชอบความคิดของตนด้วยการใช้ชีวิตที่ประเสริฐ ดั้ง
นั้น ท่านพุทธทาสจึงมักพูดเสมอว่า ท่านไม่เห็นด้วยกับการที่ชาวพุทธจะปฏิบัติต่อคำสอนของ
พระพุทธเจ้าในแง่ที่เป็นปรัชญา ผู้เขียนเห็นว่า ปรัชญาโดยรวมไม่ได้เป็นอย่างที่ท่านพุทธทาส
เข้าใจ อาจจะมีนักปรัชญาบางส่วนที่เป็นอย่างที่ท่านพุทธทาสได้พูดไว้ เพราะนักปรัชญาเห็นว่า
ตัวเองมีหน้าที่ในการนำเสนอความคิดเห็นหรือทฤษฎีทางปรัชญาให้แก่สาธารณชนเท่านั้น ส่วน
การดำเนินชีวิตของนักปรัชญาจะสอดคล้องกับแนวคิดหรือทฤษฎีทางปรัชญาของตัวเองหรือไม่
นั้นเป็นอีกเรื่องหนึ่ง หน้าที่ของนักปรัชญาคือผู้เสนอความคิดเท่านั้น ซึ่งก็ไม่ต่างอะไรกับ
นักวิทยาศาสตร์และนักคณิตศาสตร์ที่เสนอทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์และคณิตศาสตร์ออกไป บาง
คนอาจจะมีความประพฤติส่วนตัวเรียบร้อยดีงาม เป็นที่น่าเคารพรักใคร่ของคนที่รู้ จัก แต่บาง
คนก็อาจจะมีความประพฤติทราม แต่ทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์และคณิตศาสตร์ที่มาจากนักคิดที่
มีความประพฤติทรามก็สามารถเป็นที่ยอมรับของคนในวงการนั้นได้ หากแนวคิดนั้นหนักแน่น
และน่าเชื่อถือ  

ในบทนี้ ผู้เขียนได้แยกปรัชญาออกเป็น 2 แบบ ได้แก่ แบบที่ 1 เป็นอภิปรัชญาหรือ
ปรัชญาธรรมชาติ ศึกษาเกี่ยวกับโลกและจักรวาล   

บทที่ 4 ชื่อว่า “ชีวิตที่ดีในทัศนะของพระพุทธเจ้า” ในบทนี้ ผู้เขียนได้นำเสนอ
ประเด็นหลักของงานวิจัย คือ ชีวิตที่ดีในทัศนะของพระพุทธเจ้าว่าเป็นอย่างไร ในทัศนะของ
ผู้เขียน อะไรจะดีนั้น เราจะต้องขุดลึกให้พบสิ่งที่เป็นแก่นสารสาระหรือคุณค่าของสิ่งนั้น ดังนั้น 
ชีวิตที่ดีคือชีวิตที่สามารถหยั่งเห็นแก่นสารหรือคุณค่าที่แฝงอยู่ลึกๆภายในชีวิตของมนุษย์เรา
ทั้งหลาย แต่พระพุทธเจ้าได้ทรงพิจารณาประเด็นต่างๆ เกี่ยวกับชีวิตที่ดีตามแบบฉบับของ
พระองค์เอง ทำให้พุทธศาสนามีทัศนะเกี่ยวกับชีวิตที่ดีเป็นเอกลักษณ์เฉพาะตน เพราะพุทธ
ศาสนาเห็นว่า ความดีงามของขีวิตมนุษย์ไม่ใช่แก่นสารที่มีมาพร้อมกับการเกิด ซึ่งสะท้อน
ออกมาในคำสอน 2 เรื่อง คือ (ก) คำสอนที่ว่าชีวิตมนุษย์ไม่มีแก่นสารที่เรียกว่า อัตตา (คำสอน
เรื่องอนัตตา) และ (ข) คำสอนที่ว่าโลกและชีวิตเป็นสิ่งที่ว่างเปล่า (คำสอนเรื่อง สุญญตา) 
พระพุทธเจ้าทรงเห็นว่า เราสามารถสังเกตได้จากอายตนะว่าคนเราแต่ละคนเกิดมาสามารถจะ



299 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

พัฒนาไปเป็นอะไรก็ได้ในอนาคต ซึ่งพุทธศาสนามองว่า พัฒนาการดังกล่าวจะมีลักษณะ
ปลายเปิด ขึ้นอยู่กับว่าเจ้าของชีวิตจะสร้างหรือลิขิตชีวิตตนเองให้เป็นอย่างไร  

เพ่ือให้เข้าใจประเด็นเรื่องชีวิตมนุษย์ไม่มีแก่นสารหรืออัตตาตามหลักพุทธศาสนา 
ผู้เขียนได้ยกเอาแนวคิดเรื่องอัตตาหรืออาตมันในศาสนาฮินดูซึ่งเป็นแนวคิดตรงข้ามมาอธิบาย 
อัตตาหรืออาตมันในศาสนาฮินดูนั้น ผู้เขียนเห็นว่าสามารถตีความได้ 2 ลักษณะหลัก คือ 

(1) อาตมันในมนุษย์ ตามทัศนะของศาสนาฮินดูได้มาจากพระเจ้า พระเจ้านั้น
ตามคัมภีร์ฮินดูอยู่ในรูปของ ปรมาตมัน คือเป็นดวงจิตหรือดวงวิญญาณใหญ่ ซึ่งเป็นผู้สร้าง
จักรวาลและมนุษย์ ตอนที่พระเจ้าสร้างต้นไม้ พระองค์ไม่ได้ใส่วิญญาณลงไปในต้นไม้ ต้นไม้จึง
ไม่มีวิญญาณหรืออาตมัน แต่เมื่อสร้างมนุษย์และสัตว์ พระองค์ใส่วิญญาณหรือาตมันลงไปด้วย 
ทำให้มนุษย์กับสัตว์เป็นสิ่งที่มีวิญญาณ และวิญญาณนี้คือส่วนหนึ่งของวิญญาณของพระเจ้า 
ดังนั้น วิญญาณที่อยู่ในคนและสัตว์จึงมีลักษณะบางอย่างอันเป็นคุณสมบัติของวิญญาณของพระ
เจ้า แต่ระดับวิญญาณที่อยู่ในมนุษย์และสัตว์จะมีความเข้มข้นน้อยกว่าในพระเจ้า ซึ่งวิญญาณ
ของพระเจ้าในศาสนาฮินดูจะมีคุณสมบัติสำคัญ 3 อย่าง คือ (ก) เป็นบีอ้ิง (being) ที่มีจริง (สตฺ) 
(ข) เป็นบีอ้ิงที่มีความสามารถที่จะรับรู้ว่าตนเองมีอยู่และสามารถรับรู้ว่าสิ่งต่างๆ นอกตัวและ
โลกมีอยู่ (จิตฺ) และ (ค) เป็นบีอ้ิงที่สว่างไสวและมีความสุข ความเต็มอ่ิมในตน (อานนฺท) โดยที่
คุณสมบัติทั้ง 3 อย่างนี้ได้รับการถ่ายทอดให้อยู่ในวิญญาณของมนุษย์และสัตว์ด้วย แต่ในสัตว์
นั้นคุณสมบัติทั้ง 3 นี้จะไม่เข้มข้นเท่าในมนุษย์ ผู้เขียนอธิบายว่าคุณสมบัติทั้ง 3 นี้ จะมีอยู่ใน
วิญญาณคนติดตัวมาตั้งแต่เกิดแล้ว แต่จะมีใครหยั่งเห็นได้หรือไม่นั้นขึ้นอยู่กับการคิดได้เองหรือ
มีครูอาจารย์สั่งสอน ส่วนคนที่ไม่หยั่งเห็นเกิดมาแล้วก็จะดำเนินชีวิตไปเพ่ือแสวงหาสิ่งอ่ืน เช่น 
ทรัพย์สิน เกียรติยศ ชื่อเสียง จนกระทั่งตายไปจากโลกนี้ โดยที่ตัวเขาไม่ รู้ตัวเลยว่าเขามี
คุณสมบัติทั้ง 3 อย่างนั้นอยู่ในตัว 

(2) อาตมันในความหมายว่า โซล (soul) ซึ่งมีความหมายใกล้เคียงกันใน
วัฒนธรรมของศาสนาตระกูลยูดาย ซึ่งเป็นสิ่งที่พุทธศาสนาเรียกว่า อัตตา และทัศนะของ
พระพุทธเจ้าคือ จากการสังเกตด้วยอายตนะ เราก็ไม่พบหลักฐานที่แสดงว่ามีแก่นสารความเป็น
ตัวตนของมนุษย์ในรูปของโซล ที่ศาสนาตระกูลยูดายและฮินดูเชื่อว่าในตัวมนุษย์เรามีแก่นสารที่
มีค่าที่ได้รับมาจากพระเจ้า เหตุผลที่พระพุทธเจ้าทรงยกมาท้วงติงก็คือ หากมีสิ่งนี้จริงภายในตัว
ของมนุษย์ ก็น่าคิดว่าเวลาเราทำดี แล้วเราทำความดีอย่างอิสระหรือไม่ หรือว่าทำดีเพราะพระ
เจ้าได้ใส่บางอย่างลงไปในชีวิตของเรา ถ้าเป็นเช่นนั้น ก็หมายความว่าสิ่งนั้นที่พระเจ้าใส่ลงไปบง
การให้มนุษย์ทำดี มนุษย์เราก็ไม่เป็นอิสระ แต่ในอีกด้านหนึ่ง จากประสบการณ์ที่เราพบเห็น
ผ่านอายตนะก็จะพบว่า มีคนจำนวนมากทำความชั่วทั้งในที่แจ้งและที่ลับ หากว่าในภายในตัว
ของเรามคีวามดีงามติดตัวมาตั้งแต่เกิด แล้วเราจะอธิบายการกระทำชั่วของคนเป็นจำนวนมากนี้



300  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

อย่างไร แต่พระพุทธเจ้าทรงมีทัศนะว่าชีวิตเราเกิดมาพร้อมความว่างเปล่า ไร้ตัวตนที่แฝงความดี
งามมาตั้งแต่เกิด 
ประเด็นที่น่าสนใจ 

จากการที่ผู้วิจารณ์ได้อ่านหนังสือเรื่อง “ชีวิตที่ดีในทัศนะของพระพุทธเจ้า” มี
ประเด็นทีน่่าสนใจ 3 ประเด็นคอื 

1. เราจะสร้างความหมายของชีวิตจากชีวิตที่ว่างเปล่าได้อย่างไร: ในทัศนะของ
ผู้เขียนเชื่อว่าชีวิตคนเราเกิดมาว่างเปล่า ไร้แก่นสารของชีวิต ไม่มีอะไรติดตัวมาตั้งแต่เกิด มีทาง
เป็นไปได้ 2 ทางเลือก คือ บางคนเลือกทางที่จะใช้ชีวิตอย่างปราศจากจุดหมาย โดยคิดว่าวัน
หนึ่งข้างหน้าฉันก็จะตายจากโลกนี้ไป ดังนั้นอะไรก็ตามที่จะสร้างความเพลินเพลินเจริญใจให้กับ
ตนได้ในชาตินี้ก็จะพยายามไขว่าคว้าหามาให้กับชีวิตของตน ส่วนทางเลือกที่สองเป็นทางที่
พระพุทธเจ้ารวมถึงกามูส์นักปรัชญาอัตถิภาวนิยมก็มีความคิดคล้ายกันที่ชักชวนให้เราพิจารณา
ชีวิตที่ว่างเปล่า ไร้ความหมายใดๆ นี้ว่า เมื่อพิจารณาให้ดี สิ่งเหล่านี้มันเป็นเพียงข้อมูล เป็น
ข้อเท็จจริงตามธรรมชาติ เราสามารถจะสร้างคุณค่าและความหมายให้กับชีวิตที่ไร้ค่าว่างเปล่านี้
ได้ เปรียบเหมือนศิลปินที่นำกระดาษเปล่าที่ไม่มีอะไรเลยมาสร้างงานศิลป์ที่เต็ มเปี่ยมไปด้วย
คุณค่าทางสุนทรียะ เฉกเช่นกับชีวิตของคนเรา เจ้าของชีวิตก็สามารถสร้างสรรค์พัฒนาให้ชีวิ ต
วิตตนมีคุณค่าและความหมายจากความว่างเปล่าได้ 

2. สุข ทุกข์และความหมายของชีวิต: ในการดำเนินชีวิตของคนเรามักจะมีจะมีสิ่ง
ภายนอกเข้ามากระทบจิตใจของเราอยู่เสมอ เมื่อมีสิ่งมากระทบ เราจะมีปฏิกิริยาต่อสิ่งนั้น
อย่างไร มันก็จะทำให้เรามีความสุขและมีความทุกข์ในจิตใจเราได้  พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่าชีวิต
คนเราเต็มไปด้วยทุกข์ ทุกข์ในทัศนะของพระพุทธเจ้าคือปัญหาทุกอย่างทั้งปัญหาทางร่างกาย
และปัญหาทางใจ ที่เกิดจากการที่คนเราทำใจไม่ได้หรือไม่รู้วิธีทำใจกับสภาพของชีวิตที่ว่างเปล่า
ไร้สาระนั้น เช่น มีเหตุการณ์เดียวกันเกิดขึ้นกับคนสองคน เช่น เกิดความสูญเสียในชีวิตครั้งใหญ่ 
คนหนึ่งเกิดความท้อแท้สิ้นหวังในชีวิต จนคิดว่าชีวิตเขาสูญสิ้นแล้วทุกอย่าง เขาไม่สามารถจะ
ทนรับสภาพอันเลวร้ายนี้ได้แล้ว สุดท้ายจึงหนีปัญหาด้วยการจบชีวิตของตนเอง แต่อีกคนหนึ่ง
แม้เผชิญปัญหาที่หนักหนาสาหัสเช่นเดียวกัน แต่เขากลับมีปฏิกิริยาแตกต่างจากคนแรก โดย
มองว่ามันเป็นข้อเท็จจริงในชีวิตที่ใครก็ตามที่เกิดมาสามารถที่จะประสบพบเจอได้ แล้วเขาก็คิด
ว่าสักวันปัญหานี้ก็จะผ่านเราไป แล้วก็หาทางแก้ไข รู้จักผ่อนหนักให้เป็นเบา แล้ววันหนึ่งเขาก็
สามารถผ่านปัญหานั้นมาได้และดำเนินชีวิตอย่างมีความสุข 

3. ปัญญาและคุณธรรมในฐานะเครื่องมือเปลี่ยนแปลงชีวิต : ผู้เขียนเห็นว่า 
ปัญญาเป็นคุณสมบัติทางญาณวิทยา ส่วนคุณธรรมเป็นคุณสมบัติทางจริยศาสตร์ ปัญญาคือการ
ที่เราเข้าใจว่าอะไรเป็นอะไร และสิ่งนั้นสัมพันธ์กับสิ่งอ่ืนอย่างไร ปัญญาหรือความรู้บางอย่าง



301 Journal of MCU Buddhist Review Vol.6 No.3 (September-December 2022) 

อาจมีผลทำให้เกิดความเปลี่ยนแปลงต่อพฤติกรรมของคนได้โดยตรง แต่ปัญญาหรือความรู้
บางอย่างก็มีผลต่อการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของมนุษย์ได้โดยอ้อม เช่น ความรู้ทางด้าน
คณิตศาสตร์ วิทยาศาสตร์ วิทยาศาสตร์ประยุกต์ หรือปรัชญาเกี่ยวกับโลกและจักรวาล เป็นต้น 
เป็นความรู้ที่อาจเกี่ยวข้องทางอ้อมต่อการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของมนุษย์ แต่ก็ไม่แน่เสมอไป
เหมือนอย่างที่ผู้เขียนได้แสดงความเห็นไว้ในบทที่สามว่า แม้แต่นักวิทยาศาสตร์นั่งยานออกไป
นอกโลก หลายคนอาจจะมองว่าไม่เกี่ยวกับการเปลี่ยนพฤติกรรมของคนเรา แต่ปรากฏว่าก็มี
นักวิทยาศาสตร์บางคนพอนั่งยานอวกาศออกไปนอกโลกแล้วกลับเกิดแนวคิดที่เรียกว่าธรรม
สังเวชทำให้เกิดโลกทัศน์และชีวทัศน์แบบใหม่ ได้ นั่นแสดงว่าปัญญานั้นก็ก่อให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงพฤติกรรมหรือก่อให้เกิดคุณธรรมของคนเราได้ แต่ในการดำเนินชีวิตของคนเรานั้น 
ศาสตราจารย์ ดร.สมภาร พรมทา ได้ยกความเห็นของท่านพุทธทาสมาเสนอว่า มักจะมีการต่อสู้
กันระหว่างกิเลสกับปัญญา หลายคนก็มักจะดำเนินชีวิตไปตามอำนาจของกิเลสชักนำ แต่บางคน
ก็ใช้ปัญญาในการนำพาชีวิต ทำให้เขาเป็นอิสระและเอาชนะกิเลสได้ ดังนั้น ชีวิตที่ดีในทัศนะ
ของพระพุทธศาสนาในภาพรวมก็คือชีวิตที่ประกอบด้วยปัญญา (วิชชา) และคุณธรรม (จรณะ) 
ปัญญาก็คือความสามารถแยกแยะได้ว่าอะไรคือแก่นสารของชีวิต อะไรคือสิ่งที่เราควรเลือกเพ่ือ
ทำให้ชีวิตที่ ว่างเปล่ากลายเป็นชีวิตที่มีคุณค่าและความหมายขึ้นมา ส่วนคุณธรรมคือ
ความสามารถที่จะขัดเกลาตน เอาชนะกิเลสภายในตน จนสามารถที่จะมีชีวิตที่ประเสริฐงดงาม
ตามท่ีปัญญาได้หยั่งรู้ 

ผู้เขียนเห็นว่า ชีวิตที่ดีในทัศนะของพุทธศาสนาจะมีอยู่ 2 แบบ คือ (ก) ชีวิตที่ดีแบบ
ที่ยังอยู่ในโลก และ (ข) ชีวิตที่ดีแบบที่ก้าวพ้นจากโลก  
 
บทวิจารณ ์

1. รูปแบบของหนังสือ มีรูปแบบที่ง่าย ไม่ซับซ้อน เนื้อหาส่วนใหญ่มีการเรียบเรียง
จากงานวิจัย แต่ใช้การเขียนแบบเล่าเรื่องมากกว่าจะใช้ภาษาวิชาการที่ซับซ้อน เนื้อหามีการวาง
เป็นประเด็นและตอบด้วยการอ้าวถึงตัวอย่างประกอบ ลักษณะตัวอย่างเป็นการใช้ประสบการณ์
ในชีวิตประจำวันจึงช่วยให้เนื้อหาง่ายต่อการเข้าใจมากขึ้น 

หนังสือมีความกระทัดรัดและมีการวางบทให้สอดรับกัน เริ่มจากประเด็นกว้างก่อน
จะนำเสนอในประเด็นเฉพาะอันถือเป็นการเขียนที่ช่วยทำให้อ่านเข้าใจง่ายและชัดเจนขึ้นจาก
การเรียบเรียง แม้บางจุดจะมีคำยากหรือคำวิชาการประกอบ แต่ก็จะมีวิธีการอธิบายพร้อม
ตัวอย่างที่ง่ายจึงทำให้หนังสือไม่ยากเกินกว่าจะเข้าใจได้  

2. วิธีการนำเสนอเนื้อหา วิธีการที่ใช้มีการใช้เหตุผลที่ทำให้คิดตามและเหตุผลนั้น
ตรวจสอบได้ ในแต่ละช่วงมีการตั้งประเด็นคำถามเรื่องชีวิตที่ดีตามกรอบของปรัชญา และให้



302  

 

วารสาร มจร พุทธศาสตร์ปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2565) 

คำตอบตามหลักการทางพระพุทธศาสนา แต่คำตอบที่ใช้ในการให้เหตุผลนั้นเป็นภาษาที่ง่าย 
บางครั้งมีการใช้ภาษาพูดประกอบอยู่ด้วย 

ข้อเสนอหลักในหนังสือเล่มนี้คือชีวิตที่ดีและพระพุทธเจ้าจึงเป็นการตรวจสอบพุทธ
ประวัติของเถรวาท แต่มีการนำเสนอแบบปรัชญาจึงทำให้เห็นข้อเท็จจริงอีกมุมมองหนึ่ง หรือ
หากจะกล่าวไปแล้วถือว่าเป็นการเขียนพุทธประวัติที่แตกต่างจากประเพณีนิยมแบบเถรวาท อัน
เป็นอีกวิธีในการวิเคราะห์ด้วยหลักคิดและแนวทางปฏิบัติที่ร่วมสมัยมากขึ้น 

 
สรุป 

หนังสือนี้เป็นหนังสือที่เหมาะสำหรับนักวิชาการและนักอ่านทุกท่านที่สนใจอ่านงาน
ทางปรัชญาและศาสนา เพราะข้อมูลส่วนใหญ่ไม่มีเนื้อหาที่เกินเลยประสาทสัมผัส เป็นสิ่งที่
เข้าใจได้แม้คนไม่มีพ้ืนฐานทางด้านปรัชญา 

หนังสือได้ให้ความรู้ด้านปรัชญาและพระพุทธศาสนา นำเสนอวิถีชีวิตของนักบวช
และฆราวาสว่าล้วนมีคุณค่า  แนวทางหนังสือนี้จึงเป็นทั้งแนวคิดทางพุทธปรัชญาและวิถีปฏิบัติ
แบบพระพุทธศาสนาที่เข้ากันได้ทั้งฆราวาสและพระภิกษุ แต่ดูเหมือนจะเป็นการนำเสนอวิถี
ฆราวาสมากกว่า แม้จะเป็นเรื่องพระพุทธเจ้าก็ตาม ซึ่งจะดูเหมือนกับหนังสือเรื่องพุทธประวัติ
มหายานของเสฐียร โพธินันทะ เพียงแต่หนังสือชีวิตที่ดีเล่มนี้ นำเสนอการวิเคราะห์มากกว่าเท่า
นั้นเอง 
 
เอกสารอ้างอิง 
สมภาร พรมทา. (2565). ชีวิตที่ดีในทัศนะของพระพุทธเจ้า. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ 

วารสารปัญญา. 
 
 

 
 


