
 



     วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน 

   Journal of MCU Buddhist Review  

   ปที่ 8 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567 2567)  

   Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024)  

   ISSN 3027-7442 (Print), ISSN 3027-7450 (Online) 

 

วัตถุประสงคของวารสาร  

  1. เพื ่อเผยแพรผลงานบทความวิจัย บทความวิชาการ บทความทั ่วไป และวิจารณหนังสือท่ี

เก่ียวของกับหลักการ แนวคิด ทฤษฎีดานพระพุทธศาสนา บาลี สันสกฤต ศาสนา ปรัชญา วัฒนธรรม ประเพณี 

ความเชื่อ สุขภาพบำบัด และแนวทางวิถีการดำเนินชีวิตพุทธเชิงบูรณาการใหแพรหลาย  

  2. เพื่อสงเสริมสนับสนุนผลงานวิชาการดานพระพุทธศาสนา บาลี สันสกฤต ศาสนา ปรัชญา 

วัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อ สุขภาพบำบัด และแนวทางวิถีการดำเนินชีวิต เพื่อนำไปสูการสรางปญญาการ

เรียนรู และการแกไขปญหาหาทางออกแกชีวิตและสังคม  

  3. เพื่อเปนสื่อกลางในการแลกเปลี่ยนองคความรู นวัตกรรมทางการวิจัยและวิชาการ ในสาขาท่ี

เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา บาลี สันสกฤต ศาสนา ปรัชญา วัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อ สุขภาพบำบัด และ

แนวทางวิถีการดำเนินชีวิต เพ่ือเปนตนแบบหรือแนวทางปฏิบัติในการอยูรวมกันอยางสันติสุข     

  บทความที่พิมพในวารสารนี้ ผูนิพนธภายในหรือภายนอกจะไดรับการพิจารณาจากผูทรงคุณวุฒิ

ภายนอกหรือภายในหนวยงานท่ีจัดทำวารสาร และไมมีสวนไดสวนเสียกับผูนิพนธ ซ่ึงจะทำใหเกิดความเขมขน

ในการประเมินคุณภาพบทความกอนออกตีพิมพเผยแพรสู สาธารณะ ในกรณีที ่กองบรรณาธิการหรือ

ผูเชี่ยวชาญ ซ่ึงไดรับเชิญใหเปนผูทรงคุณวุฒิผูตรวจประเมินบทความมีความเห็นวาควรแกไข กองบรรณาธิการ

จะสงคืนเพื่อใหเจาของบทความแกไข โดยจะยึดถือขอเสนอแนะของผูทรงคุณวุฒิผูตรวจประเมินเปนเกณฑ

หลัก และหรือขอสงวนสิทธิ์ที ่จะพิจารณาไมตีพิมพ ในกรณีที่รายงานการวิจัย บทความทางวิชาการหรือ

บทความวิจัยไมตรงกับแนวทางของวารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศนหรือไมผานการพิจารณาของกอง

บรรณาธิการหรือผูเชี่ยวชาญโดยผูทรงคุณวุฒิ (Peer review) จากภายในและภายนอกมหาวิทยาลัยอยางนอย 

2 ทาน ทั้งนี้ทางวารสารไดยกเลิกการเผยแพรในลักษณะรูปเลมเอกสารโดยจะเนนการเผยแพรในระบบ

ออนไลน ทานสามารถดาวนโหลดบทความฉบับสมบูรณไดท่ี https : //so06.tci-thaijo.org/index.php/jmb  

  ในการเผยแพรแบบออนไลนในวารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ผูเขียนบทความจะตองปฏิบัติ

ตามหลักเกณฑ รูปแบบการเสนอบทความวิชาการ หรือ บทความวิจัยตามหลักเกณฑของวารสารอยาง

เครงครัด และตองยึดหลักเกณฑจรรยาบรรณหรือจริยธรรมของการวิจัย ผลงานที่สงมาจะตองไมเคยนำเสนอ

เผยแพรซ้ำซอนหรือกำลังอยูในระหวางเสนอตีพิมพในวารสารอื่นใดมากอน ผลการศึกษาที่คนพบ ทรรศนะ

https://so06.tci-thaijo.org/index.php/jmb


(ข) 

ความเห็น มุมมอง เนื้อหา หรือขอความที่ปรากฏในบทความของผูเขียนใดๆ ถือเปนความยินยอม รับทราบ

และเปนความรับผิดชอบของผูเขียนบทความเทานั้น และไมถือวาเปนความรับผิดชอบของกองบรรณาธิการ

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศนแตอยางใด  

ขอบเขตของวารสาร 

        รับบทความท่ีเก่ียวของกับหลักการ แนวคิด ทฤษฎี แนวทางดานพระพุทธศาสนา บาลี สันสกฤต ศาสนา 

ปรัชญา วัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อ สุขภาพบำบัด แนวทางวิถีการดำเนินชีวิต การแสวงหาปญญาเพ่ือการ

เรียนรู และการแกไขปญหาเชิงพุทธบูรณาการ เพ่ือการอยูรวมกันอยางสันติสุข 

ประเภทของบทความ 

       จัดอยูในกลุมสาขาสังคมศาสตร รับทความท้ังภาษาไทย และภาษาอังกฤษ ดังนี้  

  1. บทความวิจัย 2. บทความวิชาการ 

 3. บทความปริทัศน 4. บทวิจารณหนังสือ 

สังกัดวารสาร 

   คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

   เลขท่ี 79 หมู 1 ถนนพหลโยธิน ตำบลลำไทร อำเภอวังนอย  

   จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 13170  

   โทรศัพท 035-248-000, 035-354-711 โทรสาร 035-248-006  

บรรณาธิการ (Executive Editor)  

  รศ.ดร. ณัทธีร ศรีดี  Assoc. Prof. Dr. Naddhira Sridee 

 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

  โทรศัพท : 084-451-9351   อีเมล : Kratai_im@yahoo.com 

หัวหนากองบรรณาธิการ (Chief Editor) 

     พระมหาดวงเดน ฐิตญาโณ, (ตุนิน) ผศ.ดร.  Phramaha Duangden Tunin, Assist.Prof. Dr. 

    มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย   Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

    โทรศัพท/Line : 092-556-4635  อีเมล : Duangden.tun@mcu.ac.th 

กองบรรณาธิการ (Editorial Board)  

1. พระปญญาวัชรบัณฑิต, รศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

2. พระมหาสุรศักดิ์ ปจฺจนฺตเสโน, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3. พระเมธีวรญาณ, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

4. พระครูสิริรัตนบัณฑิต, ผศ.ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

5. พระมหายุทธนา นรเชฏโฐ, รศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

mailto:Kratai_im@yahoo.com


(ค) 

6. พระมหามงคลกานต ฐิตธมฺโม, รศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

7. พระมหาบุญเกิด ปฺญาปวุฑฺฒ,ี ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

8. พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธ,ี ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

9. พระมหามฆวินทร ปุริสุตฺตโม, ผศ.ดร.  มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

10. ศ.ดร. วัชระ งามจิตรเจริญ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร 

11. รศ.ดร. กฤต ศรียะอาจ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

12. รศ.ดร. วุฒินันท กันทะเตียน  มหาวิทยาลัยมหิดล  

13. รศ.ดร. สำเนียง เลื่อมใส   มหาวิทยาลัยศิลปากร 

14. รศ.ดร. ธีรโชติ เกิดแกว มหาวิทยาลัยหัวเฉียว เฉลิมพระเกียรติ 

15. รศ.ดร. อำพล บุดดาสาร มหาวิทยาลัยราชภัฎพระนคร  

16. รศ.ดร. วินิจ ผาเจริญ มหาวิทยาลัยแมโจ  

17. รศ.ดร. นิศานาจ โสภาพล มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธาน ี

18. ผศ.ดร. สมบัติ ม่ังมีสุขศิริ  มหาวิทยาลัยศิลปากร 

19. ผศ.ดร. มนตรี สิระโรจนานันท มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร 

20. ผศ.ดร. หอมหวล บัวระภา  มหาวิทยาลัยขอนแกน 

21. ผศ.ดร. ปราโมทย ยอดแกว มหาวิทยาลัยสวนดุสิต 

22. ผศ.ดร. จิดาภา เรงมีศรีสขุ มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลสุวรรณภูมิ 

23. ดร. ภัทธิดา แรงทน ศูนยพุทธศาสตรศึกษา DCI 

ผูชวยกองบรรณาธิการ (Assistant Editors)     

  1. พระจาตุรงค อาจารสุโภ, ดร.     มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

โทรศัพท : 082-707-0588     อีเมล : Rong2553@yahoo.com 

  2. พระเกรียงศักดิ์ สิริสกฺโก, ดร.      มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

     โทรศัพท : 082-029-1004,      อีเมล : Sirisakko119@gmail.com 

ออกแบบปก (Cover designed) 

    พระจาตุรงค อาจารสุโภ, ดร.  โทรศัพท : 082-707-0588   

จัดรูปเลม (Content designed) 

  พระมหาดวงเดน ฐิตญาโณ, ผศ.ดร. โทรศัพท/Line : 092-556-4635    

กำหนดออกเผยแพร 3 ฉบับทุก 4 เดือน   

 ฉบับท่ี 1 มกราคม-เมษายน,  ฉบับท่ี 2 พฤษภาคม-สิงหาคม,  ฉบับท่ี 3 กันยายน-ธันวาคม  

mailto:Rong2553@yahoo.com
mailto:Sirisakko119@gmail.com


(ง) 

บทบรรณาธิการ 

 

  วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน (Journal of MCU Buddhist Review) ยางเขาสูปที ่ 8 และ

ฉบับนี้เปนฉบับที่ 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) ซึ่งทางคณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย ไดดำเนินการจัดพิมพวารสารวิชาการทางพระพุทธศาสนาออกเผยแพรสู สาธารณชน โดยมี

วัตถุประสงคสำคัญ คือ เพื่อเผยแพรผลงานทางวิชาการของผูบริหาร คณาจารย และนิสิตระดับบัณฑิตศึกษา

ของคณะพุทธศาสตร และนิสิตของคณะอื ่นๆ ของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ตลอดจน

นักวิชาการดานพระพุทธศาสนาภายนอกของมหาวิทยาลัย ในวารสารฉบับนี้ประกอบดวย บทความวิจัย และ

บทความวิชาการ ตัวอยางเชน  

  บทความ เรื่อง “วิเคราะหหลักความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร” โดยผูวิจัย ไดแก พระมหาธีร

พัทธ เตชปุฺโญ และคณะ บทความนี้ชี้ใหเห็นถึง จุดมุงหมายของบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร คือ การแกปญหาสิ่ง

ที่เปนแกนสารของชีวิตเพื่อนำไปสูการหลุดพน สวนหลักธรรมที่สงเคราะห ไดแก 1) ความฉลาดในธาตุมีประการ

ตาง ๆ คือ ธาตุ 18 มีจักษุ รูป จักษุวิญญาณ เปนตน ธาตุ 6 ไดแก ดิน น้ำ ไฟ ลม อากาศ วิญญาณ ธาตุ 6 ไดแก 

สุข ทุกข โสมนัส โทมนัส อุเบกขา อวิชชา ธาตุ 6 ไดแก กาม เนกขัมมะ พยาบาท ไมพยาบาท เบียดเบียน          

ไมเบียดเบียน ธาตุ 3 ไดแก กาม รูป อรูป ธาตุ 2 ไดแก สังขตธาตุ อสังขตธาตุ 2) ความฉลาดในอายตนะ 12 ไดแก 

อายตนะภายนอก 6 ภายใน 6 3) ความฉลาดในปจจยาการ คือ การเห็นความจริงท่ีทำใหผูนั้นหลุดพนจากทุกขท้ัง

ปวง 4) ความฉลาดในเหตุและมิใชเหตุ ฐานะ หมายถึง การยอมรับในสิ่งท่ีเปนไปไดและสิ่งท่ีเปนไปไมได เชน ทำดี

ยอมไดผลดีและไมมีทางที่จะไดผลชั่ว เปนตน หลักความเปนบัณฑิตสามารถนำไปประยุกตกับการสอนเยาวชน

เพื่อใหรูเทาทันกระแสสังคมจาก Social Media ได บัณฑิตที่พึงประสงคจึงไมใชแคการเรียนสำเร็จในความรูทาง

โลกแตจะมีวุฒิภาวะทางอารมณดวย 

  บทความ เรื่อง “ศึกษาวิเคราะหหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท” โดยผูวิจัยไดแก 

พระมหามาวิน อินฺทปฺโ และคณะ บทความนี้ชี้ใหเห็นถึง  การปฏิสันถารมีความสัมพันธกับหลักธรรมใน

คัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท ดังนี้ หลักธรรมที่เกี่ยวของกับอามิสปฏิสันถาร ไดแก พรหมวิหาร 4 สังคหวัตถุ 

4 ปริจาคะ พลี 5 สวนหลักธรรมที่เกี่ยวของกับธัมมปฏิสันถาร ไดแก ขันธ 5 ธาตุ 6 อนุปุพพิกถา อริยสัจ 4    

3) หลักการปฏิสันถาร แบงออกเปน 2 ประการ ไดแก (1) หลักอามิสปฏิสันถาร สำหรับสัทธิวิหาริก พึงปฏิบัติ

ตออุปชฌาย อันเตวาสิก พึงปรนนิบัติอุปฏฐากอาจารย ภิกษุภิกษุณีปฏิสันถารกับพระราชา ญาติ และแมกับ

โจร (2) หลักธัมมปฏิบัติสันถาร ภิกษุภิกษุณีควรใหธรรมะแกพุทธบริษัทที่มาเยือน หรือผูประสงคอยากฟง

ธรรม รวมถึงชี้แนะใหคำปรึกษาแกไขปญหา โดยนำหลักธรรมของพระพุทธเจามาอธิบายประกอบใหเขากับ

เหตุการณนั้น 

 บทความ เรื่อง “ศึกษาวิเคราะหเพศทางเลือกกับการบรรลุธรรมในพระไตรปฎก” โดยผูวิจัยไดแก สุ

จินต เกตุไทย และคณะ บทความนี้ชี้ใหเห็นถึง 1) ในวิทยาการสมัยใหม เพศทางเลือกคือกลุมบุคคลที่มีความ

หลากหลายในพฤติกรรมทางเพศและเพศสรีระ ในโลกยุคปจจุบันนี้มีมากถึง 20 เพศ มีหญิงรักหญิง ชายรัก



(จ) 

ชาย เปนตน สวนเพศทางเลือกในพระไตรปฎก หมายถึง“บัณเฑาะก” แบงได 5 ประเภท คือ 1) อาสิตต

บัณเฑาะก หมายถึง ชายที่เอาปากคาบอวัยเพศชายอื่นเมื่อถูกน้ำอสุจิรดเอาแลวความเรารอนจึงสงบไป         

2) อุสูยบัณเฑาะก หมายถึง คนท่ีมีความรูสึกพอใจมีความสุขเม่ือไดเห็นอัชฌาจารของผูอ่ืนหรือการไดแอบดูคน

อื่นสมสูกัน 3) โอปกกมิกบัณเฑาะก หมายถึง ชายที่ถูกตัดอวัยวะเพศหรือถูกตอนดวยความพยายามเรียกวา

ขันที 4) ปกขบัณเฑาะก หมายถึง คนที่ขางแรมเปนบัณเฑาะกดวยอานุภาพแหงอกุศลกรรมวิบาก แตขางข้ึน

ความเรารอนของเขาก็สงบไป 5) นปุงสกบัณเฑาะก หมายถึง คนที่เกิดมาไมมีเพศ ไมมีภาวะรูปใดๆ คือไม

ปรากฏวาเปนชายหรือหญิงมาแตกำเนิด 2) การบรรลุธรรมในพระไตรปฎก พบวา การบรรลุธรรม หมายถึง 

การเขาถึงมรรคผลนิพพาน การเขาใจธรรมในระดับตน ๆ คือ ระดับโลกียะ จนถึงเขาใจเขาถึงธรรมในระดับ

มรรคผล คือระดับโลกุตระ 3) เพศทางเลือกหมายถึงบัณเฑาะกเรียกวาอภัพบุคคล แมวาจะพยายามฝกพัฒนา

ตนเองตามหลักไตรสิกขา ที่สุดแลวก็ไมสามารถที่จะบรรลุธรรมไดในทันที เพราะวาเปนผูถือกำเนิดมาเปน

มนุษยเพราะผลแหงอกุศลกรรมปฏิสนธิท่ีปราศจากอโมหะเหตุ คือผูมีวิบากเปนเครื่องก้ัน แตอยางไรก็ตามก็ยัง

สามารถสั่งสมบุญเพื่อบรรลุธรรมในชาติภพตอไป ในพระพุทธศาสนาเรียกผูบรรลุธรรมวาอริยบุคคล สวนของ

เพศทางเลือกแมจะบรรลุธรรมในชาตินี้ยังไมได ก็สามารถฝกพัฒนาและมีแนวทางการดำเนินชีวิตที่ยกระดับ

ขึ้นมาได เพราะการฝกปฏิบัติตนตามหลักไตรสิกขาเพื่อการบรรลุธรรมไดนั้นตองมีความมั่นคงในพระรัตนตรัย 

ในศีล สมาธิและปญญา 

  บทความ เรื่อง “สารัตถะของคำวา “นโม” ในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท” โดยผูวิจัยไดแก ธีร

โชติ เกิดแกว  บทความนี้ชี้ใหเห็นถึง 1) คำวา “นโม” สวนใหญปรากฏในพระสุตตันตปฎก พระวินัยปฎกบาง

เลม อรรถกถาและฎีกาบางสวน แตไมปรากฏในพระอภิธรรมปฎก พบ 3 ลักษณะ คือ นโมที่ใชคำเดียว นโมท่ี

ใชรวมกับกริยา และการใชคำอ่ืนแทน นโมเปนคำสามัญท่ีใชแสดงความนอบนอมตอบุคคลและสิ่งเคารพท่ัวไป 

ไมใชคำศักดิ์สิทธิ์ท่ีมีอำนาจเชิงบันดาล และไมไดระบุวาใครเปนผูกลาวคนแรก 2) สาระสำคัญของคำวา “นโม” 

พบ 9 เรื่อง ไดแก (1) ความหมายโดยตรงคือความนอบนอม และความหมายเชิงขยายความคือการสักการะ 

เคารพ บูชา ไหว กราบ และนมัสการ (2) บุคคลและสิ่งอ่ืนท่ีมีผูแสดงความนอบนอมพบท้ังพระรัตนตรัย บุคคล

ทั่วไป เทวดา สัตว ปูชนียวัตถุ ปูชนียสถาน และธรรมชาติ (3) ธรรมเนียมการใชนโม ถาเปนบุคคล อมนุษย 

สัตว และสิ่งเคารพทั่วไปจะใช นโมคำเดียว นโมรวมกับคำกริยา หรือคำอื่นแทน แตถาใชกับพระพุทธเจา 

นอกจากจะใชคำดังกลาวแลวยังใชบทนมัสการ “นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส” 3 จบ             

(4) ลักษณะการใชนโมพบ 2 ลักษณะคือใชเปนคำอุทานและแสดงความนอบนอม (5) อิริยาบถพบทั้งอิริยาบถ

ยืน เดิน นั่ง นอน (6) แรงจูงใจพบวามาจากความเลื่อมใส ความเชื่อ ความกลัว ความตองการผลตอบแทน     

(7) วิธีปฏิบัติคือการหมผาเฉวียงบา การคุกเขา การทำอัญชลี วันทา อภิวาท และการกลาวนโม (8) หลักธรรม

ท่ีสัมพันธกับนโม คืออปจายนธรรม การบูชา คารวธรรม และกรรม (9) ผลของการแสดงความนอบนอมพบท้ัง

ระดับโลกิยะ เชน ทำใหเกิดปติปราโมทย และผลในระดับ โลกุตตระคือ เปนปจจัยใหบรรลุมรรค ผล นิพพาน 

  โดยรวมท้ังหมดจัดวาเปนผลงานท่ีผานการพัฒนาองคความรูอยางตอเนื่องในเชิงวิชาการ ซ่ึงสอดคลอง

กับวิสัยทัศนท่ีมุงพัฒนามหาวิทยาลัย เปนศูนยกลางการศึกษาพระพุทธศาสนาระดับชาติและนานาชาติ โดยจัด



(ฉ) 

การศึกษาและพัฒนาองคความรูบูรณาการกับศาสตรสมัยใหมใหนำไปสูการพัฒนาจิตใจและสังคมอยางยั่งยืน 

ในฐานะบรรณาธิการของวารสารมีความเชื่อม่ันวา บทความท่ีพิมพเผยแพรในวารสารฉบับนี้ จะเปนประโยชน

แกทานผูอานทั้งหลายตามสมควร และจะไดรับความไววางใจ และความเชื่อถือของนักวิชาการ ดังจะเห็นได

จากบทความที่นำมาเผยแพรเปนบทความที่มาจากหลากหลายสถาบันหรือหนวยงาน มีทั้งบทความทาง

วิชาการที่เปนภาคภาษาไทย และภาษาอังกฤษ ซึ่งกองบรรณาธิการไดรับเกียรติจากผูทรงคุณวุฒิทางวิชาการ

จำนวนมากไดรวมสงบทความทางวิชาการ เพ่ือเขารวมตีพิมพเพ่ือเผยแพรในวารสาร  

  กองบรรณาธิการ วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ขอขอบคุณเจาของบทความทุกทาน ไมวาจะ

เปนผูบริหาร คณาจารย นักวิชาการ ตลอดจนนิสิต นักศึกษาจากมหาวิทยาลัยตางๆ ท่ีไดสงบทความวิจัย และ

บทความวิชาการเขารวมตีพิมพเผยแพร และกองบรรณาธิการหวังอยางยิ่งวาเนื้อหาในวารสารฉบับนี้จะเปน

ประโยชนตอผูอานทุกทาน หากผูอานจะมีขอเสนอแนะในการปรับปรุงวารสารนี้ใหสมบูรณยิ ่งขึ ้น กอง

บรรณาธิการขอนอมรับ ดวยความยินดียิ่ง 

 

 

ขอแสดงความนับถือ 
 

  

 

( รศ.ดร.ณัทธีร ศรีดี ) 

บรรณาธิการ  

วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



(ช) 

สารบัญ 

เร่ือง      หนา 

วัตถุประสงควารสาร    ก 

บทบรรณาธิการ    ง 

สารบัญ      ช 

 

บทความวิจัย : Research Articles  
หลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษากับการบริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม 

สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกสามัญ เขต 12 : Principles of Brahma 

Vihara Dhamma for Educational Institution Administrators with Personnel 

Management Phrapariyattidham School under the Jurisdiction of the 

Phrapariyattidham Educational Service Area Office General Department, Area 12 

1-15 

 พระมหาไกรวรรณ ชินทตฺติโย : Phramaha Kraiwan Chiinathattiyo 

 

 

สารัตถะของคำวา “นโม” ในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท : Essences of Namo in the 

Theravada Buddhist Scriptures 

16-29 

 ธีรโชติ เกิดแกว  : Teerachoot Kerdkaew 

 

 

ศึกษาภาวะผูนำสำนักเรียนบาลีของพระธรรมราชานุวัตร (สุทัศน วรทสฺสี ป.ธ.9) : A Study of 

Leadership of the Pali School of Phrathammarachanuwat (Suthat Varathatsi  

Pali IX) 

30-40 

 พระมหาวุฒิศักดิ์ ฐานปฺโญ (จันทรคง), พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร (พรรณา), แมชีกฤษณา 

รักษาโฉม และ พระศรีวินยาภรณ : Phramaha Wuttisak Tanapanyo (jankong), 

Phramaha Somboon Vuddhikaro (Phanna) Kritsana Raksachom, and 

Phrasrivinayaphon. 

 

 

วิเคราะหหลักความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร : Analytical Study of the Principles of 

Graduateship in the Madhupindika Sutta 

41-53 



(ซ) 

 พระมหาธีรพัทธ เตชปุฺโญ, สุเทพ พรหมเลิศ และ พระมหาอดิเดช สติวโร : Phramaha 

Teerapat Suksaikaew, Suthep Promlert and Phramaha Adidej Sativaro 

 

 

ศึกษาวิเคราะหหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท : An Analytical Study of 

Principle of Kind Reception (Patฺisanthãra) in Theravãda Buddhist Scriptures 

54-68 

 พระมหามาวิน อินฺทปฺโ, แมชีกฤษณา รักษาโฉม, สานุ มหัทธนาดุลย และ พระศรีวินยา

ภ ร ณ  : Phramaha Mawin Indapañño, Mae Chee Kritsana Raksachom, Sanu 

Mahatthanadull and Phra Srivinayaphon 

 

 

ศึกษาหลักพุทธธรรมท่ีปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม :  

A Study of Buddhamma on the Murals in the Uposatha of Wat Phra Chetuphon 

Wimon Mangkhalaram 

69-82 

 พระมหาวชิระ ญาณสุธี (เสนาะเสียง), พระสุธีรัตนบัณฑิต, แมชีกฤษณา รักษาโฉม และ   

พระศรีวินยาภรณ  : Phramaha Vajira Yannasuthi (Sanaoseing), Phra 

Suthiratanabundit, Maechee Kritsana Raksachom, and Phra Srivinayaphon 

 

 

การพัฒนากิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลป

ในชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑของนักเรียนประถมศึกษาปที่ 4 

โรงเรียนบานจำบอน : The Development of Learning Activities Using Design Thinking 

Process and Buddhist Art in the Community to Enhance Packaging Design  

Ability for Grade 4 Students of Ban Jambon School 

83-97 

 นันทาทิพย กันทะวัง และ วสันต สรรพสุข : Nantatip Kantawang and Wasan 

Sanphasuk 

 

 

การศึกษาวิเคราะหบทบาทของทาวมหาราชทั ้ง 4 ในอาฏานาฏิยสูตร  : An Analytical 

Studies of the Roles of the Four Great Gods in the Atanatiya Sutta 

98-108 

 ชฎาบุญ บุญสิริวรรณ, อธิเทพ ผาทา และ สุภาพรรณ เพ่ิมพูล : Chadaboon Boonsiriwan, 

Atithep Phattha and Suphaphan Permpool 

 

 

การศึกษาวิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร  : An Analytical Study of the 

Mental Development according to Maraṇassati-Sutta 

109-122 



(ฌ) 

 พระณัฐนันท สุทฺธาโณ, พระมหายุทธนา นรเชโ และ พระครูสิริรัตนบัณฑิต : Phra 

Natthanan Suddhañāṇo, Phramaha Yutthana Narachettho and 

Phrakhrusiriratanabundit 

 

 

การศึกษาวิเคราะหพละ 4 ในพลสูตร : An Analytical Study of the Four Powers (Bala)  

in the Bala-Sutta 

123-137 

 พระวุฒิกร รวิวํโส (ระวิพงษ), พระมหาจีรวัฒน กนฺตวณฺโณ และ พระครูสิริรัตนบัณฑิต  :  

Phra Wuttikorn Rawiwangso (Rawipong), Phramaha Chiravat Kantawanno  

and Phrakhrusirirattanabundit 

 

 

การศึกษาการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานในพระพุทธศาสนา : A Study of Twelve-

Protection Chanting 

(Paritta) in Buddhism 

138-151 

 พระวรวงศ เขมทตฺโต, แมชีกฤษณา รักษาโฉม, อรชร ไกรจักร และ พระศรีวินยาภรณ :  

Phra Worawong Khemadatto, Mae chee Kritsana Raksachom  

Orachorn Krichackra, and Phra Srivinayaphon 

 

 

ศึกษาวิเคราะหอ ุบายระง ับความเศร าโศกในสัลลสูตร : An Analytical Study of the 

Method of Eliminating Grief in the Salla Sutta 

152-166 

 รวิวรรณ ปุณณาภริมย, พระมหาจีรวัฒน กนฺตวณฺโณ และ พระครูสิริรัตนบัณฑิต :  

Ravivan Punnapirom, Phramaha Chiravat Kantawanno, and 

Phrakhrusirirattanabundit 

 

 

วิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร : An Analysis of Buddha’s 

Method in Answering the Sakka’s Questions in the Sakkapañhasutta 

167-180 

 พระอธิการมานะ ฐิตญาโณ (พูลท่ัวญาติ) และ พระมหาอดิเดช สติวโร  : Phra Athikan 

Mana (Punthuayat) and Phramaha Adidej Sativaro 

 

 

การเปรียบเทียบหลักการสงเคราะหชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกายเถรวาทกับหลักการอภิบาลชุมชน

วิถ ีคร ิสตศาสนานิกายโรมันคาทอลิก : กรณีศ ึกษาเปร ียบเทียบสองชุมชนในจ ังหวัด

ปร ะจวบค ี ร ี ข ั น ธ  : A Comparison of the Principles of Community Assistance in 

Theravada Buddhism with the Principles of Community Pastoral Care in the 

181-195 



(ญ) 

Roman Catholic Way of Life : A Comparative Case Study of Two Communities in 

Prachuap Khiri Khan Province 

 พระอาทิตย อาทิจฺจวํโส (กรุดทอง) และ คงสฤษฎ แพงทรัพย  : Phra Athit Athichavaṃso 

(Krudthong) and Khongsaris Pangthrap 

 

 

การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอเมือง 

จังหวัดกำแพงเพชร : Potential Strengthening of Sub-District People's Training Unit 

Administration in Muang District, Kamphaeng Phet Province 

196-208 

 พระครูสิทธิวชิรโสภิต (ประสทิธ พวงไทยสงค), พระเทพวชิรเมธี (วีระ ภูมิเมือง),  

พระครูวชิรคุณพิพัฒน (เอนก เตไธสง) และพระครูสังฆรักษโกศล มณิรตนา (โกศล ญึม) :  

Phrakhru Sitthiwachirasophit (Prasit Phuangthaisong), PhraThepwachiramethi  

(Veera Pumemueng), Phrakhru Wachirakoonpipat (Anek Tethaisong),  

and Phrakhrusangkharak Kosal Maniratana (Kosal Yoem) 

 

 

ศึกษาวิเคราะหเพศทางเลือกกับการบรรลุธรรมในพระไตรปฎก  : An Analytical Study of 

Alternative Gender and Enlightenment in Tipitaka 

209-223 

 สุจินต เกตุไทย, พระมหายุทธนา นรเชฏโ และพระมหายงยุทธ ธีรธมฺโม : Sujin Katethai, 

Phramaha Yutthana Narajettho and Phramaha Yongyut Dhiradhammo 

 

 

การปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญความจริงตอความเครียดสำหรับนิสิต

ระดับปริญญาตรี :  Online Psychological Counseling based on Reality Therapy on 

Stress of Undergraduate Students 

224-236 

 กนกวรรณ แสงซ่ือ, วรางคณา โสมะนันทน และ มฤษฎ แกวจินดา : Kanokwan Sangsue, 

Varangkana Somanandana and Marid Kaewchinda 

 

 

ศ ึกษาว ิ เคราะห การบร ิหารข ุมทร ัพย ในนิธ ิก ัณฑสูตร :  An Analytical Study of the 

Properties Management in Nidhikanda-Sutta 

237-248 

 อภัสนันท จิรสินธัญญรัฐ, อธิเทพ ผาทา และสุภาพรรณ เพ่ิมพูล : Apussanan 

Jeerasinthunyarat, Atithep Phattha and Supaphan Permpoon 

 

 



(ฎ) 

การศึกษาเปรียบเทียบนิยามและพัฒนาการของชีวิตมนุษยตามมิต ิพุทธศาสตรก ับมิติ

วิทยาศาสตรการแพทย : A Comparative Study of the Definition and Development 

of Human Life between the Buddhism and the Medical Science 

249-263 

 วิชุดา รวมกระโทก, กันยานุช เทาประเสริฐ, ยิ่งยง เทาประเสริฐ, ศิวพงษ ตันสุวรรณวงค 

และ วนิษา ปนฟา : Wichuda Ruamkrathok, Kanyanoot Taoprasert, Yingyong 

Taoprasert, Siwapong Tansuwanwong and Wanisa Punfa 

 

 

ศึกษาพุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎก : Study the Buddhist 

Method of Propagating Doctrines to Low Caste People in the Tripitaka 

264-279 

ธนาธิป ฮาดเนาลี, พระมหามงคลกานต ฐิตธมฺโม, พระสุขีศม สีลเตชปุตฺติโย, พระมหายงยุทธ    

ธีรธมฺโม, พระครูพิศิษฐธรรมพิสุทธิ์ และ กฤต ศรียะอาจ : Dhanardhip Hardnaulee, 

Phrahaha Mongkolkan Dhitadhammo, Phra Sukheesama Silatechaputtiyo, 

Phramaha Yongyut Dhiradhammo, Phrakhrupisitdhammapisut, and Krit Sriya-at 

 

 

Application of Mindfulness Meditation with Dhamma Song For Senior 

Practitioner : A Case Study of Buddhamahametta Foundation, Chiangrak Noi, 

Phra Nakhon Si Ayutthaya 

280-290 

 Kriangrit Supavanichyanon, Phra Medhivajarapundit and Phramaha Weerasak 

Abhinandavedi (Sangphong) 

 

 

 

บทความวิชาการ : Academic Articles  
พัฒนาการของตนปาริชาตในพระพุทธศาสนา : Development of the Pārichāt Tree in 

Buddhism 

1-13 

 ปฐมพงศ บูชาบุตร : Pathompong Buchabutara 

 

 

การพัฒนาสติเพ่ือสุขภาวะท่ีย่ังยืน : Development of Mindfulness for Well Being 14-24 

 พระครูปลัดสัมพิพัฒนธรรมาจารย (นิรันดร อภิปุฺโญ), พระภาวนาพิศาลเมธี (ประเสริฐ 

มนฺตเสวี) และ ศรินรัตน ชิตะธรรมสิทธิ์  : Phrakrupaladsampipatthanadhammajan 

(Niran Abhipunyo), Phrabhawanapisanmethi (Praseart Mantasevee) and Sarinrat 

Chitathammasit 

 

 



(ฏ) 

บทวิจารณหนังสือ : Book reviews  
ทิพยนิยายจากปราสาทหิน  : Tales from Castle Rock 1-11 

 พระเทพ โชตฺตินฺธโน (ถาจ) และ ธนรัฐ สะอาดเอ่ียม  : Phra thep Jottindhano (thach) 

and Thanarat Sa-ard-iam 

 

 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 1 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

หลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษากับการบริหารงานบุคคล 

โรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษา 

พระปริยัติธรรมแผนกสามัญ เขต 12 

Principles of Brahma Vihara Dhamma for Educational Institution  

Administrators with Personnel Management Phrapariyattidham School under 

 the Jurisdiction of the Phrapariyattidham Educational Service Area  

Office General Department, Area 12 

  
1พระมหาไกรวรรณ ชินทตฺติโย  

1Phramaha Kraiwan Chiinathattiyo 
1มหาวิทยาลัยมหามกฏราชวิทยาลัย  

1Mahamakut Buddhist University. 

1Corresponding Author’s Email: tchinnatat@gmail.com 

Received: August 7, 2024; Revised: August 14, 2024; Accepted: August 16, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษา โรงเรียน

พระปริยัติธรรม 2) เพื่อศึกษาการบริหารงานบุคคล โรงเรียนพระปริยัติธรรม 3) เพื่อศึกษาความสัมพันธ

ระหวางหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษากับการบริหารงานบุคคล โรงเรียนพระปริยัติธรรม 

สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 กลุมตัวอยางโรงเรียน จำนวน 12 โรงเรียน 

โรงเรียนละ 6 คน ไดแก 1) ผูบริหารสถานศึกษา/ผูปฏิบัติหนาท่ีแทน 1 คน 2) หัวหนาบริหารงานบุคคล 1 คน 

และครูผูสอน 4 คน รวม 72 คน เครื่องมือท่ีใชในการวิจัยเปนแบบสอบถามที่มีลักษณะเปนแบบมาตรสวน

ประมาณคา ตามวิธีของลิเคิรท 5 ระดับ การวิเคราะหขอมูลโดยใชโปรแกรมสำเร็จรูป สถิติท่ีใชในการวิเคราะห 

ความถ่ี รอยละ มัชฌิมเลขคณิต สวนเบี่ยงเบนมาตรฐาน และคาสัมประสิทธิ์สหสัมพันธของเพียรสัน  

 ผลการวิจัย พบวา 1) หลักพรหมวิหารธรรมของผู บริหารสถานศึกษาโรงเรียนพระปริยัติธรรม       

โดยภาพรวมอยูในระดับมาก เมื่อพิจารณาเปนรายดาน พบวา อยูในระดับมากทุกดาน โดยคามัชฌิมเลขคณิต

เรียงจากมากไปหานอย ดังนี้ หลักพรหมวิหารธรรมดานเมตตา หลักพรหมวิหารธรรมดานมุทิตา หลักพรหม

วิหารธรรมดานอุเบกขา และหลักพรหมวิหารธรรมดานกรุณา ตามลำดับ 2) การบริหารงานบุคคล โรงเรียน

พระปริยัติธรรม โดยภาพรวมอยูในระดับมาก และรายดานอยูในระดับมากทุกดาน โดยเรียงลำดับคา มัชฌิม

mailto:tchinnatat@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 2 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เลขคณิต จากมากไปหานอย ดังนี้ ดานการพัฒนาครูและบุคลากรทางการศึกษา ดานการดำเนินการทางวินัย

และการลงโทษ ดานการประเมินผลการปฏิบัติงาน ดานการวางแผนอัตรากำลัง ดานการสรรหาและบรรจุ

แตงตั้งครูและบุคลากรทางการศึกษา และดานการออกจากราชการ ตามลำดับ 3) หลักพรหมวิหารธรรมของ

ผูบริหารสถานศึกษามีความสัมพันธกับการบริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม อยูในระดับสูง อยางมี

นัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ 0.01 โดยหลักพรหมวิหารธรรมดานกรุณา มีความสัมพันธกับการบริหารงานบุคคล 

ทุกดานอยูในระดับสูงมากที่สุด จึงเปนหลักธรรมที่บุคลากรตองการใหผูบริหารพึงประพฤติปฏิบัติตอตนเอง 

เมื่อมีความสงสารจะทำใหผู บริหารเปดใจกวาง รับฟงปญหา คิดจะชวยเหลือผูอื ่นใหพนจากความทุกข

เดือดรอนใหไดรับแตความสุข เปนการสรางขวัญกำลังใจ ความรัก ความศรัทธาท่ีดีใหเกิดข้ึนในสถานศึกษา 

คำสำคัญ: หลักพรหมวหิารธรรม; การบริหารงานบคุคล; โรงเรียนพระปริยัติธรรม 

 

Abstract  
  This Research Article have aims: 1) to study the Principles of Brahma Vihara Dhamma 
for Educational Institution Administrators 2 ) to Study Personnel Management Phrapari- 
yattidham School 3) to study the relationship between Principles of Brahma Vihara Dhamma for 
Educational Institution Administrators with Personnel Management Phrapariyattidham School under 
The Jurisdiction of The Phrapariyattidham Educational Service Area Office General Department, 
Area 12.  Sample group used in research Consisting of 12  schools under the Phra Pariyatitham 
Educational Service Area Office, General Department, Area 12. There are 6 people per school, 
including 1) 1 educational institution administrator/substitute, 2) 1 human resource manager, and 4 
teachers, totaling 72 people. The research instrument is a questionnaire that is in the form of an 
estimation scale. According to the Likert method, 5 levels. Data analysis using ready-made programs. 
Statistics used in data analysis include frequency, percentage, arithmetic mean. standard deviation 
and analysis of the Pearson correlation coefficient. 
  The research results found that 1. Principles of Brahma Vihara Dhamma of the 
administrators of the Phrapariyattidham School, the overall level is at an overall level. at a high level 
When considering each aspect, it was found that it was at a high level in every aspect. The arithmetic 
mean values are arranged from highest to lowest as follows: Principles of Brahma Vihara Dhamma 
in the aspect of kindness Principles of Brahma vihara Dhamma in the aspect of kindness Principles 
of Brahma vihara Dhamma: Equanimity and the principle of Brahma vihara Dhamma in the aspect 
of kindness, respectively. 2. Personnel Management Phrapariyattidham School overall the level is at 
a high level. and every aspect is at a high level in every aspect By sorting the arithmetic mean values 
From highest to lowest as follows: Development of teachers and educational personnel Disciplinary 
action and punishment Performance evaluation Personnel planning Recruitment and appointment of 
teachers and educational personnel and leaving government service, respectively. 3. The principles 
of Brahma Vihara Dhamma for educational institution administrators are related to personnel 
management at Phrapariyattidham School. is at a high level Statistically significant at the 0.01 level. 
By the principles of Brahma Vihara Dhamma in the aspect of kindness. Has a relationship with 
personnel management. Every aspect is at the highest level. Therefore, it is a principle that personnel 
want executives to behave towards themselves. When you have compassion, it will make executives 
open their minds, listen to problems, and think about helping others out of suffering and getting only 
happiness. It creates good morale, love, and faith in educational institutions. 
Keywords: Principles of Brahma Vihara Dhamma; Personnel Management;  
                    Phrapariyattidham School 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 3 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (January - April 2024) :  

 บทนำ  

  การศึกษาเปนกลไกหลักในการพัฒนากำลังคนใหมีคุณภาพ สามารถดำรงชีวิตอยูรวมกับบุคคลอื่นใน

สังคมไดอยางเปนสุขในกระแสการเปลี่ยนแปลงอยางรวดเร็วของโลกศตวรรษที่ 21 เนื่องจากการศึกษามี

บทบาทสำคัญในการสรางความไดเปรียบของประเทศเพื่อการแขงขันและยืนหยัดในเวทีโลกภายใตระบบ

เศรษฐกิจและสังคมที่เปนพลวัต ประเทศตาง ๆ ทั่วโลกจึงใหความสำคัญและทุมเทกับการพัฒนาการศึกษา 

เพื่อพัฒนาทรัพยากรมนุษยของตน ใหสามารถกาวทันการเปลี่ยนแปลงของระบบเศรษฐกิจและสังคมของ

ประเทศ ภูมิภาค และของโลก (สำนักงานเลขาธิการสภาการศึกษากระทรวงศึกษาธิการ, 2560) ในการพัฒนา

การศึกษานั้น ผูบริหารสถานศึกษาเปนบุคลากรที่สำคัญ จำเปนตองมีองคความรูเกี่ยวกับการบริหารงานดาน

การศึกษา เพื ่อใหทันกับการเปลี ่ยนแปลงในศตวรรษที่ 21 และตองมีคุณธรรมจริยธรรมในการบริหาร

การศึกษา ซึ่งยุทธศาสตรชาติ พ.ศ. 2561-2580 ไดกำหนดใหบุคลากรภาครัฐเปนคนดีและเกง ยึดหลัก

คุณธรรมจริยธรรม มีจิตสำนึก มีความสามารถสูง มุงมั่น และเปนมืออาชีพในการปฏิบัติหนาท่ี และขับเคลื่อน

ภารกิจยุทธศาสตรชาติ โดยภาครัฐมีกำลังคนที่เหมาะสมทั้งปริมาณและคุณภาพ มีระบบการบริหารจัดการ 

และพัฒนาบุคลากรใหเหมาะสมกับความตองการในการปฏิบัติงานมีความกาวหนาในอาชีพจริยธรรม 

(ประกาศสำนักนายกรัฐมนตรี, 2562) ซ่ึงผูบริหารสถานศึกษานั้นเปนกุญแจสำคัญในการนำพาไปสูความสำเร็จ

ขององคกร เปนผูรับผิดชอบในการบริหาร องคกรจะประสบผลสำเร็จองคกรนั้นจำเปนตองมีผู บริหารที่มี

วิสัยทัศนกวางไกล มีประสบการณสามารถจูงใจผูรวมปฏิบัติงาน มีคุณธรรมจริยธรรม และมีความทุมเทใหกับ

การพัฒนาองคกรอยางมีประสิทธิภาพ (นพพล ศุภวิทยาเจริญกุลม, 2560) ภารกิจที่สำคัญอยางหนึ่งของ

ผูบริหารสถานศึกษานั้น คือ การบริหารบุคคล เพราะภารกิจหลักของผูบริหาร คือ การประสานสัมพันธ

ระหวางบุคคลฝายงานตาง ๆ ในสถานศึกษาใหเกิดการทำงานรวมกัน ชวยกันนำพาสถานศึกษาไปสูเปาหมาย 

ซึ่งบุคลากรเปรียบเสมือนฟนเฟองขับเคลื่อนองคกร ดังนั้นการบริหารงานบุคคลในสถานศึกษาตองถือเปนสิ่ง

สำคัญยิ่ง (ธิดารัตน เสรีขจรจารุ, 2564) 

  ปจจัยทางการบริหารงานบุคคล ถือเปนปจจัยทางการบริหารที่สำคัญที่สุด การบริหารงานบุคคลจะมี

ประสิทธิภาพและประสิทธิผล ผูบริหารจะตองมีความรูความเขาใจและมีความสามารถสูงในการบริหารงาน

บุคคล การจัดบุคลากรใหปฏิบัติงานไดเหมาะสมกับความรูความสามารถ จะมีสวนทำใหบุคลากรมีขวัญกำลังใจ 

มีความสุขในการปฏิบัติงาน สงผลใหงานประสบผลสำเร็จอยางมีประสิทธิภาพ การพัฒนาบุคลากรใหมีความรู

ความสามารถอยางสม่ำเสมอและตอเนื่อง จะทำใหบุคลากรเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมและกระตือรือรนพัฒนา

งานใหดียิ ่งขึ ้น และการบริหารงานบุคคลเนนการมีสวนรวมของบุคลากรและผู มีสวนไดเสียเปนสำคัญ        

(กองพุทธศาสนศึกษา สำนักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ, 2557) เนื่องจากบุคคลในองคการเปรียบเสมือน

ชิ้นสวนสำคัญในการขับเคลื่อนองคการเพื่อไปสูจุดหมายปลายทางที่กำหนดไว (ธิดารัตน เสรีขจรจารุ, 2564) 

ชวยใหองคการมีความมั่นคง จึงเปนกระบวนการหนึ่งของการบริหาร เพื่อใหหนวยงานสามารถรักษาคนดีมี

ความรูความสามารถไวในหนวยงานใหมากและนานท่ีสุด เทาท่ีหนวยงานตองการ การจะทำเชนนี้ไดหนวยงาน

ตองมีการบริหารงานบุคคลที ่ด ี (พระปลัดสมเกียรติ อํส ุธโร และคณะ, 2564) การบริหารงานบุคคล               



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 4 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

มีความสำคัญ เพราะเปนหัวใจของการบริหารงาน จึงตองใหความสนใจและใหความสำคัญในการบริหารงาน

บุคคลเปนพิเศษ เพราะจะทำใหการบริหารงานขององคกรบรรลุผลสำเร็จตามวัตถุประสงคได การจัดการศึกษา

ในโรงเรียนใหมีมาตรฐานคุณภาพดีบรรลุผลสำเร็จตามเปาหมายไดอยางมีประสิทธิภาพนั ้น ผู บริหาร

สถานศึกษาในฐานะผูนำขององคกรเปนปจจัยสำคัญปจจัยหนึ่งท่ีสงผลโดยตรงตอคุณภาพ และประสิทธิภาพใน

การปฏิบัติงานของบุคลากร รวมทั้งการไดรับความรวมมือจากหนวยงานตาง ๆ ทั้งภายในและภายนอก

สถานศึกษา (เอกพล กาญจนสำเริง (2560) 

 ผูบริหารสถานศึกษาเปนบุคคลสำคัญที่ผลักดันใหเกิดการขับเคลื่อน และสรางพลังแหงความรวมมือ

รวมใจ เปนผูที่มีบทบาทสำคัญในการกำหนดนโยบาย ยุทธศาสตรและแนวคิดตาง ๆ ตลอดจนการนำนโยบาย 

ยุทธศาสตรและแนวคิดเหลานั้นลงสูการปฏิบัติอยางเปนเปนรูปธรรม ซึ่งจะสงผลตอการพัฒนาคุณภาพ

สถานศึกษา ผูบริหารจึงจำเปนตองเขาใจบทบาทหนาที่ของตนเองอยางชัดเจน (สุกฤตยา ปงกันทา, 2561) 

ภาวะผูนำของผูนำหรือผูบริหารสถานศึกษาที่มีคุณภาพ ในฐานะผูนำทางการศึกษาจึงควรมีแนวปฏิบัติที่อยูใน

กรอบคุณธรรม เพราะคุณธรรมเปนเครื่องเหนี่ยวรั้งจิตใจบุคคลใหประพฤติในทางที่ถูกที่ควร และเปนเครื่องมือ

ชวยสงเสริมใหบุคคลนั้นเปนที่ยอมรับนับถือแกผูรวมงาน ทำใหผูรวมงานเกิดขวัญและกำลังใจ รูสึกมีความม่ันคง

ในการปฏิบัติงาน ซ่ึงจะสงผลใหการปฏิบัติงานดำเนินไปอยางมีประสิทธิภาพ (พระครูวิจิตรสาธุรส, 2560) 

  สำหรับการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญศึกษา เปนการศึกษาที่วัดโดยพระสงฆดำเนินการจัด 

การเรียนการสอนในระดับมัธยมศึกษาใหแกสามเณรไดเลาเรียนวิชา เปนสถานศึกษาที่มีเปาหมายในการจัด

การศึกษาเปนเอกลักษณและมีวัตถุประสงคพิเศษ กลาวคือ เปนโรงเรียนเฉพาะทางดานพระพุทธศาสนา        

ที่มุงเนนการสรางศาสนทายาทที่ดีเพื่อสืบทอดพระพุทธศาสนา โดยมุงพัฒนาผูเรียนใหพรอมเปนพุทธศาสน

ทายาท ที่เปยมปญญาพุทธธรรม ประพฤติปฏิบัติตนไดถูกตองตามหลักพระธรรมวินัยอันเปนพุทธบัญญัติ        

มีหลักพุทธธรรมนำชีวิต อันเปนคุณลักษณะปริยัติสามัญที่พึงประสงค และสามารถทำหนาที่เผยแผพุทธธรรม 

เพื่อพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมและคุณภาพชีวิตของประชาชน ในเชิงบูรณาการวิชาการ ทั้งทางธรรมและทาง

โลกไดอยางดี เจาอาวาสซ่ึงเปนผูรับใบอนุญาตจัดตั้งโรงเรียน พรอมท้ังผูบริหาร ครู และบุคลากรทางการศึกษา 

ไดรวมกันกำหนดแนวทางบริหารจัดการศึกษาพัฒนาคุณภาพและมาตรฐานการศึกษา เพื่อใหไดรับความ

ศรัทธาเชื่อมั่นจากผูปกครองในการสงบุตรหลานเขามาบวชเรียน ซึ่งนับวาโรงเรียนพระปริยัติธรรม แผนก

สามัญศึกษามีแนวทางการปฏิบ ัต ิงานที ่ส ืบทอดกันมาโดยลำดับ (กองพุทธศาสนศึกษา สำนักงาน

พระพุทธศาสนาแหงชาติ, 2557) 

 การบริหารโรงเรียนพระปริยัติธรรม แผนกสามัญศึกษา จากรายงานผลการวิเคราะห สังเคราะห ผลการ

ดำเนินงานตามแผนการปฏิบัติการประจำปงบประมาณ พ.ศ. 2565 ของโรงเรียนพระปริยัติธรรมแตละแหง ในสังกัด

สำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 พบวา มีปญหาท่ีเก่ียวกับการบริหารงานบุคคล ครูและ

บุคลากรทางการศึกษาไดรับคาตอบแทนต่ำกวาวุฒิการศึกษา ไมมีสถานภาพท่ีชัดเจน ครูและบุคลากรทางการศึกษา

มีการปรับเปลี่ยนบอย ทำใหการพัฒนาการเรียนการสอนไมตอเนื่อง กระบวนการคืนอัตรากำลังใหสถานศึกษาไมเอ้ือ

ตอการจัดกิจกรรมใหกับผูเรียนเทาที่ควร พบปญหาที่ควรพัฒนา เนื่องจากบุคลากรไมเพียงพอ หรือมีคุณสมบัติไม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 5 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (January - April 2024) :  

ตรงกับสายงาน เปนสวนหนึ่งท่ีทำใหจำนวนผูเรียนลดนอยลง ดังท่ีกัณฑพงษ นามเสนห (2559) ไดกลาวไววา บุคคล

สำคัญที่มีบทบาทหนาที่ความรับผิดชอบในฐานะผูบังคับบัญชาสูงสุดในสถานศึกษา ก็คือ ผูบริหารสถานศึกษา         

ซึ่งการบริหารงานบุคคลเปนภารกิจสำคัญของผูบริหาร เพราะจะสงผลตอความสำเร็จของสถานศึกษา ดังนั้น 

ผูบริหารสถานศึกษาในฐานะเปนผูบังคับบัญชาจะตองปฏิบัติงานใหเปนไปตามระเบียบแบบแผนท่ีทางการไดกำหนด

ไว เพ่ือใหบุคลากรตาง ๆ ท่ีอยูภายใตการปกครองทำงานดวยความสบายใจ อยูในระเบียบวินัย และสามารถทำงานให

เปนไปตามเปาหมายที่ตองการได การปกครองที่ดีนั้นจะออกผลใหบุคลากรมีความสุขในการทำงาน โดยการนำหลัก

พรหมวิหารธรรมมาปรับใชกับการบริหารบุคคลนับวามีความสำคัญเปนอยางยิ ่ง เพราะทำใหองคการนั ้นมี

ความกาวหนาพัฒนาไปไดอยางยั่งยืนในอนาคต เนื่องจากทำใหบุคลากรในสถานศึกษาไดรับความเปนธรรมและความ

เสมอภาค สามารถไดรับผลงานตามงานท่ีตนทำไดอยางเต็มท่ี และไดรับความดีความชอบอยางเปนธรรมสมเหตุสมผล 

(กัณฑพงษ นามเสนห, 2559) การบริหารงานบุคคลตามหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษาจึงมีความสำคัญ 

เนื่องจากการบริหารงานบุคคลในสถานศึกษามีความจำเปนตองใชหลักพรหมวิหารธรรมเปนหลักธรรมประกอบการ

กำหนดแนวทางและทิศทางในการบริหารงานบุคคลเพ่ือใหเกิดท้ังประสิทธิภาพและประสิทธิผลของงานของบุคลากรใน

สถานศึกษา หากนำหลักธรรมนี้มาใชในการบริหารจะเปนการสรางความสัมพันธท่ีดี เพ่ิมความเปนอันหนึ่งอันเดียวกัน

การปฏิบัติงานของบุคลากร (วัชระ คณะทรง, 2565) อาจกลาวไดวา พรหมวิหาร 4 นั้นเปนหมวดธรรม ซ่ีงพระโพธิสัตว

ทรงบำเพ็ญและเผยแผอบรมสั่งสอนในระหวางการบำเพ็ญบารมีหลายยุค หลายสมัย การเจริญพรหมวิหาร 4 จึงเปนสิ่งท่ี

ปฏิบัติกันมาตั้งแตกอนพุทธกาล ดังขอมูลที่ปรากฏในพระสุตตันตปฎกหลายแหง เชน มฆเทวสูตร (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 13/309/373-381) มหาสุตทัสสนสูตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/327/246-247) มหาโควินทสูตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 10/262/194) เปนตน  จึงมีการนำพรหมวิหาร 4 มาเผยแผและอธิบายขยายความในฐานะหมวดธรรมหนึ่ง 

ซึ่งพุทธศาสนิกชนสามารถนำไปประยุกตใชในชีวิตประจำวันไดตามความเหมาะสม เชน เปนคุณธรรมประจำใจของ

ผูบริหาร (พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2554) เฉกเชนท่ีพระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต) ไดกลาวถึง 

หลักธรรมพรหมวิหาร 4 วาเปนองคประกอบสำคัญที่จะสรางความเชื่อมั่นศรัทธาในตัวผูนำ สรางทัศนคติที่ดี สราง

แรงจูงใจ ความรักใครสามัคคีแกบุคลากร ใหรวมแรงรวมใจกันปฏิบัติงานไดอยางมีประสิทธิภาพ เปนหลักธรรม

สำคัญที่สามารถนำมาประยุกตใชในการบริหารสถานศึกษาไดเปนอยางดี ทั้งการครองตน ครองคน และครองงาน 

ประกอบดวย 1) เมตตา ความรัก คือ ความปรารถนาดี มีไมตรี ตองการชวยเหลือใหทุกคนประสบประโยชนและ

ความสุข 2) กรุณา ความสงสาร คือ อยากชวยเหลือผูอื่นใหพนจากความทุกข ใฝใจที่จะปลดเปลื้องบำบัดความทุกข

ยากเดือดรอน 3) มุทิตา ความเบิกบานพลอยยินดี เม่ือเห็นผูอ่ืนอยูดีมีสุข ก็มีใจแชมชื่นเบิกบาน เม่ือเห็นเขาทำดี งาน

ประสบความสำเร็จกาวหนายิ่งขึ้นไปก็พลอยยินดีบันเทิงใจดวย พรอมที่จะชวยสงเสริมสนับสนุน และ 4) อุเบกขา 

ความมีใจเปนกลาง คือ มองตามเปนจริง โดยวางจิตเรียบสม่ำเสมอ มั่นคง เที่ยงตรงดุจตาชั่ง มองเห็นการที่บุคคลจะ

ไดรับผลดี หรือชั่ว สมควรแกเหตุท่ีตนประกอบ พรอมที่จะวินิจฉัย วางตน และปฏิบัติ ไปตามหลักการ และเหตุผล 

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2557)  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 6 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 จากสภาพปญหาและแนวทางดังกลาว ทำใหผูวิจัยมีความสนใจท่ีจะศึกษาเรื่อง หลักพรหมวิหารธรรม

ของผูบริหารสถานศึกษากับการบริหารงานบุคคล โรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษา พระ

ปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 เพื่อกอใหเกิดประโยชนตอการดำเนินงานการบริหารงานบุคคล โดยใชหลัก

พรหมวิหารธรรม ประกอบดวยหลักพุทธธรรมที่พระพุทธเจาไดตรัสสั ่งสอนไว ใหแกผู ที ่เกี ่ยวของ และ

หนวยงานสามารถนำไปเปนแนวทางในการประยุกตใชการบริหารจัดการ และจัดทำแผนงานเกี่ยวกับการ

พัฒนาบุคลากรใหมีประสิทธิภาพในการปฏิบัติงานสูงยิ่งข้ึนเพ่ือใหการบริหารสถานศึกษาเกิดประสิทธิภาพและ

ประสิทธิผลสูงสุด  

  

วัตถุประสงคการวิจัย 

 1. เพ่ือศึกษาหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษาโรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงาน

เขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12  

 2. เพ่ือศึกษาการบริหารงานบุคคล โรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติ

ธรรม แผนกสามัญ เขต 12  

 3. เพ่ือศึกษาความสัมพันธระหวางหลักพรหมวหิารธรรมของผูบริหารสถานศึกษากับการบริหารงาน

บุคคล โรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

  การวิจัยนี้เปนสวนหนึ่งของวิทยานิพนธเรื่อง หลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษากับการ

บริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกสามัญ เขต 12 

ไดรับการอุปถัมภทุนวิจัยจากพระเทพภาวนาวชิรคุณ วิ. เจาอาวาสวัดโสธรวรารามวรวิหาร จังหวัดฉะเชิงเทรา

ไดรับหนังสือรับรองจริยธรรมจากมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย เลขท่ี จว.0058/2567 วันท่ีกิตติกรรมประกาศ 

13 มิถุนายน พ.ศ. 2567 การวิจัยครั้งนี ้เปนการวิจัยเชิงปริมาณ (Quantitative Research) โดยการแจก

แบบสอบถามกับกลุมตัวอยางจำนวน 42 คน ไดมาโดยการสุมแบบงาย (Simple Random Sampling) โดยมี

วิธีการ ดังนี้  

 ขั้นตอนท่ี 1 การจัดเตรียมโครงรางวิจัย โดยวิธีศึกษาคนควารวบรวมขอมูลจากเอกสารตำรา ทฤษฎี 

รายงานวิจัย บทความ และวรรณกรรมที่เกี ่ยวของกับหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษา และการ

บริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 เพ่ือ

นำมาจัดทำโครงรางการวิจัย เสนอโครงรางตอพระเทพภาวนาวชิรคุณ วิ. เจาอาวาสวัดโสธรวรารามวรวิหาร จังหวัด

ฉะเชิงเทราเพ่ือขอความเห็นชอบและอนุมัติทุนวิจัย 

 ขั ้นตอนท่ี 2 ผู ว ิจ ัยนำขอมูลที ่ได จากการศึกษาคนความาพัฒนาจัดสรางเครื ่องมือวิจ ัย คือ 

แบบสอบถาม ในสวนที ่เกี ่ยวกับหลักพรหมวิหารธรรมของผู บริหารสถานศึกษาสรางตามแนวคิดใน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 7 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (January - April 2024) :  

พระไตรปฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (2539) ประกอบดวย 1) หลักพรหมวิหารธรรมดาน

เมตตา 2) หลักพรหมวิหารธรรมดานกรุณา 3) หลักพรหมวิหารธรรมดานมุทิตา และ 4) หลักพรหมวิหารธรรม

ดานอุเบกขา และการบริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม สรางตามคูมือปฏิบัติงานโรงเรียนพระปริยัติ

ธรรม แผนกสามัญศึกษา พุทธศักราช 2557 ประกอบดวย 1) การวางแผนอัตรากำลัง 2) การสรรหาและบรรจุ

แตงตั้งครูและบุคลากรทางการศึกษา 3) การประเมินผลการปฏิบัติงาน 4) การดำเนินการทางวินัยและการ

ลงโทษ 5) การออกจากราชการ และ 6) การพัฒนาครูและบุคลากรทางการศึกษา นำแบบสอบถามที่ผูวิจัย

สรางใหผูเชี่ยวชาญ จำนวน 5 คน พิจารณาความสอดคลองของเนื้อหากับวัตถุประสงคของการวิจัย ไดคาดัชนี

ความสอดคลอง (Index of Item Objective Congruence : IOC) = 1.00 เม่ือไดหนังสือรับรองจริยธรรมจาก

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัยแลวจึงนำแบบสอบถามไปทดลอง ใช (Try Out) กับผูใหขอมูลในโรงเรียน

พระปริยัติธรรม ในเขตอื ่น ที ่ไมใชกลุ มตัวอยาง นำแบบสอบถามที ่ไดรับกลับคืนมา ตรวจความเที ่ยง 

(Reliability) โดยพิจารณาคาสัมประสิทธิ์อัลฟา (α-coefficient) ตามวิธีการของครอนบาค (Conbach) ไดคา

ความเชื่อม่ันของแบบสอบถามท้ังฉบับ เทากับ .980 แลวนำไปเก็บขอมูลจากกลุมตัวอยาง  

 ข้ันตอนท่ี 3 กำหนดกลุมตัวอยาง ท่ีใชในการวิจัย ไดแก โรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขต

การศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 ใน 7 จังหวัด จำนวน 12 โรงเรียน ผู ใหขอมูลตอบ

แบบสอบถาม โรงเรียนละ 6 คน ไดแก 1) ผูบริหารสถานศึกษา/ผูปฏิบัติหนาที่แทน 1 รูป/คน 2) หัวหนา

บริหารงานบุคคล 1 รูป/คน และ 3) ครูผูสอน 4 รูป/คน รวมผูใหขอมูลท้ังสิ้น 72 รูป/คน  

 ขั้นตอนท่ี 4 การดำเนินการเก็บรวบรวมขอมูล ผูวิจัยทำบันทึกขอความถึงคณบดี คณะศึกษาศาสตร 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย เพ่ือทำหนังสือขอความอนุเคราะหไปถึง ผูบริหารสถานศึกษาโรงเรียนพระ

ปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 ในแตละโรงเรียน เพื่อออก

หนังสือแจงขอความรวมมือ ชวยอนุเคราะหตอบแบบสอบถาม ผูวิจัยดำเนินการเก็บรวบรวมแบบสอบถามดวย

ตนเอง โดยมีผูชวยในการเก็บขอมูล และจัดสงทางไปรษณีย 

 ข้ันตอนท่ี 5 การวิเคราะหขอมูลและทางสถิติท่ีใชในการวิจัย เม่ือไดรับแบบสอบถามกลับคืนมา ผูวิจัย

รวบรวมและตรวจสอบ ความสมบูรณของแบบสอบถามท้ังหมด จากนั้นนำมาจัดระบบ ลงรหัสขอมูล วิเคราะห

ขอมูลดวยเครื ่องคอมพิวเตอร โดยใชโปรแกรมสำเร็จรูป สถิติในการวิเคราะหสภาพสวนตัวของผู ตอบ

แบบสอบถาม ประกอบดวย เพศ อายุ ระดับการศึกษาตำแหนงในปจจุบัน และประสบการณทำงานใน

ตำแหนง โดยใชความถ่ี (frequency: f) และคารอยละ (percentage : %) การวิเคราะหหลักพรหมวิหารธรรม

ของผูบริหารสถานศึกษา และการบริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระ

ปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 คือ ใชคามัชฌิมเลขคณิต (arithmetic mean : x�) และสวนเบี ่ยงเบน

มาตรฐาน (standard deviation : S.D.) โดยนำคามัชฌิมเลขคณิตที่คำนวณไดไปวิเคราะหเทียบกับคะแนน

เฉลี่ย ตามแนวคิดของเบสท (Best, 1977) และการวิเคราะหหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษากับ

การบริหารงานบุคคล โรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 

12 โดยการวิเคราะหคำนวณคาสัมประสิทธิ ์สหสัมพันธแบบเพียรสัน (Pearson’ s product moment 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 8 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

correlation coefficient) แลวนำคาสัมประสิทธิ์สหสัมพันธที่คำนวณได จากโปรแกรมสำเร็จรูปไปวิเคราะห

เทียบกับเกณฑ  

 ขั้นตอนท่ี 6 สรุปผลการศึกษาวิจัย โดยในวัตถุประสงคในขอที่ 1 และ2 ไดนำเสนอผลการวิเคราะห 

ขอมูลทั้งโดยภาพรวมและรายดาน ในรูปแบบตาราง การอธิบายใตตาราง สวนในวัตถุประสงคในขอที่ 3 ได

นำเสนอผลการวิเคราะหขอมูลในรูปแบบตาราง และการอธิบายใตตาราง และในรูปแบบแผนภูมิภาพ 

แบบไหน และ รูปแบบการนำเสนอผลการศึกษาวิจัย (Presentation of the Research Results) 

   ขั้นตอนที่ 7 นำเสนอองคความรูใหม (Body of Knowledge) โดยสอดรับกับวัตถุประสงคขอที่ 3 

ของการวิจัย โดยมีกลุมตัวอยางหรือผูใหขอมูล การสรางและพัฒนาเครื่องมือการวิจัย การเก็บรวบรวมขอมูล

การวิจัย และการวิเคราะหขอมูล 
 

ผลการวิจัย  

 วัตถุประสงคขอที่ 1 เพื่อศึกษาหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษาโรงเรียนพระปรยัิติ

ธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 พบวา หลักพรหมวิหารธรรมของ

ผูบริหารสถานศึกษาโรงเรียนพระปริยัติธรรม โดยภาพรวม อยูในระดับมาก เมื่อพิจารณาเปนรายดาน พบวา อยูใน

ระดับมากทุกดาน โดยคามัชฌิมเลขคณิตเรียงจากมากไปหานอย ดังนี้ หลักพรหมวิหารธรรมดานเมตตา หลักพรหม

วิหารธรรมดานมุทิตา หลักพรหมวิหารธรรม ดานอุเบกขา และหลักพรหมวิหารธรรมดานกรุณา ตามลำดับ 

  วัตถุประสงคขอท่ี 2 เพ่ือศึกษาการบริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม พบวา การบริหารงาน

บุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 โดยภาพรวม           

อยูในระดับมาก เม่ือพิจารณาเปนรายดาน พบวา อยูในระดับมากทุกดาน เรียงคามัชฌิมเลขคณิตจากมากไปหานอย 

ดังนี้ ดานการพัฒนาครูและบุคลากรทางการศึกษา ดานการดำเนินการทางวินัยและการลงโทษ ดานการประเมินผล

การปฏิบัติงาน ดานการวางแผนอัตรากำลัง ดานการสรรหาและบรรจุแตงตั้งครูและบคุลากรทางการศึกษา และดาน

การออกจากราชการ ตามลำดับ  

 วัตถุประสงคขอที่ 3 เพื่อศึกษาหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษากับการบริหารงาน

บุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 ผลการ

วิเคราะห พบวา หลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษามีความสัมพันธกับการบริหารงานบุคคล

โรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 แสดงตามตาราง 

ดังนี้ 

ตัวแปร Y1 Y2 Y3 Y4 Y5 Y6 Ytot 

X1 .583** .606** .587** .660** .563** .596** .640** 

X2 .759** .752** .722** .752** .674** .716** .779** 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 9 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (January - April 2024) :  

X3 .769** .720** .694** .720** .661** .688** .757** 

X4 .771** .718** .690** .748** .662** .662** .757** 

Xtot .756** .733** .706** .756** .672** .698** .769** 

   ** ระดับนัยสำคัญทางสถิติท่ี .01 

  จากตาราง พบวา ความสัมพันธระหวางหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษา(Xtot) กับการ

บริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 

(Ytot) อยูในระดับสูง (rxy= 0.769) อยางมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ 0.01 โดยมีความสัมพันธกันในทางบวก 

โดยหลักพรหมวิหารธรรมดานกรุณา (X2) มีความสัมพันธกับการบริหารงานบุคคล ทุกดานอยูในระดับสูงมาก

ที่สุด จึงเปนหลักธรรมที่บุคลากรตองการใหผูบริหารพึงประพฤติปฏิบัติตอตนเอง เมื่อมีความสงสารจะทำให

ผูบริหารเปดใจกวาง รับฟงปญหา คิดจะชวยเหลือผูอ่ืนใหพนจากความทุกขเดือดรอนใหไดรับแตความสุข เปน

การสรางขวัญกำลังใจ ความรัก ความศรัทธาท่ีดีใหเกิดข้ึนในสถานศึกษา  

 

อภิปรายผลการวิจัย  

 1. หลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษาโรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขต

การศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 พบวา โดยภาพรวมอยูในระดับมากและรายดานอยูในระดับ

มากทุกดาน สอดคลองกับที ่พระมหาชัยวัฒน จตฺตมโล (พรหมสนธิ), 2560) ใหแนวคิดไววา ผู บริหาร

สถานศึกษาเปนบุคคลสำคัญที ่ผลักดันใหเกิดการขับเคลื ่อน และสรางพลังแหงความรวมมือรวมใจ จึง

จำเปนตองเขาใจบทบาทหนาที่ของตนเองอยางชัดเจน การที่นำพรหมวิหาร 4 มาเปนหลักธรรมประจำใจ 

เพื่อใหตนดำรงชีวิตไดอยางประเสริฐและบริสุทธิ์ เฉกเชนพรหม เปนแนวธรรมปฏิบัติของผูบริหาร ผูปกครอง 

และการอยูรวมกับผูอื่น จึงทำใหผูบริหารสถานศึกษาโรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษา

พระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 เลือกนำมาเปนหลักปฏิบัติในการบริหาร สอดคลองกับธิดารัตน เสรีขจรจารุ 

(2564) ไดใหความคิดเห็นไว การที่จะนำหลักธรรมนี้มาใชกับผูใตบังคับบัญชาไดมีการพิจารณาสถานการณท่ี

จะนำหลักธรรมนี้มาใช คือ เมื่อผูใตบังคับบัญชาอยูปกติ หัวหนาควรมีเมตตา เมื่อผูใตบังคับบัญชาไดรับความ

เดือดรอนเปนทุกข หัวหนาตองมีความกรุณา เมื่อผูใตบังคับบัญชาดีขึ้น ประสบความสำเร็จ หัวหนาควรมี

มุทิตา และในกรณีที่มีการรักษาความถูกตองชอบธรรมตามหลักการและกฎเกณฑ หัวหนาควรมีอุเบกขา 

หมายถึง การที่วางใจเปนกลาง แตยังคงอยูใกล ๆ กับผูใตบังคับบัญชา แตไมเขาไปกาวกาย เพื่อใหความ 

ถูกตองชอบธรรมนั้นยังคงอยูตอไป สอดคลองกับจิตรกร ไขระวิ (2566) ไดศึกษาเรื่อง ความสัมพันธระหวาง

การบริหารสถานศึกษาตามหลักพรหมวิหาร 4 กับการปฏิบัติงานของครูในโรงเรียน สังกัดสำนักงานเขตพื้นท่ี

การศึกษามัธยมศึกษาปทุมธานี ผลการวิจัยพบวา ระดับการบริหารตามหลักพรหมวิหาร 4 ของผูบริหาร

สถานศึกษา โดยภาพรวมอยูในระดับมาก  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 10 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 2. การบริหารงานบุคคล โรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม 

แผนกสามัญ เขต 12 พบวา โดยภาพรวมอยูในระดับมาก สอดคลองกับพระปลัดสมเกียรติ อํสุธโร และคณะ 

(2564) ใหแนวคิดไววา การบริหารงานบุคคลเปนปจจัยที่สำคัญที่สุดของการบริหาร โดยเฉพาะอยางยิ่ง การ

บริหารการศึกษา ในกระบวนการบริหารจึงไดกำหนดใหการบริหารงานบุคคลเปนกระบวนการหนึ่งของการ

บริหาร เพื่อใหหนวยงานสามารถรักษาคนดีมีความรูความสามารถไวในหนวยงานใหมากและนานที่สุด เทาท่ี

หนวยงานตองการ การจะทำเชนนี้ไดหนวยงานตองมีการบริหารงานบุคคลที่ดีเปนสวนสำคัญของการบริหาร

สูงสุด ทำใหสถานศึกษาทุกแหงของโรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม 

แผนกสามัญ เขต 12 ตองบริหารงานตามขอบขายภารกิจ บทบาทและหนาท่ีของสถานศึกษาในการบริหารงาน

บุคคลที่กำหนดไวในคูมือปฏิบัติงานโรงเรียนพระปริยัติธรรม แผนกสามัญศึกษาในทุก ๆ ดาน สอดคลองกับ

พระณัฐวุฒิ สุชาโต (คลังเงิน) และคณะ (2563) ไดศึกษาเรื่อง การบริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม 

แผนกสามัญศึกษา ตามหลักพรหมวิหาร 4 สังกัดสำนักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ จังหวัดขอนแกน 

ผลการวิจัยพบวา ผูบริหารโรงเรียนและครูผูสอนมีความคิดเห็นเก่ียวกับการบริหารงานบุคคคลโรงเรียนพระ

ปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษาตามหลักพรหมวิหาร 4 โดยภาพรวมมีการปฏิบัติอยูในระดับมาก สอดคลองกับ

เอวิกา ปราบพาลทัพพ (2565) ไดศึกษาเรื ่อง การบริหารงานบุคคลโรงเรียนในสังกัดสำนักงานเขตพื้นท่ี

การศึกษาประถมศึกษาอุดรธานี เขต 4 ผลการวิจัยพบวา สภาพการบริหารงานบุคคล ภาพรวมอยูในระดับ

มาก  

 3. หลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษามีความสัมพันธกับการบริหารงานบุคคลโรงเรียน 

พระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 ทั้ง 6 ดาน อยางมีนัยสำคัญ

ทางสถิติที่ระดับ 0.01 โดยมีความสัมพันธกันในทางบวก สอดคลองกับพระมหาชัยวัฒน จตฺตมโล (พรหมสนธิ) 

(2560) ใหแนวคิดไววา กระบวนการบริหารงานบุคคล เปนการกำหนด นโยบาย และการวางแผนเกี่ยวกับการ

บริหารงานบุคคล เพื่อใหการดำเนินงานดานการบริหารงานบุคคลเปนไปอยางมีประสิทธิภาพ และเกิดประสิทธิผล

ตอหนวยงานหรือองคการ การบริหารงานบุคคลควรยดึหลักประชาธิปไตย โดยการเคารพในสิทธิ และความสามารถ

ของบุคคล มีความยุติธรรม มีการพัฒนาและการใหขวัญและกำลังใจบุคลากรไดปฏิบัติงานอยางเต็มความรู และ

ตองมีหลักพุทธธรรม คือ พรหมวิหารธรรมใหประพฤติและปฏิบัติ หรือควบคุมกำกับทางจิตใจของมนุษยใหอยูกับ

สังคม ในสถานที่ที่มีพรหมวิหาร 4 สถานที่นั้นยอมมีคนที่สมบูรณทั้งรางกายจิตใจของตนเองและผูอื่น สำหรับ

ผูบริหารสถานศึกษาจึงตองแสดงออกตอผูใตบังคับบัญชาถึงการมีเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา กอใหเกิดความ

ศรัทธาแกครู เพื่อนรวมงานและชุมชน ตลอดจนการบริหารบุคคลดวยความเปนธรรม สอดคลองกับพรทิพย 

อนุพัฒน (2564) ท่ีกลาวไววา การบริหารงานบุคคลผูบริหารจะตองนำหลักพรหมวิหาร 4 มายึดถือเปนแนวทางใน

การบริหารซึ่งเปนหลักธรรมที่นำมาปฏิบัติเพื่อความสงบสุขของสังคม เริ่มตั้งแตการวางแผน การคัดเลือกคน การ

ประเมินผลการปฏิบัติงาน จนกระทั่งการใหพนสภาพจากองคกร ซึ่งผูบริหารนอกจากจะมีความรู ความสามารถ 

และทักษะในการบริหารงานแลว ความเปนผูมีคุณธรรมในจิตใจและมีจริยธรรมที่นาเลื ่อมใสศรัทธา ถือเปน

คุณสมบัติอันสำคัญที่จะเปนสวนเสริมใหผูบริหารนั้นสามารถครองตน ครองคน และครองงานไดอยางมีความสุข 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 11 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (January - April 2024) :  

 

 

 

 

  

 

 

 

 
 

 

 

ร 

 

โดยยึดหลักพรหมวิหาร 4 ไดแก เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา มาเปนหลักธรรมในการบริหารคน ซ่ึงคุณธรรมท้ัง 4 

ประการนี้ นับไดวาผูเปนคุณธรรมของ "ผูใหญ" หรือ "ผูปกครอง" อยางสมบูรณ จะเปนผูนำชุมชนใด ก็จะเปนรม

โพธิ์ รมไทรหรือเปนที่พึ่งที่อาศัยของผูนอยหรือผูอยูใตความปกครองไดเปนอยางดี สอดคลองกับไดเวน.ดร.ศรี

เค.ธัมมนาทะ (Sri, 2005) ไดกลาวไวในผลงานวิจัยเรื ่อง Buddhism as a Religions เกี ่ยวกับหลักธรรมของ

ผูปกครองบานเมืองและเพื่อการดำเนินชีวิตของตนเอง เหตุที่กลาวเชนนั้นก็เพราะวาหลักพรหมวิหารธรรม 4 

ประการ ไดแก 1) หลักความมีเมตตา 2) หลักความมีกรุณา 3) หลักความมีมุทิตา และ 4) หลักความมีอุเบกขา นั้น

ถือวาเปนหลักธรรมท่ีสำคัญสำหรับค้ำยันความเท่ียงตรงของการปกครองเริ่มจากการปกครองในระดับครอบครัว คือ

พอแมและไตระดับเรื่อยไปจนถึงระดับชุมชน สังคมและประเทศชาติ รวมกระท่ังระดับสากล คือ ระดับโลก  

 

องคความรูใหม  

  จากการใหศึกษาวิเคราะหขอมูล หลักพรหมวิหารธรรมดานกรุณาของผูบริหารสถานศึกษานั้นมี

ความสัมพันธกับการบริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม ในระดับสูงมากท่ีสุด ประกอบดวย 1) การสราง

ความรัก ความศรัทธาที่ดี 2) มีความเสียสละ และอุทิศตนในการปฏิบัติงาน 3) การสรางขวัญกำลังใจใหแก

บุคลากร 4) มีความสงสาร ปรารถนาดีใหบุคลากรพนทุกข และ 5) การเปนผูใหคำปรึกษาที่ดีในการทำงาน    

ดังโมเดลและรายละเอียดตอไปนี ้

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   ภาพท่ี 1: หลักพรหมวิหารธรรมดานกรุณาเพ่ือการบริหารงานบุคคล 

 1. การสรางความรัก ความศรัทธาที่ดี ผูบริหารสถานศึกษาตองสรางความรัก ความศรัทธาที่ดีให

เกิดขึ้นในสถานศึกษา เพื่อเปนพลังกระตุนใหบุคลากรในสถานศึกษา เพิ่มระดับและคุณภาพการทำงานให

สูงขึ้น คุณลักษณะสำคัญประการหนึ่งของผูบริหารสถานศึกษาเพื่อสรางศรัทธาที่ดีใหเกิดขึ้นในความรูสึกของ

ผูใตบังคับบัญชาก็คือ การกลาตัดสินใจ หรือวินิจฉัยสังการ จึงตองเปนคนที่สุขุม รอบคอบ มีเหตุมีผลในการ

ตัดสินใจ มีวิสัยทัศน อันกวางไกลสามารถมองเปนภาพในอนาคต และแนวทางที่จะแกปญหาไดเปนอยางดี 

ซื่อสัตย และสรางสรรคผลงานโดดเดน สามารถขจัดปดเปาปญหาตาง ๆ ในหนวยงานได ซึ่งนอกจากจะได

ความศรัทธาท่ีดีจากบุคลากรแลวก็จะไดความรักตามมาดวย  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 12 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 2. มีความเสียสละ และอุทิศตนในการปฏิบัติงาน ผูบริหารสถานศึกษาตองมีความเสียสละ และอุทิศ

ตน ในการปฏิบัติงานของสถานศึกษา จูงใจผูตามดวยแบบอยางแหงชีวิตที่อุทิศตนในการปฏิบัติงาน มีภาวะ

ผูนำ และเปนแบบอยางที่ดีของผูใตบังคับบัญชาในการปฏิบัติงานที่มีประสิทธิภาพ โดยยึดหลักวา “จะพัฒนา

ใครเขาตองพัฒนาตัวเรากอน” ผูตามจึงไมเพียงแตอุทิศตนเพ่ืองานดวยความเต็มใจ แตไดรับแบบอยางชีวิตท่ีมี

ความศรัทธา และหมายเอาคุณธรรมเปนท่ีพ่ึงจากตัวผูบริหารดวย  

 3. การสรางขวัญกำลังใจใหแกบุคลากร เพื่อเปนการเสริมแรงและพัฒนาบุคลากรที่เนนการสราง

ความเขมแข็งของจิตใจและความรูสึกในบริบทที ่หลากหลาย ชวยใหการปฏิบัติงานของบุคลากรมีความ

สอดคลองกับความหลากหลายทางสังคม ซ่ึงสงผลตอคุณภาพของการปฏิบัติงานในสถานศึกษา การสรางขวัญ

กำลังใจในการทำงาน จึงเปนหนทางหนึ่งในการดำรงรักษาทรัพยากรมนุษย การทำใหบุคลากรรูสึกเกิดความ

พึงพอใจ มีความสุข เกิดความทุมเทในการทำงาน มีความผูกพันในงาน และรูสึกเปนสวนหนึ่งขององคกร ถือ

เปนสิ่งสำคัญอยางยิ่งที่จะรักษาบุคลากรใหอยูกับองคกร หากมีการละเลยในการสรางขวัญกำลังใจในการ

ทำงานของบุคลากร อาจเกิดการแสดงออก ทางลบในหลายรูปแบบ เชน การขาดงานบอยการทำงานไมเต็ม

ศักยภาพ ผลงานไมเปนไปตามเปาหมายที่วางไว หรือ การลาออก เปนตน ผูบริหารสถานศึกษาจึงตองสราง

ขวัญกำลังใจใหแกบุคลากรในสถานศึกษา  

 4. มีความสงสาร ปรารถนาดีใหบุคลากรพนทุกข ผูบริหารสถานศึกษาตองมีความสงสาร และ

ปรารถนาดี ใหบุคลากรพนทุกขที่เขามาเบียดเบียนในการปฏิบัติงาน ตองเปนคนมีจิตคิดจะชวยเหลือ ใฝใจใน

อันท่ีจะปลดเปลื้องบำบัดความทุกขยากเดือดรอนของผูใตบังคับบัญชาตลอดเวลาโดยลงมือปฏิบัติ ชวยเหลือใน

สิ่งท่ีทำได  

 5. การเปนผูใหคำปรึกษาที่ดีในการทำงาน ผูบริหารสถานศึกษาตองเปนผูที่ใหคำปรึกษาที่ดีในการ

ทำงานของบุคลากรในสถานศึกษา การใหคำปรึกษา เมื่อนำมาบูรณาการกับการบริหารงานของสถานศึกษา

ภายใตจรรยาบรรณของการใหคำปรึกษา จะทำใหผูบริหารสถานศึกษาสามารถนำองคกรไปสูจุดมุงหมายของ

การจัดการศึกษาท่ีมีคุณภาพเกิดประสิทธิภาพและประสิทธิผลอยางยั่งยืนตอไป 

    

สรุป  

 หลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษาโรงเรียนพระปริยัติธรรม ในภาพรวมและรายดาน อยู

ในระดับมาก โดยดานท่ีมีคาเฉลี่ยสูงท่ีสุด คือ หลักพรหมวิหารธรรมดานเมตตา และดานท่ีมีคาเฉลี่ยต่ำท่ีสุด คือ 

หลักพรหมวิหารธรรมดานกรุณา สวนการบริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม ในภาพรวมและรายดาน 

อยูในระดับมาก โดยดานที่มีคาเฉลี่ยสูงที่สุด คือ ดานการพัฒนาครูและบุคลากรทางการศึกษา และดานที่มี

คาเฉลี ่ยต่ำที ่ส ุด คือ ดานการออกจากราชการ และหลักพรหมวิหารธรรมของผู บริหารสถานศึกษามี

ความสัมพันธกับการบริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรมอยูในระดับสูง อยางมีนัยสำคัญทางสถิติท่ีระดับ 

0.01 โดยมีความสัมพันธกันในทางบวก หรือในลักษณะท่ีคลอยตามกัน  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 13 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (January - April 2024) :  

โดยสรุปแสดงใหเห็นวาหลักพรหมวิหารธรรมทั้ง 4 ดาน ของผูบริหารสถานศึกษาเปนกระบวนการที่ผูบริหาร

สถานศึกษาใชศาสตรและศิลป ในการบริหารจัดการบุคลากรในสถานศึกษาใหเหมาะสมกับความรู 

ความสามารถ ประสบการณในการปฏิบัติงาน ใหเปนไปตามระเบียบแบบแผนท่ีทางการไดกำหนด ดวยการนำ

หลักพรหมวิหารธรรม มาประยุกตใชในการปกครองดูแลบุคลากรใหมีความสุข มีขวัญกำลังใจในการปฏิบัติงาน 

และเกิดประสิทธิภาพ ประสิทธิผลตอสถานศึกษา  

 

ขอเสนอแนะ  

 หลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษา โรงเรียนพระปริยัติธรรม กับการบริหารงานบุคคล

สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 เปนการศึกษาโดยรวมรวมความคิดเห็น

ของผูที่เกี่ยวของโดยตรง ดังนั้นผลการวิจัยที่ไดยอมเปนประโยชนเปนแนวทางใหหนวยงานอื่นสามารถนำไป

ประยุกตใชเปนแนวทางได ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

 ผลจากการวิจัยพบวา หลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษา โรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัด

สำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เขต 12 ดานที่มีคาเฉลี่ยนอยที่สุด คือ พรหมวิหารธรรม

ดานกรุณา ดังนั้น หนวยงานที่เกี่ยวของกับโรงเรียนพระปริยัติธรรม ควรนำไปใชดำเนินการ พัฒนาสงเสริมให

ผูบริหารโรงเรียนพระปริยัติธรรม มีการจัดระเบียบและแนวทางปฏิบัติเก่ียวกับงานของสถานศึกษา โดยเห็นแก

ประโยชนสวนรวมเปนหลัก เปนที่ปรึกษาที่ดีและใหคำแนะนำแกครูเมื่อมีปญหา ใหโอกาสผูที่ทำงานผิดพลาด

ไดปรับปรุงตนเองและเขารวมงานตอ ชี้แนะสิ่งท่ีเปนประโยชนและสิ่งท่ีเปนโทษใหกับบุคลากรอยางจริงใจ รวม

แกไขปญหาที่เกิดขึ้นดวยความใสใจ เปดโอกาสใหครูแสดงความคิดเห็นอยางเต็มที่ สรางสัมพันธภาพอันดีงาม

แกครูทุกคน ผูบริหารควรชวยเหลือ แนะนำเมื่อเพื่อนรวมงานมีทุกข อยางเต็มใจ และเต็มความสามารถที่จะ

ชวยได เปนตน ควรมีการสงเสริมและพัฒนาความรู ความสามารถและทักษะที่จำเปนในการทำงานของ

บุคลากรในดานตาง ๆ เชน ทักษะการใชภาษาตางประเทศ ทักษะการใชเทคโนโลยีหรือวิทยาการใหม ๆ 

เหมาะสมตามชวงอายุของบุคลากรและสถานะการดำรงตำแหนง เชน ระดับปฏิบัติการ ระดับชำนาญการ หรือ

ระดับชำนาญการพิเศษ เพ่ือเปนการจูงใจใหบุคลากรสามารถพัฒนางานอันจะนำไปสูความสำเร็จในการทำงาน

ไดอยางมีประสิทธิภาพตามผลการวิจัยท่ีปรากฏ  

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็นหัวขอเก่ียวกับ    

 2.1 ควรมีการขยายขอบเขตในการศึกษาใหครอบคลุม โรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขต

การศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ ในเขตอื่น ๆ เพื่อใหเกิดการศึกษาและวิเคราะหที่ชัดเจนมากยิ่งขึ้นใน

เรื่องหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษากับการบริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัด

สำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 14 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 2.2 ควรมีการศึกษาปจจัยอื่น ๆ ที่คาดวา จะสงผลการบริหารงานบุคคลโรงเรียนพระปริยัติธรรม 

สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เชน วัฒนธรรมองคกร สภาพแวดลอม สถานท่ี

ทำงาน ขวัญและกำลังใจ แรงจูงใจใฝสัมฤทธิ์ เปนตน เนื่องจากปจจัยดังกลาวอาจจะสงผลตอประสิทธิภาพการ

ปฏิบัติงานของบุคลากรโรงเรียนพระปริยัติธรรม สังกัดสำนักงานเขตการศึกษาพระปริยัติธรรม แผนกสามัญ เชนกัน  

 

บรรณานุกรม  

กองพุทธศาสนศึกษา สำนักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ. (2557). คูมือปฏิบัติงานโรงเรียนพระปริยัติธรรม

แผนกสามัญศึกษา พุทธศักราช 2557. กรุงเทพฯ: สำนักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ.  

กัณฑพงษ นามเสนห. (2559). การปรับใชหลักพรหมวิหาร 4 กับการบริหารบุคลากร. Journal of Roi Kaensarn 

Academi. 1 (2), 38-48. 

จิตรกร ไขระวิ. (2566). ความสัมพันธระหวางการบริหารสถานศึกษาตามหลักพรหมวิหาร 4 กับการปฏิบัติงาน

ของครูในโรงเรียน สังกัดสำนักงานเขตพ้ืนท่ีการศึกษามัธยมศึกษาปทุมธานี. มหาวิทยาลัยราชภัฏสวน

สนุันทา การประชุมวิชาการและนำเสนอผลงานวิจัยระดับชาติ ครั้งท่ี 6. 

ธิดารัตน เสรีขจรจารุ. (2564). แนวทางการพัฒนาการบริหารงานบุคคล ตามหลักพรหมวิหาร 4 โรงเรียนโคราชวิทยา 

อำเภอเมือง จังหวัดนครราชสีมา. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: 

มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

นพพล ศุภวิทยาเจริญกุลม. (2560). ภาวะผูนำของผูบริหารสถานศึกษา สังกัดสำนักงานเขตพ้ืนท่ีการศึกษา 

 ประถมศึกษาสกลนคร เขต 1. วิทยานิพนธหลักสูตรครุศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการบริหาร:

การศึกษามหาวิทยาลัยราชภัฏสกลนคร. 

ประกาศสำนักนายกรัฐมนตรี เรื่อง การประกาศแผนแมบทภายใตยุทธศาสตรชาติ (พ.ศ. 2561-2580).  

 (18 เมษายน 2562). ราชกิจจานุเบกษา. เลม 136 ตอนท่ี 51 ก. : 6. 

พรทิพย อนุพัฒน. (2564). พรหมวิหาร 4 : กับการบริหารงานบุคคลในองคกร. วารสารศึกษาศาสตร มมร. 

9(1), 255-266. 

พระครูวิจิตรสาธุรส. (2560). การใชหลักพรหมวิหารธรรมในการบริหารงานของผูบริหารสถานศึกษาตามทัศนะ

ของครูกลุมโรงเรียนการกุศล จังหวัดสงขลา. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน. 4(1), 1-15. 

พระณัฐวุฒิ สุชาโต (คลังเงิน), เจาอธิการบุญชวย โชติว โส และประจิตร มหาหิง. (2563). การบริหารงานบุคคล

โรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญศึกษาตามหลักพรหมวิหาร 4 สังกัดสำนักงานพระพุทธศาสนา

แหงชาติ จังหวัดขอนแกน, วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแกน. 7(2), 300 - 301. 

พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2554). มณีแหงปญญา. กรุงเทพฯ: ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม. 

พระปลัดสมเกียรติ อํสุธโร อินถา ศิริวรรณ และระวิง เรืองสังข. (2564). การบริหารงานบุคคลในยุคดิจิทัล, 

วารสารบัณฑิตศึกษาปริทัศน วิทยาลัยสงฆนครสวรรค. 9(1), 72–75. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยตฺุโต). (2557). ธรรมนูญชีวิต. กรุงเทพฯ : โรงพิมพพระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 15 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (January - April 2024) :  

พระมหาชัยวัฒน จตฺตมโล (พรหมสนธิ). (2560ข). รูปแบบการบริหารงานบุคคลตามหลักพุทธบริหารการศึกษา 

  ของโรงเรียนพระปริยัติธรรม แผนกสามัญศึกษา กลุมที่ 4. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎี

บัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  

 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

วัชระ คณะทรง. (2565). การบริหารงานบุคคลตามหลักพรหมวิหารธรรมของผูบริหารสถานศึกษาสังกัด

สำนักงานเขตพื้นที่การศึกษาประถมศึกษาระยอง เขต 2. วิทยานิพนธหลักสูตรครุศาสตรมหาบัณฑิต 

คณะครุศาสตร: มหาวิทยาลัยราชภัฏรำไพพรรณี. 

สำนักงานเลขาธิการสภาการศึกษา. (2560). แผนการศึกษาแหงชาติ พ.ศ. 2560-2579. กรุงเทพฯ: บริษัท 

พริกหวานกราฟฟค จำกัด. 

เอกพล กาญจนสำเริง. (2560). ความสัมพันธระหวางคุณลักษณะของผูบริหารกับความสำเร็จในการบริหาร 

กิจการลูกเสือตามความคิดเห็นของครู สังกัดสำนักงานเขตพื้นที่การศึกษาประถมศึกษาชุมพร เขต 1. 

วิทยานิพนธหลักสูตรครุศาสตรมหาบัณฑิต สุราษฎรธานี: มหาวิทยาลัยราชภัฏสุราษฎรธานี.  

เอวิกา ปราบพาลทัพพ. (2565). การบริหารงานบุคคลโรงเรียนในสังกัดสำนักงานเขตพื ้นท่ีการศึกษา

ประถมศึกษาอุดรธานี เขต 4. วารสารวิทยาการจัดการ มหาวิทยาลัยราชภัฏสกลนคร. 2(1), 41. 

Best, John W. 1977. Research in Education. (3 rd ed.) .  Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice 

Hall, Inc. 

Sri K. D.  ( 2 0 05 ) .  Buddhism as a Religions.  Kuala Lumpur Malaysia: Buddhist Mahavihara 

Publishing Ltd.  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 16 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สารัตถะของคำวา “นโม” ในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

Essences of Namo in the Theravada Buddhist Scriptures 
 

1ธีรโชติ เกิดแกว  
1Teerachoot Kerdkaew 

1คณะศลิปศาสตร มหาวิทยาลยัหวัเฉียวเฉลมิพระเกียรต ิ
1Faculty of Liberal Arts, Huachiew Chalermprakiet University.  

1Corresponding Author’s Email: tongin2000@gamil.com 

Received: May 28, 2024; Revised: July 27, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ 

 บทความวิจัยนี ้มีวัตถุประสงคเพื ่อศึกษาการปรากฏและสาระสำคัญของคำวา “นโม” ในคัมภีร

พระพุทธศาสนาเถรวาท ใชระเบียบวิธีวิจัยเอกสาร นำขอมูลมาที่ไดมาวิเคราะหเชิงเนื้อหาแลวนำเสนอแบบ

พรรณนาวิเคราะห  

 ผลการวิจัยพบวา 1) คำวา “นโม” สวนใหญปรากฏในพระสุตตันตปฎก พระวินัยปฎกบางเลม อรรถกถา

และฎีกาบางสวน แตไมปรากฏในพระอภิธรรมปฎก พบ 3 ลักษณะ คือ นโมท่ีใชคำเดียว นโมท่ีใชรวมกับกริยา และ

การใชคำอื่นแทน นโมเปนคำสามัญที่ใชแสดงความนอบนอมตอบุคคลและสิ่งเคารพทั่วไป ไมใชคำศักดิ์สิทธิ์ที่มี

อำนาจเชิงบันดาล และไมไดระบุวาใครเปนผูกลาวคนแรก 2) สาระสำคัญของคำวา “นโม” พบ 9 เรื่อง ไดแก (1) 

ความหมายโดยตรงคือความนอบนอม และความหมายเชิงขยายความคือการสักการะ เคารพ บูชา ไหว กราบ และ

นมัสการ (2) บุคคลและสิ่งอ่ืนท่ีมีผูแสดงความนอบนอมพบท้ังพระรัตนตรัย บุคคลท่ัวไป เทวดา สัตว ปูชนียวัตถุ ปู

ชนียสถาน และธรรมชาติ (3) ธรรมเนียมการใชนโม ถาเปนบุคคล อมนุษย สัตว และสิ่งเคารพทั่วไปจะใช นโมคำ

เดียว นโมรวมกับคำกริยา หรือคำอ่ืนแทน แตถาใชกับพระพุทธเจา นอกจากจะใชคำดังกลาวแลวยังใชบทนมัสการ 

“นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส” 3 จบ (4) ลักษณะการใชนโมพบ 2 ลักษณะคือใชเปนคำอุทานและ

แสดงความนอบนอม (5) อิริยาบถพบทั้งอิริยาบถยืน เดิน นั่ง นอน (6) แรงจูงใจพบวามาจากความเลื่อมใส ความ

เชื่อ ความกลัว ความตองการผลตอบแทน (7) วิธีปฏิบัติคือการหมผาเฉวียงบา การคุกเขา การทำอัญชลี วันทา 

อภิวาท และการกลาวนโม (8) หลักธรรมท่ีสัมพันธกับนโม คืออปจายนธรรม การบูชา คารวธรรม และกรรม (9) ผล

ของการแสดงความนอบนอมพบทั้งระดับโลกิยะ เชน ทำใหเกิดปติปราโมทย และผลในระดับ โลกุตตระคือ เปน

ปจจัยใหบรรลุมรรค ผล นิพพาน  

คำสำคัญ: สารัตถะ; นโม; ความนอบนอม; คัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 
 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 17 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Abstract  
 The objective of this research article  is to study the occurrence and significance of the term 
“Namo” in the Buddhist scriptures, using a documentary research method. The data was analyzed 
through content analysis and presented as a narrative analysis research report.  
 The findings of the research are as follows: 1) The term “Namo” predominantly appears in 
the Suttanta Pitaka and some volumes of the Vinaya Pitaka of the Pali Canon, but it is not found in 
the Abhidhamma Pitaka. The patterns of occurrence of this term can be classified into three main 
types: standalone occurrences, occurrences in conjunction with verbs, and the use of alternative 
words with similar meanings. Importantly, “Namo” is considered a common term expressing general 
respect and reverence. It is not a sacred word with inspirational power and did not specify who spoke 
first. 2) The significance of term “Namo” is identified in nine aspects: (1) Direct expressions of 
reverence, including homage, respect, veneration, worship, obeisance. (2) Persons and other things 
that have been shown humility, including the Triple Gem, ordinary people, angels, animals, sacred 
objects, sacred places, and natures. (3) The custom of using Namo, if used a person, non-human 
being, animal, and things that are respected in general, only one word Namo is used. Namo combined 
with verbs or another word instead But if used with the Buddha In addition to using the above words, 
they also use a specific phprase “Namo Tassa Bhagavato Arahato Sammāsam buddhassa”is recited 
three (4) The expression of reverence through “Namo” is observed in two ways: as an exclamation 
of joy and as a formal expression of respect. (5) Physical Gestures of Reverence found in standing, 
walking, sitting, and lying down. (6) Motivations for Reverence found to come from faith, belief, 
fear, and a desire for rewards. ( 7)  Practices associated with the expression of “Namo” include 
covering oneself with a cloth, bending the knees, performing prostration, observing specific days, 
practicing patience, and uttering the phrase “Namo”. (8) Moral principles related to reverence include 
the offering of virtuous deeds, worship, ethical conduct, and the karmic consequences. (9)  The 
consequences of expressing reverence through "Namo" manifest on both a mundane level, leading 
to mental tranquility, happiness, steadfastness of mind, worldly and heavenly blessings, and on a 
transcendental level, resulting in the attainment of enlightenment, liberation, and the alleviation of 
suffering through adherence to Buddhist practices. 
Keywords: Essences; Namo; Humility; Theravada Buddhist scriptures 
 

บทนำ 

 คำพูดในภาษาตาง ๆ ท่ัวโลกลวนมีความหมายและสาระสำคัญกำกับอยูเสมอ ยิ่งคำพูดนั้นเปนคำพูดท่ีใช

ในศาสนาก็ยิ่งจะมีความหมายและสาระสำคัญที่สะทอนถึงความเชื่อ หลักปฏิบัติ และเปาหมายของคำนั้นรวมอยู

ดวย แตคำในศาสนาบางคำ เมื่อวันเวลาผานไปนานเขาจะถูกกลืนดวยความหมายใหมจากความเชื่อและหลักการ

อ่ืน บางคำก็ถูกนำมาใชในความหมายใหมท่ีผิดไปจากรากศัพทเดิม เชน คำวา “โมโห” ท่ีหมายถึงความโกรธ ตรง

กับคำวา “โกธะ” หรือ “โทสะ” แตความจริงแลว คำวา “โมโห” มีรากศัพทมาจาก “โมหะ” ท่ีแปลวา ความหลง  

 พระพุทธศาสนาเปนศาสนาที่ชาวไทยสวนใหญนับถือและมีอิทธิพลตอสังคมไทยหลายดาน โดยเฉพาะ

คำศัพทในพระพุทธศาสนา เชน บุญ บาป นรก สวรรค นิพพาน ทาน ศีล ภาวนา คำเหลานี้นอกจากจะมีความหมาย

เฉพาะแลว ยังมีสาระสำคัญที่สะทอนถึงแกนของพระพุทธศาสนาวา มุงสอนอะไร เพื่อเปาหมายใด และคำศัพทท่ี

ผูวิจัยสนใจจะศึกษาก็คือคำวา “นโม” ที่ชาวไทยพุทธคุนเคยอยางดี เนื่องจากคำนี้ถูกนำมาใชประกอบ พุทธศาสน

พิธีทุกเรื ่อง เชน การรับไตรสรณคมนจะตองมีการกลาวบทนมัสการวา “นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺ

พุทฺธสฺส” 3 จบเสมอ ซ่ึงบทนมัสการนี้มีปรากฏในพระไตรปฎกหลายแหง เชน ในสังคารวสูตร มัชฌิมนิกาย มัชฌิม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 18 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ปณณาสก (พระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 13/473/446) แตถึงกระนั้นก็ยังพบวา มีคน

บางสวนที่เขาใจคำนี้ไมถูกตอง ประกอบกับคำนี้ถูกนำไปใชในความเชื่ออื่นที่ไมใชพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะไสย

ศาสตรที่เกี่ยวกับเวทมนตรคาถา เชน คำวา “นะ โม พุท ธา ยะ คาถาพระเจา 5 พระองค” (เทพย สาริกบุตร, 

2538) คาถานี้ถูกนำไปสรางวัตถุมงคลท่ีมีอานุภาพหลายดาน เชน เมตตามหานิยม เปนการใช นโม คำท่ีแสดงความ

นอบนอมตอพระพุทธเจาไปสื่อถึงความเชื่อนอกพระพุทธศาสนา โดยความหมายแลว คำวา “นโม พุทฺธาย” แปลวา 

ขอนอบนอมแดพระพุทธเจา และโบราณาจารยไดนำมาใชสื่อถึงพระพุทธเจาในภัทรกัป 5 พระองค โดยใชอักษรแต

ละพยางคสื่อถึงพระนามของพระพุทธเจาแตละองค คือ น อักษรสื่อถึง พระกกุสันธพุทธเจา โม อักษรสื่อถึงพระโก

นาคมนพุทธเจา พุทฺ อักษรสื่อถึงพระกัสสปพุทธเจา ธา อักษรสื่อถึงพระโคตมพุทธเจา และ ย อักษรสื่อถึงพระศรี

อาริยเมตตรัย (เทพ สาริกบุตร, 2538) 

 จากการสื่อความหมายของคำวา “นโม พุทฺธาย” ในทางอานุภาพศักดิ์สิทธิ์ สงผลใหคนบางสวนเขาใจวา 

คำดังกลาวเปนเวทมนตรที่ศักดิ์สิทธิ์ ทำใหไสยศาสตรเขามาแทนที่และมีอิทธิพลเหนือพระพุทธศาสนาในหมูชาว

พุทธไทยบางสวน เห็นไดจากงานวิจัยของพระมหามนตรี วลฺลโภ (ปอมสุข) (2542) เรื่อง อิทธิพลของวัตถุมงคลท่ีมี

ตอสังคมไทยปจจุบันที่พบวา คนในสังคมไทยมีความเชื่อในคาถาอาคมวาเปนของขลัง เชื่อความศักดิ์สิทธิ ์ใน

อานุภาพของพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ และเห็นวา พิธีกรรมท่ีเก่ียวกับวัตถุมงคลเปนเรื่องของความขลังความ

ศักดิ์สิทธิ์ สงผลใหไมสนใจหลักคำสอนที่เปนแกนของพระพุทธศาสนา และนำวัตถุมงคลเหลานั้นไปใชเพื่อให

เกิดผลดีตอชีวิตและสิ ่งที ่เกี ่ยวของกับตน เชน ปองกันผี อันตราย ใหบังเกิดโชคลาภ และหนาที ่การงาน

เจริญกาวหนา (ธีรโชติ เกิดแกว, 2552) สอดคลองกับแนวคิดของดิลก บุญอิ่ม (2561) ที่กลาวไววา ชาวพุทธไทย

สวนใหญมีความศรัทธาตอพุทธมนตในรูปแบบพิธีกรรมทางไสยศาสตรท่ีชี้ใหเห็นถึงการหลงทางที ่ เปน

วัตถุประสงคดั้งเดิมของการสวดมนตคือเพ่ือรักษาพระศาสนาคือการทรงจำหลักคำสอน  

 ความเชื่อนอกพระพุทธศาสนาที่เขามาผสมผสานกับคำศัพทในพระพุทธศาสนาดังกลาวไดสงผลใหเกิด

การยึดถือและปฏิบัติกันอยางผิด ๆ เห็นไดจากพิธีพุทธาภิเษกวัตถุมงคลในสังคมไทยที่ไดรับความนิยมอยางมาก 

จนทำใหคนสวนหนึ่งเขาใจผิดวา เรื่องนี้เปนคำสอนในพระพุทธศาสนา ซ่ึงการเขาใจความหมายและสาระสำคัญ

ของคำวา “นโม” อยางผิด ๆ จะทำใหบุคคลนั้นพลาดจากสาระสำคัญเชิงปฏิบัติและการเขาถึงเปาหมายของคำนี้

ไปอยางนาเสียดาย ดังตัวอยางความเชื่อในพุทธมนตของชาวพุทธไทยในงานวิจัยของดิลก บุญอ่ิม (2561) ท่ีพบวา 

ชาวพุทธไทยสวนใหญมีความศรัทธาตอพุทธมนตในรูปพิธีกรรมทางไสยศาสตรที่สงผลดานลบ คือ ทำใหยึดติดใน

ไสยศาสตร สงผลใหหางไกลจากสาระสำคัญของพุทธมนตที่เปนหลักปฏิบัติเพื่อความพนทุกขไป ประกอบกับมี

อาจารยรุนหลังไดแตงหนังสือชื่อ ฎีกานโม อธิบายถึงความเปนมาของบทนมัสการพระพุทธเจาวา “นโม ตสฺส ภคว

โต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส” แตกตางไปจากเรื่องราวท่ีปรากฏในพระไตรปฎก  

 จากความเปนมาและปญหาดังกลาว ผูวิจัยเห็นเห็นวา ชาวพุทธตองศึกษาใหเขาใจถึงสาระสำคัญของคำวา 

“นโม” ใหถูกตองจึงสนใจท่ีจะศึกษาสาระสำคัญของคำนี้ท่ีปรากฏในพระไตรปฎก อรรถกถา ฎีกา และคัมภีรอ่ืน ๆ 

ที่มีเนื้อหาเกี่ยวของเพื่อนำผลการวิจัยมาเผยแพร สรางความเขาใจและการปฏิบัติใหถูกตอง ตรงตามสาระสำคัญ

ของคำวา “นโม” ใหแกชาวพุทธและผูสนใจศึกษาพระพุทธศาสนาเชิงวิชาการ ซึ่งจะชวยปองกันความเขาใจผิดท่ี



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 19 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เกิดจากการใหความหมายของคำนี้ที่เปนหลักปฏิบัติกลายเปนความขลัง ความศักดิ์สิทธิ์ และเปนวิธีการหนึ่งที่จะ

ชวยธำรงสาระสำคัญของคำนี้และจรรโลงพระพุทธศาสนาท่ีเปนสัจธรรมใหดำรงอยูสืบไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

 1. เพ่ือศึกษาการปรากฏของคำวา “นโม” ในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 2. เพ่ือวิเคราะหสาระสำคัญของคำวา “นโม” ในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

 งานวิจัยนี้ใชระเบียบวิธีว ิจ ัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ทำการวิเคราะหเชิงเนื ้อหา 

(Content Analysis) จากคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยไดดำเนินตามข้ันตอนตอไปนี้ 

 ขั้นตอนที่ 1 ทบทวนเอกสารและงานวิจัยที่เกี ่ยวของเพื่อนำมากำหนดกรอบการวิจัยและแนวทางใน

การศึกษา 

 ข้ันตอนท่ี 2 ศึกษาวิธีการตีความหลักคำสอนและการอางอิงขอมูลในพระพุทธศาสนา  

 ข้ันตอนท่ี 3 สรางกรอบแนวคิดการวิจัยใหสอดคลองกับวัตถุประสงคของการวิจัย 

 ขั้นตอนที่ 4 ศึกษาการปรากฏของคำวา “นโม” และคำอื่น ๆ ที่มีความหมายและสาระสำคัญเดียวกันกับ 

“นโม” ในคัมภีรพระพุทธศาสนา ไดแก พระไตรปฎก อรรถกถา ฎีกา และคัมภีรอ่ืน ๆ  

 ขั้นตอนที่ 5 วิเคราะหสาระสำคัญของคำวา “นโม” และคำที่มีความหมายและสาระสำคัญเดียวกันกับ 

“นโม” ดวยการวิเคราะหเนื้อหาตามหลักการตีความคือ สุตตะ สุตตานุโลม อาจริยวาท อัตโนมัติ และหลักการ

อางอิงท่ีเรียกวา มหาปเทส 4 คือ พุทธาปเทส สังฆาปเทส สัมพหุลัตเถราปเทส และเอกัตเถราปเทส 

 ขั้นตอนที่ 6 วิเคราะหหลักธรรมที่สัมพันธกับสารัตถะของคำวา “นโม” ที่ไดจากขอที่ 5 เพื่อแสดงใหเห็น

ถึงแนวทางปฏิบัติท่ีถูกตองตามสาระสำคัญของคำวา “นโม” และเปาหมายของพระพุทธศาสนา 

 ขั้นตอนที่ 7 นำผลที่ไดจากการศึกษาตามวัตถุประสงคแตละขอเสนอเปนรายงานการวิจัยแบบพรรณนา

วิเคราะห (Descriptive Analysis) 

 

ผลการวิจัย 

 วัตถุประสงคท่ี 1 ผลการวิจัยพบการปรากฏของคำวา “นโม” และคำท่ีมีความหมายและสาระสำคัญ

เดียวกันในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท ดังตอไปนี้ 

 1. นโม ที่ปรากฏในคัมภีรพระไตรปฎก พบการปรากฏ รูปแบบ การใชคำกริยาที่มีความหมายและ

สาระสำคัญเดียวกันแทนคำวา “นโม” ดังนี้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 20 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 1.1 การปรากฏของคำวา “นโม” ในปฎกทั้งสาม พบปรากฏในขุททกวัตถุขันธกะ พระวินัยปฎกเลมที่ 7 

เพียงแหงเดียว ไมปรากฏในพระอภิธรรมปฎก แตจะปรากฏอยางหลากหลายในพระสุตตันตปฎก  

 1.2 รูปแบบของ นโม ที่ปรากฏในพระไตรปฎก จำแนกได 3 รูปแบบ คือ 1) นโม ที่ใชคำเดียว ไมมีกริยา

รวม เชน “โสหํ นโม ภควโต” 2) นโม ที่ปราฏรวมกับคำกริยา เชน “นมตฺถุ มหาโควินฺทสฺส” 3) การใชคำกริยาที่มี

ความหมายและสาระสำคัญเดียวกันแทน นโม ทั้งกริยาอาขยาตและกริยากิตก เชน นมามิ นมสฺสมาโน นมสฺสิตฺวา 

เปนตน ซ่ึงคำกริยาเหลานี้ใชแสดงความนอบนอมตอบุคคลและสิ่งเคารพอยางหลากหลาย  

 2. นโม ที่ปรากฏในคัมภีรอรรกถา พบ 3 ลักษณะ คือ 1) นโม ท่ีปรากฏคำเดียว เชน “นโม มหากา

รุณิกสฺส ตสฺส” 2) นโม ที่ปรากฏรวมกับกริยา เชน “นโม กโรมิ” 3) การใชคำกริยาที่มีความหมายและสาระสำคัญ

เดียวกันแทน นโม เชน “ตํ นมามิ” นอกจากนี้ ยังพบการใชชุดคำศัพทแสดงความเคารพ ไดแก นมกฺการ การทำ

ความ นอบนอม อภิวาทน การกราบไหว โถมน การชมเชย วนฺทน การไหว ปณามน การนอบนอม ปสํสน การ

สรรเสริญ นมสฺสน การนมัสการ และ ปูชน การบูชา  

 3. นโม ที่ปรากฏในคัมภีรฎีกา พบ 3 ลักษณะ ไดแก 1) นโม ท่ีปรากฏคำเดียว ไมมีกริยารวมพบ 2 

ลักษณะ คือ นโม ท่ีใชตามพระไตรปฎก แตมีการขยายความศัพทท่ีเก่ียวของ และ นโม ท่ีนำมาขยายความเพ่ือ

ความชัดเจน เชน “เต เม นโมติ เต มม อิมํ นมกฺการํ ปฏิจฺฉนฺตุ” 2) นโม ท่ีปรากฏรวมกริยา เชน “ปุริสาชฺญ 

เต ตว อมฺหากํ นโม อตฺถุ” 3) การใชคำกริยาที่มีความหมายและสาระสำคัญเดียวกันแทน นโม เชน “อนุตฺตรํ 

ปฏิเวธสทฺธมฺมํ นมามิ” ตัวอยาง “นโม” และคำกริยาท่ีมีความหมายและสาระสำคัญเดียวกันท่ีปรากฏในคัมภีร

ฎีกาไมมีความแตกตางกันกับพระไตรปฎกและอรรถกถาทั้งในแงความหมายและสาระสำคัญ เพียงแตเพิ่มการ

ขยายความศัพทกริยาและมีการแตงขอความเสริมเขามาเพ่ือใหเนื้อหามีความชัดเจนเทานั้น  

 จากวิเคราะหคำวา “นโม” และคำกริยาท่ีมีความหมายและสาระสำคัญเดียวกันในพระไตรปฎก อรรถ

กถา และฎีกา ผูวิจัยไดขอสรุปวา 1) สถานะของคำวา “นโม” พบ 3 สถานะ คือใชเปนบทนิบาต บทประธาน 

และบทกรรม 2) คำวา “นโม” และคำกริยาที่มีความหมายและสาระสำคัญเดียวกันเปนคำสามัญที่ใชแสดง

ความนอบนอมตอบุคคลและสิ่งอื่น ๆ ที่คนเคารพนับถือทั่วไป 3) พระไตรปฎก อรรถกถา และฎีกาไมไดกลาว

วา ใครเปนผูกลาวคำวา “นโม” เปนคนแรก และบุคคลท่ีใช นโม แสดงความนอบนอมก็มีอยางหลากหลาย ท้ัง

เทวดา มนุษย และสัตว ประกอบกับผูที่กลาว นโม 3 จบ ในพระไตรปฎกก็พบวามีทั้งเทวดาและมนุษยหลาย

ทาน ไมอาจระบุไดวาใครเปนบุคคลแรกที่กลาว นโม 3 จบ 4) คำวา “นโม” หรือ นโม 3 จบ ที่ใชนมัสการ

พระพุทธเจา ไมใชคำศักดิ์สิทธิ์ในเชิงดลบันดาล แตเปนคำที่เปลงออกมาดวยจิตที่เลื่อมใสในพระคุณความดี

ของพระพุทธเจา 5) พระไตรปฎก อรรถกถา และฎีกาไมไดกลาวเจาะจงวา บทนมัสการพระพุทธเจาแตละบท

ใครเปนผูกลาว แมในคัมภีรอรรถกถานมักการและคัมภีรนมักการฎีกาที่อธิบายการแสดงความนอบนอมพระ

รัตนตรัยโดยตรงก็ไมไดกลาวไวเชนกัน พบแตในหนังสือรุ นหลังที่ชื ่อวา ฎีกานโม ที่ระบุวา บทนมัสการ

พระพุทธเจาแตละบทมีผูกลาวเฉพาะ ซึ่งขัดแยงกับพระไตรปฎก อรรถกถา และฎีกาตามหลักการตีความพระ

ธรรมวินัย ไดแก สุตตะ สุตตานุโลม อาจริยวาท และอัตโนมติ ผูวิจัยจึงสรุปวาคัมภีรดังกลาวเปนเรื่องท่ีแตงข้ึน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 21 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ใหมเพ่ือสรรเสริญพุทธคุณของพระพุทธเจาโดยการนำเคาโครงเรื่องบางสวนจากพระไตรปฎกและอรรถกถามา

แตง แตไมมีหลักฐานในพระไตรปฎก อรรถกถา และฎีกาเลมใดท่ีกลาวไวเชนนั้น 

 วัตถุประสงคท่ี 2 ผลการวิจัยพบสารัตถะของคำวา “นโม” พบ 9 ประการ ดังตอไปนี้ 

 1. ความหมายของคำวา “นโม” พบใน 2 ลักษณะ ไดแก 1) ความหมายตามรากศัพท คือ ความ

นอบนอม พบวาพระไตรปฎก อรรถกถา และฎีกาใหความหมายในทำนองเดียวกัน ไมขัดแยงกัน แสดงถึง

สาระสำคัญของคำนี้วาเปนคำที่ใชแสดงความนอบนอมตามวัฒนธรรมอินเดียและนำมาใชในพระพุทธศาสนา

จนเปนธรรมเนียมปฏิบัติถึงทุกวันนี้ 2) ความหมายเชิงขยายความพบ 2 ลักษณะ คือ การใชคำกริยาท่ี

ประกอบดวย นมสฺส ธาตุ ที่มีความหมายและสาระสำคัญเดียวกันกับ นโม แทน โดยพบตนแบบของการขยาย

ความขอนี้ในตุวฏกสุตตนิเทสที่ใหขอสรุปถึงสาระสำคัญเชิงปฏิบัติ 6 ประการ คือ การนอบนอม สักการะ 

เคารพ นับถือ บูชา และความยำเกรงโดยธรรม นอกจากนี้ยังพบชุดคำศัพทที่มีความหมายและสาระสำคัญ

เดียวกันกับ นโม ไดแก นมสฺสน การนมัสการ อภิวาทน การกราบไหว โถมน การสดุดี วนฺทน การไหว ปสํสน 

การสรรเสริญ และ ปูชน การบูชา และคัมภีรชั้นอรรถกถาก็ไดกลาวเพ่ิมเติมอีกคือสกฺการ การสักการะ ครุการ 

การทำความเคารพ มานน การนบนอบ ปจฺจุฐาน การลุกข้ึนยืนตอนรับ อฺชลีกมฺม การยกมือไหว และ สามี

จิกมฺม การทำสามีจิกรรม สรุปสาระสำคัญได 3 ประการ คือ 1) การแสดงความนอบนอมนั้น สามารถกระทำ

ไดทั้งทางกาย วาจา ใจ เชน การแสดงความนอบนอมตอพระรัตนตรัยดวยใจที่เลื่อมใส การเปลงวาจาถึงพระ

รัตนตรัยวาเปนที่พึ่ง และการกราบไหวพระรัตนตรัยดวยเบญจางคประดิษฐ 2) การแสดงความนอบนอมเปน

การกระทำที่กอใหเกิดประโยชนทั้งสองฝาย เชน บุตรนมัสการและสักการะมารดาบิดานั้นดวยขาว น้ำ หรือ

การที่บุตรทำหนาที่ของตนโดยธรรม เชน การเลี้ยงดูมารดาบิดา เปนตนก็เปนการแสดงความนอบนอมท่ี

กอใหเกิดประโยชนท้ังสองฝาย กลาวคือมารดาบิดาไดรับการบำรุง และบุตรไดทำหนาท่ีของตนโดยธรรมท่ีเปน

เหตุใหไดมงคลชีวิต 3) การแสดงความนอบนอมเปนการกระทำท่ีดีงามโดยธรรม เชน การบูชาบุคคลท่ีควรบูชา

ตามหลักอามิสบูชาและการเคารพในพระพุทธเจา พระธรรม พระสงฆตามหลักปฏิบัติบูชา เปนตน 

 2. บุคคลและส่ิงอ่ืนท่ีมีผูแสดงความนอบนอม สรุปได 10 กลุม ไดแก 1) พระรัตนตรัยพบท้ังแสดงไว

โดยรวมและแยกเฉพาะพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ 2) บรรพชิต พบทั้งนักบวชในพระพุทธศาสนาคือ ภิกษุ 

ภิกษุณี สามเณร และนักบวชนอกพระพุทธศาสนาคือ ดาบสและษี 3) เทวดา ทั้งที่ระบุชื่อคือ ทาวสักก

เทวราช และกลาวรวมในคำวา “เทวตา” และ “ภูต” 4) บุคคลชั้นสูงของสังคมอินเดียคือพระราชา พระราชินี 

เชื้อพระวงศ และพราหมณ 5) บุคคลทั่วไป ทั้งระบุเจาะจง เชน มารดาบิดา ครูอาจารย และบุคคลที่ไมระบุ

เจาะจง กลาวเปนกลาง ๆ คือคนท่ีประพฤติธรรม และบุคคลท่ัวไปภายใตคำวา “มนุสฺส” 6) สัตว พบท้ังสัตวท่ี

มีคุณพิเศษและสัตวที่มีอำนาจ จำแนกได 4 ประเภท คือ สัตวที่เปนพระชาติของพระโพธิสัตว เชน นกกระทา

โพธิสัตว สัตวพิเศษ เชน พญานาค สัตวราย เชน เสือโครง และสัตวทั่วไปภายใตคำวา “สตฺต” 7) ยักษ 8) 

สถานที่สำคัญคือ โพธิมณฑล บริเวณตนโพธิ์ 9) ปูชนียวัตถุที่เนื่องดวยพระพุทธศาสนาคือ เจดีย สถูป และ ปู 

และ 10) ธรรมชาติ เชน ตนไมศักดิ์สิทธิ์ ดวงจันทร ดวงอาทิตย ทิศตาง ๆ และไฟ  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 22 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 3. ธรรมเนียมการแสดงความนอบนอมตอบุคคลหรือส่ิงเคารพ จำแนกได 2 ประการ ไดแก 1) ธรรม

เนียมการแสดงความนอบนอมตอบุคคลหรือสิ่งเคารพทั่วไปพบ 3 ลักษณะ คือ การใช นโม เพียงคำเดียว การ

ใช นโม รวมกับคำกริยา และการใชคำกริยาที่มีความหมายและสาระสำคัญเดียวกันกับ นโม แสดงความนอบ

นอม 2) ธรรมเนียมการแสดงความนอบนอมตอพระพุทธเจาพบท้ัง 3 ลักษณะขางตน แตพบธรรมเนียมพิเศษท่ี

ใชเฉพาะพระพุทธเจาเทานั้น คือ การกลาวบทนมัสการวา “นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺ” 3 จบ 

ท่ีมีเทวดาและมนุษยหลายทานเปนผูกลาว  

 4. ลักษณะของการแสดงความนอบนอม พบใน 2 ลักษณะ ไดแก 1) ใชเปนคำอุทานท่ีเปลงคำนี้ออก 

มาดวยความตกใจ ขณะเดียวกันก็เปนการระลึกถึงบุคคลที่ตนเคารพยึดเหนี่ยวเปนที่พึ่งทางใจ พบทั้งบุคคล

ท่ัวไป เชน มหาโควินทพราหมณ” และพระพุทธเจา 2) ใชเปนคำแสดงความนอบนอมท่ัวไปท่ีเกิดจากแรงจูงใจ

ของแตละคน เชน ความเคารพ เลื่อมใสท้ังตอบุคคลท่ัวไปและสิ่งท่ีคนใหความเคารพนับถือท่ัวไป 

 5. อิริยาบถที่ใชแสดงความนอบนอม พบทั้งในอิริยาบถยืน เดิน นั่ง นอน และอิริยาบถพิเศษ ไดแก การ

หมอบกรอบ และการเหาะอยูบนอากาศแสดงความนอบนอม แสดงใหเห็นวา การแสดงความนอบนอมตอบุคคล

หรือสิ่งเคารพอื่น ๆ สามารถทำไดในทุกอิริยาบถตามความเหมาะสมกับสถานการณ โอกาส สถานที่ และขอจำกัด

ของแตละคน เชน ความเจ็บปวย ความพิการของรางกาย ขอสำคัญของการแสดงความนอบนอมอยูที่ใจที่เลื่อมใส 

ศรัทธา และการตระหนักถึงคุณคาและความดีของบุคคลหรือสิ่งท่ีควรแกความเคารพนั้น ๆ  

 6. แรงจูงใจของการแสดงความนอบนอม พบ 5 ประการ ไดแก 1) ความเลื่อมใสในบุคคลท่ีเคารพนับถือ 

2) ความเชื่อ (ศรัทธา) ในอำนาจศักดิ์สิทธิ์ และผลของการกระทำที่เชื่อวาจะทำใหเกิดผลดีตาง ๆ 3) ความกลัว

อันตรายตาง ๆ เชน ภัยจากสัตวราย 4) ความตองการผลตอบแทน เชน ความตองการไดบุตร ซ่ึงมักจะออกมาในรูป

ของการทำพลีกรรม ออนวอน รองขอตอสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 5) ความปรารถนาผลอันสูงสุด เชน ความเปนพระพุทธเจา 

พระอรหันต และสัพพัญุตญาณ สวนใหญพบในคัมภีรอปทานและพุทธวงศที ่ว าดวยความปรารถนาของ

พระพุทธเจาและเหลาพุทธสาวก พุทธสาวิกา  

 7. วิธีการปฏิบัติในการแสดงความนอบนอม พบขอสรุป 4 ประการ ไดแก 1) การหมผาเฉวียงบา คือ 

การหมผาปดทางบาซาย เปดบาขวา 2) การนั่งคุกเขาแสดงความนอบนอม 3) การทำอัญชลี ประนมมือไว

ระหวางอก วันทา การไหว อภิวาท การกราบ แสดงความนอบนอม (4) การกลาวคำที่แสดงความนอบนอมวา 

“นโม” หรือคำกริยาท่ีแสดงความนอบนอม เชน คำวา “นมามิ นมาม วนฺทามิ วนฺทามิ ปูเชมิ ปูเชม” เปนตน 

 8. หลักธรรมที่สัมพันธกับการแสดงความนอบนอม พบขอสรุปจากตุวฏกสุตตนิทเทส ขุททกนิกาย 

มหานิทเทส ท่ีขยายความของบทวา “นมสฺสํ” ท่ีแปลวา นอบนอมอยู ท่ีเชื่อมโยงกับการทำการสักการะ การให

ความเคารพ การนับถือ และการใหความยำเกรงดวยการปฏิบัติที่เอื้อประโยชนหรือถูกตองตามธรรม และ

กลุมคำที่มีสาระสำคัญเหมือนกันกับ นโม ไดแก การอภิวาท การสดุดี การไหว การสรรเสริญ การนมัสการ 

และการบูชา ซ่ึงทำใหเห็นถึงหลักธรรมท่ีเชื่อมโยงกับการแสดงความนอบนอมท่ีสำคัญ 4 ประการ ดังนี้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 23 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 8.1 อปจายนธรรม ธรรมคือความประพฤติออนนอมถอมตน หลักฐานที่บงชี้ถึงความสัมพันธระหวาง

หลักธรรมขอนี้กับคำวา “นโม” ก็คือ คำศัพทวา “อปายิโต” ที่อยูในชุดคำศัพทเดียวกันกับคำวา “ปูชิโต มานิโต 

อปจิโต” ท่ีแปลวา ผูอันเขาบูชา นับถือ นอบนอมแลว ซ่ึงคำวา “อปายิโต” มีรากศัพทเดียวกันกับคำวา “อปาจยน” 

ท่ีแปลวา ความออนนอม ท่ีพบในหลักคำสอน 2 ประการ ไดแก บุญกิริยาวัตถุ 10 ขอวา อปจายนมัย หมายถึง บุญ

ที่เกิดจากความออนนอมถอมตน และจตุรพิธพร หมายถึง สิ่งที่ประเสริฐ 4 ประการ ไดแก อายุ วรรณะ สุขะ พละ 

ธรรม 4 ประการนี้จะเกิดขึ้นกับบุคคลผูกราบไหว ผูออนนอมตอผูใหญเปนนิตย แสดงใหเห็นวา การแสดงความ

ออนนอม การไหว การกราบ การใหความเคารพ การสักการะ การบูชา การลุกข้ึนยืนตอนรับ การยกมือไหว (อัญชลี

กรรม) และการทำกิจที่สมควร (สามีจิกรรม) เปนกิริยาที่แสดงถึงความออนนอม ใหความเคารพตอบุคคลท่ีควร

เคารพ บูชา และถือวาเปนการบำเพ็ญบุญประการหนึ่งในบุญกิริยาวัตถุสิบที่จะสงผลใหผูมีอปจายนธรรมไดพร 4 

ประการ คือ อายุ วรรณะ สุขะ พละดวย 

 8.2 การบูชา การขยายความของคำวา “นโม” ในพระไตรปฎก อรรกถา และฎีกาใหขอสรุปวา การบูชา

เก่ียวของกับการแสดงความนอบนอมโดยตรงโดยมีหลักพิจารณา 3 ประการ ไดแก 1) ความหมายของการบูชาท่ีพบ

จากกับคำวา “นมสฺสํ” ท่ีแปลวานอบนอมอยูและถูกขยายความดวยคำวา “ปูชยมาโน” ท่ีแปลวา บูชาอยู ในตุวฏก

สุตตนิทเทส การใชคำขยายท่ีมีสาระสำคัญเหมือนกัน เชน “นโม กโรหิ ปูชาสกฺการํ กโรหิ ทานจงทำความนอบนอม 

คือทำการบูชาสักการะ” หรือการใชชุดคำที่มีสาระสำคัญเหมือนกัน เชน “ปูชาติ สกฺการครุการมานนวนฺทนา การ

สักการะ การทำความเคารพ การนบนอบ และการไหว ชื่อวา การบูชา” จากการขยายความ การใชศัพทคูขยาย

ความ และการใหความหมายจากชุดคำศัพทที่มีสาระสำคัญเหมือนกันทำใหเห็นความหมายของการบูชาที่เชื่อมโยง

กับความหมายของคำวา “นโม” ที่แปลวา ความนอบนอมไดอยางชัดเจน 2) สิ่งที่ควรบูชา พบวามีความเชื่อโยงกับ

คำวา “นโม” วิเคราะหจากคำวา “ปูชนียะ” ที่แปลวา ควรบูชา จำแนกได 3 ประการ คือ ปูชนียบุคคล เชน 

พระพุทธเจา ปูชนียวัตถุ เชน เจดีย ปูชนียสถาน เชน สถานที่ที่พระพุทธเจาทรงประสูติ ตรัสรู ปรินิพพาน และสิ่ง

เคารพสูงสุด ไดแก พระรัตนตรัย 3) ประเภทของการบูชา 2 ประการ คือ อามิสบูชาและปฏิบัติบูชาจะไปสัมพันธ

กับการขยายของการแสดงความนอบนอมในตุวฏกสุตตนิทเทสที่วา คือ การปฏิบัติที่เอื้อประโยชนหรือการปฏิบัติ

ธรรมตามควรแกธรรม กลาวคือการนำดอกไมธูปเทียนไปบูชาพระรัตนตรัย เปนการบูชาเบื้องตนที่นำไปสูความดี

งามยิ่ง ๆ ขึ้นไป และการบูชาดวยการปฏิบัติตามหลักคำสอนที่พระพุทธเจาทรงแสดงไวดีแลวเปนการบูชาท่ี

พระพุทธเจาทรงใหความสำคัญยิ่งดังพุทธดำรัสในมหาปรินิพพานสูตรวา “อานนท ตถาคตจะชื่อวาอันบริษัท

สักการะ เคารพ นับถือ บูชา นอบนอมดวยเครื่องสักการะเพียงเทานี้ก็หาไม ผูใดไมวาจะเปนภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก 

หรืออุบาสิกา เปนผูปฏิบัติธรรมสมควรแกธรรม ปฏิบัติชอบ ปฏิบัติตามธรรมอยู ผูนั้นชื่อวาสักการะ เคารพ นับถือ 

บูชา นอบนอมดวยการบูชาอยางยอดเยี่ยม”  

 8.3. คารวธรรม ความสัมพันธของคารวธรรมกับ นโม ผูวิจัยวิเคราะหจากคำกริยาที่มีความหมายและ

สาระสำคัญเชนเดียวกันกับ นโม คือ คำวา “นมสฺสํ” ท่ีขยายความดวยคำวา “ครุกุรุมาโน” แปลวา ทำความเคารพ

อยู หลักคารวธรรมที่พบโดยสรุปมี 2 ประการ ไดแก 1) คารวธรรมในฐานะธรรมที่เปนมงคลสูงสุดขอวา “คารโว” 

ความเคารพ รวมถึงความประพฤติออนนอมถอมตน “นวิาโต” ท่ีอยูในคาถาเดียวกันดวย จากการศึกษาพบสารัตถะ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 24 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ของมงคลท้ังสองวามีเชื่อมโยงกับการแสดงความนอบนอมบุคคลหรือสิ่งท่ีควรเคารพดวย 2) คารวธรรมท่ีบงชี้ถึงสิ่ง

ที่ควรเคารพ ขอนี้ขยายความใหเห็นถึงหลักปฏิบัติตอบุคคลและสิ่งควรเคารพในอัปปมาทคารวสูตร 7 ประการ คือ 

ความเคารพในพระศาสดา พระธรรม พระสงฆ สิกขา สมาธิ ความไมประมาท และปฏิสันถาร ในหิรีคารวสูตรแสดง

ไวอีก 2 ขอ คือ ความเคารพในหิริ โอตตัปปะ และในปฐมโสวจัสสตาสูตรแสดงเพิ่มอีก 2 ขอ ไดแก ความเปนผูวา

งาย และความเปนผูมีกัลยาณมิตร นอกจากนี้ยังพบการขยายแนวทางปฏิบัติตามหลักคารวธรรมเหลานี้เพิ่มเติมวา 

นอกจากตนเองจะเปนผูมีความเคารพในคารวธรรมดังกลาวแลวยังตองสรรเสริญ ประกาศเกียรติคุณของคนที่มี

คารวธรรม รวมถึงการชักชวนใหคนอ่ืนมีคารวธรรมเหลานี้ดวย  

 8.4. หลักกรรมและการใหผล ความเชื่อมโยงขอนี้วิเคราะหจากการขยายความวา การนอบนอมเปน

การกระทำทางกาย วาจา ใจในตุวฏกสุตตนิทเทส พบขอสรุป 2 ประการ ไดแก  

 8.4.1 การแสดงความนอบนอมเปนกุศลกรรมท่ีเกิดจากกุศลมูล คือ อโลภะ ความไมโลภ อโทสะ 

ความไมคิดประทุษราย และอโมหะ ความไมหลง เชน การแสดงความนอบนอมที่มาจากอโลภะ ท่ีเกิดจาก

จาคะ การเสียสละ การใหดวยอามิสของผูมีจิตเลื่อมใสศรัทธา และการปฏิบัติบูชาที่พระพุทธเจาตรัสใหบุตร

ธิดาแสดงความนอบนอมและสักการะมารดาบิดาดวยขาว น้ำเปนตนในสพรัหมกสูตรลวนเปนการกระทำดวย

จิตสำนึกในความกตัญูและความเสียสละที่มีพื้นฐานจากอโลภจิตดวย การแสดงความนอบนอมที่มากจากอ

โทสะอันเกิดจากจิตท่ีประกอบดวยเมตตาดังปรากฏในวัมมิกสูตรวา “นาคจงดำรงอยูเถิด เธออยาเบียดเบียน

นาคเลย จงทำความนอบนอมนาค” ตัวอยางนี้แสดงถึงการไมเบียดเบียน ไมประทุษรายผูอ่ืนท่ีมีพ้ืนฐานมาจาก

จิตท่ีปลอยวางโทสะ ความโกรธ แตตั้งอยูในความรัก ความปรารถนาดี และการแสดงความนอบนอมที่มาจาก  

อโมหะ การกระทำท่ีเกิดจากปญญา การเห็นคุณคาของบุคคลหรือสิ่งท่ีควรบูชาดังตัวอยางในปฐมสักกนมัสสน

สูตรที่กลาวถึงทาวสักกะทำความนอบนอมคฤหัสถที่ทานเห็นวาเปนผูทำบุญ มีศีล เลี้ยงดูมารดาบิดา ภรรยา 

และบรรพชิตผูสมบูรณดวยศีล มีจิตตั้งม่ัน มีพรหมจรรยเปนเบื้องหนา ซ่ึงชี้ใหเห็นวาเปนการใชปญญาพิจารณา

ถึงคุณสมบัติของบุคคลนั้น ๆ กอนวาเปนผูควรแกการนอบนอมหรือไมดวย  

 8.4.2 การแสดงความนอบนอมตามหลักกรรม 3 ความสัมพันธของคำวา “นโม” กับหลักกรรม

เปนไปตามขอสรุปท่ีพบในปารายนานุคีติคาถานิทเทสท่ีอธิบายบทวา “นมสฺสมาโน” นอบนอมอยู และไดขยาย

ความถึงการสักการะ เคารพ นับถือ บูชาดวยกาย วาจา ใจ ปฏิบัติเอื้อประโยชน ปฏิบัติถูกตองตามหลักธรรม 

จากคำอธิบายนี้แสดงใหเห็นวา การแสดงความนอบนอมสามารถทำไดทั้งทางกาย วาจา ใจ เชน การแสดง

ความนอบนอมทางกาย คือ การตอนรับดวยไทยธรรม การกราบแบบเบญจางคประดิษฐ การยกมือไหว การ

มองดวยสายตาอันเปนที่รัก ทางวาจา เชน การกลาวตอนรับดวยปยวาจา การเปลงคำที่แสดงความนอบนอม

คำ “นโม เต, นโม ตยตฺถุ, นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส” หรือคำกริยาที่แสดงความนอบนอม 

เชน นมามิ นมาม ตามความเหมาะสมกับสถานภาพของตนและบุคคลที่แสดงความนอบนอม และทางใจคือ 

การมีจิตเลื่อมใส ศรัทธา การมองเห็นคุณความดีหรือคุณคาของบุคคลหรือสิ่งนั้น ๆ 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 25 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 9. ผลของการแสดงความนอบนอม พบขอสรปุในอุปาลิเถราปทานวา “การปรนนิบตัิ (พระพุทธเจา) 

ไมเปนหมัน และการนอบนอมก็ไมเปลาประโยชน” พระอรรถกถาจารยไดขยายความไววา ที่ชื่อวาไมเปลา

ประโยชนเพราะทำใหผูปฏิบัติไดเห็นพระพุทธเจา บรรลุพระนิพพาน จากคำอธิบายขางตนพบขอสรุปถึงผล

การแสดงความนอบนอม 2 ระดับ คือ ระดับโลกิยะและระดับโลกุตตระ ดังตอไปนี้ 

 9.1 ระดับโลกิยะ ผลของการแสดงความนอบนอมในระดับนี้เกิดไดทั้งอามิสสบูชาและปฏิบัติบูชาโดย

สรุปตามสารัตถะเชิงปฏิบัติของคำวา “นโม” ที่มีผูนำมาพัฒนาชีวิตพบ 5 ประการ ไดแก 1) ที่พึ่งทางใจ เชน 

ชาณุสโสณิพราหมณท่ีถึงพระพุทธเจาเปนท่ีพ่ึงยึดเหนี่ยวทางใจและเม่ือนึกถึงพระพุทธเจาเวลาใดก็จะเปลงอุทาน

ดวยบทนมัสการพระพุทธเจา 3 จบเสมอ 2) เกิดปติ โสมมนัส อิ่มใจ ปลาบปลื้มใจ และเบิกบานใจเชน เทวดาใน

หม่ืนโลกธาตุท่ีมาเฝาพระพุทธเจา เกิดความอัศจรรยใจตางพากันประนมมือนั่งนมัสการ เปลงคาถาท่ีประกอบดวย

พุทธคุณ ชมเชย ปรบมือ ราเริง เกิดปติโสมมนัส 3) ความสงบสุขทางใจ ผลของการปฏิบัติขอนี้วิเคราะหไดจากคำ

ขยายของคำวา “นมสฺสํ” นอบนอมอยู ที่ขยายถึงการบูชาดวยการปฏิบัติธรรมตามควรแกธรรมตามหลักปฏิบัติ

บูชา คือ การนำพระนามพระพุทธเจามาใชเปนพุทธานุสติเพื่อมุงใหจิตเปนสมาธิ บรรลุถึงความสงบสุขแหงจิต 

ปราศจากนิวรณ 4) การไดความตั้งมั่นแหงจิต เชน เด็กชายคนหนึ่งในอรรถกถาธรรมบทเรื่องพระทารุสาฏิกบุตร

ไดสั่งสมการเจริญพุทธานุสสติดวยการภาวนาวา “พุทฺโธ” เปนประจำ สงผลใหเขามีจิตใจที่สงบ ตั่งมั่น 5) การได

มนุษยสมบัติและสวรรคสมบัติ เชน ในจูฬกัมมวิภังคสูตรที่กลาวถึงบุคคลผูไมกระดาง ไมเยอหยิ่ง กราบไหวผูท่ี

ควรกราบไหว ลุกรับผูที่ควรลุกรับ ใหอาสนะแกผู ที่ควรใหอาสนะ ใหทางแกผู ที ่ควรใหทาง สักการะผูที ่ควร

สักการะ เคารพ นับถือ บูชา หลังจากตายแลว เขาจะไปเกิดในสุคติโลกสวรรค ถาไมไปเกิดในสุคติโลกสวรรค 

กลับมาเกิดเปนมนุษยในท่ีใด ๆ เขาจะเปนผูเกิดในตระกูลสูงในท่ีนั้น ๆ  

 9.2 ระดับโลกุตตระ แมวา การแสดงความนอบนอมตอพระพุทธเจาและสิ่งควรเคารพบูชาที่เนื่องใน

พระพุทธศาสนาดวยการกลาวคำวา “นโม” หรือคำอื่นที่มีความหมายและสาระสำคัญเดียวกันจะเปนเพียงการ

บูชาระดับพื้นฐานก็ตาม แตถาพิจารณาการแสดงนอบนอมที่ถูกขยายความเชื่อมโยงกับหลักธรรมตาง ๆ ในฐานะ

ปฏิบัติบูชาก็จะพบเปาหมายระดับโลกุตตระ คือ มรรค ผล นิพพานที่ผูปฏิบัติแตละคนจะบรรลุตามควรแกการ

ปฏิบัติ หลักฐานท่ียืนยันความจริงนี้ก็คือ พุทธดำรัสท่ีตรัสถึงการเจริญพุทธานุสสติวาเปนธรรมขอหนึ่งท่ีเม่ือภิกษุ

เจริญใหมากแลวยอมเปนไปเพื่อดับทุกข รูแจง ตรัสรู และบรรลุพระนิพพานได โดยมีประจักษพยานบุคคล คือ 

พระสุภูติเถระท่ียืนนมัสการพระพุทธเจาตลอด 7 คืน 7 วัน แลวพระพุทธเจารับสั่งใหเจริญพุทธานุสสติ ครั้นเจริญ

พุทธานุสสติแลวก็ทำใจใหบริบูรณได ดังนั้นขอสรุปของผลระดับโลกุตตระจะอยูภายใตหลักปฏิบัติบูชา โดยการ

นำพระนามของพระพุทธเจามาใชเปนองคบริกรรมเพ่ือใหสงบเปนสมาธิตามหลักสมถกรรมฐานและพัฒนาจิตท่ี

เปนสมาธิแลวสูความรูแจง รวมถึงการปฏิบัติตามหลักธรรมท่ีเชื่อมโยงกับการแสดงความนอบนอมท้ังอปาจยน

ธรรม คารวธรรม การบูชา และการสรางกุศลกรรมตาง ๆ ก็ลวนนำผูปฏิบัติไปสูเปาหมายในระดับนี้ไดทั ้งสิ้น 

นั ่นก็เปนเครื ่องยืนยันถึงเปาหมายสูงสุดของการแสดงความนอบนอมที่ทำใหผู ปฏิบัติเขาถึงธรรม ดังท่ี

พระพุทธเจาตรัสไวในวักกลิสูตรวา “ผูใดเห็นธรรม ผูนั้นชื่อวาเห็นเรา (ตถาคต) ผูใดเห็นเรา ผูนั้นชื่อวาเห็น

ธรรม” และสอดคลองกับพระพุทธดำรัสที่ตรัสถึงพระธรรมวินัยวาเปนตัวแทนของพระองค เพื่อใหพุทธบริษัท



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 26 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ตระหนักและใหความสำคัญตอพระธรรมในฐานะแนวทางสู ความหลุดพนตามเปาหมายสูงส ุดของ

พระพุทธศาสนา ซ่ึงถือวาเปนการแสดงความนอบนอมพระพุทธเจาอยางสูงสุดตามหลักปฏิบัติบูชา  

 

อภิปรายผลการวิจัย 

 การศึกษาสารัตถะของคำวา “นโม” ในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาทมีประเด็นสำคัญที่จะนำมา

อภิปรายผลตามวัตถุประสงคของการวิจัย ดังตอไปนี้ 

 1. การปรากฎของคำวา “นโม” ในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท ผลการศึกษาพบวา คำวา “นโม” 

สวนใหญปรากฏในพระสุตตันตปฎก อรรถกถา และฎีกาพระสูตร พระวินัยปฎก อรรถกถา และฎีกาพระวินัยบาง

แหง แตไมพบในพระอภิธรรมปฎก อรรถกถา และฎีกาพระธรรม ใชสำหรับแสดงความนอบนอม มี 3 รูปแบบ คือ 

ใช นโม คำเดียว นโม รวมกับคำกริยา และการใชคำกริยาท่ีมีความหมายและสาระสำคัญเดียวกันแทน นโม รูปแบบ

ทั้ง 3 ขอ ใชกับพระพุทธเจา บุคคล และสิ่งเคารพทั่วไป แตมีธรรมเนียมพิเศษคือ การใชบทนมัสการวา นโม ตสฺส 

ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส 3 จบ เฉพาะพระพุทธเจาเทานั้น ไมไดระบุวา ใครกลาว นโม เปนคนแรก บุคคลท่ี

ใช นโม แสดงความนอบนอมก็มีอยางหลากหลายท้ังเทวดา มนุษย และสัตว ผูกลาว นโม 3 จบ ในพระสุตตันตปฎก

ก็มีทั้งเทวดาและมนุษยหลายทาน และไมไดกลาววา ใครเปนผูกลาวบทนมัสการแตละคำ นโม เปนคำสามัญที่ใช

แสดงความนอบนอมบุคคลและสิ่งเคารพทั่วไป ไมจำกัดเฉพาะเรื่องที่เกี่ยวของกับพระพุทธศาสนาเทานั้น แตยัง

รวมถึงบุคคลท่ัวไป เทวดา ยักษ สัตว สถานท่ีสำคัญ ปูชนียวัตถุ ปูชนียสถาน และธรรมชาติดวย ไมใชคำศักดิ์สิทธิ์ท่ี

มีอำนาจในเชิงบันดาลหรือคำที่นำมาใชสวดออนวอนรองขอเพื่อใหไดในสิ่งที่ปรารถนา สอดคลองกับทัศนะของ

ราชบัณฑิตยสถาน (2552) ที่ไดอธิบายความหมายของคำวา “ประณามบท” ที่มีความหมายเดียวกันกับคำวา 

“นโม” ไววา บทที่อยู ตนเรื ่องที ่แตง มีเนื ้อความที ่แสดงความเคารพบูชาตอบุคคลที ่ควรแกการบูชา เชน 

พระมหากษัตริย พระภิกษุสงฆ บิดามารดา ครูอาจารยผูประสิทธิ์ประสาทวิทยาการ เปนตน นอกจากนี้ชี้ใหเห็นวา 

บทนมัสการพระพุทธเจา นโม 3 จบก็มีอยูแลวในพระไตรปฎกและมีผูกลาวคำนี้หลายคน สอดคลองกับทัศนะของ

พระเมธี วชิรโสภณ (2564) ท่ีกลาวถึง “นโม” ในฐานะเปนฉันทลักษณเรียกวา “ปญจปทิกาคาถา” หมายถึง คาถา

ท่ีมี 5 บท กลาว 3 จบ มีบุคคลหลายคนกลาว กลาวไวหลายยุคหลายสมัย กลาวดวยความเลื่อมใสหรือความตกใจ 

 2. สารัตถะของคำวา “นโม” ในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท ผลการศึกษาพบสารัตถะของคำวา 

“นโม” ท่ีวาดวยความหมายท่ีกวางรวมถึงความนอบนอม การสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ยำเกรง กราบ ไหว 

สดุดี นมัสการ การลุกข้ึนยืนรับ การทำอัญชลี และสามีจิกรรมโดยธรรมท่ีใชแสดงบุคคลและสิ่งอ่ืนท่ีควรเคารพ

มีพระรัตนตรัย บุคคลทั่วไป เทวดา สัตว ปูชนียวัตถุ ปูชนียสถาน และธรรมชาติบางอยาง โดยใชเปนคำอุทาน

และแสดงความนอบนอมดวยความเคารพทั้งในอิริยาบถยืน เดิน นั่ง นอนตามความเหมาะสมที่เกิดจาก

แรงจูงใจคือความเลื่อมใส ความเชื่อ ความกลัว และความตองการผลตอบแทนโดยแสดงออกมาทางกายวาจา

ดวยการหมผาเฉวียงบา การคุกเขา การทำอัญชลี วันทา อภิวาท และการกลาวคำวา นโม หรือคำอื่นที่มี

สาระสำคัญเดียวกันกับ นโม ท่ีเชื่อโยงกับอปจายนธรรม การบูชา คารวธรรม และกรรมกับการใหผลท่ีสงผลท้ัง

ในระดับโลกิยะ เชน ทำใหเกิดปติปราโมทย และผลในระดับโลกุตตระคือ เปนปจจัยใหบรรลุมรรค ผลการวิจัย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 27 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ดังกลาวแสดงใหเห็นถึงวัฒนธรรมทางสังคมของคนอินเดียโบราณท่ีนำคำวา “นโม” มาใชอยางหลากหลายตาม

แรงจูงใจของแตละคนทั้งที่เกิดความกลัวจากภัย อันตราย ความตองการสิ่งตอบแทนทั้งที่เปนรูปธรรมและ

นามธรรม และความปรารถนาผลอันสูงสุด เชน ความเปนพระพุทธเจาและพุทธสาวก ทั้งนี้เปนเพราะความตางกัน

ของเหตปุจจัยภายในตัวบุคคล เชน ความคิด ความเชื่อ ความปรารถนา และปจจัยภายนอก เชน ปญหาท่ีแตละคน

ประสบอยู สอดคลองกับงานวิจัยของ บุญสง สินธุนอก กฤติพิสิฐ จาพันธ และพระมหาศักดิ์ดา สิริเมธี (2561) ท่ี

พบวา การเคารพบูชาสิ่งตาง ๆ ในสังคมอินเดียโบราณมีพ้ืนฐานมาจากความกลัวภัยอันตรายจากธรรมชาติ สงผลให

มนุษยแสวงหาแนวทางเพ่ือความปลอดภัยในชีวิตดวยการแสดงความเคารพบูชา ซ่ึงความหลากหลายของบุคคลและ

สิ่งท่ีควรแกการนอบนอมดังกลาวจะใหผลแกผูแสดงความนอบตอมตางกัน แตถามองในคติทางพระพุทธศาสนาจะ

พบผลของการแสดงความนอบนอมที่สัมพันธกับหลักพุทธธรรมททั้งอปจายนธรรม คารวธรรม การบูชา และ

หลักกรรมท่ีใหขอสรุปถึงผล 2 ระดับ คือ คือผลในระดับโลกิยะท่ีทำใหผูท่ีปฏิบัติตามหลักธรรมดังกลาวไดท่ีพ่ึง

ยึดเหนี่ยวทางใจ เกิดปติโสมนัส ความสงบสุขทางใจ มีจิตตั้งมั่น ไดมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ และผลระดับ  

โลกุตตระที ่เกิดจากปฏิบัติบูชาตามหลักคำสอนขางตน ไดแก มรรค ผล นิพพานตามควรแกการปฏิบัติ

สอดคลองกับทัศนะของพระเทพพัชรญาณมุนี (ชยสาโร) (2564) ที่กลาวถึงการสวดมนตที่เชื่อมโยงกับคำวา 

“นโม” วาเปนการสำรวมกาย วาจาใหจิตอยูกับบทสวดที่เปนหลักคำสอนของพระพุทธเจา เปนวิธีฝกจิตหรือ

ฝกตนท่ีดีอยางหนึ่ง ยิ่งถาสวดมนตบาลีท่ีมีคำแปลดวยก็จะทำใหซึมซับคำสอนของพระพุทธเจาเขาไปในใจดวย 

เวลาเกิดความเครียด ความทุกข หรือปญหาชีวิต บทสวดมนตจะผุดขึ้นมาในสมองเหมือนเปนอาจารยสั่งสอน

ใหเราไดสติ และสอดคลองกับทัศนะของธีรปญโญ (2564) ที่กลาวถึงการสวดมนตที่สัมพันธกับคำวา “นโม” 

ในฐานะตนแบบของชีวิตที่ประเสริฐไววา การนอมใจใหระลึกถึงธรรมเปนการสั่งสมธัมมสัญญาไวในใจของเรา 

เปนพื้นฐานที่จะนำไปสูวิปสสนาคือการเห็นสัจธรรมในที่สุด ถาหากผูสวดเขาใจความหมายของบทสวด

เหลานั้นอยางลึกซ้ึงก็มีโอกาสท่ีจะบรรลุธรรมได 

 

องคความรูใหม 

 การศึกษาสารัตถะของคำวา “นโม” สรุปองคความรูใหมตามแผนภูมินี้ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

นโม

  

 

 

 

 

  

 

คําสามญัท่ีใชแสดงความนอบนอม

อัญชลี วันทา อภิวาท 
  

 

 

 

 

  

 

พระรัตนตรัย บุคคลท่ัวไป เทพ สตัว ปูชนีย

วัตถุ ปูชนียสถาน  

ธรรมชาติบางอยาง 

 

 

 

 

  

 

: นโม นมตฺถุ นโม ตยตฺถุ 

นโม ตสสฺ ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส 

วนฺทามิ-ม อภิวาเทมิ-ม ฯเปฯ 

 

 

 

  

 

มนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัต ิ

 

 

 

  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 28 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สรุป 

 ผลการศึกษาสารัตถะของคำวา “นโม” ในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาทไดใหขอสรุปถึงคำนี้ รวมถึง

คำท่ีมีความหมายและสาระสำคัญท่ีนำมาใชแทน นโม วาเปนคำสามัญท่ีคนในสังคมอินเดียโบราณใชสื่อสารกัน

ในฐานะคำอุทานและคำแสดงความเคารพที่ใชไดทั้งมนุษย อมนุษย สัตว สิ่งของ และธรรมชาติบางประการ 

โดยมีธรรมเนียมในการใชคำนี้ 3 ลักษณะ คือ ใช นโม คำเดียว ใช นโม รวมกับคำกริยา และการใชคำอื่นที่มี

ความหมายและสาระสำคัญเดียวกันแทน นโม โดยพบธรรมเนียมพิเศษที่ใชเฉพาะกับพระพุทธเจาเทานั้น คือ 

การกลาวบทนมัสการวา นโม ตสฺส ภควโต อรหโต สมฺมาสมฺพุทฺธสฺส 3 จบ ท่ีปรากฏในพระสุตตันตปฎกหลาย

แหง และอรรถกถาพระสูตรบางสวน ไมปรากฏในพระวินัยปฎกและพระอภิธรรมปฎก สวนผูที ่กลาวบท

นมัสการดังกลาวพบวามีทั้งเทวดาและมนุษยหลายทาน ไมไดระบุวาใครกลาวคนแรก และไมไดกลาววาบท

นมัสการแตละบทใครเปนผูกลาว เหมือนท่ีระบุไวในหนังสือท่ีแตงข้ึนภายหลังท่ีชื่อวา ฎีกานโม 

 สวนสาระสำคัญท่ีคนพบจากคำวา “นโม” ท่ีใชใหเห็นถึงความหมายท่ีชี้ใหเห็นองครวมของคำนี้วาเปน

คำที่ใชแสดงความเคารพที่ใชไดทั้งมนุษย อมนุษย สัตว ปูชนียวัตถุ ปูชนียสถาน และธรรมชาติบางอยาง ทั้งท่ี

ใชเปนคำอุทานดวยความเคารพ และใชเปนคำแสดงความนอบนอมท่ีแสดงผานอิริยาบถยืน เดิน นั่ง นอนตาม

ความเหมาะสม ซึ่งเกิดจากแรงจูงใจทั้งความเลื่อมใส ความเชื่อ ความกลัว ความตองการผลตอบแทน ผานวิธี

ปฏิบัติที่เปนวัฒนธรรมของการแสดงความนอบนอม คือ การหมผาเฉวียงบา การคุกเขา การทำอัญชลี วันทา 

อภิวาท และการกลาว นโม แสดงความนอบนอม ที่เชื่อมโยงกับหลักธรรมสำคัญ คือ อปจายนธรรม การบูชา 

คารวธรรม และกรรมกับการใหผลท่ีสงผลใหผูปฏิบัติไดรับผลท้ังระดับโลกิยะ เชน ทำใหเกิดปติปราโมทย และ

ผลในระดับโลกุตตระ คือ เปนปจจัยใหบรรลุมรรค ผล นิพพาน  

  

ขอเสนอแนะ 

 ขอเสนอแนะจากการวิจัย การศึกษาสารัตถะของคำวา “นโม” ในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

ผูวิจัยเห็นวา การวิจัยครั้งนี้ยังมีประเด็นท่ีสามารถศึกษาตอยอดได ดังตอไปนี้ 

 1. ศึกษาการนำคำวา “นโม” ไปใชในกรณีตาง ๆ ในบริบทของสังคมไทย เชน การนำ นโม ไปใช

ประกอบรวมกับการักษาของหมอยาแพทยแผนไทย ในมิติตาง ๆ อาทิ ความหมาย วิธีการใช จุดมุงหมายของ

การใช เปนตน เนื่องจากปจจุบันมีการแปลความหมายและจุดมุงหมายของคำวา “นโม” ที่คลาดเคลื่อนจาก

สาระสำคัญมาก โดยใชวิธีการศึกษาทั้งเชิงปริมาณและคุณภาพดวยวิธีการสัมภาษณบุคคลที่เกี่ยวของกับ

ประเด็นที่ศึกษา ซึ่งจะทำใหไดองคความรูที่สามารถนำมาใชเปนขอเสนอแนะใหแกผูที่เกี่ยวของไดนำไปใชให

เกิดประโยชนและสรางความเขาใจท่ีถูกตองตามสาระท่ีเปนจริงตอไป 

 2. ศึกษาปจจัยที่สงผลใหเกิดการแปรคาและสาระสำคัญของคำวา “นโม” ในพิธีกรรมพุทธาภิเษก

วัตถุมงคลตาง ๆ รวมถึงคำวา “นโม” ที่ปรากฏในวัตถุมงคลเหลานั้น โดยใชระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ 

สัมภาษณบุคคลผูใหขอมูลสำคัญที่เกี่ยวของกับพิธีดังกลาวทั้งพระสงฆผูประกอบพิธีและประชาชนที่ศรัทธา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 29 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เพื่อหาขอสรุปถึงปจจัยที่สงผลใหเกิดการแปรคาและสาระสำคัญของคำวา “นะโม” ซึ่งจะทำใหไดแนวทางใน

การสื่อสาระสำคัญของคำนี้ใหถูกตองตอไป 

 

บรรณานุกรม 

ดิลก บุญอ่ิม. (2561). ความศรัทธาในพุทธมนตของชาวพุทธไทย. วารสารวิชาการธรรมทรรศน. 18(20), 

 269-279. 

เทพย สาริกบุตร. (2538). คัมภีรหัวใจ 108. กรุงเทพฯ: เสริมวิทยบรรณาคาร. 

ธีรโชติ เกิดแกว. (2552). ศึกษาวิเคราะหสัญลักษณทางพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในยันตไทย. สมุทรปราการ: 

มหาวิทยาลัยหัวเฉียวเฉลิมพระเกียรติ. 

ธีรปญโญ. (2564). สวดมนต: ตนแบบชีวิตท่ีประเสริฐ. วารสารโพธิยาลัย. 7(60), 42-52. 

บุญสง สินธุนอก กฤติพิสิฐ จาพันธ และพระมหาศักดิ์ดา สิริเมธี (หารเทศ). (2561). ศึกษาวิเคราะห 

 การคารวะบูชาตามนัยพระไตรปฎกในพระพุทธศาสนาเถรวาทพบ. วารสารปญญาปณิธาน.  

 3(2), 58-68. 

พระเทพพัชรญาณมุนี (ชยสาโร). (2564). พระเถระกลาวถึงเรื่องการสวดมนต. วารสารโพธิยาลัย. 7(60), 16-

29. 

พระมหามนตรี วลฺลโภ (ปอมสุข). (2542). อิทธิพลของวัตถุมงคลที่มีตอสังคมไทยในปจจุบัน. วิทยานิพนธ

หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระเมธีวชิรโสภณ (ประนอม ธมฺมาลงฺกาโร). (2564). เกร็ดความรูเรื่องการสวดมนต. วารสารโพธิยาลัย. 

 7(60), 1-11. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปฏกํ 2500. กรุงเทพฯ: 

 การศาสนา. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  

 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2532). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฐกถา. กรุงเทพฯ: วิญญาณ. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2553). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  

 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). ฎีกาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาฏีกา. กรุงเทพฯ: วิญญาณ. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2552). พจนานุกรมศัพทวรรณกรรมไทยฉบับราชบัณฑิตยสถาน 2552. กรุงเทพฯ: 

 ราชบัณฑิตยสถาน. 

วิโรจน คุมครอง, พระมหาวีรธิษณ วรินฺโท (อินทะโพธิ์) และคำพันธ วงศเสนห. (2561). การวิเคราะหภาษา

บาลีในภาษาไทย. นครปฐม: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตบาีศึกษาพุทธโฆส. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 30 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ศึกษาภาวะผูนำสำนักเรียนบาลีของพระธรรมราชานุวัตร (สุทัศน วรทสฺสี ป.ธ.9) 

A Study of Leadership of the Pali School of  

Phrathammarachanuwat (Suthat Varathatsi Pali IX) 
 

1พระมหาวุฒิศักดิ์ ฐานปฺโญ (จันทรคง), 2พระมหาสมบูรณ วุฑฺฒิกโร (พรรณา), 

3แมชีกฤษณา รักษาโฉม และ4พระศรีวินยาภรณ 

Phramaha Wuttisak Tanapanyo (jankong), Phramaha Somboon Vuddhikaro (Phanna)  

Kritsana Raksachom, and Phrasrivinayaphon. 
1,2,3สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลยั มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั  

1,2,3Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
4บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

4 Graduate School, Mahamakut Buddhist University. 
1Corresponding Author’s Email: Wuttisak3737@gmail.com  

Received: May 26, 2024; Revised: July 30, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ   

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาสภาพการบริหารจัดการสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนก

บาลีของวัดโมลีโลกยาราม 2) เพื่อศึกษาภาวะผูนำสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลีของพระธรรมราชานุ

วัตร (สุทัศน วรทสฺสี ป.ธ.9) และ 3) เพื่อถอดบทเรียนภาวะผูนำของสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลีใน

สังคมไทย การวิจัยครั้งนี้ เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษาวิจัยเชิงเอกสาร และการสัมภาษณแบบเชิงลึก 

ผูใหขอมูลสำคัญ จำนวน 9 รูป/คน วิเคราะหขอมูลโดยใชเทคนิคการวิเคราะหเนื้อหาประกอบบริบท 

  ผลการวิจัยพบวา สภาพการบริหารจัดการสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลีของวัดโมลีโลกยาราม 

มีการบริหารจัดการสำนักเรียนไปในทิศทางเดียวกัน คือ มีการออกแบบการพัฒนาทรัพยากรมนุษยดวยความ

เสียสละความสุขสวนตนโดยมีผู นำเปนตนแบบ สงผลใหสะทอนถึงคุณลักษณะภาวะผูนำสำนักเรียนที ่มี

คุณลักษณะโดดเดน คือ มีความศรัทธาและความสุขในการบริหารจัดการพัฒนาบุคลากรโดยมีองคประกอบ

สำคัญ 4 ดี คือ (1) ผูบริหารดี (2) ครูสอนดี (3) นักเรียนดี (4) ผูสนับสนุนดี สงเสริมใหสำนักเรียนวัดโมลีโลกยา

รามประสบผลสำเร็จ ภาวะผูนำสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลี มีพันธกิจท่ีโดดเดนของพระธรรมราชานุ

วัตรมีภาวะผูนำ 5 คุณลักษณะท่ีเปนอัตตลักษณ (1) ม่ันคงในวัตรปฏิบัติมีศีลธรรม (2) จิตมุงม่ันศรัทธาตอการ

พัฒนาพระภิกษุสามเณรเพื่อการเรียนภาษาบาลี (3) ทำใหดูอยูใหเห็นสม่ำเสมอในการครองตน ครองหนาท่ี 

ครองใจลูกศิษย (4) มีแผนกลยุทธในการจัดการปญหาดวยสติปญญาเพื่อสรางศาสนทายาท (5) มีความอดทน

ตออุปสรรคเสียสละความสุขสวนตนเพื่อสวนรวม สอดคลองกับภาวะผูนำตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 31 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ค ือปาปณิกธรรม 3  ได แก   (1 )  จ ักข ุมา ม ีว ิส ัยท ัศน   (2 )  ว ิธ ู โร ฉลาดในการบร ิหาร (3 )  น ิสสย 

สัมปนโน มีผูสนับสนุนอยางตอเนื่อง  

คำสำคัญ: ภาวะผูนำ; สภาพการบริหารจัดการ; สำนักเรียนบาลี 

 

Abstract  
  The research article consisted of the following objectives: 1) to investigate the 
administration conditions of the Pali department at Phra Pariyattidhamma School under 
WatMolilokayaram; 2) to explore the leadership of the Pali department at PhraPariyattidhamma 
School by PhraThammarachanuwat (Sutthas Voradassī, Pali IX); and 3) to take lessons 
learned from the leadership of the Pali department at Phra Pariyattidhamma School in Thai 
society. The study employed a qualitative research method by exploring documents and 
conducting in-depth interviews with 9 key informants. The obtained data were analyzed by 
content and context analysis. 
  According to the findings of the study, the administration of the Pali department at 
PhraPariyattidhamma School under Wat Molilokayaram follows the same direction, 
emphasizing the sacrifice of self-happiness for the development of human resources, with the 
leader serving as a role model. This leads to a distinct leadership that has faith and happiness 
in the management of personnel development, with the following four components: (1) Good 
administrators, (2) Good teachers, (3) Good students, and (4) Good supporters. This results in 
the success of PhraPariyattidhamma School at WatMolilokayaram. The leadership of the Pali 
department of PhraPariyattidhamma School includes the mission of PhraThammarachanuwat, 
with the following five leadership characteristics: (1) Consistent in practice and morality,     
(2) Resolute mind and faith in the development of monks and novices in the study of the Pali, 
(3) Exemplary through regular action, especially in behavior and profession, as well as in 
governing followers, (4) Strategies for handling problems in an intelligent way in order to 
develop religious heirs, (5) Patience in the face of obstacles, sacrifice, and happiness for the 
common good. This aligns with Pāpaṇika-dhamma (qualities of a good leader), a Buddhist 
leadership model, which comprise: (1) Cakkhumā or shrewd, (2) Vidhūro or capable of 
administation, and (3) Nissayasampanno or having good supporters. 
Keywords: Leadership; Management conditions; Pali School 
 

บทนำ 

  ภาวะผูนำ (Leadership) เปนศิลปะหรือความสามารถของบุคคลใดบุคคลหนึ่งที ่จะจูงใจหรือใช

อิทธิพลตอบุคคลอื่นในสถานการณตาง ๆ เพื่อปฏิบัติการและอำนวยการโดยใชกระบวนการสื่อความหมายให

รวมใจกันกับตนเพ่ือดำเนินการจนกระท่ังบรรลุผลสำเร็จตามวัตถุประสงคและเปาหมายท่ีกำหนดไว มนุษยทุก

คนมีภาวะผูนำมาตั้งแตเกิดและไดรับการปรับปรุงโดยการอบรมสั่งสอนทางการศึกษาทำใหเกิดภาวะผูนำข้ัน

พื้นฐานขึ้นในตัว สิ่งแวดลอมตาง ๆ สามารถทำใหภาวะผูนำขั้นพื้นฐานนั้นแปรเปลี่ยนไปไดอีก ไมวาจะเปนไป

ในทิศทางที่ดีขึ้นหรือเลวลงและภาวะผูนำสามารถพัฒนาตอยอดขึ้นไปไดอีก (Nolasco, 2552) ภาวะผูนำจึงมี

ความสำคัญในทุกองคกรที่รวมกันอยูเปนสังคม รวมทั้งสังคมพระสงฆซึ ่งจะตองมีภาวะผูนำในการเผยแผ

พระพุทธศาสนาตั้งแตอดีตจนกระท่ังถึงปจจุบัน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 32 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  พระธรรมราชานุวัตร (สุทัศน วรทสฺสี ป.ธ.9) เจาคณะภาค 10 เจาอาวาสวัดโมลีโลกยาราม เขตบางกอก

ใหญ กรุงเทพฯ เปนหนึ่งในผูนำในการเผยแผพระพุทธศาสนาในรูปแบบของการสอนภาษาบาลีโดยเริ่มมาตั้งแต

ป   พ.ศ. 2541 เป นต นมาจนกระทั ่ งถ ึงป จจ ุบ ัน ด ังข อความว า “ข าพเจ าเป นเจ าสำน ักเร ียนยุค 

ที ่ 3 ไดตั ้งใจพัฒนาการศึกษาพระปริยัติธรรมทั ้งแผนกบาลี และแผนกธรรมอยางจริงจัง เพื ่อสนองคุณ

บูรพาจารยของสำนักเรียนและสนองคุณพระศาสนาเฉพาะแผนกบาลีนั้นมีพระภิกษุสามเณรสอบไดปละมากกวา 

100 รูป” (สำนักเรียนวัดโมลีโลกยาราม, 2565) จนมีผลสัมฤทธิ์ทำใหมีนักเรียนผูสอบไลไดบาลีสนามหลวงใน

ชั้นประโยค 1-2 จนถึงประโยค ป.ธ.9 ตั้งแตป พ.ศ. 2554 (ปฏิบัติหนาท่ีผูรักษาการแทนเจาสำนักเรียน) สอบได 

102 รูป ป พ.ศ. 2555 สอบได 106 รูป ป พ.ศ. 2556 สอบได 124 รูป ป พ.ศ. 2557 สอบได 158 รูป ป พ.ศ. 

2558 สอบได 171 รูป ป พ.ศ. 2559 สอบได 179 รูป (อันดับท่ี 1 ของประเทศ) ป พ.ศ. 2560 สอบได 208 รูป 

(อันดับที่ 1 ของประเทศ) ป 2561 สอบได 206 รูป (อันดับที่ 1 ของประเทศ) ป พ.ศ. 2562 สอบได 236 รูป 

(อันดับที่ 1 ของประเทศ) ป พ.ศ. 2563 สอบได 256 รูป (อันดับที่ 1 ของประเทศ) ป พ.ศ. 2564 สอบได 237 

รูป (อันดับที่ 1 ของประเทศ) พ.ศ. 2565 มีนักเรียนสอบไดไลไดบาลีสนามหลวงรวมทุกชั้นประโยคถึง 263 รูป 

(อันดับท่ี 1 ของประเทศ) (สำนักเรียนวัดโมลีโลกยาราม, 2565) จนกระท่ังป พ.ศ. 2566 มีนักเรียนสอบไดไลได

บาลีสนามหลวงรวมทุกชั้นประโยคถึง 286 รูป (อันดับท่ี 1 ของประเทศ) (สำนักเรียนวัดโมลีโลกยาราม, 2565) 

และยังไดสรางศาสนสถานและศาสนวัตถุตาง ๆ อีกทั้งไดเปนธุระภาระในการรับผิดชอบในสวนของคาใชจาย

ภายในวัด เชน คาน้ำ คาไฟ และที่สำคัญคือคาภัตตาหารของพระภิกษุสามเณรภายในวัดในแตละวันซึ่งนับวา

เปนภาระท่ีหนัก เนื่องจากพระภิกษุสามเณรจะมีเรี่ยวแรงในการทองบนสาธยายบทพุทธธรรมคำพุทธพจนไดนั้น

ก็ตองอาศัยขาวน้ำเปนกำลังขับเคลื่อน ปจจุบันป พ.ศ. 2566 มีจำนวนพระภิกษุสามเณรมากถึง 517 รูป และมี

การเรียนการสอนภาษาบาลีในสวนของคฤหัสถหรือท่ีเรียกวา บาลีศึกษา อีกดวย สนับสนุนใหพระภิกษุสามเณร

ผูท่ีจบเปรียญธรรม 9 ประโยคไดศึกษาตอในระดับปริญญาตรี โท และเอก ตามลำดับ นอกจากนั้นยังเปนผูนำใน

การปกครองคณะสงฆภาค 10 ดูแลพระสงฆสามเณรในเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือ 6 จังหวัดคือ อุบลราชธานี 

ศรีสะเกษ ยโสธร นครพนม มุกดาหาร และอำนาจเจริญ จากขอความดังกลาวมานี้จึงเปนเรื่องท่ีนาสนใจในภาวะ

ผูนำของเจาสำนักเรียนท่ีมีผลงานและความมุงม่ันในการขับเคลื่อนการเรียนการสอนภาษาบาลี 

   ดังนั้นผูวิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาภาวะผูนำสำนักเรียนบาลีของพระธรรมราชานุวัตร (สุทัศน วรทสฺสี 

ป.ธ.9) โดยจะศึกษาสภาพการบริหารจัดการ รวมถึงภาวะผูนำของเจาสำนักเรียนบาลีแลวนำเสนอไวเปน

แบบอยางใหเจาสำนักเรียนตาง ๆ ท่ีมีความสนใจไดถือเปนทิฏฐานุคติในการธำรงไวซ่ึงคันถธุระสืบตอไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

 1. เพ่ือศึกษาสภาพการบริหารจัดการสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลีของวัดโมลีโลกยาราม 

 2. เพื่อศึกษาภาวะผูนำสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลีของพระธรรมราชานุวัตร (สุทัศน วรทสฺสี 

ป.ธ.9) 

 3. เพ่ือถอดบทเรียนภาวะผูนำของสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลีในสังคมไทย 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 33 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วิธีดำเนินการวิจัย  

 การวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยกำหนดขั้นตอนการดำเนินการวิจัย

ตามลำดับดังตอไปนี้  

  ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาขอมูลจากเอกสารชั ้นปฐมภูมิ (Primary Source) ไดแกคัมภีรพระไตรปฎก

ภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ.2539 เพื่อใหทราบขอมูลเกี่ยวกับเรื่องภาวะผูนำที่ปรากฏใน

คัมภีรพระพุทธศาสนา  

  ขั้นตอนที่ 2 ศึกษาขอมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ไดแกอรรถกถาภาษาไทย

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยตลอดจนคัมภีรท่ีเก่ียวของ (3) สัมภาษณเชิงลึก (In-depth Interview) จาก

ผูใหขอมูล(Key Informants) จำนวน 9 รูป/คน  

  ข้ันตอนท่ี 3 วิเคราะหขอมูลจากเอกสารและการสัมภาษณ โดยใชหลักการวิเคราะหขอมูลเชิงคุณภาพ

ของสุภางค จันทวาณิช ใน 6 วิธี ดังตอไปนี้ 1) การจําแนกประเภทขอมูล (typological analysis) 2) การ

เปรียบเทียบขอมูล (comparison) 3) การสรางขอสรุปแบบอุปนัย (analytic induction) 4) การตีความขอมูล 

(interpretation) 5) การอธิบายสาเหตุและการเชื่อมโยงความสัมพันธของขอมูล (cause description) และ 

6) การเชื่อมโยงขอมูลโดยจินตนาการเชิงสังคมวิทยา   

  ข้ันตอนท่ี 4 นำเสนอผลการวิจัยและขอเสนอแนะในการวิจัยครั้งตอไป 

 

ผลการวิจัย 

  1.  สภาพการบริหารจัดการสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลีของวัดโมลีโลกยาราม สำนัก

เรียนบาลีแหงนี้มีความเจริญกาวหนาเริ่มตั้งแต พ.ศ.2555 ในยุคของพระธรรมราชานุวัตร (สุทัศน วรทสฺสี ป.ธ.

9) ใชหลักการบริหารจัดการ 4 M. คือ (1) Man (คน) หมายถึง ทรัพยากรมนุษย (2) Money (เงิน) หมายถึง 

ทรัพยากรทางการเงิน (3) Material (วัสดุ) หมายถึง วัตถุดิบ และ (4) Method (วิธีการ) หมายถึง กระบวนการ

ทำงานมีองคประกอบสำคัญ 4 ขอ คือ 1. ผูบริหารดี 2.ครูสอนดี 3. นักเรียนดี และ 4.ผูสนับสนุนดี การบริหาร

มีลักษณะคอยเปนคอยไปอยางตอเนื่อง พัฒนาเทคนิคการดานการเรียนการสอน การประชุมคัดเลือกอาจารย

ผูสอนแตละชั้น การจดัการเรียนการสอนชั้น ป.ธ.1-2 ถึง ชั้น ป.ธ.9 การฝกฝนอบรมใหนักเรียนบาลีมีความรูใน

รายวิชาแตละประโยค มีครูสอนทุกชั้น มีอาคารสถานท่ีในการจัดการเรียนการสอน มีอาหารเลี้ยงวันละ 2 เวลา 

มีน้ำปานะในชวงเวลาเย็น ประชาชนอุปถัมภนักเรียนบาลีรายเดือน มอบรางวัลนักเรียนที่สอบไดประจำเดือน 

และรางวัลที่สอบไดประจำป สงนักเรียนไปอบรมบาลีนอกสำนักเรียนเพื่อใหมีเวลาอยูกับหนังสือมากขึ้นและ

เปลี่ยนสถานท่ีในการอานหนังสือ การปกครองแบบพอปกครองลูก ดังขอความวา 

  การบริหารจัดการ การบริหารจัดการโรงเรียนพระปริยัติวัดโมลีโลกยารามาของพระเดชพระคุณพระ

ธรรมราชานุวัตร ถือวาเปนการดำเนินงานที่มีประสิทธิภาพและทำใหเกิดประสิทธิผลในการบริหารงานจะเห็น

ไดวาพระเดชพระคุณมีความตั้งใจในการบริหารจัดการโรงเรียนพระปริยัติธรรมโดยเฉพาะอยางยิ่งแผนกบาลี

เมื่อไดรับผิดชอบในการบริหารจัดการการศึกษาพระปริยัติธรรมก็มีความตั้งใจที่จะพัฒนาการศึกษาโดยใหเด็ก



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 34 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

และเยาวชนไดมีโอกาสเขามาศึกษาพระปริยัติธรรมที่วัดโมลีโลกยารามไมวาเด็กคนนั้นจะมีฐานะเปนอยางไร

หรือจะจบการศึกษาในระดับไหนก็ตาม แตพระเดชพระคุณก็มีความเชื่อมั่นถึงศักยภาพในการที่จะพัฒนาเด็ก

เยาวชนที่เขามาบวชเปนสามเณรเปนพระภิกษุในพระพุทธศาสนาวาสามารถฝกฝนพัฒนาอบรมใหมีความ

เขาใจในเรื่องการเรียนการสอนโดยเฉพาะภาษาบาลีไดเปนอยางดีและสามารถทำใหทานทั้งหลายเหลานั้น

สำเร็จการศึกษาดังที่ตั้งใจไวไมวาจะเปนในระดับตน ๆ ระดับกลาง ๆ หรือระดับสูงสุดของการศึกษาคณะสงฆ

อันนั้นการบริหารจัดการของพระเดชพระคุณคือวามีทั้งประสิทธิภาพและประสิทธิผลในการบริหารจัดการ 

(สัมภาษณ พระเมธีวรญาณ (สายเพชร วชิรเวที ป.ธ.9), 18 มีนาคม 2567) 

 เจาคุณธรรมราชานุวัตรก็จะมีความเอาใจใส เรื่องสภาพแวดลอม หลักสูตร ครูบาอาจารย บุคลากรก็

พรอม เบื้องตนก็จะมีทรัพยากรสำคัญอยู 4 อยางคือ บุคคล งบประมาณ วัสดุและการจัดการ คือหัวใจท่ีทำให

ประสบความสำเร็จของวัดโมลีโลกยาราม คือทุกวัดเขาก็มีแหละ แตวาวัดไหนที่มีผูนำผูบริหารที่จัดการดูแลดี

หนอยก็จะทำใหเกิดการพัฒนาซึ่งวัดโมลีโลกยารามประสบผลสำเร็จเรียกไดวายืนหนึ ่งของประเทศเลย 

(สัมภาษณพระราชปญญาสุธี, 26 กุมภาพันธ 2567)  

  หลวงพอใชระบบการปกครองภายในวัดแบบพอปกครองลูก ไมไดอยูกันเหมือนเจานายกับลูกนองจึง

ทำใหการอยูรวมกันไดอยางมีความสุขแลวก็ผูท่ีมาอยูแลวก็อยากจะอยูอยากจะอยูรวมอยากจะอยูชวยงานก็

เพราะวามาแลวก็เห็นบริบททางสังคมที่วัดโมลีโลกยารามเห็นบริบทของการศึกษาเลาเรียนและก็ในสวนของ

ของวัดเองก็ไดใหสิ่งตาง ๆ โดยที่ไมไดหวังผลตอบแทนอะไรเพียงแตวาในการใหในแตละสิ่งแตละประการก็

อาจจะไมไดใหมากเหมือนกับวัดอ่ืน ๆ เพราะวาทุนทรัพยในการท่ีจะมาบริหารก็มีจำนวนจำกัดเพราะเนื่องดวย

อีกอยางหนึ่งก็คือเรามีจำนวนพระภิกษุสามเณรที่เยอะ ถามีจำนวนพระภิกษุสามเณรนอยมีทุนอยูประมาณ

หนึ่งก็อาจจะบริหารจัดการไดมากกวานี้ แตเนื่องจากกวาเรามีพระภิกษุสามเณรอยูมาก เพราะฉะนั้นในการ

บริหารของพระเดชพระคุณหลวงพอจึงคอยเปนคอยไปอาศัยความรวมมือของครูบาอาจารยแลวก็พระภิกษุ

สามเณรนักเรียนที่มาศึกษาเลาเรียนภาษาบาลีจึงทำใหการบริหารการจัดการสำนักเรียนเปนไปดวยความ

เรียกวาถึงฝงแหงความประสงคของพระเดชพระคุณหลวงพอและครูบาอาจารยพรอมทั้งนักเรียนที่มาเรียน 

(สัมภาษณ พระศรีวชิรบัณฑิต (อภิลักษณ ปฺญาวโร ป.ธ.9, พธ.ม.), 15 มีนาคม 2567) 

  2. ภาวะผูนำสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลีของพระธรรมราชานุวัตร (สุทัศน วรทสฺสี, ป.ธ.9)  

พระธรรมราชานุวัตรมีภาวะผูนำที่โดดเดน 3 ดาน คือ การปกครอง ศาสนศึกษา และศึกษาสงเคราะห           

มีวิสัยทัศนกวางไกล ระบบการเรียนการสอนมีประสิทธิภาพมาก เนื่องจากทานเองเปนแบบอยางที่ดี และลง

มือทำใหดูเปนตัวอยางดวย ทางเจาสำนักเรียนวัดโมลีโลกยารามมีนโยบายในการเรียนการสอน การบริหาร

จัดการ การเอาใจใสพระภิกษุสามเณร และมีบุคลากรที่เขมแข็งเอาใจใสในการเรียนการสอนเปนอยางดี 

สะทอนใหเห็นสภาพการบริหารจัดการท่ีเปนระบบ ดังนี้ 1) จัดหาและรับนักเรียนตามความเหมาะสม 2) จัดหา

ที่พักอาศัยใหเพียงพอแกจำนวนนักเรียน 3) จะจัดหาสถานที่เรียนใหเพียงพอแกชั้นเรียน 4) จัดหาอุปกรณ

สำนักเรียนใหเหมาะสมแกการบริหาร 5) จัดหาทุนใชจายประจำปใหเพียงพอแกการบริหาร 6) จัดตั้งกอง

ทุนการศึกษาข้ึนเปนหลัก 7) ใหสวัสดิการแกนักเรียนตามความเหมาะสม 8) จัดนิตยภัตถวายแกบุคลากรตามท่ี

กำหนดในแผนงาน (9) ถวายทุนการศึกษาแกผูเขาเรียนสายสามัญในระดับปริญญา 10) จัดงานฉลองเปรียญ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 35 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ธรรมและมอบทุนการศึกษาแกผูสอบไดบาลีชั้นตาง ๆ เฉพาะผูท่ียังเอ้ือเฟอตอสำนักเรียนเปนประจำทุกป และ 

11) ยกยองเชิดชูครูผูมีอายุมากใหเปน “ครูอาวุโส”  

  พระธรรมราชานุวัตร (สุทัศน วรทสฺสี ป.ธ.9) มีภาวะผูนำเปนอัตตลักษณโดนเดน 2 คุณลักษณะ คือ

(1) คุณลักษณะภายใน และ 2) คุณลักษณะภายนอก คุณลักษณะภายใน การวางตนและการแสดงออกท่ีเรียบ

งาย สันโดษ ขยัน อุทิศตน เสียสละความสุขสวนตนเพื ่อสวนรวม มีกลยุทธในการสรางแรงบันดาลใจ 

คุณลักษณะภายนอก มีความประพฤติและปฎิบัติตนไดอยางเสมอตนเสมอปลาย ปกครองโดย “การทำใหดู   

อยูใหเห็น” ไมวาจะเดินทางไปปฎิบัติศาสนากิจจังหวัดใดก็ตามเมื่อกลับถึงวัดโมลีโลกยาราม สิ่งแรกที่ปฎิบัติ 

คือ การสอนหนังสือถวายความรูแกพระภิกษุสามเณรโดยเปนกิจวัตรประจำวัน และแสดงออกถึงภาวะผูนำ 

ประเมินผลการสอนการเรียนเปนระยะ ติดตาม เฝาสังเกตบรรยากาศการเรียนการสอนของทุกชั้นเรียน จัดให

มีการประชุมอยางตอเนื่อง เพ่ือทำความเขาใจในหลักธรรมและนอมนำไปประพฤติปฏิบัติในชีวิตประจำวัน โดย

จัดใหมีการฟงพระธรรมเทศนาบาง การฝกอบรมสมถะกรรมฐาน และวิปสสนากรรมฐานบาง การบรรยาย

ธรรมบาง สนทนาธรรมบาง การสื่อสารดวยวิธีตาง ๆ พรอมบริหารจัดสถานศึกษาภายในวัด เพ่ือสงเคราะหแก

เด็กและเยาวชนใหไดรับการศึกษาเลาเรียนโดยไมขัดตอหลักพระธรรมวินัย ปองกันและแกไขปญหายาเสพติด 

เพ่ือการพัฒนาชุมชนวัดโมลีโลกยารามและสรางศาสนทายาทใหกับสังคม 

  สงผลใหปจจุบันการเรียนการสอนภาษาบาลีของสำนักเรียนวัดโมลีโลกยารามเจริญรุงเรืองมากที่สุด  

ม ีอาจารย สอน ( เปร ียญธรรม 9  ประโยค) จำนวน 49  ร ูป  น ัก เร ียน 517  ร ูป  ป   พ.ศ .  2566  

มีนักเรียนสอบผานรวมทุกชั้นประโยคจำนวน 286 รูป ดวยนโยบายของเจาสำนักโดยการบริหารทุมเทเอาใจใส

และสืบทอดปณิธานของบูรพาจารย จนเปนเหตุใหมีพระภิกษุสามเณรเดินทางมาศึกษาภาษาบาลีเพ่ิมข้ึนเรื่อย 

ๆ และสอบไดมากที ่ส ุดในประเทศไทยมากกวา 286 รูป จึงเกิดเปนประวัติศาสตรที ่นาจนจำแหงกรุง

รัตนโกสินทร พระธรรมราชานุวัตร (สุทัศน วรทสฺสี, ป.ธ.9) มีลักษณะภาวะผูนำท่ีโดดเดน 3 ดาน คือ (1) ดาน

การปกครอง (2) ดานศาสนศึกษา (3) ดานศึกษาสงเคราะห มีวิสัยทัศนกวางไกล เฉลียวฉลาด มีไหวพริบ

ปฏิภาณ มีวาทศิลป และมีปฏิสัมพันธท่ีดีกับผูอ่ืน  

  3. ถอดบทเรียนภาวะผูนำของสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลีในสังคมไทย ภาวะผูนำของ

สำนักเรียนของวัดโมลีโลกยารามมีพันธกิจท้ัง 6 ดาน ไดแก ดานการปกครอง ดานการเผยแผ ดานศาสนศึกษา 

ดานศึกษาสงเคราะห ดานสาธารณูปการ ดานสาธารณสงเคราะห ผูนำองคกรคณะสงฆ ควรเปนผูท่ีมีวิสัยทัศน 

เฉลียวฉลาด มีไหวพริบปฏิภาณ มีวาทศิลป และมีปฏิสัมพันธที่ดีกับผูอื่น และรูจักวิธีการสรางแรงบันดาลใจ

ใหแกผูรวมงาน สรางบรรยากาศในองคกร ใหเกิดความเปนกันเอง มีการวางแผนงาน การพัฒนาระบบการ

บริหารงานในองคกรใหเปนองคกรแหงการเรียนรู มุงเนนการพัฒนาบุคลากรใหมีความรู ความสามารถในการ

ทำงาน มีการคิดอยางเปนระบบ มีการทำงานเปนทีม มีการแกไขปญหาโดยยุติธรรม ตลอดจนการสราง

วิสัยทัศนใหแกคณะสงฆ เพื่อใหคณะสงฆมีสวนรวมกันทำงานในการบริหารกิจการทั้งหลายของคณะสงฆไทย 

ซึ่งเปนภาวะผูนำที่ตรงตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ไดแก ปาปณิกธรรม 3 คือ จักขุมา (มีวิสัยทัศน)       

วิธูโร (ความชำนาญเชี่ยวชาญ) นิสสยสัมปนโน (มีผูอุปถัมภสนับสนุนสงเสริม) อิทธิบาท 4 คือ ฉันทะ (ความ

พอใจในสิ่งที่ทำ) วิริยะ (ความเพียรพยายาม) จิตตะ (ความมุงมั่น) วิมังสา (ความตริตรองพิจารณาใครครวญ) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 36 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พรหมวิหารธรรม 4 คือ เมตตา (ความเอื้อเฟอใหความรัก) กรุณา (ใหความชวยเหลือ) มุทิตา (สงเสริมแสดง

ความยินดีเม่ือประสบความสำเร็จ) อุเบกขา (ความยุติธรรม วางใจเปนกลาง) สังคหวัตถุธรรม 4 คือ ทาน (การ

ใหเกื้อกูลเสียสละแบงปน) ปยวาจา (การกลาวถอยคำที่เปนที่รัก) อัตถจริยา (การสงเคราะหเพื่อประโยชน

ผูอื่น) สมานัตตตา (การวางตนดีสม่ำเสมอตั้งอยูในธรรม) สัปปุริสธรรม 7 และอปริหานิยธรรม 7 ผูนำองคกร

คณะสงฆ สามารถนำภาวะผูนำของพระธรรมราชานุวัตร (สุทัศน วรทสฺสี, ป.ธ.9) ที่ไดจากการศึกษามา

ประยุกตปรับใชใหเกิดความเหมาะสมในการบริหารกิจการคณะสงฆทั้ง 6 ดาน ไดแก ดานการปกครอง ดาน

การเผยแผ ดานศาสนศึกษา ดานศึกษาสงเคราะห ดานสาธารณูปการ ดานสาธารณสงเคราะห ไดอยาง

เหมาะสมตามยุคสมัย และปรับใชตามความเหมาะสมกับองคกรของตน สงเสริมใหองคกรคณะสงฆสามารถ

ดำเนินกิจกรรมของคณะสงฆไดอยางมีประสิทธิภาพและใหบรรลุวัตถุประสงคขององคกรไดดวยดี 

  ภาวะผูนำสำนักเรียนบาลีของพระธรรมราชานุวัตร (สุทัศน วรทสฺสี ป.ธ.9) สรุปไดดังนี้ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

อภิปรายผล 

  1. การบริหารจัดการพระธรรมราชานุวัตรไดใชหลักในการบริหารจัดการ คือ หลัก 4 M. (พงศสัณห 

ศรีสมทรัพย และชลิตา ศรมณี, 2544) ไดแก 1) Man (คน) หมายถึง ทรพัยากรมนุษย บุคลากร หรือพนักงาน

ที่ทำงานในองคกร 2) Money (เงิน) หมายถึง ทรัพยากรทางการเงิน เงินทุน หรือสภาพคลองทางการเงิน 3) 

Material (วัสดุ) หมายถึง วัตถุดิบ อุปกรณ เครื่องจักร เครื่องมือ หรือทรัพยากรอื่นๆ และ 4) Method 

(วิธีการ) หมายถึง กระบวนการทำงาน วิธีปฏิบัติ หรือระบบตาง ๆ ที่ใชในองคกร องคกรควรออกแบบ

กระบวนการทำงานท่ีมีประสิทธิภาพ และมีองคประกอบสำคัญอีก 4 ดี คือ 1) มีผูบริหารดี 2) มีครูสอนดี 3) มี

พระภิกษุสามเณร (นักเรียน) สนใจเรียนเปนอยางดี และ 4) มีฆราวาสญาติโยมคอยสนับสนุนอุปถัมภค้ำจุนเปน

อยางดี องคประกอบเหลานี้เปนสวนสำคัญทำใหสำนักเรียนวัดโมลีโลกยารามประสบผลสำเร็จ และนอกจากนี้

ภาวะผูนำสำนักเรียนบาลี

ของพระธรรมราชานุวัตร 

(สุทัศน วรทสฺส)ี 

จักขุมา(วิสัยทัศน) 

วิธูโร (เช่ียวชาญ) 

นิสสยสัมปนโน (มีผูสนับสนุน) 

 มุงมั่น ขยัน สันโดษ  

ซื่อสัตย เสียสละ อุทิศตน  

1.การจัดหานักเรียน 

2.จัดหาท่ีพักอาศัย 

3.จัดหาอาคารเรียน 

4.จัดหาอุปกรณการเรียน 

5.จัดหาอาหาร 

6.จัดตั้งกองทุนนิตยภัตร 

7.ถวายทุนการศึกษา 

8.จัดงานมุทิตาฉลองเปรียญธรรม 

9.ตอยอดการศีกษาปริญญาโทและ

ปริญญาเอก 10.ยกยองเชิดชูผูมีพรรษา

มาก 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 37 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พระธรรมราชานุวัตรกอปรดวยความมุงมั่นในการจัดการการศึกษาพระปริยัติธรรมแผนกภาษาบาลีตั้งแตชั้น

ประโยค 1-2 จนกระท่ังถึงชั้นประโยค ป.ธ.9 ซ่ึงมีการเรียนการสอนท่ีดีมีประสิทธิภาพคงไวซ่ึงประสิทธิผล  

  2. หลักธรรมท่ีสอดคลองกับภาวะผูนำของพระธรรมราชานุวัตร คือ หลักปาปณิกธรรม 3 คือ จักขุ

มา มีวิสัยทัศนที่กวางไกล วิธูโร เกงงาน เกงคิด นิสสยสัมปนโน มีวาทศิลป เกงคน คือ มีบริวารไวเปนกำลังใน

การดำเนินงานใหเปนไป อิทธิบาท 4 ฉันทะ รักงานดานการสอนบาลีเปนชีวิตจิตใจ วิริยะ เกิดเปนกำลังกาย 

กำลังใจ ทำใหเปนแรงขับเคลื่อน จิตตะ เอาใจใสทุกรายละเอียด วิมังสา ตรวจสอบ เช็คผล พัฒนาตอยอด 

พรหมวิหารธรรม 4 เมตตา รักลูกศิษยลูกหาทุก ๆ รูปอยางเสมอภาค กรุณา คิดหาวิธีชวยใหลูกศิษย มีความรู

เปนอาวุธติดตัว มุทิตา เมื่อลูกศิษยสอบผานก็จัดงานฉลองเปรียญมอบทุนการศึกษา อุเบกขา สวนลูกศิษยคน

ไหนท่ีสอบไมผานก็ปลอบใจลูกศิษยใหวางใจเปนกลาง พรอมถวายกำลังใจใหสูใหม สังคหวัตถุธรรม 4 ทาน ให

ความรู ปยวาจา มีจิตวิทยาและเทคนิคในการสอน มีวาทฺศิลป มีชั้นเชิง อัตถจริยา มุงความสำเร็จของลูกศิษย 

สมานัตตตา ไมถือตัว เสมอตนเสมอปลาย เปนตน สอดคลองกับงานวิจัยของพระมหารุงโรจน ธมฺมฐเมธี (ศิริ

พันธ) (2551) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะหผูนำในพระพุทธศาสนาเถรวาท” ผลการวิจัยพบวา 

หลักธรรมสำหรับผูนำในพระไตรปฎก ไดแก หลักราชสังคหวัตถุ หลักจักรวรรดิวัตร หลักสาราณียธรรม หลัก

ทศพิธราชธรรม หลักอคติธรรม หลักพรหมวิหารธรรม หลักอธปิไตย และหลักสัปปุริสธรรม พระมหาพระรจน 

อภิปุฺโญ (หงษา) (2561) ไดศึกษาวิจัยเรื ่อง “การศึกษาวิเคราะหภาวะผู นำเชิงพุทธของเจาอาวาส : 

กรณีศึกษาเจาอาวาสในอำเภอลำทะเมนชัย จังหวัดนครราชสีมา” และพระมหาพิสิฐ สืบนิสัย (2562) ได

ศึกษาวิจัยเรื่อง “กลยุทธการพัฒนาภาวะผูนำเชิงพุทธของผูบริหารมหาวิทยาลัยสงฆไทย” ภาวะผูนำเชิงพุทธ

ของผูบริหารมหาวิทยาลัยสงฆไทย มี 3 องคประกอบหลัก ไดแก 1) ดานครองตน 2) ดานครองคน และ 3) 

ดานครองงาน และมี 4 องคประกอบยอย ไดแก สัปปุริสธรรม 7 เปนองคประกอบยอยของครองตน พรหม

วิหาร 4 และสังคหวัตถุ 4 เปนองคประกอบยอยของครองคน อิทธิบาท 4 และสอดคลองกับภาวะผูนำตาม

ทฤษฎีตะวันตก คือ ทฤษฎีภาวะผูนำแบบความสามารถพิเศษของ Conger และ Kanungo (Conger and 

Kanungo's charismatic leadership theory) คือ 1) วิสัยทัศนกวางไกล (Extremity vision) 2) กลาเสี่ยง 

(High personal risk) 3) ใช กลย ุทธ หลายร ูปแบบ (Use of unconventional strategies) 4) ประเมิน

สถานการณตลอดเวลา (Accurate assessment of the situation) 5) เปล ี ่ยนความยึดต ิดของผ ู ตาม 

(Follower disenchantment) 6) สื ่อสารดวยความมั่นใจ (Communication of self-confidence) 7) ใช

อำนาจสวนบุคคล (Use of personal power) (เศาวนิต เศาณานนท, 2542)  

  3. แนวทางภาวะผูนำของสำนักเรียนพระปริยัติธรรมแผนกบาลีในสังคมไทย ผูวิจัยไดนำภาวะผูนำ

ในการบริหารจัดการสำนักเรียนวัดโมลีโลกยาราม และคณะสงฆภาค 10 ผานพันธกิจทั้ง 6 ดาน ไดแก ดาน

การปกครอง ดานการเผยแผ ดาน  ศาสนศึกษา ดานศึกษาสงเคราะห ดานสาธารณูปการ ดานสาธารณ

สงเคราะห จะไดนำผลจากการศึกษามานำเสนอ เพื่อเปนแนวทางภาวะผูนำของสำนักเรียนพระปริยัติธรรม

แผนกบาลีในสังคมไทย ผู นำองคกรคณะสงฆ ควรเปนผู ที ่มีวิสัยทัศน เฉลียวฉลาด มีไหวพริบปฏิภาณ             

มีวาทศิลป และมีปฏิสัมพันธท่ีดีกับผูอ่ืน และรูจักวิธีการสรางแรงบันดาลใจใหแกผูรวมงาน สรางบรรยากาศใน

องคกร ใหเกิดความเปนกันเอง มีการวางแผนงาน การพัฒนาระบบการบริหารงานในองคกรใหเปนองคกรแหง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 38 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การเรียนรู มุงเนนการพัฒนาบุคลากรใหมีความรู ความสามารถในการทำงาน มีการคิดอยางเปนระบบ มีการ

ทำงานเปนทีม มีการแกไขปญหาโดยยุติธรรม เปนตน 

 

ขอเสนอแนะ  

  1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย   

  รัฐบาลควรมีนโยบายจัดอบรมผูนำสงฆตามหลักพระพุทธศาสนาใหพระสังฆาธิการทุกภาคสวน คณะ

สงฆไทยควรตั้งพระภิกษุผูมีองคความรูระดับเปรียญธรรม 9 ประโยคเปนผูนำ รัฐบาลและคณะสงฆไทยควร

สนับสนุนงบประมาณและใหความสำคัญเก่ียวกับผูนำอยางจริงจังในพันธกิจ 6 ดาน 

  1) ดานการปกครอง ผูนำระดับตาง ๆ ควรยึดหลักพระธรรมวินัยเปนหลักและควรใหความสำคัญตอ

การพัฒนาบุคลากรขององคกรคณะสงฆทุกระดับ เพื่อใหเปนผูนำที่มีวิสัยทัศน รูจักการวางแผนและทำงาน

อยางเปนระบบ รูจักวิธีสรางแรงบันดาลใจในการทำงาน และเปนผูนำที่มีความรู และมีความสามารถในการ

บริหารกิจการคณะสงฆใหเปนไปตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เพื ่อใหคณะสงฆทำงานไดอยางมี

ประสิทธิภาพ  

  2) ดานการเผยแผ ผูนำคณะสงฆในระดับตาง ๆ ควรจัดตั้งศูนยการเผยแผพระพุทธศาสนา สนับสนุน

ใหมีพระสอนศีลธรรมในโรงเรียน และจัดอบรมถวายความรูใหแก พระนักเผยแผ เพ่ือใหมีความรูและวิธีในการ

เผยแผท่ีมีประสิทธิภาพ และเปนการเปดโอกาสใหแกพระภิกษุสามเณรไดแสดงความสามารถของตน เพ่ือท่ีจะ

ไดทำงานเผยแผเชิงรุกไดอยางมีประสิทธิภาพ  

  3) ดานการศาสนศึกษา ผูนำคณะสงฆในระดับตาง ๆ ควรใหความสำคัญในดานการศึกษาพระปริยัติ

ธรรมท้ังแผนกธรรมและบาลีของพระภิกษุและสามเณรใหมีความรูอยางแตกฉาน เพ่ือนำไปประพฤติปฏิบัติเปน

แบบอยางที่ดี สามารถอบรมสั่งสอนประชาชนทั่วไปไดอยางถูกตอง และการสนับสนุนการศึกษาใหพระภิกษุ

เกิดความรู เพ่ือนำไปปฏิบัติและสั่งสอนใหแกประชาชนใหเกิดการพัฒนาการเรียนรูท่ีดีตอไป  

  4) ดานการศึกษาสงเคราะห ผูนำคณะสงฆในระดับตาง ๆ ควรสนับสนุนใหมีการศึกษาทางธรรมแก

เยาวชนและประชาชนทั่วไปใหมีความรูในทางธรรมเพื่อปลูกฝงคุณธรรมใหแกเยาวชนและประชาชนทั่วไปท่ี

เปนเยาชนของชาติ ไดแก การสอน พระพุทธศาสนาวันอาทิตย โครงการบรรพชาสามเณร การมอบ

ทุนการศึกษาสงเคราะหแกเด็ก และเยาวชนที่ยากจนใหไดรับโอกาสทางการศึกษา รวมถึงการถวายทุนเพ่ือ

การศึกษาแกพระภิกษุสามเณร  

  5) ดานการสาธารณูปการ ผูนำคณะสงฆในระดับตาง ๆ ควรจัดทำแผนแมบทในการพัฒนาวัด ศึกษา

รายละเอียดของงานสาธารณูปการ การบริหารจัดการวัดดวยความโปรงใส การบูรณปฏิสังขรณโบราณสถาน

โบราณวัตถุ ใหคำแนะนำในการกอสรางแกพระสังฆาธิการทั้งหลายที่มีความรูไมเพียงพอในการกอสราง      

เพ่ือพัฒนาวัดใหเปนศูนยรวมจิตใจของพุทธศาสนิกชน และศูนยกลางทางการศึกษาและการพัฒนาของชุมชน  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 39 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  6) ดานการสาธารณสงเคราะห ผูนำคณะสงฆในระดับตาง ๆ ควรมีการกำหนดนโยบายการสงเสริม

สาธารณประโยชน เพื่อสงเคราะหพระภิกษุสามเณรและประชาชน เชน การตั้งกองทุนเพื่อชวยเหลือระหวาง

วัดกับวัดบริจาคใหแกมูลนิธิตาง ๆ ที่ชวยเหลอืดานสังคมสงเคราะห ผูนำคณะสงฆควรเปนผูนำในการเสียสละ 

โดยการบริจาคหรือชักชวนใหความชวยเหลือแกผูไดรับความเดือดรอนโดยไมตองถูกรองขอ 

  2. ขอเสนอแนะในการวิจัยครั้งตอไป 

  1. ศึกษาวิเคราะหหลักธรรมท่ีเปนอุปสรรคตอผูนำสำหรับพระสังฆาธิการในคณะสงฆไทย 

  2. ศึกษาวิเคราะหผูนำท่ีพึงประสงคในคณะสงฆไทย 

  3. ศึกษาวิเคราะหปจจัยท่ีทำใหผูนำในคณะสงฆไทยประสบผลสำเร็จในพันธกิจ 6 ดาน 

 

บรรณานุกรม  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2532). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอกถา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระมหาโมคคัลลานะ รจนา. (2542). คัมภีรอภิธานวรรณนา. พระมหาสมปอง มุทิโต แปลเรียบเรียง. 

กรุงเทพฯ: ธรรมสภา.  

พระมหาพระรจน อภิปุญโญ (หงษา). (2561). การศึกษาวิเคราะหภาวะผูนำเชิงพุทธของเจาอาวาส: กรณีศึกษา

เจาอาวาสในอำเภอลำทะเมนชัย จังหวัดนครราชสีมา. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต 

บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระมหาพิสิฐ สืบนิสัย. (2562). กลยุทธการพัฒนาภาวะผูนำเชิงพุทธของผูบริหารมหาวิทยาลัยสงฆไทย. 

วิทยานิพนธหลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยภาค ตะวันออกเฉียงเหนือ.  

พระมหารุงโรจน ธมฺมฐเมธี (ศิริพันธ). (2551). การศึกษาวิเคราะหหลักภาวะผูนำในพระพุทธศาสนาเถรวาท. 

วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย.  

พระเมธีวรญาณ (สายเพชร วชิรเวที ป.ธ.9). (2567). รองเจาคณะภาค 10 คณบดีคณะพุทธศาสตร. สัมภาษณ.  

  18 มีนาคม.  

พระราชปญญาสุธี,ป.ธ.9. (2567). รองเจาคณะภาค 11 ผูชวยเจาอาวาสวัดสรอยทอง เขตบางซ่ือ  

  กรุงเทพฯ. สัมภาษณ. 26 กุมภาพันธ.  

พระศรีวชิรบัณฑิต (อภิลักษณ ปฺญฃาวโร). (2567).  เลขานุการเจาคณะภาค 10 อาจารยใหญ 

   สำนักเรียนวัดโมลีโลกยาราม.  สัมภาษณ. 15 มีนาคม.  

เศาวนิต เศาณานนท. (2542). ภาวะผูนำ. นครราชสีมา: มหาวิทยาลัยราชภัฏนครราชสีมา.  

สุนทร โคตรบรรเทา. (2560). ภาวะผูนำในองคการสถานศึกษา. กรุงเทพฯ: ปญญาชน.  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 40 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สำนักเรียนวัดโมลีโลกยาราม. (2566). วันฉลองเปรียญธรรม สำนักเรียนวัดโมลีโลกยาราม กรุงเทพฯ ปที่ 26 

ประจำป 2566. นนทบุรี: นิติธรรมการพิมพ.  

สำนักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ. ขอมูลวัด และ พระทั่วประเทศ พ.ศ. 2565. สืบคน 25 กุมภาพันธ 2566 

จาก www.onab.go.th  

Nolasco, M. (2552). กฎทองแหงผูนำ. กรุงเทพฯ: หางหุนสวนจำกัด ทีบีเค มีเดีย พับบลิชชิ่ง. 

 

http://www.onab.go.th/


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 41 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 วิเคราะหหลักความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสตูร 

Analytical Study of the Principles of Graduateship in the  

Madhupindika Sutta 

 
1พระมหาธีรพัทธ เตชปุฺโญ, 2สุเทพ พรหมเลิศ  

และ 3พระมหาอดิเดช สติวโร 
1Phramaha Teerapat Suksaikaew, 2Suthep Promlert  

and3Phramaha Adidej Sativaro 
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 

1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajvidyalaya University.. 
1Corresponding Author’s Email: teerapat9018@gmail.com. 

Received: April 22, 2024; Revised: July 24, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความว ิจ ัยนี้ มีว ัตถ ุประสงค 1) เพ ื ่อศ ึกษาโครงสร างและสาระสำค ัญในมธ ุป ณฑิกส ูตร  

2) เพื่อศึกษาความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร 3) เพื่อวิเคราะหความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร เปนการ

วิจัยเชิงคุณภาพ ดานเอกสาร วิเคราะหขอมูลโดยใชการศึกษาเชิงคัมภีรทางพระพุทธศาสนา 

 ผลการว ิจ ัยพบว า 1) มธ ุป ณฑิกส ูตรอยู  ในพระส ุตต ันตปฎก มัชฌิมนิกาย ม ูลป ณณาสก  

สีหนาทวรรค พระพุทธเจาทรงแสดงอุทเทสแลวพระมหากัจจานะแสดงภาคนิทเทส สาระสำคัญที่ปรากฏใน

พระสูตร คือ ปปญจสัญญาสังขายอมครอบงำบุรุษ แตถาบุรุษไมหลงยึดในอายตนะ 12 ก็จะทำใหอนุสัย 7 

ประการสิ้นสุด 2) คุณสมบัติของบัณฑิตในพระไตรปฎก คือ คุณสมบัติดานสติปญญา ไดแก สุตมยปญญา  

จินตามยปญญา ภาวนามยปญญาหรือมหาปญญา และคุณสมบัติดานจริยา คือ การไมเปนผูลวงละเมิด

ทางดานกายและดานวาจา โดยวิธีการปฏิบัติทางกาย ไดแก การสำรวมอินทรีย และการปฏิบัติทางใจ ไดแก 

การปฏิบัติสมถกรรมฐานและวิปสสนากรรมฐาน 3) จุดมุงหมายของบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร คือ การแกปญหา

สิ่งที่เปนแกนสารของชีวิตเพื่อนำไปสูการหลุดพน สวนหลักธรรมที่สงเคราะห ไดแก 1) ความฉลาดในธาตุมี

ประการตาง ๆ คือ ธาตุ 18 มีจักษุ รูป จักษุวิญญาณ เปนตน ธาตุ 6 ไดแก ดิน น้ำ ไฟ ลม อากาศ วิญญาณ 

ธาตุ 6 ไดแก สุข ทุกข โสมนัส โทมนัส อุเบกขา อวิชชา ธาตุ 6 ไดแก กาม เนกขัมมะ พยาบาท ไมพยาบาท 

เบียดเบียน ไมเบียดเบียน ธาตุ 3 ไดแก กาม รูป อรูป ธาตุ 2 ไดแก สังขตธาตุ อสังขตธาตุ 2) ความฉลาดใน

อายตนะ 12 ไดแก อายตนะภายนอก 6 ภายใน 6 3) ความฉลาดในปจจยาการ คือ การเห็นความจริงท่ีทำใหผู

นั้นหลุดพนจากทุกขท้ังปวง 4) ความฉลาดในเหตุและมิใชเหตุ ฐานะ หมายถึง การยอมรับในสิ่งท่ีเปนไปไดและ

สิ่งที่เปนไปไมได เชน ทำดียอมไดผลดีและไมมีทางที่จะไดผลชั่ว เปนตน หลักความเปนบัณฑิตสามารถนำไป



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 42 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ประยุกตกับการสอนเยาวชนเพื่อใหรูเทาทันกระแสสังคมจาก Social Media ได บัณฑิตที่พึงประสงคจึงไมใช

แคการเรียนสำเร็จในความรูทางโลกแตจะมีวุฒิภาวะทางอารมณดวย 

คำสำคัญ: หลักธรรม; บัณฑิต; มธุปณฑิกสูตร; หลักความเปนบัณฑิต 

 

Abstract  
 This research article aims to: 1 )  investigate the structure and key content of the 
Madhupindika Sutta; 2 )  study the principles of wisdom in the Madhupindika Sutta; and  
3) analyze the concept of wisdom as presented in the Madhupindika Sutta. This study employs 
a qualitative methodology, specifically documentary research, and analyzes data through a 
scriptural study of Buddhist texts.  
  The findings reveal that: 1 )  The Madhupindika Sutta is part of the Majjhima Nikaya, 
Mula Pannasa, Siha Nada Vagga. The Buddha provides an initial exposition, followed by an 
explanation from Mahakaccana. The key content of the Sutta suggests that perceptions of 
proliferation overwhelm individuals, but if one does not become attached to the twelve sense 
bases, the seven latent tendencies will cease. 2) The characteristics of a wise person according 
to the Tripitaka include intellectual qualities such as wisdom derived from listening (Sutamaya-
paññā), wisdom derived from contemplation (Cintāmaya-paññā), and wisdom derived from 
meditation (Bhāvanāmaya-paññā) or great wisdom (Mahāpaññā). Moral qualities include 
refraining from misconduct in body and speech, achieved through restraint of the senses, and 
practicing meditation (both Samatha and Vipassanā). 3 )  The goal of wisdom in the Madhu- 
pindika Sutta is to address the essential problems of life, leading to liberation. Relevant 
principles include: 1 )  Insight into various elements, such as the 1 8  elements (eye, form, eye-
consciousness, etc.), the 6  elements (earth, water, fire, air, space, consciousness), and others. 
2) Insight into the 12 sense bases, both internal and external. 3) Understanding of dependent 
origination, which leads to liberation from all suffering. 4)  Insight into the causality and non-
causality of phenomena, accepting what is possible and rejecting what is impossible, such as 
the notion that good deeds yield positive results and not negative ones. The principles of 
wisdom can be applied to educating youth to be aware of societal influences from social media. 
Desired wisdom entails not only worldly knowledge but also emotional maturity. 
Keywords: principles; wisdom; Madhupindika Sutta; characteristics of wisdom 
 

บทนำ  

 พระพุทธศาสนาเปนศาสนาของผูรู เพราะคำวา พุทฺธ มาจาก พุธ ธาตุ อันหมายถึง ในความตรัสรู 

พุทธ จึงแปล ไดวา รู เขาใจ อันเปนคำกริยา หรือถาเปนคำนามจะ หมายถึง ผูตรัสรู คือ พระพุทธเจาโดยตรง 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 30/97/337; 31/162/252) ในอรรถกถาสังยุตต

นิกาย สคาถวรรค อัปปฏิวิทิตสูตร ระบุถึงพุทธหรือผูตรัสรู 4 ประเภทอันประกอบดวย พระสัพพัญูพุทธะ 

ปจเจกพุทธะ จตุสัจจพุทธะ และสุตพุทธะ (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/7/40) 

หรืออีกนัยหนึ่งมี 3 ประเภท ไดแก 1) พระสัมมาสัมพุทธเจา 2) พระอนุพุทธะ 3) พระปจเจกพุทธะ (อรรถกถา

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/228/27) ดังนั ้นพระพุทธศาสนาจึงเปนศาสนาของ

พระพุทธเจาและบรรดาผูตรัสรูความจริงท้ังหลาย  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 43 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 อยางไรก็ดี ความเปนผูรู (พุทฺธ) เกี่ยวของโดยตรงกับความเปนบัณฑิต เพราะวา บัณฑิต แปลวา ผูมี

สติปญญา รูจักผิดชอบชั่วดี เวนชั่ว ประพฤติดีไดดวยตนเองและสามารถแนะนำสั่งสอนผูอื่นใหทำเชนนั้นได

ดวย (ทองยอย แสงสินชัย, 2545) หมายความวา ผูจะตรัสรูไดตองมีความเปนบัณฑิตอยูดวยเชนกัน เพราะรูจัก

และจำแนกความดีความชั่ว ตลอดจนสอนตัวเองและผูอื่นได ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงเปนศาสนาของเหลา

บัณฑิต ดังนี ้

 พระผูมีพระภาคตรัสวา “ภิกษุทั้งหลาย มหากัจจานะเปนบัณฑิต ภิกษุทั้งหลาย มหากัจจานะเปนผูมี

ปญญามาก แมวาเธอทั้งหลายจะพึงสอบถามเนื้อความนี้กับเรา เราก็จะพึงตอบเนื้อความนั้นเหมือนกับท่ี

มหากัจจานะตอบ เรื่องนี้มีเนื้อความดังนี้แล เธอทั้งหลายจงทรงจำเรื่องนั้นไวอยางนี้เถิด” พระผูมีพระภาคได

ตรัสภาษิตนี้แลว ภิกษุเหลานั้นมีใจยินดีตางชื่นชมพระภาษิตของพระผูมีพระภาค ดังนี้แล (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/285/342)  

 จากการศึกษาพบวา ความเปนบัณฑิตในพระพุทธศาสนามีขอบขายที ่กวางขวาง ปรากฏใน

พระไตรปฎกหลายแหง เชน ในพระวินัยปฎกมีพุทธพจนวา  ภิกษุทั้งหลาย อานนทเปนบัณฑิต ภิกษุทั้งหลาย 

อานนท มีปญญามาก ท่ีเขาใจความหมายท่ีเรากลาวยอ ๆ ไดอยางพิสดาร เธอทำผากุสิบาง ทำผาอัฑฒกุสิบาง 

ทำผามณฑลบาง ทำผาอัฑฒมณฑลบาง ทำผาวิวัฏฏะบาง ทำผาอนุวิวัฏฏะบาง ทำผาคีเวยยกะบาง ทำผา

ชังเฆยยกะบาง ทำผาพาหันตะบาง จีวรเปนผาท่ีตองตัด เศราหมองเพราะศัสตรา เหมาะแกสมณะและพวกโจร

ไมตองการ ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตสังฆาฏิตัดอุตตราสงคตัดและอันตรวาสกตัด (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 5/345/214) จากขอความเหลานี้แสดงถึงความเปนบัณฑิตในพระวินัยปฎก

ท่ีเก่ียวกับความฉลาดในการพับจีวร ดังนั้น คุณสมบัติเพียงเทานี้ก็สามารถจัดเปนบัณฑิตไดแลวเพราะวาไดเกิด

จากการพัฒนาในการเปนบัณฑิตได ในพระวินัยปฎก การถูกเรียกวา บัณฑิต แมจะเปนคำสุภาพ แตอาจใชเปน

คำพูดในลักษณะพูดกระแทกแดกดันได เชน ในพระวินัยปฎก มหาวิภังควา “ท่ีชื่อวา คำดาสุภาพ ไดแก คำดา

วา ทานเปนบัณฑิต ทานเปนคนฉลาด ทานเปนนักปราชญ ทานเปนพหูสูต ทานเปนธรรมกถึก ทานไมมีทุคติ 

หวังไดแตสุคติเทานั้น นี้จัดเปนคำดาสุภาพ” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

2/15/204) จากขอความเหลานี้ แสดงวาความเปนบัณฑิตในวินัยปฎกเก่ียวกับ คำดาสุภาพ ไมไดเปนคำหยาบ 

แตกับเปนคำกลาวท่ีสุภาพเรียบรอยและใหเกียรติกับความเปนบัณฑิต 

  ในพระส ุตต ันตป ฎก ป ณฑ ิตตวรรค กล าวถ ึง ความเป นบ ัณฑ ิตของบ ุคคลต าง ๆ เชน  

พระราธะ วา “บุคคลพึงเห็นผูมีปญญามักชี้โทษ มักพูดปรามไว เหมือนผูชี้บอกขุมทรัพย และ พึงคบผูที่เปน

บัณฑิตเชนนั้น เพราะเมื่อคบคนเชนนั้น ยอมมีแตความเจริญ ไมมีความเสื่อมเลย” (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/76/51) 

 ในคัมภีรสังยุตตนิกาย สคาถวรรค อรติสูตร กลาวถึง ความเปนบัณฑิต พบวา เหลาปุถุชนที่มีจิต

หมกมุนในอุปธิทั้งหลาย คือ รูป เสียง กลิ่น รส และโผฏฐัพพะ ทานจงเปนผูไมหวั่นไหว กำจัดความพอใจใน

กามคุณ 5 นี้ ผูใดไมติดอยูในกามคุณ 5 นี้ บัณฑิตทั้งหลายเรียกผูนั้นวา เปนมุนี ภิกษุผูเปนบัณฑิต มีจิตมั่นคง

มานาน ไมลวงโลก มีปญญาเครื่องบริหาร หมดความทะเยอทะยาน ไดบรรลุสันติบท ดับกิเลสแลว รอเวลาอยู 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 44 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 15/210/305) อีกท้ังยังปรากฏความเปนบัณฑิตใน 

เวปจิตติสูตร แหงคัมภีรเดียวกันความวา บุคคลใดเปนคนแข็งแรง อดกลั้นตอผูออนแรงกวาไดความอดกลั้น

ของบุคคลนั้น บัณฑิตทั้งหลายกลาววา เปนขันติอยางยิ่ง เพราะวาบุคคลผูออนแรงจำตองอดทนอยูเอง กำลัง

ของบุคคลใดไมเขมแข็ง บัณฑิตทั้งหลายกลาวถึงกำลังของบุคคลนั้นวา ไมใชกำลังเพราะวาไมมีบุคคลใดกลาว

โตตอบบุคคลผูมีกำลังและมีธรรมคุมครองแลว (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

15/250/365) 

 จากขอความเหลานี้ แสดงวา ความเปนบัณฑิตในพระสุตตันตปฎกเกี่ยวกับบัณฑิตมักพูดปรามไว 

เหมือนผูชี้บอกขุมทรัพย หรือเขาใจในเรื่องกามคุณ 5 ไดอยางแจมแจง และบัณฑิตมีความอดทนตอสิ่งท่ีเขามา

กระทบ เชน กิเลสท้ังหลาย ในพระอภิธรรมปฎก ธรรมสังคณีปกรณ สุตตันติกทุกมาติกา พาลทุกะ กลาวถึงคำ

วา พาลและบัณฑิตวา “พาลา ธมฺมา หมายถึง ธรรมที่ทำใหเปนพาล ปณฺฑิตา ธมฺมา หมายถึง ธรรมที่ทำให

เปนบัณฑิต” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 34/103/20) “ธรรมที่ทำใหเปน

บัณฑิต เปนไฉน ความละอายบาปและความเกรงกลัวบาป ธรรมเหลานี้ชื่อวา ทำใหเปนบัณฑิต กุศลธรรมแม

ทั้งหมดชื่อวาทำใหเปนบัณฑิต” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 34/1308/329) 

จากขอความเหลานี้ แสดงวา ความเปนบัณฑิตในพระอภิธรรมปฎกเกี่ยวกับ พาล คือ คนที่มีใจขุนมัวเปนปกติ 

เปนผลใหมีความเห็นผิด ยึดถือคานิยมผิด ๆ และมีวินิจฉัยเสีย คือ ไมรูวาอะไรดี อะไรชั่ว อะไรควร อะไรไม

ควร เชน บัณฑิตเห็นวา เหลา เปนของไมดี ทำใหขาดสติ นำความเสื่อมมาใหนานัปการ แตคนพาลกลับเห็นวา  

เหลา เปนของประเสริฐ เปนเครื่องกระชับมิตร หรือบัณฑิตเห็นวา การเลนไพ เปนอบายมุข เปนปากทาง หรือ

เปนสัญลักษณแหงความฉิบหาย แตคนพาลกลับเห็นวา การเลนไพ เปนสิ่งดี ทำใหเพลิดเพลิน 

  จากข อม ูลเหล าน ี ้ทำให ทราบว า ความเป นบ ัณฑ ิตในพระว ิน ัยป ฎก พระส ุตต ันตป ฎก  

พระอภิธรรมปฎก เนนความเปนบัณฑิตที ่แตกตางกันโดยในพระวิน ัยปฎกเนนพฤติกรรมระดับศีล  

ในพระสุตตันตปฎกเนนพฤติกรรมระดับทิฐิหรือปญญา ในพระอภิธรรมเนนอัตตาเปนธรรมที่ละเอียดออน 

อยางไรก็ด ี ในพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย มูลปณณาสก ปรากฏพระสูตรชื ่อว า มธ ุป ณฑิกสูตร  

ซึ่งมีสาระสำคัญเรื่องความเปนบัณฑิต ลักษณะของบัณฑิต เกณฑบงชี้ความเปนบัณฑิต ดวยเหตุนี้ผูวิจัยจึง

สนใจศึกษาวา ความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตรท่ีมีคุณสมบัติในตัวตนและการสรางคุณสมบัติของตัวคนท่ีเปน

เปาหมายของบัณฑิตเปนอยางไร เพื่อแสดงใหเห็นความสำคัญในคุณสมบัติในตัวตน และจะใหบุคคลนั้น

เปลี่ยนแปลงจากโมฆบุรุษผูวางเปลาจากมรรคผลนฤพานสูบุคคลผูมีคุณสมบัติของความเปนบัณฑิต  

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

 1. เพ่ือเพ่ือศึกษาโครงสราง และสาระสำคัญในมธุปณฑิกสูตร 
 2. เพ่ือศึกษาความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร 

 3. เพ่ือวิเคราะหความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 45 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วิธีดำเนินการวิจัย  

  การวิจัยนี้เปนสวนหนึ่งเก่ียวเนื่องกับวิทยานิพนธเรื่อง วิเคราะหหลักความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร 

เปนการวิจัยท่ีใชการวิจัยเชิงเอกสาร ( Documentary Research) มีข้ันตอนการดำเนินการวิจัย มีดังนี ้

 ขั้นตอนที่ 1 การสำรวจเอกสาร (Documentary Research) ศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญใน

มธุปณฑิกสูตร เปนการศึกษาคนควาและรวบรวมขอมูลจากชั้นทุติยภูมิ ( Secondary sources ) ทั้งเอกสาร 

และงานวิจัยที่เกี ่ยวของในคัมภีรพระพุทธศาสนา เชน พระไตรปฎก อรรถกถา ฎีกา ตลอดถึงทัศนะของ

นักวิชาการทางศาสนา รายงานการวิจัย วิทยานิพนธ ตำรา บทความ ทางวิชาการ และบทความตาง ๆ 

  ข ั ้ นตอนท ี ่  2  การสำรวจ เอกสาร  (Documentary Research) แนวค ิ ดทฤษฎ ีหล ั กก า ร  

การสื่อสารในพระพุทธศาสนา ในขั้นตอนนี้ ผูวิจัยไดศึกษาโดยจะทำการศึกษาคนควาจากเอกสาร บริบท 

แนวคิด หลักการ เทคนิค วิธีการขั้นตอน ในกระบวนการที่จะเปนบัณฑิต ในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทท่ี

เกี ่ยวของ เชน สัปปุร ิสธรรม 7 ไดแก 1) ธ ัมมัญุตา 2) อัตถัญุตา 3) อัตตัญุตา 4) มัตตัญุตา  

5) กาลัญุตา 6) ปริสัญุตา 7) ปุคคลัญุตา เปนการศึกษาคนควาและรวบรวมขอมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ 

(Primary Sources) ทั้งที่เปนปฐมภูมิ (Primary Sources) คือ พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 และอรรถกถา และจากเอกสารทุติยภูมิ (Secondary Sources) ไดแก งานวิจัย 

ตำราวิชาการ และเอกสารคัมภีรอ่ืน ๆ ท่ีเก่ียวของกับหลักแหงความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร  

 ขั ้นตอนที ่ 3 ทำการศึกษาขอมูลชั ้นตาง ๆ จากคัมภีร พระไตรปฎก อรรถกถา ในตำราอื ่น ๆ  

ท่ีเก่ียวของ และวิเคราะหขอมูลเพ่ือกำหนดขอบเขตการวิจัย 

 ข้ันตอนท่ี 4 ประมวลวิเคราะห ศึกษาวิเคราะหความหมาย ลักษณะและประเภทของความเปนบัณฑิต 

จนถ ึ ง หล ั ก ธ ร รมท ี ่ เ ป  นป  จ จ ั ย เ ก ื ้ อ หน ุ น  แล ะหล ั ก เ กณฑ  ก า ร ว ิ น ิ จ ฉ ั ย ค ว า ม เป  นบ ั ณ ฑิ ต  

ตามท ี ่ปรากฏในหล ักคำสอนของพ ุทธศาสนา และบ ูรณาการผสมผสานตามหล ักส ัปป ุร ิสธรรม  

เพ่ือใหเกิดแนวทางการสื่อสารเชิงสรางสรรคจนสามารถพัฒนาตนใหเปนบัณฑิตท่ีดีได โดยศึกษาขอมูลท้ังหมด

ท่ีไดมาดวยการนำมาวิเคราะห มีความเชื่อมโยงเก่ียวของสอดคลองกับเนื้อหาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเพ่ือตอบ

ปญหาวิจัย 

 ขั้นตอนที่ 5 นำเสนอผสมผสานทำการจัดหมวดหมู แบงประเภท เปรียบเทียบ วิเคราะห สังเคราะห 

สังเคราะหบูรณาการ ทำเปนโมเดล นวัตกรรมองคความรูใหม กลาว คือ อธิบาย ตีความ นำขอมูลที่ไดมา

กำหนดเปนกรอบออกแบบเพ่ือสรางแนวทางความเปนบัณฑิต และตีพิมพเผยแพรผานรูปเลมเอกสาร หรือไฟล

สื่อออนไลนตอไป  

 

ผลการวิจัย  

  ว ัตถ ุประสงค  ท่ี  1 โครงสร างและสาระสำค ัญของมธ ุป ณฑ ิกส ูตร  ผลการว ิจ ัยพบวา  

มธุปณฑิกสูตร อยูในพระสุตตันตปฎก มัชฌิมนิกาย มูลปณณาสก สีหนาทวรรค เปนพระสูตรที่ 8 ของวรรคนี้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 46 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สาระสำคัญแสดงเหตุการณที่พระผูมีพระภาคทรงแสดงธรรมแกภิกษุทั้งหลายขณะประทับอยู ณ นิโครธาราม 

เขตกรุงกบิลพัสดุ โดยทรงปรารภคำถามของพระเจาทัณฑปาณิศากยะ ทรงแสดงแตเพียงภาคอุทเทสแลวทาน

พระมหากัจจานะแสดงตอจนจบภาคนิทเทส หลักธรรมท่ีปรากฏในพระสูตรมีดังนี้  

  1. ปปญจสัญญา วาดวยความสิ้นไปแหงกิเลสเครื่องเนิ่นชา กิเลสเครื่องเนิ่นชา คือ ปปญจะ ปปญจ

ธรรม 3 คือ กิเลสเครื่องเนิ่นชา กิเลสท่ีเปนตัวการกระทำใหคิดปรุงแตงยืดเยื้อพิสดาร ทำใหไขวเขวหางออกไป

จากความเปนจริงที่งาย ๆ เปดเผย กอใหเกิดปญหาตาง ๆ และขัดขวางไมใหเขาถึงความจริงหรือทำใหไมอาจ

แกปญหาอยางถูกทางตรงไปตรงมา คือ 1) ตัณหา คือ ความทะยานอยาก 2) ทิฎิฐิ คือ ความคิดเห็น ความ

เชื่อถือ ลัทธิ ทฤษฎี อุดมการณตาง ๆ ท่ี 3) มานะ คือ ความถือตัว (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต, 2546)  

ดังที่พระผูมีพระภาคเจาทรงตรัสไววา ธรรมเปนเครื่องเนิ่นชา คือ ราคะ โทสะ โมหะ ตัณหา ทิฏฐิและมานะ 

อีกอยางหนึ่ง คือ ธรรมมีอรรถวา เครื่องเศราหมอง ชื่อวา อรรถแหงธรรมเครื่องเนิ่นชา ธรรมมีอรรถดุจหยาก

เหยื ่อ ช ื ่อว า อรรถแหงธรรมเคร ื ่องเน ิ ่นช า ในธรรมเคร ื ่องเน ิ ่นช าเหล าน ั ้น ได แก  1) ส ุภส ัญญา  

เปนเครื่องหมายของธรรม คือ เครื่องเนิ่นชา ไดแก ราคะ 2) อาฆาตวัตถุ เปนเครื่องหมายของธรรม คือ  

เครื่องเนิ่นชา ไดแก โทสะ 3) อาสวะ เปนเครื่องหมายของธรรม คือ เครื่องเนิ่นชา ไดแก โมหะ 4) เวทนา  

เปนเครื่องหมายของธรรม คือ เครื่องเนิ่นชา ไดแก ตัณหา 5) สัญญา เปนเครื่องหมายของธรรม คือ เครื่องเนิ่น

ชาคือ ทิฎฐิ 6) วิตก เปนเครื่องหมายของธรรม คือ เครื่องเนิ่นชา ไดแก มานะ ซึ่งสัญญาที่เกิดพรอมกับธรรม

คือ เครื่องเนิ่นชาเหลานั้น จึงชื่อวา ปปญจสัญญาหรือภาคะโกฎฐาสะแหงสัญญาเปนเครื่องเนิ่นชา ซึ่งชื่อวา 

สวนแหงสัญญาเปนเครื่องเนิ่นชา เพราะโดยอรรถ อันไดแก กองกิเลสอันเปนฝายแหงธรรมเครื่องเนิ่นชานั้น ๆ 

พรอมท้ังนิมิตศัพทวา สัญญา ยอมมีโดยปปญจธรรมนั้น เปนเหตุท่ีท่ัวไปแกสวนนั้น ๆ ดังท่ีพระผูมีพระภาคตรัส

ไววา ความจริง คือ สวนแหงปปญจธรรม มีสัญญาเปนเหตุ ซึ่งการละซึ่งสวนแหงปปญจธรรมเหลานั้น อธิบาย

วา การตัดกิเลสมีราคะเปนตนดวยมรรคนั้น ๆ ไดเด็ดขาด 

  2. อายตนะในมธุปณฑิกสูตร ไดแก 1) อายตนะ คือ ธรรมที่มีสภาพคลายกับวามีความพยายามเพ่ือ

ยังผลของตนใหเกิดขึ้น เชน จักขายตนะกับรูป เปนเหตุใหการเห็นเกิดขึ้น การเห็นจัดเปนผล 2) อายตนะ คือ 

ธรรมที ่ทำซึ ่งจิตและเจตสิกใหกวางขวางเจริญขึ ้น 3) อายตนะ คือ อวัยวะที ่ตอระหวางจิตกับอารมณ  

4) อายตนะ คือ แดนติดตอ ใหจิตหรือวิญญาณกับอารมณ คือ สิ่งเราไดติดตอกันแลวสำเร็จเปนการเห็น การได

ยิน อายตนะ 12 นั้นแบงออกเปน 2 คือ อายตนะภายใน 6 และอายตนะภายนอก 6 (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 35/155/133) 

  วัตถุประสงคที่ 2 ความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร ผลการวิจัยพบวา ความเปนบัณฑิตในมธุปณ

ฑิกสูตรนั้น มีรายละเอียดดังตอไปนี้ 

 1. ความเปนบัณฑิตในธาตุ ที่ปรากฏในมธุปณฑิกสูตรนั้นโดยสวนมากแลวจะเห็นไดวามีคุณสมบัติ

ของแตละบุคคลเปนเครื่องแสดงความเปน บัณฑิตไว วาบัณฑิต คือ บุคคลผูดำเนินชีวิตดวยสติปญญา หรือเปน

ผูมีความฉลาดในประโยชนทั้งภพนี้และภพหนา เปนผูมีทั้งวิชชาและจรณะที่ครบถวนหรือมีความรูคูคุณธรรม 

เปนผูที่คิดแตเรื่องที่ดี ๆ และพูดแตคำพูดที่ดี ๆ ซึ่งจะกระทำทำแตกรรมที่ดี ๆ และสามารถนำความรูที่ติดตัว



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 47 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

มาไปถายทอดใหกับ มิตรท่ีดี สหายท่ีดี ครอบครัวท่ีดี ใหไดทราบวา การจะเปนบัณฑิตไดจะตองมีคุณธรรมและ

จริยธรรมท่ีดี 

  2. ความเปนบัณฑิตในอายตนะ 12 นั้น เปนเพียงตนทางที่สามารถดูวาเราจะเขาใจสรรพสิ่งในโลกนี้

ไดหรือเปลา เพราะทั้งหมดที่กลาวมาขางตนนั้นเปนเพียงหนทางสูมรรคผลนิพพานเพียงแคเราเขาไปศึกษา

บริบทอายตนะท้ัง 12 ท่ีกลาวมานั้น เปนความจริงทุกประการ 

  3. ความเปนบัณฑิตในปจจยาการ คือ อาการตามปจจัย โดยอาการที่เกิดขึ้นตามปจจัย ซึ่งก็ คือ 

อวิชชา สังขาร ฯลฯ ชาติ ชรา มรณะ ตางเกิดขึ้นตามปจจัยปรุงแตงขึ้น และเมื่อมีชาติชรามรณะแลว โสกะ 

ปริเทวะ ทุกข โทมนัส อุปายาส ก็เกิดข้ึนตามปจจัยดวย (บรรจบ บรรณรุจิ, 2545)  

  4. ความเปนบัณฑิตในฐานะและอฐานะ คือ สิ่งท่ีเปนไปไดและสิ่งท่ีเปนไปไมได โดยรูวาอะไรเปนไป

ได และอะไรท่ีเปนไปไมได อะไรควรและอะไรไมควร โดยการสงเคราะหหรืออนุโลมเขาหากันได พระพุทธเจา

ทานตรัสไวในอัฏฐานบาลีวา ภิกษุทั้งหลาย เปนไปไมไดท่ีทิฏิฐิสัมปนนบุคคล จะพึงทำอภิฐาน 6 ทิฏฐิสัมปนน

บุคคล-ผูสมบูรณดวยทิฏฐิ คือ สัมมาทิฏฐิ คือ ตั้งแตพระโสดาบันไปจะพึงทำอภิฐาน 6 คือ อนันตริยกรรม 5 

และอัญญสัตถุทเทส คือ การเขารีตเปนที่ 6 เปนไปไมไดที่พระโสดาบันจะพึงเปนเชนนั้น แตวาเปนฐานะหรือ

เปนไปไดสำหรับปุถุชนท่ีจะทำอภิฐาน  

  คุณสมบัติของบัณฑิต จากการสืบคนขอมูลในคัมภีรอรรถกถาพบไดดังนี้  

  1. คุณสมบัติดานสติปญญา ไดแก 1) สุตมยปญญาของบัณฑิตในทางพระพุทธศาสนานั้น เปนผูไดยิน

ไดฟงมามากซึ้งสามารถทรงจำพระธรรม 2) จินตามยปญญาของบัณฑิต คือ ความเปนผูที่มีปญญาและความ

ละเอียดออนแหงธรรม 3) ภาวนามยปญญาของบัณฑิต คือ ความเปนผูที่มีปญญาสามารถพิจารณาใหเห็น

อรรถแหงธรรมนั้นไดอยางลึกซ้ึง เปนตน 

  2. คุณสมบัติดานจริยาของบัณฑิต ไดแก ความไมเปนผูลวงละเมิดทางกาย ทางวาจา และทางใจ 

เพราะบัณฑิตเปนผูมีศีลธรรมหรือจริยาที่สมบูรณแบบ เพื่อประโยชนตนและประโยชนของผูอื่น เปนตน การ

พัฒนาความเปนบัณฑิตตามหลักพระพุทธศาสนานั้น ปรโตโฆสะ เปนองคประกอบฝายภายนอก ไดแกปจจัย

ทางสังคม อาจเรียกงาย ๆ วา “วิถีแหงศรัทธา” สวนโยนิโสมนสิการเปนองคประกอบภายใน ไดแกปจจัย

ภายในบุคคล อาจเรียกงาย ๆ วา “วิถีแหงปญญา” โดย ปรโตโฆสะ เปนวิถีทางเบื้องตนแหงปญญาและ

สัมมาทิฐิแตตองมีโยนิโสมนสิการคอยกำกับ จึงจะสามารถรูแยกแยะและคัดสรรเฉพาะปรโตโฆสะฝายดีได 

เพราะปรโตโฆสะท่ีปราศจากโยนิโสมนสิการจำใหเกิดความงมงาย หูเบา เชื่องาย ไรเหตุผลและมิจฉาทิฐิไดงาย 

  วัตถุประสงคที่ 3 การวิเคราะหความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร ผลการวิจัยพบวา จุดมุงหมาย

ของบัณฑิตในพระพุทธศาสนานั้น มีจุดมุงหมายในการที่จะแกปญหาสิ่งที่เปนสารัตถะหรือแกนสารสำคัญของ

ชีวิต ที่มนุษยทุกคนสามารถพบเจอ ซึ่งสามารถกลาวไดวาเปนภาวะอันเปนเนื้อแทของชีวิต โดยการเอาชนะ 

ความเกิด ความแก ความเจ็บ และความตาย คือ หลุดพนเพราะความสิ้นของตัณหาโดยมีนิพพานเปนจุดหมาย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 48 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สูงสุด วิเคราะหหลักความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร ผูวิจัยพบวา หลักธรรมที่เกี่ยวของกับความเปนบัณฑิต

ไดแก  

  1. ความฉลาดในธาตุ ธาตุ คือ สิ่งท่ีทรงสภาวะท่ีเปนของแข็ง ของเหลวเขากันไดกับทุกสิ่ง ท่ีเปนของ

รอนทำใหสิ่งของละลายได และทำใหการเคลื่อนไหวของรางกาย คือ มีอยูโดยธรรมดาเปนไป กลาวคือ การ

เปนผูฉลาดในธาตุมีประการตาง คือ ธาตุ 18 อยาง ไดแก จักษุ-รูป-จักษุวิญญาณ โสต-เสียง-โสตวิญญาณ       

ฆานะ-กลิ่น-ฆานวิญญาณ ชิวหา-รส-ชิวหาวิญญาณ กาย-โผฏฐัพพะ-กายวิญญาณ มโน-ธรรมารมณ-มโน

วิญญาณ ธาตุ 6 ไดแก ดิน น้ำ ไฟ ลม อากาศ วิญญาณ ธาตุ 3 ไดแก กาม รูป อรูป ธาตุ 2 ไดแก สังขตธาตุ 

อสังขตธาตุ เปนตน 

  2. ความฉลาดในอายตนะ 12 อายตนะ หมายถึง เขต หรือแดน คำวา อายตนะ หมายถึง เปนที่ตอ 

หรือเปนที่บรรจบหรือที่ประชุมกัน ทำใหเกิดการรับรูในสิ่งตาง ๆ แบงออกเปน 6 คู หรือ 12 ชนิด ไดแก 

อายตนะภายนอก 6 ภายใน 6 ไดแก 1) จักขายตนะ ประสาทตา กับ รูปายตนะ ประกอบดวยแสงท่ีมากระทบ

ตาใหเห็นเปนภาพตาง ๆ 2) โสตายตนะ ประสาทหู กับ สัททายตนะ ประกอบดวยเสียง ตาง ๆ 3) ฆานายตนะ 

ประสาทรับกลิ่น กับ คันธายตนะ ประกอบดวยกลิ่นตาง ๆ 4) ชิวหายตนะ ประสาทรับรส กับ รสายตนะ 

ประกอบดวยรสตาง ๆ 5) กายายตนะ ประสาทตามผิวกาย กับ โผฏฐัพพายตนะ ประกอบดวยความเย็น รอน 

ออน แข็งตาง ๆ ท่ีมากระทบกาย 6) มนายตนะ จิตหรือใจ ซึ่งเปนผูสัมผัสกับความคิด กับ ธัมมายตนะ 

ประกอบดวยความคิด ความรูสึกตาง ๆ ท่ีรับรูไดทางใจ  

  3. ความฉลาดในปจจยาการ คือ กฎธรรมชาติท่ีสรางระเบียบแบบแผนใหกับโลกและชีวิต กฎนี้มีอยู

เองโดยไม ม ี ใครสร  างหร ือบ ัญญ ัต ิม ันข ึ ้น  ด ั งม ีพระพ ุทธพจน แสดงว า  “ตถาคตเก ิดข ึ ้นก ็ตาม  

ไมเกิดข้ึน ก็ตาม ธาตุอันนั้น คือ ความตั้งอยูตามธรรมดา ความเปนไปตามธรรมดา ความท่ีมีสิ่งนี้เปนปจจัยของ

สิ่งนี้ ก็คงตั้งอยูอยางนั้น ตถาคตรู บรรลุธาตุนั ้น ครั้นรู บรรลุแลวจึงบอก แสดง บัญญัติ กำหนด เปดเผย 

จำแนก ทำใหงาย และกลาววา เธอทั้งหลายจงดูเถิด” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 16/20/34) นอกจากนี้ปจจยาการยังเปนหลักธรรมที่สำคัญยิ่งเพราะถึงสัจจะที่มีอยูอยูในสามัญ  

ดังมีพุทธวจนะรับรองเอาไววา “ผูใดเห็นปฏิจจสมุปบาท ผูนั ้นชื่อวาเห็นธรรม ผูใดเห็นธรรม ผูนั ้นชื่อวา

เห็นปฏิจจสมุปบาท” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 12/306/338) จะเห็นไดวา 

การประจักษแจงในวงจรการเกิดขึ้นแหงปจจยาการ เทากับการเห็นความเปนจริง ซึ่งการเห็นความจริงนี้เองท่ี

ทำใหผูนั้นหลุดพนจากทุกขท้ังปวง  

  4. ความฉลาดในเหตุและมิใชเหตุฐานะ หมายถึง สิ่งที่เปนไปได คือ ทำดีไดดี ทำชั่วไดชั่ว เปนตน 

อฐานะ หมายถึง สิ่งท่ีเปนไปไมได คือทำดีไดชั่ว ทำชั่วไดดี เปนตน  

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 49 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อภิปรายผลการวิจยั  

  1. โครงสรางและสาระสำคัญของมธุปณฑิกสูตร พบวา มธุปณฺฑิกสูตร คือ สูตรวาดวยธรรมเทศนา

อันไพเราะ สูตรที ่พระพุทธเจาทรงแสดงธรรมแก ทานทัณฑปาณิศากยะ ณ โคนตนมะตูมหนุ ม มีใน

พระไตรปฎกเลมที่ 12 และพระอรรถกถาจารยไดใหความหมายไวเปนพระสูตรที่อยูใน พระสุตตันตปฎก 

มัชฌิมนิกาย มูลปณณาสก เลมท่ี 12 ซ่ึงเปนคัมภีรท่ี 1 ในจำนวน 3 คัมภีร แหงมัชฌิมนิกาย ซ่ึงมธุปณฑิกสูตร

ที่พระพุทธองคทรงตรัสกับทานทัณฑปาณิศากยะแสดงเปนสูตรที่ 8 ของวรรคสอง คือ สีหนาทวรรค ทั้งนี้อาจ

เปนเพราะ “ปปฺจสฺญาสงฺขาปหานํ คือ กิเลสชื ่อวา ธรรมเปนเครื ่องเนิ ่นชา เพราะเปนที ่เกิดขึ ้นเอง 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/418/234, 29/505/324) ทำใหเนิ่นชา คือ 

ขยายความสืบตอนั้นใหกวางขวาง ไดแก ใหตั้งอยูนาน โดยพิเศษ ไดแก ราคะ โทสะ โมหะ ทิฏฐิ และมานะ 

สอดคลองกับ พระเมธาวินัยรส (สุเทพ) 2553) ไดทำการศึกษา “หลักการของบัณฑิตท่ีดี” พบวา บัณฑิตเปนผู

มีความรูความสามารถ และการแสดงตนตอสาธารณะบงบอกถึงความเปนบัณฑิตท่ีดี โดยการจำแนกวาบัณฑิต

ที่ดีนั้น ตองมีลักษณะที่นารัก ที่นายกยอง มีสติปญญา สอดคลองกับ สมชาติ กิจยรรยง (2562) ไดทำรายงาน

วิจัย เรื่อง “คุณลักษณะของบัณฑิตที่พึงประสงคของผูประกอบการ” พบวา การเปนบัณฑิตที่พึงประสงคนั้น 

ตองเปนบัณฑิตที่ประกอบไปดวยความรู ความสามารถที่จะทำใหองคกรมีการพัฒนา และการเจริญเติบโตข้ึน 

โดยการเร ียนรู ของตัวบ ัณฑิตเอง สอดคลองกับ พระมหาสมบูรณ ส ุธมฺโม (2556) ไดทำการศึกษา  

เรื่อง “บัณฑิตตามพุทธวิธี” พบวา ความเปนบัณฑิตนั้น สิ่งที่ควรจะทำ คือ ผูทรงความรู ผูมีปญญา และเปน

นักปราชญ จึงเรียกวา บัณฑิต โดยมีวัตถุประสงคหลัก คือ 1) เพ่ือใหบัณฑิตมีความรอบรูเชี่ยวชาญในเรื่องพระ

พุทธประวัติสามารถวิเคราะห 2) เพื่อใหมีคุณธรรม จริยธรรม เปนผูนำสังคมทางดานปญญา และจิตใจ  

3) สามารถนำหลักพุทธธรรมไปประยุกตใชเผยแผพระพุทธศาสนา เพ่ือพัฒนาชีวิต และสังคม เปนตน 

  2. หลักความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร พบวา หลักท่ีทำใหบุรุษเปนบัณฑิตได คือ หลักท่ีกำหนดรู

ใ น ธ าต ุ  อ า ยตนะ  ป  จ จ ย าก า ร  แล ะฐ านะและอฐ านะท ี ่ เ ป  น ไป ได   ท ั ้ ง น ี ้ อ า จ เ ป  น เ พ ร า ะ  

ปปญจสัญญาสังขารเปนเครื่องทำใหบุรุษเนิ่นชาตอการบรรลุธรรม หลักเหลานี้เปนเครื่องขจัดซึ่งความเนิ่นชา 

สวนบุร ุษใด ขจัดไดแลวจะถึงซึ ่งความเปนบัณฑิต สอดคลองกับ พระมหาจำนงค ขนฺติพโล (2555)  

ไดศึกษาวิจัย เรื่อง “ศึกษาหลักปปญจธรรมในมธุปณฑิกสูตร” พบวา การนำหลักในมธุปณฑิกสูตรมาเปนหลัก

เจริญวิปสสนาภาวนา ทำใหตัณหา มานะ ทิฏฐิ ท่ีอาศัยอายตนะ 12 เปนแดนเกิด สิ้นสุดลง เพราะการกำหนด

รู ในผัสสะทำใหเกิดสมาธิและปญญาในกฎของพระไตรลักษณ สอดคลองกับ ธรรมวลี ศรีแชม (2554)  

ไดศึกษาวิจัย เรื่อง “การศึกษาปปญจธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท” พบวา ปปญจธรรมเปนกิเลสเครื่อง

เนิ่นชาและเปนองคธรรมเดียวกันกับอุปาทานในปฏิจจสมุปบาท คือ ปปญจธรรมทำใหเกิดสัญญาวิปลลาส

และทิฏฐิวิปลลาสซึ่งจะแกไขไดโดยการละปปญจธรรม คือ การปฏิบัติตามหลักสติปฏฐาน 4 เพื่อใหรูเทาทัน

อายตนะภายใน 6 สอดคลองกับ พาสนา จุลรัตน (2548) ไดศึกษา เรื่อง “จิตวิทยาการศึกษา” พบวา บัณฑิต

เปนผูท่ีมีพฤติกรรมในการแสดงออกทางดานการกระทำท่ีดี ซ่ึงสอดคลองตามหลักคำสอนของพระพุทธศาสนา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 50 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

คือ ทำ พูด คิด ซ่ึงจะแสดงออกมาเปนพฤติกรรมท่ีดีตอบุคคลท่ีเขาไปเก่ียวของหรือสัมพันธในชีวิตและสามารถ

ลวงรูไดในทันที 

  3. การวิเคราะหความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตร พบวา การวิเคราะหความเปนบัณฑิตในมธุปณ

ฑิกสูตรในบทนี้ ผูวิจัยจะมุงเนนประเด็นที่จะศึกษาวิเคราะห 4 ประเด็น ไดแก 1) เปนบัณฑิตฉลาดในธาตุ 2) 

เปนบัณฑิตฉลาดในอายตนะ 12 3) เปนบัณฑิตฉลาดในปจจยาการ 4) เปนบัณฑิตฉลาดในเหตุและมิใชเหตุ 

สอดคลองกับ บรรจบ บรรณรุจิ (2550) ไดศึกษา เรื่อง “อสีติมหาสาวก” พบวา ธาตุ แปลวา สภาพท่ีทรงไวซ่ึง

อรรถ (ความหมาย) ของตนและของผูอ่ืน คือ ธาตุแตละตัวจะมีความหมายหลักเปนของตนเองเสมอ สอดคลอง

กับ แมชีดวงใจ กุทอง ไดศึกษาวิจัย เรื่อง “ศึกษา ขันธ 5 และอายตนะ 12 ในการเจริญวิปสสนา” พบวา 

อายตนะ 12 คือ สิ่งที่เชื่อมตอใหเกิดความรู มีอายตนะภายใน 6 คือ เชื่อมตอใหเกิดความรู แดนตอความรู 

ฝ ายในมี 1) จักขุ 2) โสตะ 3) ฆานะ 4) ชิวหา 5) กาย 6) มโน ทั ้ง 6 อยาง และอายตนะภายนอก 6  

ที่เชื ่อมตอใหเกิด แดนความรู แดนตอการรูฝายนอกมี 1) รูป 2) สัททะ 3) คันธะ 4) รสะ 5) โผฏฐัพพะ  

6) ธรรม สอดคลองกับ (พระสมชาย ฐานวุฑฺโฒ, 2541) ไดศึกษา เรื่อง “มงคลชีวิต ฉบับธรรมทายาท” พบวา 

บัณฑิตเปนผูที่มีลักษณะพิเศษสูงกวาบุคคลอื่น คือ คิดดี พูดดี ทำดี และเปนผูถึงพรอมดวยการรูจักคบมิตร  

ใชชีวิตอยูอยางเหมาะสม รูจักความพอดี วางตนไดอยางเหมาะสม มีความเชื่อท่ีประกอบดวยเหตุผล มีความถึง

พรอมดวยศีล มีความถึงพรอมดวยปญญาความรอบรู รูจักแยกแยะบาป บุญ คุณ โทษ ชั่ว ดีประโยชน มิใช

ประโยชน รูในสิ่งท่ีควร และสิ่งท่ีไมควรออกจากกันได 

 

องคความรูใหม 

  องคความรูใหมจะเกิดขึ้นไดตองผานการวิเคราะห การสังเคราะห และการนำไปประยุกตใช ผูวิจัย

เล็งเห็นวาพุทธธรรมที่ปรากฏในพระสูตรที่ชื่อวา มธุปณฑิกสูตร มีหลักแหงความเปนบัณฑิตอยู ผูวิจัยจึงได

นำมาวิเคราะหและสังเคราะหออกมาเปนรูปแบบการสอนธรรมแกเยาวชน เพราะในปจจุบันกระแสสังคมใน 

Social Media ทำใหเยาวชนหางไกลจากพระพุทธศาสนา ผูวิจัยจึงเล็งเห็นวาการนำหลักแหงความเปนบัณฑิต

มาใช จะชวยปลูกฝงคานิยมท่ีเปนประโยชนแกเยาวชน ดังมีรายละเอียดดังตอไปนี้ 

  เนื่องจากวาผูวิจัยมีหนาท่ีใหความรูแกเยาวชนในระดับประถมศึกษาและมัธยมศึกษา ผูวิจัยจึงไดนำผล

ของการวิจัยเรื่องหลักความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตรมาประยุกตใชในการสอน กลาวคือ รูปแบบพุทธธรรม

ท่ีเปนประโยชนในชวงวัยรุนท่ีสามารถสอดแทรกในแผนการสอน มีข้ันตอน ไดแก  

  1. เริ่มตนดวยคำถามวา ทำไมนักเรียนจึงตองศึกษาหลักแหงความเปนบัณฑิต พรอมท้ังใหความหมาย

ของคำวา บัณฑิตในทางพระพุทธศาสนาและแสดงใหเห็นถึงความทุกขท่ีเกิดมาจากการเสพ Social Media 

มากเกินไป 

  2. เมื่อนักเรียนเขาใจแลว จัดกิจกรรมสงเสริมคุณธรรม เชน การทำกิจกรรมกลุมที่ปลูกฝงเรื่องการมี

น้ำใจและการทำกิจกรรมสวนตัว เชน การเจริญสติผานทางอายตนะในระยะเวลาอันสั้น ทั้งนี้ใหงดการจดจอ

กับ Social Media ใหไดมากท่ีสุด 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 51 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  3. ผูสอนแสดงสื่อท่ีนำเสนอเรื่องคุณธรรมวา Social Media กอใหเกิดความทุกขอยางไร และนำเสนอ

สื่อความรูทำใหสังคมและโลกนาอยูดวย 

  4. สรุปผลใหนักเรียนฟงวา หลักความเปนบัณฑิตในทางพระพุทธศาสนาทำใหตนเอง ผูอ่ืน และสังคม

สงบสุข โดยการหลีกหนีกระแสสังคมใน Social Media และเขาสูการชวยเหลือกันและกันในสังคมโดยไมหวัง

สิ่งตอบแทน 

 

แผนภาพท่ี 1 : กระแสสังคมอันเปนเหตุของการเกิดทุกขของวัยรุน 

และการแกปญหาโดยกำหนดสติ 

   

  ผลของการประยุกตใชองคความรูนี้ คือ นักเรียนที่ฝกตามวิธีหลักแหงความเปนบัณฑิตจะรูเทาทัน

ความตองการของตนเองมากขึ้น เพราะความตองการของเยาวชนในวัยนี้คือการปลอยใจตามกระแสสังคมท่ี

พรั่งพรูทุกชองทาง การชี้ใหเห็นวาความทุกขเกิดจากสาเหตุดังกลาวทำใหเยาวชนระมัดระวังการเสพสื่อมากข้ึน 

และเม่ือเกิดทุกขก็จะสามารถกำหนดสติใหเทาทันอารมณไดดียิ่งข้ึน อยางไรก็ตาม แมหลักความเปนบัณฑิตใน

พระสูตรจะมุงเนนที่การหลุดพน แตในความเปนจริงก็สามารถปรับใชใหตรงกับบริบทของผูเรียนและสังคมได

ดังท่ีผูวิจัยแสดงมาในขางตน 

 

สรุป  

 หลักแหงความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตรมองวา ปปญจธรรมเปนเครื่องทำใหการบรรลุมรรคผล  

เนิ่นชา เพราะปปญจธรรมบงชี้ถึงความประมาทในผัสสะ กลาวคือ ความไมเทาทันในอายตนะภายในและ

ภายนอกกระทบกัน เมื่อผูฝกตนสามารถเขาใจธรรมชาติแหงผัสสะและการเกิดทุกขไดก็จะสามารถขจัดเสียซ่ึง

อวิชชาและถึงซึ่งความเปนบัณฑิต ทั้งนี้การนำมาประยุกตใชในปจจุบัน ผูวิจัยไดวิเคราะหถึงบริบทของผูเรียน

และสังคมที่กำลังเผชิญปญหาคือความทุกขจากการเสพสิ่งภายนอกมากเกินไป สิ่งเหลานี้สรางอิทธิพลซ่ึง

กอใหเกิดกามตัณหาหรือสมุทัยในอริยสัจ ดังนั้น การแกปญหาโดยใชหลักสติปฏฐานโดยกำหนดรูตามผัสสะท่ีมี

ทุกข

กําหนดสติท่ี

ผัสสะ

สุขและสงบประมาท

หลงกระแส

สังคม Social 

Media



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 52 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อายตนะ 12 เปนแดนเกิดจึงเปนวิธีท่ีสอดคลองกันกับพระสูตร เยาวชนท่ีกำลังหาทางออกใหกับชีวิตของตนเอง

ยอมไดประโยชนจากการเจริญสติปฏฐาน เพราะจะทำใหรูจักตนเองและเขาใจธรรมชาติของสุขและทุกขมาก

ขึ้น ภายภาคหนาควรมีการฝกใหเยาวชนใชการกำหนดอายตนะเพื่อเทาทันผัสสะในชีวิตประจำวัน โดยทำให

งายและกระชับ เพราะมนุษยในยุคปจจุบันมีแนวโนมจะมีสมาธิสั้นจนสงผลถึงอารมณท่ีใจรอนและอดทนไมได

นาน เมื่ออนาคตของชาติมีวุฒิภาวะทางอารมณก็จะทำใหกิจการที่กำลังทำประสบผลสำเร็จและเกิดความคิด

สรางสรรคเปนนวัตกรรมใหกับสังคมและประเทศชาติตอไป เมื่อทำไดเชนนี้แลวประเทศชาติจะไดทั้งบัณฑิต

ทางโลกคือมีศาสตรแหงการประกอบอาชีพและทางธรรมคือมีศิลปะในการใชชีวิตควบคูกันไป 

 

ขอเสนอแนะ 

  จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

  1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

  ผลจากการวิจ ัยพบวา หลักการปฏิบัต ิเพื ่อเปนบัณฑิตที ่สมบรูณและสามารถบรรลุธรรมใน

พระพุทธศาสนาอยางไรบาง เพราะหลักธรรมที่ปรากฏในมธุปณฑิกสูตรนั้น ถือวา ครอบคลุมทั้งปปญจสัญญา 

อายตนะ 12 วิญญาณ 6 ท่ีพระพุทธเจาทรงวางไวเปนแนวทางในการศึกษาในพระพุทธศาสนา โดยมีหลักธรรม

ที่สำคัญ เชน ขันธ 5 ไตรลักษณ อริยสัจ 4 ปฎิจจสมุปบาท และหลักธรรมอื่น ๆ อีกมาก ที่เราสามารถนำมา

อธ ิบายเช ื ่อมโยงกันได  รวมทั ้งการนำมาประยุกต ใช ในช ีว ิตประจำว ันได อ ีกหลายร ูปแบบ ด ังนั้น 

สถาบันการศึกษาทางพระพุทธศาสนาควรนำหลักแหงบัณฑิตไปใชดำเนินการดังตอไปนี้ คือ ปรับรูปแบบ

แนวนโยบายมุงเนนความรูทางโลกคูกับความรูทางธรรม โดยจัดใหมีการอบรมปฏิบัติธรรมเปนประจำตาม

หลักการปฏิบัติเพื่อความเปนบัณฑิตที่สมบูรณ สวนสถาบันใดที่ปฏิบัติตามอยูแลวก็จัดใหมีการปฏิบัติธรรมท่ี

เขมขนควบคูไปกับการจัดการศึกษาทางโลกโดยแบงสัดสวนเวลาใหมีการเจริญจิตภาวนามากข้ึน ถาสถาบันใด

ทำไดเชนนี้แลวก็ข้ึนชื่อไดวาพัฒนาบุคลากรใหมีความเปนมนุษยโดยสมบูรณท้ังทางสติปญญาและคุณธรรม 

  2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป 

  สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็นหัวขอเก่ียวกับ 

  2.1 ศึกษาวิเคราะหหลักความเปนบัณฑิตที่สงเคราะหลงในมงคล 38 ประการ โดยนำมาอธิบายให

ชัดเจนวาขอใดตองปฏิบัติอยางไร จึงจะจัดเปนมงคล 38 ประการ เพราะหลักความเปนบัณฑิตกับมงคล 38 

ลวนเปนหลักการดำเนินชีวิตทั้งทางโลกและทางธรรม ดังนั้นการศึกษาควบคูกันเปรียบเปนการเพิ่มมิติทาง

การศึกษาใหไดเห็นแงมุมอ่ืนมากยิ่งข้ึน 

  2.2 ศึกษาวิเคราะหเปรียบเทียบหลักในการเปนบัณฑิตที่เกี่ยวกับปฏิจจสมุปบาท วามีแนวทางปฏิบตัิ

อยางไร และมีความเหมือนและความแตกตางกันอยางไรในการเปนบัณฑิต เพราะหลักปฏิจจสมุปบาท คือ 

หลักธรรมท่ีมีเหตุและผลของการเวียนวายตายเกิด หลักธรรมในการเปนบัณฑิต เชน อายตนะ 12 ถือไดวาเปน

สวนหนึ่งของหลักดังกลาว ดังนั้น การศึกษาควบคูกันจึงทำใหไดขอมูลวา การปฏิบัติเพ่ือความเปนบัณฑิตสงผล

เกิดการดับสูญแหงสังสารวัฏอยางไร 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 53 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  2.3 ศึกษาวิเคราะหหลักความเปนบัณฑิตในมธุปณฑิกสูตรที่จะสามารถใชในการพัฒนาบุคลากร โดย

เลือกองคกรใดองคกรหนึ่งมาเพื่อทำการวิจัย ตามขั้นตอนและวิธีการของงานวิจัย ที่สามารถนำมาประยุกตใช

ไดจริง กับองคกรนั้น ๆ และสามารถผลิต บัณฑิต ผูมีความรูความสามารถและนำพาสังคมและประเทศเจริญ

ข้ึนได 

 

บรรณานุกรม  

พระมหาสมบูรณ สุธมฺโม. (2556). หลักสูตรอารยชน. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระเมธาวินัยรส (สุเทพ). (2564). คุณลักษณะบัณฑิตที่พึงประสงคในศตวรรษท่ี 21 ตามแนวไตรสิกขา. 

วิทยานิพนธระดับพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. 

พระมหาจำนงค ขนฺติพโล. (2555). ศึกษาหลักปปญจธรรมในมธุปณฑิกสูตร. วิทยานิพนธพุทธศาสตร 

มหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระสมชาย ฐานวุฑฺโฒ. (2541). มงคลชีวิต ฉบับธรรมทายาท. ปทุมธานี: ฐานการพิมพ. 

พาสนา จุลรัตน. (2548). จิตวิทยาการศึกษา. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

แมชีดวงใจ กุทอง. (2557). ศึกษา ขันธ 5 และอายตนะ 12 ในการเจริญวิปสสนา. วิทยานิพนธพุทธศาสตร

มหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

ทองยอย แสงสินชยั. (2545). บาลีวันละคำ. สืบคน 9 เมษายน 2567 จาก https://dhamtara.com/?p=4495. 

ธรรมวลี ศรีแชม. (2554). การศึกษาปปญจธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธพุทธศาสตร 

มหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

บรรจบ บรรณรุจิ. (2550). อสีติมหาสาวก. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

บรรจบ บรรณรุจิ. (2545). ปฏิจจสมุปบาท. กรุงเทพฯ: พรบุญการพิมพ. 

สมชาติ กิจยรรยง. (2562). การศึกษาความตองการคุณลักษณะของบัณฑิตที่พึงประสงคของผูประกอบการ. 

รายงานวิจัย บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 54 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ศึกษาวิเคราะหหลักปฏสิันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

An Analytical Study of Principle of Kind Reception  

(Patisanthãra) in Theravãda Buddhist Scriptures 

 
1พระมหามาวิน อินฺทปฺโ, 2แมชีกฤษณา รักษาโฉม,  

3สานุ มหัทธนาดุลย และ 4พระศรีวินยาภรณ 
1Phramaha Mawin Indapañño, 2Mae Chee Kritsana Raksachom,  

3Sanu Mahatthanadull and 4Phra Srivinayaphon  
1,2บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
3วิทยาลัยพุทธศาสตรนานาชาติ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

3International Buddhist Studies College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
4บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

4Graduate School, Mahamakut Buddhist University. 

1Corresponding Author’s Email: mawin25323@gmail.com  

Received: May 16, 2024; Revised: July 22, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 2) เพ่ือ

ศึกษาหลักธรรมที่เกี่ยวของกับปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 3) เพื่อวิเคราะหหลักปฏิสันถารใน

คัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท เปนงานวิจัยเชิงเอกสารโดยศึกษาจากพระไตรปฎก อรรถกถา คัมภีรสำคัญและ

นำเสนอเชิงพรรณนา  

 ผลการวิจัยพบวา 1) ปฏิสันถาร มี 2 อยาง ไดแก (1) อามิสปฏิสันถาร คือการตอนรับแขกผูมาเยือน

ดวยวัตถุสิ่งของ ประกอบดวยการนอบนอมเคารพ กราบไหว บูชาดวยปจจัย 4 (2) ธัมมปฏิสันถาร คือการ

ตอนรับดวยการใหธรรมะดวยการสนทนาธรรม ในสมัยพุทธกาล พระพุทธเจาและเหลาพระสาวกพระสาวิกา 

อุบาสกและอุบาสิกาตางตอนรับกันและกันดวยธัมมปฏิสันถาร 2) ปฏิสันถารมีความสัมพันธกับหลักธรรมใน

คัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท ดังนี้ หลักธรรมที่เกี่ยวของกับอามิสปฏิสันถาร ไดแก พรหมวิหาร 4 สังคหวัตถุ 

4 ปริจาคะ พลี 5 สวนหลักธรรมที่เกี่ยวของกับธัมมปฏิสันถาร ไดแก ขันธ 5 ธาตุ 6 อนุปุพพิกถา อริยสัจ 4    

3) หลักการปฏิสันถาร แบงออกเปน 2 ประการ ไดแก (1) หลักอามิสปฏิสันถาร สำหรับสัทธิวิหาริก พึงปฏิบัติ

ตออุปชฌาย อันเตวาสิก พึงปรนนิบัติอุปฏฐากอาจารย ภิกษุภิกษุณีปฏิสันถารกับพระราชา ญาติ และแมกับ

โจร (2) หลักธัมมปฏิบัติสันถาร ภิกษุภิกษุณีควรใหธรรมะแกพุทธบริษัทที่มาเยือน หรือผูประสงคอยากฟง

mailto:mawin25323@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 55 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ธรรม รวมถึงชี้แนะใหคำปรึกษาแกไขปญหา โดยนำหลักธรรมของพระพุทธเจามาอธิบายประกอบใหเขากับ

เหตุการณนั้น 

คำสำคัญ: หลักปฏิสันถาร; อามิสปฏิสันถาร; ธัมมปฏิสันถาร 
 

Abstract  
  In this research article, three objectives were purposely made: 1) to study the principle 
of kind reception in Theravada Buddhist scriptures, 2) to study the Dhamma principles relating 
to kind reception in Theravada Buddhist scriptures, 3) to analyze the principle of kind reception 
in Theravada Buddhist scriptures. This research employed a documentary research 
methodology done by studying documents from Tipiṭaka, Commentaries, and related important 
Buddhist scriptures. 
  The findings show that 1) There are two types of kind reception (paṭisanthāra), namely: 
(1) Worldly kind reception (Āmissa-paṭisanthāra), and (2) Doctrinal kind reception (Dhamma-
paṭisanthāra). On the one hand, worldly kind reception basically refers to the act of welcoming 
guests with materials consisting of humility, reverence, and worship with four necessities: three 
robes, alms food, shelter, and medicine including worship with offerings, flowers, and 
perfumes, on the other hand, doctrinal kind reception refers to welcoming by giving Dhamma 
or Dhamma discussion. 2) The Buddha friendly welcomed his disciples including Venerable 
Sāriputta, Mahā Moggallāna, Ānanda, and Anuruddha with doctrinal kind reception. Kind 
reception is obviously related to the principles in the Theravada Buddhism scriptures, that is, 
four kinds of Brahmavihāra, four kinds of saṅgahavatthu, and paricāka is charity. These are the 
principles concerning with worldly kind reception. As regards principles of five aggregates, six 
elements, including the earth element and consciousness element as the end, anupubbikathā, 
and the Four Noble Truths, they are the principles relating to the doctrinal kind reception. 3) 
The mentioned principle of kind reception in Theravada Buddhist scriptures can be analyzed 
by two types: (1) Principle of worldly kind reception: Saddhivihārika should treat the preceptor 
with respect by serving closely, preparing water for consumptions. When he was sick, 
Saddhivihārika would provide nursing care and service until he got recovered. Antevāsika 
should serve, respect and pay homage to the teacher. When he was sick, he should provide 
nursing care and service until he got recovered. Bhikkhu and bhikkhunī should practice the 
kind reception with the king by offering the desired shelter items. They should treat their 
relatives by giving them material things. They should help them when they are in trouble. 
Bhikkhu and bhikkhunī should practice the kind reception with the thieves by offering food, 
water, and residential shelters as they see appropriate, (2) Principle of doctrinal kind reception: 
Bhikkhu and bhikkhunī should speak and impart Dhamma to Buddhists who come to their 
residence and those who wish to listen to the Dhamma including helping them by giving advice 
to find solutions to problems based on the principles of the Buddha. 
Keywords: The Principle of Kind Reception; Worldly Kind Reception; Doctrinal Kind  
          Reception 
 

บทนำ  

  การกระทำปฏิสันถารมีความสำคัญตอชีวิตและสังคม โดยเฉพาะอยางยิ่ง เปนธรรมเนียม ประเพณีอัน

ดีงามในพระพุทธศาสนา ในครั้งพุทธกาล พระผูมีพระภาคเจา เมื่อตรัสรู อนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณแลว 

ประสงคจะเสด็จไปแสดงธรรมโปรดแกเหลาปญจวัคคีย ผูเคยอุปฏฐากเมื่อครั้งที่บำเพ็ญทุกรกิริยา จึงเสด็จ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 56 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

จาริกไปถึงปาอิสิปตนมฤคทายวัน กรุงพาราณสี เม่ือพระองคเสด็จไปถึงท่ีนั่นแลว เหลาปญจวัคคีย พอเห็นพระ

ผูมีพระภาคผูเสด็จมาแตไกล ก็ไดทำการตกลงกันวา “ทานทั้งหลาย พระสมณโคดมนี้ เปนผูมักมาก คลาย

ความเพียร เวียนมาเพื่อความเปนคนมักมาก กำลังเสด็จมา พวกเราไมควรกราบไหว ไมควรลุกรับ ไมควรรับ

บาตรและจีวรของพระองค แตพวกเราจะจัดอาสนะอันสมควรไว ถาพระองคปรารถนาจะนั่ง ก็จักประทับนั่ง” 

ครั้นพระผูมีพระภาคเจาเสด็จมาถึง เหลาปญจวัคคียก็ไมอาจตั้งอยูในกติกาที่ตนไดตกลงกันไว ตางคนตาง

ตอนรับพระผูมีพระภาคเจา คนหนึ่งรับบาตรและจีวร คนหนึ่งปูอาสนะ คนหนึ่งจัดหาน้ำลางพระบาท คนหนึ่ง

จัดตั้งตั่งรองพระบาท อีกคนหนึ่งนำกระเบื้องเช็ดพระบาทเขาไปวาง เพราะวาเหลาปญจวัคคียเคยอุปฏฐาก

ปรนนิบัติพระผูมีพระภาคเจามากอน ฉะนั้น จึงรูเรื่องวัตรปฏิบัติ สิ่งที่ตนควรทำแกพระองค เมื่อเหลาปญจ

วัคคียทำการตระเตรียมทุกอยางสำเร็จแลว พระผูมีพระภาคก็ไดประทับนั่งบนอาสนะ ท่ีเหลาปญจวัคคียปูลาด

ถวาย แลวทรงลางพระบาท หลังจากนั้นพระองคก็แสดงธรรมโปรดเหลาปญจวัคคีย โดยลำดับ (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 4/12/18) 

  ฉะนั้น ปฏิสันถาร จึงเปนธรรมเนียมประเพณีที่มีมาตั้งแตโบราณกาล ในการที่จะทำใหแขกผูมาเยือน

เกิดความพอใจมากที่สุดเทาที่จะทำได การสรางความเปนอันหนึ่งอันเดียวกันอยางนี้ ทางพระพุทธศาสนา

เรียกวา “ปฏิสันถาร” มี 2 อยาง คือ 1. อามิสปฏิสันถาร การตอนรับดวยสิ่งของ 2. ธัมมปฏิสันถาร การ

ตอนรับดวยธรรม (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 20/152-153/123-124) อามิส

ปฏิสันถารนั้นเปนการตอนรับดวยอาหารเครื่องดื่ม สิ่งของตาง ๆ ในวินัยมุขมีคำอธิบายธัมมปฏิสันถาร แปลวา 

การตอนรับแขกผูมาเยือน หรือการตอนรับปราศรัย การอุดรูรั่วตาง ๆ ระหวางตนกับคนอื่น กอใหเกิดสามัคคี

ธรรมข้ึนระหวางเพ่ือนมนุษยดวยกัน ลบลางรอยแตกแยกความราวฉานใหหมดสิ้นไป มีความคิดเห็นตรงกันแม

จะมีฐานะตางกันก็อยูรวมกันไดอยางมีความสงบ เปนวัตรปฏิบัติที่ควรทำแกกันและกัน (สมเด็จพระมหา     

สมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2556)  

  แตสังคมในยุคปจจุบันนี้มีพฤติกรรมสวนทางกัน โดยท่ัวไปในทุกวันนี้มองขามวัฒนธรรมและประเพณี

ท่ีดีงาม ท่ีไดสืบตอกันมาชานานวา “เปนเรื่องลาสมัย” กิริยามารยาทการตอนรับ ตามวิถีชาวพุทธ ไดแก การมี

ความเคารพ ตามหลักคารวตา 6 (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 8/271/363) 

การพนมมือ ไหว กราบพระ กราบผูใหญ การฝกพฤติกรรมในการนั่ง ยืน เดิน การลุกขึ้นยืนตอนรับ ของ

สังคมไทยเราเริ่มลดนอยลงทุกวัน เหมือนจะเปนลางบอกเหตุวาหากเปนเชนนี้ตอไป ยอดของคนท่ีจะมีมารยาท

ก็จะลดลงเรื่อย ๆ และคอย ๆ หายไปในท่ีสุด แตถึงแมจะกลาวไดวาปจจุบันมารยาทไทยของเราเริ่มลดลง แตก็

ยังมีผูคนบางสวนที่ทำใหเชื่อวาเยาวชนของเรายังเปนคนดีมีมารยาทอยู ซึ่งหากเปนไปไดก็อยากใหทุกคนนั้น

ชวยกัน สรางมารยาทที่ดีงามนี้ สืบตอไปเรื ่อย ๆ ใหเยาวชนรุนตอ ๆ ไปไดเปนแบบอยางและรักษาไวซ่ึง

มารยาทการตอนรับ ซ่ึงเปนธรรมเนียมประเพณีท่ีดีงามของไทยเราเรื่อยไป 

  ดังนั้น ปฏิสันถารตามหลักคารวธรรมนั้น มีนัยสำคัญ คือ สมาชิกในครอบครัวมีความเคารพ ปฏิบัติตอ

ผูใหญในครอบครัว และในสังคม มีการอบรมสั่งสอนใหคนในครอบครัวปฏิบัติตนในการใชชีวิตที่ถูกตอง มีการ

แสดงความเคารพและใหเกียรติตอกันและกันเสมอ มีการแนะนำกันหรือชักชวนกันทำกิจกรรมสาน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 57 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ความสัมพันธ ใหความเคารพในการใชชีวิตในสังคมเพื่อความไมประมาท และมีการแสดงความเคารพและให

การตอนรับ ตอแขกผูมาเยือนอยางสม่ำเสมอ นอกจากนี้ยังตองมี หลักธรรมอื่น ๆ ที่สำคัญที่ชวยสงเสริมการ

ปรับเปลี่ยนพฤติกรรม และความเห็นดังกลาว หลักธรรมท่ีชวยใหเกิดความรักความสามัคคีในสังคม ไดแก หลัก

คารวธรรม 6 หลักคารวธรรมนั้น เปนหลักธรรมที่มีความสำคัญยิ่งในการสรางความสัมพันธที่ดี และปองกัน

ปญหาที่จะเกิดขึ้น ในสังคมไทย เพราะเปนหลักธรรมที่ใหเรามีความเคารพตอกันและกัน และยังชวยลดความ

ขัดแยง ความรุนแรงในสังคมไทยไดเปนอยางดี เปนหลักธรรมที่กอใหเกิดความอบอุน เกิดความรัก ความ

สามัคคี ทำใหครอบครัวมีความสรางสัมพันธที่ดีตอกัน มีความเคารพ ไมทะเลาะ วิวาทกัน และที่สำคัญที่สุด 

คือ มีความเปนน้ำหนึ่งใจเดียวกันในครอบครัว  

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

 1. เพ่ือศึกษาหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 2. เพ่ือศึกษาหลักธรรมท่ีเก่ียวของกับปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 3. เพ่ือวิเคราะหหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

  การวิจัยนี้เปนสวนหนึ่งของวิทยานิพนธเรื่อง ศึกษาวิเคราะหหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนา

เถรวาท โดยศึกษาขอมูลจากพระไตรปฎก อรรถกถา คัมภีรสำคัญ และเอกสารและเอกสารอื่น ๆ ที่เกี่ยวของ

กับหลักปฏิส ันถารในคัมภีร พระพุทธศาสนาเถรวาท หลักธรรมที ่เก ี ่ยวของกับปฏิส ันถารในคัมภ ีร

พระพุทธศาสนาเถรวาท เพ่ือวิเคราะหหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาทมีข้ันตอน ดังนี้  

 ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาขอมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) ไดแก พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 การศึกษาดานเนื้อหา/เอกสาร/แนวคิดทฤษฎ/ีกฎระเบียบ  

 ขั้นตอนที่ 2 การศึกษาศึกษาขอมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) ไดแก อรรถกถา

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2552 คัมภีรมิลินทปญหา คัมภีรวิสุทธิมรรค คัมภีรมังคลัตถ

ทีปนี หนังสือ ตำรา วิทยานิพนธ หนังสืออิเล็กทรอนิกส 

 ข้ันตอนท่ี 3 วิเคราะหขอมูลจากเอกสารเพ่ือตอบวัตถุประสงคการวิจัยท่ีตั้งไว 

 ขั้นตอนที่ 4 นำเสนอขอมูลในลักษณะการพรรณนาความ (Descriptive Presentation) ที่มีเนื้อหา

สอดคลองกับวัตถุประสงคของการวิจัย จากนั้นนำเสนอองคความรูที่ไดจากการวิจัย ขอเสนอแนะจาการวิจัย

และขอเสนอแนะเพ่ือการศึกษาวิจัยครั้งตอไป 

   

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 58 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ผลการวิจัย 

 1. ปฏิสันถารในคัมภีร พระพุทธศาสนา ผลการวิจ ัยพบวา (1) ความหมายของปฏิส ันถาร 

“ปฏิสันถาร” หมายถึง การตอนรับ แบงออกเปน 2 ประเภท ไดแก อามิสปฏิสันถาร 1 ธัมมปฏิสันถาร 1 การ

ที่ภิกษุทำการตอนรับแขกผูมาเยือนดวยอามิส คือ วัตถุสิ่งของ แมไมถือเอาสวนเลิศแลวใหแกมารดาบิดา แก

ไวยาวัจกรผูรับใชภิกษุ แกพระราชา และแกพวกโจร ก็ควร เพราะวา เมื่อสวนเลิศอันภิกษุจับตองแลวให 

พระราชาและพวกโจร ยอมกระทำความฉิบหายบาง ใหถึงความสิ้นชีวิตบาง เม่ือสวนเลิศอันภิกษุมิไดจับตองให

ไป พระราชาและโจรเหลานั้นยอมพอใจ ชื่อวา อามิสปฏิสันถาร การตอนรับแขกผูมาเยือนดวยธรรมอยางนี้ 

คือ การใหอุเทศ การพรรณนาพระบาลี การบอกธรรมโดยเคารพ การอุดชองระหวางคนเหลาอื่นกับตนผูไมได

ธรรม ดวยธรรมโดยประการที่ชองจะเปนอันถูกอุดแลว ชื่อวา ธัมมปฏิสันถาร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 3/304/263) (2) สาระสำคัญของปฏิสันถาร แบงออกเปน 2 สวน ไดแก           

1) สาระสำคัญของอามิสปฏิสันถาร 2) สาระสำคัญของธัมมปฏิสันถาร โดยบุคคลหนึ่งกระทำตออีกบุคคลหนึ่ง 

บุคคลผูทำปฏิสันถาร เรียกวา “เปนผูมีปฏิสันถาร” เพราะวาโลกสันนิวาสนี้ มี 2 ชองเทานั้น บุคคลยอมเปนผู

อุดชองทั ้ง 2 ชองนั ้น ดวยปฏิสันถาร 2 ประการ ไดแก 1) ดวยอามิสปฏิสันถาร การใหขาว ใหน้ำ ให

เครื่องนุงหม ใหสิ่งของเครื่องใช ปจจัย 4 เปนตน 2) ดวยธัมมปฏิสันถาร การกลาวตอนรับดวยถอยคำท่ีไพเราะ 

การสนทนาที่ประกอบดวยธรรม ปฏิสันถาร 2 ประการนี้ เปนหลักธรรมที่พระพุทธเจาทรงใหความสำคัญพึง

ประพฤติตอกันโดยเคารพ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 20/153/123) (3) กรณี

ตัวอยางบุคคลผูทำปฏิสันถาร เปนการนำเรื่องราวของบุคคลผูทำปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนามา เพ่ือให

เห็นถึงบุคคลตัวอยางที่มีความเคารพในปฏิสันถาร โดยยกตัวอยางมา 14 เรื่อง ไดแก 1) เรื่องพระเจาโจรนาค 

พระเถระทำการตอนรับพระราชาดวยการใหภัตสวนเลิศ 2) เรื่องอภัยโจร พระเถระทำการตอนรับโจรดวยการ

จัดหาอาหารให 3) เรื่องพระเจาปตุราช พระเถระทำการตอนรับพระราชาดวยการใหที่อยูอาศัยและอาหาร     

4) เรื่องอำมาตยของพระเจาปตุราช พระเถระทำการตอนรับพวกอำมาตยดวยการใหที่อยูอาศัยและอาหาร 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/693-697/202-208) 5) เรื่องสัตวผูเปนสหายกัน 

สัตวทั ้งสามสหายทำความเคารพยำเกรงซึ่งกันและกัน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 2/701/210-211) 6) เรื่องพระมหากัจจายนะ ทาวสักกเทวราชทรงทำปฏิสันถารตอพระมหากัจจาย

นะ (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/574) 7) เรื่องภิกษุอาคันตุกะ ภิกษุเจาถิ่นทำ

ปฏิสันถารตอภิกษุอาคันตุกะ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 7/356-357/222-

224) 8) เรื่องพระสารีบุตรและพระมหาโมคคัลลานะออกบวช สารีบุตรปริพาชกทำปฏิสันถารตอพระอัสสชิ

เถระ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 4/60/72-73) 9) เรื่องนางสุปปยา นางสุป   

ปยาอุปฏฐากภิกษุผูอาพาธดวยการเฉือนเนื้อขาออนตัวเอง (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 1/264/453-455) 10) เรื่องวาดวยตระกูล ตระกูลที่ภิกษุควรเขาไปคบหา (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 23/17/465) 11) เรื่องพระเจาวิฑูฑภะ พระเจาปเสนทิโกศลถวายทาน 

(อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/318-322) 12) เรื่องพระทัพพะมัลลบุตร พระ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 59 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ทัพพะมัลลบุตรเปนผูจัดแจงเสนาสนะและแจกภัตตาหารแกสงฆ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: 1/380-382/412-414) 13) เรื่องพระเมตติยะและพระภุมมชกะ ทานพระทัพพมัลลบุตร

ชี้แจงใหคหบดีถวายอาหารอยางดีแกพระเมตติยะและพระภุมมชกะ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: 1/183/415) 14) พระปูติคัตตติสสเถระ พระพุทธเจาเสด็จไปดูแลพระปูติคัตตติสสเถระ 

(อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/300-302) 

 2. หลักธรรมที่เกี ่ยวของกับปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบวา หลักธรรมท่ี

เกี่ยวของกับปฏิสันถารประกอบไปดวย 2 สวน ดังนี้ (1) หลักธรรมที่เกี่ยวกับอามิสปฏิสันถาร ไดแก 1) พรหม

วิหาร 4 ไดแก เมตตา คือ ความปราถนาดีอยากใหเขาเปนสุข กรุณา คือ ความสงสาร อยากใหเขาพนทุกข 

มุทิตา คือ ความยินดี ในเมื่อผูอื่นเปนสุข อุเบกขา คือ ความวางใจเปนกลาง ที่ควรนำมาใชกับการปฏิสันถาร 

ทำใหเกิดความสัมพันธที่ดี (พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต, 2545) 2) สังคหวัตถุ 4 ไดแก ทาน คือ การให      

เปยยาวัชชะ คือ วาจาเปนที่รัก อัตถจริยา คือ การประพฤติเพื่อประโยชน สมานัตตตา คือ การวางตน

สม่ำเสมอ ที่ควรนำมาใชกับการปฏิสันถาร ทำใหเกิดการสงเคราะห อนุเคราะห เกื้อกูลกัน (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 21/32/50-51) 3) ปริจาคะ ไดแก การเสียสละ แบงปนสิ่งของท่ี

ตนมีอยูใหแกผูอื่น การเสียสละทั้ง 4 คือ เสียสละทรัพย เสียสละอวัยวะ เสียสละชีวิต การชวยเหลือผูอื่นท่ี

กำลังเดือดรอน เม่ือเกิดขาวยากหมากแพง เกิดภัยพิบัติ ปริจาคะ เปนหลักธรรมประการหนึ่งในทศพิธราชธรรม 

กัน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 28/176/112) 4) พลี 5 ไดแก ญาติพลี การ

สงเคราะหญาติตามสมควร, อติพลี การตอนรับแขกผูมาเยือน, ปุพพเปตพลี การทำบุญอุทิศใหแกบุพการีผู

ลวงลับไปแลว ราชพลี การบำรุงราชการดวยการเสียภาษีอากร, เทวตาพลี การบำรุงสักการะเทวดา หรือการ

ทำบุญอุทิศทวยเทพที่เคารพบูชา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/41/64)      

5) อามิสบูชา เปนการกลาวหลักธรรมของการนำสิ่งของไปสักการะบูชาบุคคล หรือสิ่งที่ควรเคารพบูชา ดวย

สิ่งของมีดอกไมและหอม เปนตน เปนคุณธรรมที่ควรประพฤติปฏิบัติ มุงประโยชนตนและประโยชนสวนรวม 

และยังเปนการแสดงความเคารพนับถือ ตอผูที่ควรเคารพ อันแสดงถึงความเปนผูมีความนอบนอมและเปนผูมี

คุณธรรม (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 20/401/117) (2) หลักธรรมท่ี

เกี่ยวกับธัมมปฏิสันถาร ไดแก 1) ขันธ 5 ไดแก รูปขันธ เวทนาขันธ สัญญาขันธ สังขารขันธ วิญญาณขันธ 

ความเที่ยงและไมเที่ยงแหงขันธ 5 ที่พระพุทธเจาทรงแสดงแกพุทธบริษัท เพื่อเปนธัมมปฏิสันถาร (พระธรรม

กิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช), 2548) 2) ธาตุ 6 ไดแก ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุไฟ ธาตุลม อากาศธาตุ วิญญาณธาตุ    

ที่พระพุทธเจาทรงแสดงแกพุทธบริษัทเพื่อเปนธัมมปฏิสันถาร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 14/348-354/405-408) 3) อนุปุพพิกถา เทศนาที่พระพุทธเจาทรงแสดงไปโดยลำดับ เพื่อฟอก

อัธยาศัยของเหลาสัตวใหหมดจดเปนชั้น ๆ ในอนุปุพพิกถานั้น มี 5 อยาง ไดแก ทานกถา การพรรณนาเรื่อง

ทาน, สีลกถา การพรรณนาเรื่องศีล, สัคคกถา การพรรณนาเรื่องสวรรค, กามาทีนวกถา การพรรณนาเรื่องโทษ

ของกาม, เนกขัมมานิสังสกถา การพรรณนาเรื่องอานิสงสแหงการออกบวช (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 2/69/84-87) 4) อริยสัจ 4 เปนการกลาวถึงความจริงที่เกิดจากปญญาตรัสรู ของ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 60 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พระพุทธเจา อันเปนหลักสัมพันธแหงเหตุผล มี 4 ประการ ไดแก 1) ทุกขอริยสัจ อริยสัจคือทุกข 2) ทุกขสมุท

ยอริยสัจ อริยสัจคือเหตุเกิดแหงทุกข 3) ทุกขนิโรธอริยสัจ อริยสัจคือความดับทุกข 4) ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา 

อริยสัจคือขอปฏิบัติใหถึงความดับทุกข พระพุทธเจาทรงแสดงอริยสัจ 4 แกพุทธบริษัท เพ่ือเปนธัมมปฏิสันถาร 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 35/189/163) 5) กถาวัตถุ 10 อยาง เปนการ

กลาวถึงเรื่องท่ีควรนำมาสนทนากันในหมูภิกษุ 10 อยางไดแก 1) อัปปจฉกถา (เรื่องความมักนอย) 2) สันตุฏฐิ

กถา (เรือ่งความสันโดษ) 3) ปวิเวกกถา (เรื่องความสงัด) 4) อสังสคัคกถา (เรื่องความไมคลุกคลี) 5) วีริยารัมภ

กถา (เรื่องปรารภความเพียร) 6) สีลกถา (เรื่องศีล)7) สมาธิกถา (เรื่องสมาธิ) 8) ปญญากถา (เรื่องปญญา)      

9) วิมุตติกถา (เรื่องวิมุตติ) 10) วิมุตติญาณทัสสนกถา (เรื่องความรู ความเห็นในวิมุตติ) (อรรถกถาภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 3/69/490) 

  3. การวิเคราะหหลักปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบวา หลักปฏิสันถารประกอบ

ไปดวย 4 สวน ไดแก (1) วิเคราะหอามิสปฏิสันถาร เปนการกลาวถึงการตอนรับดวยวัตถุสิ่งของที่บุคคลพึงทำ

ตอกัน โดยแบงวิเคราะหอามิสปฏิสันถาร มีดังนี้ 1) ปฏิสันถารตออุปชฌาย การตอนรับพระอุปชฌายดวยวัตถุ

สิ่งของ ซ่ึงเปนหนาท่ีของสัทธิวิหาริกท่ีตองคอยปรนนิบัติรับใชทาน ตามอุปชฌายวัตร (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 4/64-66/79-87) 2) ปฏิสันถารตออาจารย การตอนรับอาจารยดวยวัตถุ

สิ่งของ เปนหนาที่ของอันเตวาสิกที่ตองคอยดูแลรับใชทาน ตามอาจริยวัตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 4/78/107-109) 3) ปฏิสันถารตอภิกษุ การตอนรับภิกษุดวยวัตถุสิ่งของ เพื่อแสดง

ความเคารพมีความยำเกรง และยินดีตอนรับพระภิกษุท่ีมาเยือน ตอนรับดวยปจจัย 4 ไมกีดกันเสนาสนะ ไดรับ

การกราบไหว ลุกขึ้นตอนรับ การทำอัญชลี การแสดงความเคารพ การไดอาสนะที่ดี ไดน้ำที่ดี ไดอาหารที่ดี 

ตามลำดับอาวุโส ภิกษุผู จัดแจงเสนาสนะเวนจากอคติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 7/310/121-122) 4) ปฏิสันถารตอภิกษุณี การตอนรับภิกษุณีดวยวัตถุสิ่งของ เพื่อความประพฤติ

เอื ้อเฟอชวยเหลือกัน (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/102) 5) ปฏิสันถารตอ

พระราชา การตอนรับพระราชาดวยวัตถุสิ่งของ การออกมารับเสด็จ เชน โชติกเศรษฐีทำการตอนรับเสด็จพระ

เจาพิมพิสารผูเสด็จไปเยี่ยมชมปราสาท ใหพระราชาเสวยพระกระยาหารบนปราสาท ในเวลาพระองคเสด็จ

กลับก็ยังถวายแกวมณีอันมีคามากแกพระราชา (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

2/642-647) 6) ปฏิสันถารตอญาติ การตอนรับญาติทางสายโลหิตก็ดี ญาติทางธรรมก็ดี ดวยวัตถุสิ ่งของ 

อนุเคราะหเก้ือกูลกัน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/510/79-80) (2) วิเคราะห

ธัมมปฏิสันถาร เปนการกลาวถึงการตอนรับดวยธรรม การสนทนาธรรม การกลาวอนุโมทนา ทำใหผูฟงเกิด

ปญญา ดังนี้ 1) ธัมมปฏิสันถารตออุปชฌาย การตอนรับอุปชฌายดวยการสนทนาธรรม การสอบถามปญหา 

ทานพระสารีบุตรไดเขาไปเฝาพระพุทธเจา แลวสนทนาธรรม พระพุทธเจาจึงแสดงธรรมท่ีพระองคแสดงแลวให

พระสารีบุตรฟง จากนั้นทานพระสารีบุตรก็นำมาถายทอดแกลูกศิษยของทาน ทำใหศิษยเหลานั้นไดบรรลุธรรม 

(อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/210) 2) ธัมมปฏิสันถารตออาจารย การตอนรับ

อาจารยดวยการกลาวตอนรับ การสนทนาปราศรัย ทานพระสารีบุตรเปนผูเคารพอาจารยทุกเมื่อ ไมวาทาน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 61 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พระอัสสชิผูเปนอาจารยจะอยูทางทิศใด ทานก็หันศีรษะไปทางนั้น เพราะทานเปนผูเคารพอาจารย ธรรม 

(อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/587) 3) ธัมมปฏิสันถารตอภิกษุ การตอนรับภิกษุ

ดวยการสนทนาธรรม การกลาวทักทาย ถามขาวสุขทุกข พระพุทธเจาทรงทำธัมมปฏิสันถารดวยการตรัสถาม

ขาววา “เธอสบายดีหรือ เธอยังพอเปนอยูไดหรือ ยังพออด พอทนไดอยูหรือ” แลวตรัสธรรมกถา ทำใหสาวก

ผูฟงแลวไดบรรลุธรรม (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 5/645/355-356) 4) ธัมม

ปฏิสันถารตอภิกษุณี การตอนรับภิกษุณีดวยการใหโอวาท การแสดงธรรมแกภิกษุณี พระพุทธเจาทรงทำธัมม

ปฏิสันถารดวยการแสดงธรรมแกภิกษุณี ทำใหภิกษุณีไดบรรลุธรรม (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 1/644-655) 5) ธัมมปฏิสันถารตอพระราชา การตอนรับพระราชาดวยการกลาวธรรม การ

สนทนาปราศรัยชวนใหระลึกถึงกัน รวมถึงการใหคำปรึกษาในเวลาทุกขใจ พระพุทธเจาทรงทำธัมมปฏิสันถาร

แกพระเจาพิมพิสารผูทรงเศราโศกในเวลาที่พระนางมัลลิกาเทวีสิ้นพระชนม ทำใหพระราชาคลายจากอาการ

เศราโศกเสียพระทัย (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/112-113) 6) ธัมมปฏิสันถาร

ตออมนุษย การตอนรับผูที่มิใชมนุษยดวยการใหโอวาท แสดงธรรม รวมถึงการแผสวนบุญสวนกุศลไปใหแกผู

ลวงลับไปแลว (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/605-607) (3) วิเคราะหปฏิสันถาร

ภายใน เปนกลาวถึงจิตตอนรับอารมณทั ้งอิฏฐารมณ (อารมณดี) และอนิฏฐารมณ (อารมณไมดี) ใน

ชีวิตประจำวัน การรับอารมณเขามาทางตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ทำใหเกิดความรักความชัง บุคคลควรตอนรับ

ดวยการรูเทาทันมีสติสัมปชัญญะในการรับอารมณ พระพุทธเจาตรัสสอนภิกษุในการรูเทาทันอารมณที่มา

กระทบผานทางทวารทั้ง 6 สำรวมอายตนะภายนอก อายตนะภายใน เพราะฉะนั้น การตอนรับอารมณทั้งดี

และไมดีที ่มากระทบ พระพุทธเจาสอนใหเปนผู ฉลาดในการตอนรับอารมณที ่มากระทบดวยความมีสติ 

เพราะวาแขกผูไปเยือน เมื่อไดรับการตอนรับที่ดี ก็ทำใหเกิดความพอใจยินดีจนลืมการสำรวมตนอาจจะไป

เบียดเบียนบุคคลผูเปนเจาบาน อนึ่งแขกผูไปเยือน เม่ือไมไดรับการตอนรับท่ีดี ท่ีนาพอใจ ก็ทำใหจิตเกิดปฏิฆะ 

ไมพอใจ โกรธเกลียดตอเจาของบาน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/75/79) 

(4) ผลท่ีเกิดข้ึนจากการปฏิสันถาร แบงออกเปน 2 สวน ดังนี้ 1) ผลท่ีเกิดข้ึนจากอามิสปฏิสันถาร การตอนรับ

แขกผูมาเยือนดวยวัตถุสิ่งของใหแกผูมาเยือน หรือชวยเหลือสงเคราะหดวยปจจัย 4 ตามสมควร โดยไมหวง

แหนและไมหวังผลตอบแทน แมแตโจรผูโหดรายคิดจะมาปลนเอาของในวัด ดวยการทำปฏิสันถารนี้ จึงทำให

โจรเกิดความเลื่อมใส เพราะฉะนั้น การตอนรับที่ดี ทำใหแขกผูมาเยือนเกิดความพอใจ ยอมไดรับอานิสงส

มากมาย ยอมยังลาภที่ยังไมเกิด ใหเกิดขึ้น ยอมยังลาภที่เกิดขึ้นแลว ใหมั่นคง ยอมยังผูที่ยังไมเลื่อมใส ให

เลื่อมใส ยอมยังผูท่ีเลื่อมใสแลว ใสเลื่อมใสยิ่ง ๆ ข้ึนไป 2) ผลท่ีเกิดข้ึนจากธัมมปฏิสันถาร การตอนรับดวยธรรม 

การถามตอบปญหา ไขขอสงสัยใหแกผูมาเยือน ทำใหผูมาเยือนนั้นไดคลายความสงสัย ยอมมีอานิสงสมากมาย 

ประโยชนสูงมีการบรรลุธรรม เปนตน พระพุทธเจา ทรงทำธัมมปฏิสันถารแกเทวดาและมนุษยทั้งหลายผูมาสู

สำนักของพระองค พระองคทรงตรวจดูอุปนิสัยของบุคคลเหลานั้นแลว ทรงแสดงธรรมแกพวกเขา บางพวกได

ฟงธรรมแลว เกิดความเลื่อมใส ตั้งอยูในไตรสรณคมก็มี บางพวกไดบรรลุธรรมก็มี เพราะฉะนั้น การทำธัมม

ปฏิสันถารตอแขกผูมาเยือนดวยอัธยาศัยอันดีงาม ตามสมควรแกผูมาเยือน ทำใหเกิดความประทับใจ ยอมยัง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 62 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ลาภที่ยังไมเกิด ใหเกิดขึ้น ยอมยังลาภที่เกิดขึ้นแลว ใหมั่นคง ยอมยังผูที่ยังไมเลื่อมใส ใหเลื่อมใส ยอมยังผูท่ี

เลื ่อมใสแลว ใสเลื ่อมใสยิ่ง ๆ ขึ้นไป (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/690-

694/200-203)  

  ดังนั้น จึงสรุปไดวา ปฏิสันถารหรือการตอนรับเปนคติของคนไทยแตโบราณวา อันวิสัยคนไทยแต

โบราณ ใครมาถึงเรือนชานตองตอนรับ เปนการแสดงถึงน้ำใจไมตรีจิตและการมีสัมพันธที่ดีของสังคมไทยดวย

การนำวัตถุ สิ ่งของมารับรองผูมาเยือนดวยอาหาร เครื่องใช ที่พักอาศัย และยารักษาโรค เรียกวา อามิส

ปฏิสันถาร หรือการตอนรับดวยการสนทนาธรรม การใหคำปรึกษา การชี้ทางแกไขปญหาใหขอคิดเตือนใจดวย

หลักธรรม เรียกวา ธัมมปฏิสันถาร นอกจากนี้ การตอนรับยังเปนการแสดงออกถึงการเคารพซึ่งกันและกัน

ระหวางผูที่ทำการตอนรับกับผูที่มาเยือนจึงเปนสิ่งที่ทุกคนพึงปรารถนา เมื่อพิจารณาการตอนรับในลักษณะ

อามิสปฏิสันถารและธัมมปฏิสันถารหากนำมาปฏิบัติแลวมีคุณคาและอานุภาพตามหลักธรรมคำสอน ดังนั้น 

การตอนรับท่ีดีจึงมีความสำคัญและใหคุณประโยชนคือ การเก้ือกูล เอ้ือเฟอ เผื่อแผ มิตรไมตรี ความสุข ความ

สามัคคี ความสงบ ประโยชนสูงสุด คือ การบรรลุธรรม 

 

อภิปรายผลการวิจัย  

  1. ศึกษาปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนา พบวา ปฏิสันถารในพระพุทธศาสนามี 2 อยาง ไดแก 

อามิสปฏิสันถาร และธัมมปฏิสันถาร อามิสปฏิสันถาร คือ การตอนรับดวยอามิสประกอบดวยการนอบนอม

เคารพ กราบไหว บูชาดวยปจจัย 4 ไดแก จีวร อาหารบิณฑบาต เสนาสนะที่อยูอาศัย และยารักษาโรค การ

บูชาดวยเครื่องสักการะ ดวยดอกไม มาลา ของหอม สำหรับธัมมปฏิสันถาร คือ การตอนรับดวยการใหธรรมะ 

ดวยการอธิบายธรรม การตอนรับดวยการสนทนาธรรม ในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจาไดตอนรับพระสาวกพระ

สาวิกาอุบาสกและอุบาสิกาดวยธัมมปฏิสันถาร พระสารีบุตร พระโมคคัลลานะ พระอานนท พระอนุรุทธะ      

ไดตอนรับกันและกันดวยธัมมปฏิสันถาร สอดคลองกับ พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ) (2545)    

ไดกลาวถึงปฏิสันถารไวในหนังสือ “มงคล 38 ประการ” ความตอนหนึ่งวา อามิสปฏิสันถารและธัมมปฏิสันถาร 

คือ การตอนรับท่ีทำพอดีสมควรแกฐานะของแขก มีการลุกรับ เปนตน หรือชวยเหลือสงเคราะห เปนท่ีปรึกษา

แกปญหาตาง ๆ และชวยทำกุศลใหลุลวงไปไดดวยดี การแสดงความเคารพในปฏิสันถาร 2 อยางนั้น สำหรับ

พระภิกษุสามเณร พึงปฏิบัติตอพระภิกษุดวยกัน และฆราวาสผูมาเยือน พระธรรมปฎก (ป. อ. ปยุตฺโต) (2542) 

ไดกลาวถึงมารยาทวา มารยาทในการเคารพที่คฤหัสถควรกราบไหวพระสงฆ ในหมูพระสงฆก็แสดงความ

เคารพกันตามลำดับพรรษา หรือตามลำดับอายุนอยเคารพพระสงฆอายุมาก มิใชการแสดงความเคารพตาม

เกียรติยศ อำนาจ ดังเชน พระสงฆผูเปนอริยบุคคลเปนพระอรหันตแตออนพรรษากวา ก็แสดงความเคารพแก

พระสงฆท่ีมีพรรษามากกวา เพ่ือความดีงามและการอยูรวมกันของสงฆ และเปนการแสดงความเคารพในธรรม

และสมณสารูป การตอนรับนั้นยังเปนการสงเคราหชวยเหลือกันและกัน และสอดคลองกับพระมหาสุชิน สุชีโว 

(2546) ไดศึกษาเรื่อง “การศึกษาวิเคราะหเรื่องหลักการสงเคราะหญาติในพระพุทธศาสนาเถรวาท” พบวา 

การรูจักสงเคราะหซ่ึงกันและกันสรางความสัมพันธระหวางกันและกันดวยการตอนรับนั่นเอง เปนการรวมน้ำใจ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 63 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

หรือการเชื่อมสัมพันธใจคนใหเปนหนึ่งเดียว ดวยการแสดงออกซึ่งความเอื้อเฟอ ความรัก ความปรารถนาดี 

ความสมานสามัคคี มีความเอ้ือเฟอเผื่อแผแบงปนซ่ึงกันและกัน ดวยการสงเคราะหใหความชวยเหลือ ดวยการ

เอื้อเฟอเผื่อแผ เกื้อกูลซึ่งกันและกัน ดวยสัมพันธภาพไมตรี อันเกิดจากการเห็นอกเห็นใจกัน เขาใจในกันและ

กัน เพ่ือยึดเหนี่ยวประสานสามัคคีกันไว การรวมเขาดวยกัน การไมทะเลาะวิวาท ความพรอมเพรียงและความ

เปนอันหนึ่งอันเดียวกัน รวมเขาเปนน้ำหนึ่งใจเดียวกัน  

  2. ศึกษาหลักธรรมที่สัมพันธที่เกี่ยวของกับปฏิสันถารในคัมภีรพระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบวา 

หลักธรรมพรหมวิหาร 4 หลักสังคหวัตถุ ปริจาคะ และพลี 5 ซึ่งเปนหลักธรรมที่เกี ่ยวกับอามิสปฏิสันถาร 

สำหรับสวนหลักธรรมขันธ 5 ธาตุ 6 อนุปุพพิกถา อริยสัจ 4 เปนหลักธรรมท่ีเก่ียวกับธัมมปฏิสันถาร สอดคลอง

กับ สานุ มหัทธนาดุล (2562) ไดศึกษาเรื่อง “การเสริมสรางสุขภาวะองครวมเพ่ือวิถีชีวิตท่ีสมดุลตามแนวพุทธ

จิตวิทยา” พบวา การเสริมสรางสุขภาพกายดวยปจจัย 4 ไดแก เครื่องแตงกาย (จีวร) อาหาร (บิณฑบาต) ท่ีอยู

อาศัย (เสนาสนะ) และยารักษา (เภสัช) ซึ่งเปนสิ่งที่พระภิกษุสงฆจำเปนตองบริโภคและตามหลักการสังคหะ

วัตถุ 4 ไดแก การใหทาน การพูดจาออนหวาน การประพฤติตนใหเปนประโยชน และความสม่ำเสมอ เปนการ

เสริมสรางพฤติกรรมที่พึงประสงคของบุคคลในสังคมที่ควรนำมาปฏิบัติรวมกับการตอนรับผูมาเยือน และ

สอดคลองกับชมัยพร มีทวี และพชรเดช เสมานู (2565) ไดศึกษาเรื่อง “การใหบริการประชาชนตามหลักสังคห

วัตถุ 4 ของสํานักงานชางรังวัดเอกชน ในกํากับกระทรวงมหาดไทย เขตเมืองรอยเอ็ด จังหวัดรอยเอ็ด” พบวา 

ความคิดเห็นของประชาชนตอการใหบริการตามหลักสังคหวัตถุ 4 ของสํานักงานชางรังวัดเอกชน ในกํากับ

กระทรวงมหาดไทย เขตเมืองรอยเอ็ด จังหวัดรอยเอ็ด โดยรวมอยูในระดับมาก หลักสังคหวัตถุ 4 จึงเปน

หลักธรรมอันยึดเหนี่ยวจิตใจของกันและกัน อันเปนไปเพ่ือการสงเคราะห เปนขอปฏิบัติสำหรับการสงเคราะห

ซึ่งกันและกัน เปนเครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจคนและประสานหมูชนไวใหมีความรักสามัคคี สํานักงานชางรังวัด

เอกชน ในกํากับกระทรวงมหาดไทย เขตเมืองรอยเอ็ด จังหวัดรอยเอ็ด มีการประยุกตหลักสังคหวัตถุ 4 ไปใช

ในการใหบริการ มากอยูพอสมควร โดยเฉพาะดานอาคารสถานที่ ดานเจาหนาที่ผูใหบริการ ดานการอำนวย

ความสะดวก และดานการไหบริการอยางเทาทียม และสอดคลองกับ พระมหาอภิพล อภิพโล (2562) ไดศึกษา

เรื่อง “แนวทางการสงเสริมจิตสำนึกหลักพลีกรรม 5 ในสังคมไทยปจจุบัน” พบวา การแสดงมารยาทอันดีงาม

ของเจาบาน เปนคุณธรรมที่ดีที่ทุกคนควรปฏิบัติ ดวยการทักทายดวยสีหนาแสดงความยินดี ดวยใบหนายิ้ม

แยมแจมใส ควรแสดงความเห็นใจเมื่อแขกมาปรับทุกขดวย อยาตำหนิหรือดาใครตอหนาแขก ถาเขามาขอ

ความชวยเหลือ ถาพอชวยไดก็ชวยไปตามควร ถาชวยไมไดก็แสดงความเห็นใจ ใหคำแนะนำที่เปน ประโยชน 

แตอยางไรก็ตามวรรธิดา สงขาว และพระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (2563) ไดศึกษาเรื่อง “กระบวนการให

คำปรึกษาของนักโหราศาสตรในสมาคมโหราศาสตรนานาชาติ ดวยหลักพุทธสันติวิธี” พบวา คุณลักษณะของ

สัมพันธภาพกัลยาณมิตรอันออนโยนเชื่อมสมานการสื่อสารพูดคุยและแสดงออก การดูแลผูมาเยือนใหเสมือน

ดูแลญาติมิตร ใชถอยคำท่ีไพเราะออนหวาน พูดดวยความจริงใจ ดวยทาทีท่ีเปนมิตร ดวยความรักความเมตตา

กรุณา ใสใจ โดยอาศัยหลักกัลยาณมิตร หลักพรหมวิหารธรรม 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 64 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  3. ศึกษาหลักปฏิบัติในการปฏิสันถารตามแนวพระพุทธศาสนาพบวา วิธีปฏิบัติอามิสปฏิสันถารตอ

อุปชฌาย อาจารย สัทธิวิหาริกปฏิบัติตออุปชฌายดวยการรับใชอยางใกลชิดคอยตักน้ำฉันน้ำใช เคารพกราบ

ไหว อันเตวาสิก ปรนนิบัติอุปฏฐากพัดวี เคารพกราบไหวอาจารย ภิกษุภิกษุณีปฏิสันถารกับพระราชาดวยการ

ถวายสิ่งของท่ีทรงพระประสงค ภิกษุภิกษุณีปฏิบัติกับญาติดวยการใหวัตถุสิ่งของภิกษุภิกษุณีปฏิสันถารกับโจร

ดวยการใหสิ่งของ สวนธัมมปฏิบัติสันถาร ภิกษุภิกษุณีควรใหธรรมะแกพุทธบริษัทที่มาหาถึงที่อยูที่อาศัย ผู

ประสงคอยากฟงธรรม สอดคลองกับอนุรักษ สาแกว (2560) ไดศึกษาเรื่อง “การพัฒนารูปแบบพฤติกรรมเชิง

พุทธของครอบครัวในสังคมไทย” พบวา กระบวนการขัดเกลาสังคมทำใหบุคคลมีบุคลิกภาพตามแนวทางท่ี

สังคมตองการ เด็กท่ีเกิดมาจะตองไดรับการอบรมสั่งสอนใหเปนสมาชิกท่ีสมบูรณของสังคม สามารถอยูรวมกัน

และมีความสัมพันธกับคนอ่ืนไดอยางราบรื่น เปนผูรูคุณธรรม คุณคา และอุดมคติท่ีสังคมยึดม่ัน ซ่ึงการขัดเกลา

ทางสังคมอาจเปนไปในทางตรง เชน สอนพูด สอนมารยาท และทางออม และการอยูรวมกับคนอ่ืนในสังคม มี

วิถีพุทธไดแก การพนมมือ ไหว กราบพระ กราบผูใหญ การฝกพฤติกรรมในการนั่ง ยืน การลุกข้ึนตอนรับ รับ-

สง ของแกพระภิกษุ มารยาทการสนทนา การพูดจาไพเราะ การสำรวมกิริยามารยาท และสอดคลองกับ สานุ 

มหัทธนาดุล (2561) ไดศึกษาเรื่อง “ศีลหา: เกณฑชี้วัดและการเสริมสรางสันติสุขของบุคคลและสังคม” พบวา 

การรักษาศีลหาเปนการสงเสริมการรักษาสันติสุขของบุคคลและสังคมบนพื้นฐานซึ่งเปนหลักพึงปฏิบัติใน

ชีวิตประจำวันของผูถือศีลหาและพึงปฏิบัติตอบุคคลท่ีอาศัยรวมกันในสังคมใหบริสุทธิ์และสมบูรณอยูเสมอดวย

กิจกรรมบูรณาการแนวคิดเชิงพุทธกอใหเกิดปญจะสันติสุข ไดแกความสันติสุขที่เกิดขึ้นกับชีวิต ทรัพยสิน 

ครอบครัว ขอมูลขาวสาร และสุขภาพ และสอดคลองกับพระอภิชัย อภิวฑฺฒโน (2559) ไดศึกษาเรื่อง “การ

ประยุกตใชหลักคารวธรรม เพื่อการเสริมสรางครอบครัวสันติสุข” พบวา ครอบครัวจะมีความเขมแข็ง ตองมี

การอบรมบมนิสัยของสมาชิกในครอบครัวใหมีคุณธรรมโดยเฉพาะการเปนผูมีความเคารพนอบนอม มีสัมมา

คารวะ ตอผูใหญ การใหเกียรติกันและกัน และการตอนรับปราศรัยวิธีการเสริมสรางความเคารพกันใหเกยีรติ 

ผูนอยตองเคารพผูใหญ นอกจากนี้ สอดคลองกับสฤษฏเทพ สุขแกว (2561) ไดศึกษาเรื่อง “สมรรถนะในการ

ปฏิบัติงานตอนรับสวนหนาของนักศึกษาระดับอุดมศึกษา สาขาวิชาการโรงแรม” พบวา การตอนรับอาศัยผูมี

ความรูความสามารถในการดูแลบริการ มีกิริยามารยาทสุภาพนอบนอม มีรอยยิ้มท่ีเปนมิตร และแตงกายอยาง

สะอาดถูกสุขอนามัย 

 

 

 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 65 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

องคความรูใหม  
   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  ผูวิจัยขอเสนอองคความรูจากงานวิจัย ดังนี้ 

 ปฏิสนถารหรือการตอนรับ แบงไดเปน 2 ประเภท คือ อามิสปฏิสันถาร ประกอบดวยการตอนรับผูมา

เยือนดวยอาหาร น้ำ เครื่องนุมหม วัตถุสิ่งของ ที่พักอาศัยและยารักษาโรค จะเห็นไดวาการตอนรับดวยอามิส

ปฏิสันถารเปนธรรมเนียมของไทยดังสำนวนไทยท่ีวา “อันธรรมเนียมไทยแทแตโบราณ ใครมาถึงเรือนชานตอง

ตอนรับ” จึงเปนสิ่งท่ีผูใหการตอนรับควรประพฤติปฏิบัติเพราะการตอนรับดวยอามิสปฏิสันถารนี้เปนการหลอ

หลอมและอบรมจิตใจของผูตอนรับใหเปนผูมีประพฤติในธรรมควบคูกับอามิสปฏิสันถาร ไดแกพรหมวิหาร 4 

อันเปนหลักธรรมครองใจที่จะทำใหผูปฏิบัติในทางประเสริฐทั้งตอตนเองและผูอื่น ไดแก เมตตา กรุณา มุทิตา

และอุเบกขา หลักสังคหวัตถุ 4 เปนหลักธรรมที่เปนเครื่องยึดเหนี่ยวน้ำใจที่มีตอกันและกัน ไดแก ทาน ปย

วาจา อัตถจริยา สมานัตตตา หลักปริจาคะ ไดแก การบริจาค การเสียสละ การบำรุงสงเคราะห หลักอติถิพลี 

ไดแก การเสียสละดูแลใชทรัพยและสิ่งของของตนดูแลผูมาเยือน และญาติพลี ไดแก การดูแลสงเคราะห

ชวยเหลือญาติผูมาเยือน และธัมมปฏิสันถาร ประกอบดวยการตอนรับดวยการสนทนาธรรม การใหคำปรึกษา 

การตอบปญหาไขขอสงสัย การใหคติธรรมแนะนำสั่งสอน การพูดจาชักชวนดวยไมตรีจิต ใบหนาท่ียิ้มแยมแจม

ในและคำพูดที่ออนหวาน ซึ่งหมายรวมถึงการปฏิบัติโดยสมควรแกธรรมตอผูมาเยือน ธัมมปฏิสันถารจึงเปน

การปฏิบัติของผูใหการตอนรับควบคูกับการนำหลักธรรมมาใชในการตอนรับ ไดแก ขันธ 5 ธาตุ 6 อริยสัจ 4 

อนุปุพพีกถา กถาวัตถุ สนทนาความมักนอย ความสันโดษ ความสงัด ความไมคลุกคลี ความเพียร ความหลุด

อามิสปฏิสันถาร ธัมมปฏิสันถาร 

พรหมวิหาร 4 

สังคหวัตถุ 4 

ปริจาคะ 

อติถิพลี 

ญาติพลี 

ขันธ 5 ธาตุ 6 อริยสัจ 4 

อนุปุพพีกถา กถาวัตถุ 

สนทนาความมักนอย 

ความสันโดษ ความสงัด 

ความไมคลุกคล ีความ

เพียร ความหลุดพน 

 

การเก้ือกูล เอ้ือเฟอ เผื่อแผ มิตรไมตรี ความสุข ความสามัคคี 

ความสงบ ประโยชนสูงสุดคือการบรรลุธรรม 

ปฏิสันถาร 

ตอนรับดวย ขาว น้ำ 

เครื่องนุงหม วัตถุ

สิ่งของ ท่ีอาศัย ยา

รักษาโรค 

ตอนรับดวยการ

สนทนาธรรม ให

คำปรึกษา ตอบ

ปญหา ไขขอ

สงสัย 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 66 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พนและวิมุตติญาณทัสสนะ ซึ่งในการตอนรับผูมาเยืนนนี้ ทางพระพุทธศาสนาถือเปนกิจสำคัญในความเปนผู

เคารพในปฏิสันถาร ในทางพระวินัยจัดอยูในอาคันตุกวัตร คือ การตอนรับแขกผูมาเยือนไมวาจะเปนพระหรือ

ชาวบานก็นิยมนับถือวาการตอนรับเปนความดี เปนเครื่องสมานสามัคคีและการอยูรวมกันอยางสงบสุข จะเห็น

ไดวาการตอนรับดวยอามิสปฏิสันถารจึงเปนธรรมเนียมของไทยดังสำนวนไทยที่วา “อันธรรมเนียมไทยแทแต

โบราณ ใครมาถึงเรือนชานตองตอนรับ” เพราะฉะนั้น เม่ือผูตอนรับกระทำอามิสปฏิสันถารและธัมมปฏิสันถาร

แกผูมาเยือนดวยอัธยาศัยท่ีดีงาม ตามสมควรแกผูมาเยือนแลวทำใหผูมาเยือนประทับใจรูสึกดี มีความสุขยิ่งข้ึน

และอยากจะกลับมาเยือนอีกครั้ง และยังสงผลตอการสรางวัฒนธรรมในการอยูรวมกันในสังคมดวยการเก้ือกูล 

เอ้ือเฟอ เผื่อแผ มิตรไมตรี ความสุข ความสามัคคี ความสงบ ประโยชนสูงสุดคือการบรรลุมรรคผล นิพพาน 

 

สรุป  

 การปฏิสันถารหรือเรียกอีกอยางวาการตอนรับ เปนการตอนรับแขกผูมาเยือน เปนการสรางความสัมพันธที่ดี

อยางเหมาะสมดวยกาย วาจา ใจและกอใหความซาบซึ้งในอัธยาศัยไมตรี โดยแบงเปนการตอนรับดวยอามิส (อามิส

ปฏิสันถาร) คือ การตอนรับทางกาย กลาวคือ การตอนรับหรือรับรองผูมาเยือนดวยเครื่องอุปโภคบริโภค และการ

ตอนรับดวยธรรม (ธัมมปฏิสันถาร) คือ การตอนรับทางใจ กลาวคือ เปนการตอนรับและสนทนาดวยธรรม การแบงปน

ธรรม การใหคำปรึกษาดวยถอยคำที่ไพเราะที่กลาวไดวามีคุณคายิ่งเพราะนอกเหนือจากทำการตอนรับแลวยังเปนการ

เผยแผธรรมของพระพุทธเจา ดังนั้น ปฏิสันถารจึงมีความสำคัญยิ่งในการตอนรับแขกผูมาเยือนใหดี ตองหมั่นดูแล

ตอนรับดวยจิตใจที่เบิกบานแจมใส เพราะจะทำใหผูที่มาเยือนรูสึกสบายใจ มีความสุข นอกจากนี้ จะเห็นไดวาการ

ตอนรับมีสำคัญตอผูทำหนาที่ตอนรับเพราะผูตอนรับควรนำเอาพระรัตนตรัยมาอยูภายในจิตใจตนเองกอน จึงจะแสดง

ออกมาพรอมที่จะใหการตอนรับผูมาเยือนดวยการแบงปนความสุข ซึ่งถือไดวาเปนกุญแจวิเศษแหงการตอนรับผูมา

เยือนดวยความรักและปรารถนาดีจากผูตอนรับ จนทำใหผูมาเยือนเกิดความเลื่อมใสและประทับใจพรอมที่จะรับเอา

อามิสปฏิสันถารและธัมมปฏิสันถารกลับไปปฏิบัติเพื่อกอใหเกิดประโยชนสูงสุด 

 

ขอเสนอแนะ  

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

 ผลจากการวิจัยพบวา วัดเปนศาสนสถานที่พุทธศาสนิกชนศรัทธาและเลื่อมใสในการเขาไปประกอบ  

ศาสนพิธีและเขารวมกิจกรรมท่ีทางวัดจัดเพ่ือการสงเสริมพระพุทธศาสนาและประชาสัมพันธเผยแพรวัด ดังนั้น 

วัดในประเทศไทยควรนำไปใชดำเนินการ ตั้งภิกษุสามเณรหรืออุบาสกอุบาสิกาเปนผูทำหนาที่ปฏิสันถาร

ประจำวัด ท้ัง 2 แผนก คือ แผนกอามิสปฏิสันถารและแผนกธัมมปฏิสันถาร 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 67 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็นหัวขอเก่ียวกับ 

 2.1 ศึกษาวิเคราะหมารยาทในการปฏิสันถารในสังคมไทย เพื่อมิตรภาพของการอยูรวมกันในฐานะ

เปนสมาชิกของสังคมไทย ดังนั้น มารยาทในการตอนรับที่คนในสังคมตองรูและเขาใจในการตอนรับแขกผูมา

เยือนดวยอัธยาศัยอันดีงาม ตามสมควรแกผูมาเยือน ทำใหเกิดความประทับใจในการตอนรับ และควรนำผล

จากการวิเคราะหมารยาทในการปฏิสันถารมาจัดทำเปนคูมือเพ่ือเผยแพรและนำไปใชเปนแนวปฏิบัติเดียวกัน 

 2.2 ศึกษาวิเคราะหธัมมปฏิสันถารกับการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนา อันเนื่องจากในสมัยพุทธกาล

มีประวัติของพุทธสาวก อุบาสกและอุบาสิกามีพระพุทธเจาทรงใหการตอนรับดวยธัมมปฏิสันถาร หลังจาก

แสดงธรรมจบผูมาเยี่ยมเยือนก็ไดบรรลุธรรม ดังนั้น คุณของธัมมปฏิสันถารจึงเปนอานิสงสยิ่งที่ควรศึกษา

วิเคราะหรวมกับการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนา 

  

บรรณานุกรม  

ชมัยพร มีทวี และพชรเดช เสมานู. (2565). การใหบริการประชาชนตามหลักสังคหวัตถุ 4 ของ สำนักงานชาง

รังวัดเอกชนในกำกับกระทรวงมหาดไทย เขตเมืองรอยเอ็ด จังหวัดรอยเอ็ด. วารสารรัฐศาสตรสาสน. 

1(1), 59-72. 

พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช). (2548). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน ชุดคำวัด. กรุงเทพฯ: 

สำนักพิมพชอระกา. 

พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญฃาณสิทฺธิ). (2545). มงคล 38 ประการ. พิมพครั้งที่ 9. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปฎก (ป. อ. ปยุตฺโต). (2542). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพครั้งที่ 8. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาสุชิน สุชีโว. (2546). การศึกษาวิเคราะหเรื่องหลักการสงเคราะหญาติในพระพุทธศาสนาเถรวาท. 

วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาอภิพล อภิพโล. (2562). แนวทางการสงเสริมจิตสำนึกหลักพลีกรรม 5 ในสังคมไทยปจจุบัน. วารสาร

สังคมศาสตรและวัฒนธรรม. 3(1), 1-16. 

พระอภิชัย อภิวฑฺฒโน. (2559). การประยุกตใชหลักคารวธรรม เพ่ือการเสริมสรางครอบครัวสันติสุข. วารสาร

สันติศึกษาปริทรรศน. 9(2), 174-187. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 68 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วรรธิดา สงขาว และพระมหาหรรษา ธมฺมหาโส. (2563). กระบวนการใหคำปรึกษาของนักโหราศาสตรใน

สมาคมโหราศาสตรนานาชาติ ดวยหลักพุทธสันติวิธี. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน. 8(4), 1539-

1551. 

สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2556). วินัยมุขเลม 3. พิมพครั้งที่ 33. นครปฐม: โรง

พิมพมหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สฤษฏเทพ สุขแกว. (2561). สมรรถนะในการปฏิบัติงานตอนรับสวนหนาของนักศึกษาระดับอุดมศึกษา 

สาขาวิชาการโรงแรม. วารสารวิทยาลัยดุสิตธานี. 12(2), 1-19. 

สานุ มหัทธนาดุล และสริตา มหัทธนาดุลย. (2562). การเสริมสรางสุขภาวะองครวมเพื่อวิถีชีวิตที่สมดุลตาม

แนวพุทธจิตวิทยา. วารสารมหาจุฬานาครทรรศน. 6(3), 1161-1172.  

สานุ มหัทธนาดุล. (2561). ศีลหา: เกณฑชี้วัดและการเสริมสรางสันติสุขของบุคคลและสังคม. วารสาร มจร 

สังคมศาสตรปริทรรศน. 7(2), 605-616. 

อนุรักษ สาแกว. (2560). การพัฒนารูปแบบพฤติกรรมเชิงพุทธของครอบครัวในสังคมไทย. วารสารวิทยาลัย

สงฆนครลำปาง. 6(2), 73-84. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 69 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ศึกษาหลักพุทธธรรมท่ีปรากฏในจิตรกรรมฝาผนัง  

พระอุโบสถวัดพระเชตพุนวิมลมังคลาราม 

A Study of Buddhamma on the Murals in the Uposatha of  

Wat Phra Chetuphon Wimon Mangkhalaram 

 
1พระมหาวชิระ ญาณสุธี (เสนาะเสียง), 2พระสุธีรัตนบัณฑิต,  

3แมชีกฤษณา รักษาโฉม และ 4พระศรีวินยาภรณ 

1Phramaha Vajira Yannasuthi (Sanaoseing), 2Phra Suthiratanabundit,  
3Maechee Kritsana Raksachom, and 4Phra Srivinayaphon  

1,,2,3บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,,2,3Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.   

4บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
4Graduate School, Mahamakut Buddhist University.  

1Corresponding Author’s Email: wacharasanaoseing@gmail.com 

Received: May 15, 2024; Revised: July 30, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลา

ราม 2) เพื่อศึกษาประวัติพระสาวกที่ปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม 

3) เพื่อวิเคราะหหลักพุทธธรรมที่ปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม เปน

การวิจัยเชิงเอกสารโดยศึกษาขอมูลจากพระไตรปฎก อรรถกถา และหนังสือที่เกี่ยวของกับวัดพระเชตุพน

วิมลมังคลาราม 

  ผลการศึกษาพบวา 1) จิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถเขียนเรื่องราวประวัติของพระสาวกเอตทัคคะ 

41 รูป ท่ีผนังระหวางชองหนาตางแตละชอง ไวจำนวน 26 ชองเนื้อหาของเรื่องในจิตรกรรมมาจากคัมภีรอรรถ

กถาอังคุตตรนิกาย มีการทำจารึกเปนเรื่องยอของภาพจิตรกรรมแตละภาพ 2) ภาพจิตรกรรมที่เกี่ยวกับพระ

สาวก 3 รูป ไดแก พระมหากัสสปเถระ (เอตทัคคะทางถือธุดงคเครงครัด) พระอุบาลีเถระ (เอตทัคคะฝาย

วินัยธร) พระอานนทเถระ (เอตทัคคะ 5 ประการคือ พหูสูต สติ คติ ธิติ อุปฏฐาก) ซ่ึงภาพจิตรกรรมท้ัง 3 ภาพ

นั้น สอดคลองกับประวัติของพระเถระทั้ง 3 รูป ที่ปรากฏในคัมภีรอรรถกถาอังคุตตรนิกาย พระไตรปฎก 3) มี

หลักพุทธธรรมท่ีปรากฏอยูในภาพจิตรกรรมฝาผนังเกี่ยวกับพระสาวก 3 รูป (1) เกี่ยวกับพระมหากัสสปเถระ 

ไดแก สังสารวัฏ ศีล สมาธิ ปญญา (สำรวมในศีล ยิ่งดวยธรรม หิริ-ความละอาย โอตตัปปะ-ความเกรงกลัวการ

ทำบาป ความเพียร-วิริยสังวร สำรวมดวยสติ-สติสังวร) สัปปายะ 7 ขอ (อาวาส โคจร ภัสสะ บุคคล โภชนา    



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 70 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อุตุ และ อิริยาบท) ชวยเกื้อหนุนการบำเพ็ญรักษาสมาธิและความพอเพียง (2) เกี่ยวกับพระอุบาลีเถระ ไดแก 

ความศรัทธา, การละมานะ-การละการถือตัว การบวชถือวาเปนการศึกษา (3) เก่ียวกับพระอานนทเถระ ไดแก 

ความเสียสละ กัลยาณมิตร ปรโตโฆสะ ความไมประมาท 

คำสำคัญ: จิตรกรรมฝาผนัง; พระสาวกเอตทัคคะ; หลักพุทธธรรม  

  

Abstract  
 In this study, three objectives were proposely made, 1) to study the history of the murals 
in the ubosot of Wat Phra Chetuphon Vimolmangklaram, 2) to study the disciples represent in 
the murals of Wat Phra Chetuphon Vimolmangklaram, and 3) to study the Buddhamma 
represent in the murals of the ubosot of Wat Phra Chetuphon Vimolmangklaram. The study 
employed documentary research by studying related data from Tipiṭaka, Commentaries and 
special books. 
  From the study, the finding showed that the mural paintings were depicted at the 26 
interior bays between the doors and windows of ubosot which are represent the stories of 41 
major disciples of the Lord Bhudda (Ettakka). The murals were depicted the major disciples 
history which comes from the Anguttaranikaya scriptures in Tipiṭaka. An inscription was made 
with a summary of each mural.This study focus on the 3 disciple’s mural paintings are 
Phramaha Kassapa who is the monk grate intakeing to road as form of merit-making, Phra 
Upali who is the great in displines, Pra Anada who had five great qualities, which are related 
information from Tipiṭaka, Commentaries. There are Buddhist principles hidden in murals 
about three disciples: (1) related to Phramaha Kassapa i.e. 1. Vaṭṭa (the triple round) 2. Morality 
Concentration and Wisdom (virtue as restraint , restraint by mindfulness restriant by energy) 
3. Sappãya (thing favourable to mental development are suitable abode, suitable resort, suitable 
speech, suitable food, suitable climate and suitable posture 4. Sufficient. (2) related to Phra 
Upali i.e. Faith, Devote conceit, Dhamma study as monkhood. (3) related to Phra Ananda i.e. 
Sacrifice, Kalyyãnṇamittatã, Yonisomanasikãra. 
Keywords: Mural paintings; Major disciples of the Lord Bhudda (Ettakka); Buddhist  
          principles   
 

บทนำ  

 วัดพระเชตุพนวิมลมังคลารามราชวรมหาวิหาร ตั้งอยูทางทิศใตของพระบรมมหาราชวัง ทิศเหนือจด

ถนนทายวัง ทิศตะวันออกจนถนนสนามไชย ทิศใตจดถนนเศรษฐการ ทิศตะวันตกจดถนนมหาราช ไดแบงเปน 

2 เขต ไดแก เขตพุทธาวาส กับเขตสังฆาวาส วัดพระเชตุพนวิมลมังคลารามสรางขึ้นในรัชกาลของสมเด็จพระ

เพทราชา ระหวาง พ.ศ. 2231-2246 กรุงศรีอยุธยาเปนราชธานี แตไมมีหลักฐานปรากฎวาใครเปนผูสราง เดิม

มีชื่อวา “วัดโพธาราม” ตั้งอยูที่ปากแมน้ำเจาพระยาฝงตะวันออก ตำบลบางกอก เมืองธนบุรี เมื่อ พ.ศ. 2331 

สมเด็จพระเจาตากสินมหาราช ทรงสถาปนาเมืองธนบุรีขึ้นเปนเมืองหลวง และกำหนดเขตเปนบริเวณทั้งสอง

ฝงแมน้ำเจาพระยา วัดโพธารามตั้งอยูในเขตกำแพงพระนครฝงตะวันออก จึงเปนพระอารามหลวง และไดมี

พระราชาคณะปกครองพระอารามตั้งแตนั้นมา (คณะสงฆวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม, 2552) ครั้นถึงสมัย

กรุงศรีรัตนโกสินทร พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลกมหาราช รัชกาลที่ 1 ทรงพระกรุณาโปรดเกลาฯ 

ใหขุนนางเจาทรงกรม ชางสิบหมูอำนวยการบูรณะปฏิสังขรณ เริ่มเมื่อป พ.ศ. 2331 ทรงใชเวลา 7 ป 5 เดือน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 71 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

28 วัน จึงแลวเสร็จ และทรงโปรดเกลาฯ ใหมีการฉลองเม่ือ พ.ศ. 2344 พระราชทานนามใหมวา “วัดพระเชตุ

พนวิมลมังคลาวาส” ตอมา พ.ศ. 2375 พระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัว รัชกาลท่ี 3 ทรงพระกรุณาโปรด

เกลาฯ ใหบูรณปฏิสังขรณครั้งใหญ นานถึง 16 ป 7 เดือน โดยขยายเขตพระอารามดานทิศใต และทิศตะวันตก 

(คณะสงฆวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม, 2552) ปจจุบัน วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม เปนวัดประจำรัชกาล

พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลกมหาราช (พิพัฒน พงศรพีพร, 2525) และเคยเปนพระอารามท่ี

ประทับของสมเด็จพระมหาสมณเจากรมพระปรมานุชิตชิโนรส สมเด็จพระสังฆราชเจาพระองคแรกแหงกรุง

รัตนโกสินทรและสมเด็จพระสังฆราชเจาพระองคเดียว ในรัชกาลพระบาทสมเด็จพระมงกุฎเกลาเจาอยูหัวอีก

ดวย (ราชกิจจานุเบกษา, 2464) 

  หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาไดรับถายทอดดวยวิธีตาง ๆ มานานนับพันปทั้งในรูปแบบของการ

ถายทอดผานพุทธสาวก ที่มีหนาที่ในการเผยแผโดยการแสดงธรรม การอธิบาย การถายทอดผานคัมภีร

พระไตรปฎกซึ่งมีหลักธรรมที่สำคัญปรากฏอยูประกอบไปดวย พระวินัยปฎก พระสุตตันตปฎก พระอภิธรรม

ปฎก จำนวน 84,000 พระธรรมขันธ และในปจจุบันไดมีสื่อสมัยใหมเขามามีบทบาทในการถายทอดหลักธรรม

ทางพระพุทธศาสนา อาทิ สื่อวิทยุโทรทัศน วิทยุกระจายเสียง สื่อสิ่งพิมพ นิตยสาร วารสาร เปนตน แตก็ยังมี

สื่ออีกชนิดหนึ่งที่มีบทบาทในการเผยแผหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา คือ จิตรกรรมฝาผนัง (พระพงศักดิ์ 

อภิชฺชโว (รุงสง), 2549) 

  จิตรกรรมฝาผนังเปนสื่อสำคัญอยางหนึ่ง ที่มีบทบาทในการเผยแผธรรมะทางพุทธศาสนาที่ผูวาดหรือ

จิตรกรไดสื่อออกมาทางภาพจิตรกรรมฝาผนัง โดยมีเนื้อหาหรือเรื่องราวเกี่ยวกับศาสนาในเรื่องตาง ๆ อาทิ 

พุทธประวัติ สาวกประวัติ นิทานชาดกท่ีเปนคติทางธรรมท่ีเตือนใจพุทธศาสนิกชน อีกท้ังภาพจิตรกรรมท่ี จิตร

กรทั้งหลายเหลานั้นสื่อถึงคุณคา ทั้งทางดานสุนทรียศาสตร ประวัติศาสตร โบราณคดี คติความเชื่อ อันเปน

มรดกทางวัฒนธรรมของชาติที่มีความสำคัญอยางหนึ่ง ที่สามารถหลอหลอมและตอกย้ำถึงอุดมการณทาง

การเมือง ความคิด ความเชื่อตาง ๆ ในอดีตใหแกคนรุนหลังไดอยางไมรูตัว (สมชาติ มณีโชติ, 2529) อีกดวย 

แตในปจจุบันจิตรกรรมฝาผนังไดถูกลดบทบาทลงไปเหลือเพียงแคบทบาทในดานความงามทางดานศิลปะ

เทานั้น โดยคนรุนใหมมิไดเห็นคุณคาของภาพจิตรกรรมฝาผนังในแงของการเปนสื่อในบทบาทการเผยแผ

หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเทาที่ควร ประกอบกับความนิยมศิลปะแนวใหมที่เปนรูปแบบของศิลปะ

นามธรรมสงผลใหจิตรกรรมฝาผนังไดถูกจำกัดบทบาทอยูเพียงแตภายในวัดเทานั้น และเริ่มที่จะสูญหายลบ

เลือนไป นอกจากนี้จิตรกรรมฝาผนังท่ีเขียนข้ึนมาใหมก็ยังเปนการลอกเลียนแบบของเดิม โดยไมมีความรูความ

เขาใจในความหมายที่แฝงอยูในภาพจิตรกรรมฝาผนังเหลานั้น จึงทำใหสื่อภาพจิตรกรรมฝาผนังของไทยไมได

รับการพัฒนาข้ึนจากท่ีเปนอยูแตอยางใด ดวยเหตุผลดังกลาวนี้ ผูวิจัยจึงมีความสนใจในการศึกษาและทำความ

เขาใจภาพจิตรกรรมฝาผนังในฐานะท่ีเปนสื่อท่ีมีบทบาทในการเผยแผธรรมะทางพระพุทธศาสนาท่ีสำคัญอยาง

หนึ่งที่ไดถายทอดเนื้อหาธรรมะที่สำคัญไปยังผูดูหรือผูชมนับตั้งแตอดีตกาลจนถึงปจจุบัน และเนื้อหาที่นำมา

ถายทอดมักเปนนิทานชาดก หรือเปนพุทธประวัติ สาวกประวัติตอนตาง ๆ ซ่ึงเปนการถายทอดความรูใหแกผูท่ี



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 72 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

มีโอกาสไดเขามาชมภาพจิตรกรรมฝาผนังจากพระอุโบสถหรือฝาผนังที่ตาง ๆ ของวัดพระเชตุพนวิมลมังคลา

ราม  

  ดังนั้นผูวิจัยจึงมีความสนใจศึกษาวิจัยประวัติความเปนมาของวัดพระเชตุพนฯ และจิตรกรรมฝาผนัง

ซึ่งเปนผลงานจิตรกรรมฝาผนังในยุคแรกแหงกรุงรัตนโกสินทรที่นำเรื่องราวประวัติของพระสาวกที่ปรากฏใน

คัมภีรพระไตรปฎกมาเขียนไวท่ีฝาผนังพระอุโบสถ เพ่ือความเขาใจความหมายถึงภาพในจิตรกรรมท่ีทรงคุณคา

ดวยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา และการเผยแผใหพุทธศาสนิกชนไดทราบประวัติพระสาวกและหลักพุทธ

ธรรมที่ทรงคุณคาของพระพุทธเจาผานสื่อจิตรกรรมฝาผนัง เพื่อเปนทิฏฐานุคติแกปจฉิมาชนตาคนรุนหลัง

สืบไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

 1. เพ่ือศึกษาประวัติจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม 

 2. เพ่ือศึกษาประวัติพระสาวกท่ีปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม 

 3. เพ่ือวิเคราะหหลักพุทธธรรมท่ีปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

  งานวิจัยเรื่อง เปนการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) โดยการรวบรวมขอมูลในเอกสาร

คัมภีรทางพระพุทธศาสนาและงานวิจัยที่เกี่ยวของ ขอบเขตงานวิจัยมี 2 ดาน คือ (1) ขอบเขตดานเนื้อหา 

ไดแก ศึกษาประวัติจิตรกรรมฝาผนังที่ปรากฏในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม ศึกษาประวัติพระ

สาวกท่ีปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม ไดแกพระสาวกเอตทัคคะ 3 รูป

ไดแก พระมหากัสสปเถระ พระอุบาลีเถระ พระอานนทเถระ และศึกษาหลักพุทธธรรมที่ปรากฏในจิตรกรรม

ฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม (2) ขอบเขตดานเอกสาร ไดแก คัมภีรพระไตรปฎก

ภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 อรรถกถาภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

วรรณกรรมพุทธธรรม เอกสารตำราวิชาการ บทความวิชาการ วิทยานิพนธ งานวิจัยที่เกี่ยวของ และหนังสือ

ประวัติศาสตรวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม ประชุมจารึกวัดพระเชตุพน พระอุโบสถวัดโพธิ์ ข้ันตอนการวิจัยมี

ดังนี้ 

  ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาขอมูลจากแหลงที ่เกี ่ยวของ โดยที่ผู วิจัยศึกษาคนควาและรวบรวมขอมูล ท่ี

เก่ียวของไดแก เอกสารคัมภีร และงานวิจัยตาง ๆ ทางพระพุทธศาสนา  

  ขั้นตอนที่ 2 วิเคราะหโดยนำขอมูลของจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม 

ประวัติของพระสาวกที่ปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม และหลักธรรม

ท่ีปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 73 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  ข้ันตอนท่ี 3 นำมาเรียบเรียงวิเคราะหกับพุทธธรรมในคัมภีรพระพุทธศาสนา 

  ข้ันตอนท่ี 4 สรุปนําเสนอผลการวิจัยและขอเสนอแนะในการวิจัยครั้งตอไป  

 

ผลการวิจัย 

 วัตถุประสงคที่ 1 ผลการวิจัยพบวาจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม 

สรางขึ้นในสมัยรัชกาลที่ 1 สมัยนั้นไดรับการสถาปนาอาคารถาวรวัตถุขึ้นเปนจำนวนมากพรอมกันนี้ก็เกิด

จิตรกรรมฝาผนังบอกเลาเรื่องราวทางพระพุทธศาสนา พระราชนิยม และคติความเชื่อผูคนในสมัยแรกแหงการ

สร างบ านแปลงเม ือง เป นจำนวนมากเชนเดียวกัน คร ั ้นต อมาร ัชกาลที ่  3 ทรงกร ุณาโปรดเกล าฯ                    

ใหบูรณปฏิสังขรณเปนการใหญและสถาปนาอาคารถาวรวัตถุเพิ่มขึ้นอีก จึงทำใหเกิดจิตรกรรมแบบใหมโดย

ผานคติความเชื่อทางพระพุทธศาสนาซึ่งไดรับการยกยองในฝมือชางยุครัตนโกสินทรตอนตนวา มีฝมือยอด

เยี ่ยม วิจ ิตรตระการตา สะทอนถึงลักษณะและเทคนิคจิตรกรรมไทยไดเปนอยางดี ทั ้งในดานการจัด

องคประกอบของภาพ ทัศนียภาพแบบโบราณ สี และสกุลชาง ท่ีสำคัญคือ ความลึกซ้ึงในเนื้อหาของจิตรกรรม

ท่ีนำเสนอเรื่องราวทางพระพุทธศาสนาและคติชาวบาน รวมถึงการแทรกภาพวิถีชีวิตคนไทยในยุคสมัยนั้น ท่ีมี

การติดตอคาขายกับตางชาติ ทั้งชาวจีนและชาวยุโรป ความงดงามของจิตรกรรมฝาผนังวัดพระเชตุพนฯ ใน

รัชกาลท่ี 3 นี้เกิดจากฝมือของจิตรกรท่ีเปนชางหลวงท้ังสิ้น จากหลักฐานในจารึกโคลงดั้นปฏิสังขรณวัดพระเช

ตุพนฯ ทำใหทราบวาชางหลวงเหลานั้นลวนแตเปนพระสงฆที่คัดเลือกมาจากวัดตาง ๆ ในพระนคร โดย

พระสงฆสมัยนั้นจึงนิยมร่ำเรียนวิชาชาง ที่เรียกวา วิชานวกรรม ดวยเหตุนี้จิตรกรรมฝาผนังวัดพระเชตุพนฯ   

จึงมีความพิเศษโดยเฉพาะเรื่องราวทางพระพุทธศาสนา  

 สวนจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนฯ ไดแสดงถึงการผสมผสานการนำความรูทางดาน

วรรณกรรมและพระพุทธศาสนา เชน จิตรกรรมฝาผนังเรื่องมหาอุมังคชาดก หรือเรื่องพระมโหสถชาดก ซ่ึงเปน

จิตรกรรมฝาผนังท่ีเขียนท่ีผนังเหนือชองหนาตางของพระอุโบสถวัด ท้ัง 4 ทิศ มีจำนวน 41 ตอน สวนจิตรกรรม

ฝาผนังเรื่องพระสาวกเอตทัคคะซ่ึงเปนจิตรกรรมท่ีเขียนไวจำนวน 26 ชองท่ีผนังระหวางชองหนาตางแตละชอง

เนื้อหาของเรื่องราวในจิตรกรรมนี้มีท่ีมาจากคัมภีรพระไตรปฎกและอรรถกถาอังคุตตรนิกาย  

 วัตถุประสงคที่ 2 ผลการวิจัยพบวาการศึกษาภาพจิตรกรรมพระสาวกที่ปรากฏบนจิตรกรรมฝาผนัง

ในพระอุโบสถวัดพระเชตุฯ โดยภาพจิตรกรรมมีจำนวน 26 หอง และเกี่ยวโยงถึงประวัติเอตทัคคะพระสาวก 

จำนวน 41 รูป โดยเนื้อหาเกี่ยวโยงกับภาพนั้นพบวาสอดคลองกับคัมภีรพระไตรปฎกและอรรถกถา อังคุตตร

นิกาย นอกจากนี้ไดศึกษาประวัติของพระสาวก 3 รูป ไดแก พระมหากัสสปเถระ พระอุบาลีเถระ พระอานนท

เถระ ที่เกี่ยวโยงกับภาพจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนฯ ดังตอไปนี้ (1) พระมหากัสสปเถระ 

(อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/191/196-203) เปนบุตรกปลพราหมณกัสสปโคตร 

มีชื่อวาปปผลิ พออายุครบ 20 ป บิดาไดไปสูขอนางภัททกาปลานี อายุ 16 ปเปนบุตรีพราหมณโกสิยะโคตร 

นางเปนหญิงสาวท่ีรูปรางงดงาม หลังจากแตงงานกันแลวท้ังสองนั้นอยูรวมกันเทานั้นไมไดมีความเก่ียวของทาง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 74 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

กามารมณเลยดังนั้นท้ังสองคนจึงไมมีบุตรและธิดาดวยกัน ตอมาบิดามารดาเสียชีวิตปปผลิมาณพไดครอบครอง

สมบัติและดูแลการงานสืบทอดจากบิดามารดา ทั้งสองตางก็มีความเห็นรวมกันจึงออกบวชไดถือเพศเปน

บรรพชิต ในขณะนั้นพระพุทธเจาทรงประทับอยูท่ีพระเวฬุวันมหาวิหารทรงทราบถึงเหตุของปปผลิมาณพ

กับภัททกาปลานีไดแยกทางกันและออกบวช พระพุทธเจาจึงเสด็จไปประทับนั่งรอรับที่ใตรมไทรเรียกวา      

พหุปุตตนิโครธ ซึ่งอยูในระหวางกรุงราชคฤหและเมืองนาลันทา ระหวางทางพระมหากัสสัปปะเดินมานั้นเม่ือ

เห็นพระพุทธเจาประทับอยูดวยอาการสงบสงางามจึงมีความเลื่อมใสไดเปลงวาจาประกาศขอใหไดทรงอนุญาต

ใหเปนภิกษุในพระธรรมวินัยนี้ พระพุทธเจาทรงประทานการบวชดวยการประทานโอวาท 3 ขอวา 1) กัสสปะ

เธอพึงศึกษาวา เราจักเขาไปตั้งความละอายและความเกรงใจไวในภิกษุท่ีเปนผูเฒา ปานกลาง และผูบวชใหม

อยางดีท่ีสุด 2) เราจักฟงธรรมซ่ึงประกอบดวยกุศล เราจักตั้งใจฟงธรรมนั้นแลวพิจารณาเนื้อความ 3) เราจักไม

ละสติ ท่ีเปนไปในกาย คือ พิจารณาเอารางกายเปนอารมณ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 16/144/233) แตสำหรับการบวชของพระมหากัสสปเถระ พระองคทรงประทานการบวช โดยให

โอวาท 3 ขอ เรียกวา โอวาทปฏิคคหณูปสัมปทาอันเปนวิธีบวชอีกแบบหนึ่งซึ ่งการบวชลักษณะแบบนี้

พระพุทธเจาทรงอนุญาตบวชใหเฉพาะพระมหากัสสปะเทานั้น (บรรจบ บรรณรุจิ, 2536) (2) พระอุบาลีเถระ 

(อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/228/324-325) เกิดในครอบครัวของชางกัลบก

ชาวเมืองกบิลพัสดุ ไดเปนพนักงานภูษามาลาของเจาศากยะวงคในเมืองกบิลพัสดุ ทานเปนชางตัดพระเกศา

ประจำพระองคของเจาชายศักยะทั้ง 5 คือ เจาชายภัททิยะ เจาชายอนุรุทธะ เจาชายอานันทะ เจาชายภคุ 

เจาชายกิมพิละ และเจาชายโกลิยวงศ คือ เจาชายเทวทัต ทานเปนท่ีโปรดปรานจากเจาชายเหลานั้น เม่ือ

พระพุทธเจาเสด็จไปจำพรรษาท่ีนิโครธารามมหาวิหาร ณ เมืองกบิลพัสด ไดทรงแสดงธรรมโปรดพระพุทธบิดา

และเหลาพระญาติ ในครั ้งนั ้นนายภูษามาลาอุบาลีไดฟงธรรมของพระพุทธเจา จึงเกิดความเลื ่อมใส

พระพุทธเจา เนื่องดวยเจาชายทั้งหมดมีพระประสงคจะออกบวชติดตามพระพุทธเจา จึงไดพานายอุบาลี

พนักงานภูษามาลาผูรับใชใกลชิด และพระพุทธเจาโปรดใหอุบาลีผูเปนชางกัลบกบวชกอน แลวจึงใหศากย

กุมารบวชภายหลัง (พระธรรมโกศาจารย, 2528) นักวิชาการบางทานกลาววาพระพุทธเจาทรงบวชใหอุบาลี

กอนดวยวิธีบวชแบบเอหิภิกขุอุปสัมปทา จากนั้นจึงทรงบวชใหเจาชายศากยะภายหลัง (บรรจบ บรรณรุจิ, 

2536) สวนการบรรลุเปนพระอรหันตของพระอุบาลีเถระ เมื่อบวชแลวไดเรียนกรรมฐานจากพระพุทธเจา จึง

ไดขออนุญาตไปอยูปาแตพระพุทธเจาทรงไมอนุญาตดวยเหตุผลวาเสนาสนะที่เงียบสงัดในปาใหญอยูลำบาก 

ทำความเงียบสงัดไดยาก การอยูผูเดียวเปนของยินดียิ ่งไดยากปาเห็นจะชักนำจิตของภิกษุผูยังไมไดสมาธิ

หวาดหวั่น จะทำใหภิกษุจมลงและฟุงซาน ตอเมื่อภิกษุนั้นไดสมาธิบรรลุปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน จตุตถ

ฌาน อากาสานัญจายตนฌาน วิญญาณัญจายตนฌาน อากิญจัญญายตนฌาน และเนวสัญญานาสัญญาตยฌาน 

บรรลุสัญญาเวทยิตนิโรธ อาสวะของภิกษุนั้นสิ้นไป จึงควรที่จะเขาไปอาศัยอยูในปาอันเงียบสงัด รับสั่งให    

พระ อุบาลีอยูในสงฆ เพราะเม่ืออยูในสงฆความสำราญจักมี (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 24/99/232-240) (3) พระอานันทเถระ (อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

1/219-223/301-323) เปนพระโอรสของพระเจา“สุกโกทนะ” แหงราชวงคศากยะเปนพระอนุชาของพระเจา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 75 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

“สุทโธนะ” ซึ่งเปนพระราชบิดาของพระพุทธเจา (พระโคตมะ) ดังนั้นพระอานนทจึงมีศักดิ์เปนพระอนุชาของ

พระพุทธเจา ที่ไดชื่อวา “พระอานนท”เพราะวาเมื่อคราวที่พระอานนทประสูตินั้นเหลาพระญาติทั้งหลายมี

ความปติยินดีและราเริงบันเทิงใจกันอยางถวนหนา (อรรถกถาอังคุตตรนิกายภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 1/219-223/301) พระอานนทเถระทานออกบวชโดยการชักชวนของเจาชายอนุรุทธะแหง

ราชวงศศากยะ (อรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/219-223/301) ในคราวที่พระพุทธเจาทรง

เสด็จไปเมืองกบิลพัสดุหลังจากพรรษาที่ 2 แหงการตรัสรูเพื่อไปโปรดพระพุทธบิดาคือพระเจาสุทโธทนะและ

เหลาหมูพระญาติทั้งหลาย ขณะนั้นเจาชายอานนทกับเจาชายอนุรุทธะพรอมกับเจาชายฝายศากยะวงศและ

เจาชายฝายโกลิยะวงศพรอมใจกันเสด็จออกผนวชพรอมดวยนายอุบาลีผู เปนพนักงานฝายภูษามาลา ได

เดินทางไปเฝาพระพุทธเจาซึ่งขณะนั้นพระพุทธองคไดทรงประทับอยูที่อนุปยอัมพวันแควนของเจามัลละ การ

บรรลุโสดาปตติผลของพระอานนทเถระ ไดมีหลักฐานท่ีปรากฏอยู 2 ประการ กลาวคือ ทานไดบรรลุธรรมจาก

การสดับรับฟงพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจาที่ไดแสดงภายในพรรษาแรกตามที่มีปรากฏอยูในธรรมบท 

(อรรถกถาธรรมบทภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/131) การบรรลุพระอรหัตตผลของทาน

พระอานนทเปนการบรรลุธรรมท่ีแปลกกวาการบรรลุธรรมของพระอรหัตตผลสาวกรูปอ่ืน ๆ ทานบรรลุธรรมผู

เปนพระอรหัตตผลในขณะท่ีทานกำลังลมตัวลงนอนซ่ึงเปนสิ่งท่ีนาอัศจรรยอยางยิ่ง การบรรลุธรรมของทาพระ

อานนทเถระเกิดขึ้นภายหลังจากท่ีพระพุทธเจาไดเสด็จดับขันธปรินิพพานไปแลว 3 เดือนและกอนที่จะมีการ

ทำปฐมสังคายนา(การทำสังคายนาครั้งที่ 1) เพียง1วัน(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 7/438/377) 

  วัตถุประสงคที ่ 3 ผลการวิจัยพบวาหลักพุทธรรมที่ปรากฏบนจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถท่ี

เกี่ยวกับพระมหากัสสปเถระ พระอุบาลีเถระ และพระอานนทเถระ โดยจะวิเคราะหหลักธรรมที่เกี่ยวของกับ

พระสาวกท้ัง 3 รูปเชื่อมโยงกับหลักธรรมในพระไตรปฎกและอรรถกถา ดังนี้  

 (1) ภาพจิตรกรรมเกี่ยวกับพระมหากัสสปเถระผูเปนเอตทัคคะตามขอความที่ปรากฏในเอตทัค

ควรรควา “มหากัสสปะเลิศกวาภิกษุสาวกทั ้งหลายของเรา ผู ทรงธุดงคและสรรเสริญคุณแหงธุดงค 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 20/191/25) เปนภาพจิตรกรรมที่ปรากฏบนฝา

ผนังหองที่ 3 เปนการเลาเรื่อง 7 ตอนคือ 1) ภาพพราหมณทั้งหลายนำรูปหลอของสตรีที่ทำดวยทองคำออก

ตามหาสตรีที่มีความสวยงามเหมือนรูปหลอทองคำโดยอุบายของปปผลิมาณพเพื่อจะวิวาหกับสตรีที่มีลักษณะ

ดังรูปปนทองคำ 2) ภาพของปปผลิมาณพนั่งเสลี่ยงกับนางภัททกาปลานีผูเปนภรรยาในวันวิวาห 3) ภาพปปผลิ

มาณพกับนางภัททกาปลานีนอนในหองหอโดยมีหมอนกั้นกลางทั้งสองนอนไมหลับตลอดคืนเพราะกลัวจะถูก

ตัวกันและกัน 4) ภาพอุปสมบทโดยมีพระพุทธเจาเปนผูบวชใหพระมหากัสสปเพราะทรงเล็งเห็นวาพระ

มหากัสสปเปนผูหนักแนนในพระธรรมวินัยและรักษาอริยวงศธุดงควัตร พระพุทธเจาจึงไดประทานการบวช

ดวยโอวาท 3 ประการ ซ่ึงโอวาท 3 ประการนี้เปนเหตุใหบริบูรณดวยศีล สมาธิ ปญญา 5) ภาพพระมหากัสสป

แบกกลดสะพายบาตรแสดงถึงธุดงควัตร 6) ภาพสอนธุดงค 7) ภาพพระพุทธเจาประทานผาสังฆาฏิแกพระ

มหากัสสปเถระ มีหลักธรรมท่ีซอนในภาพจิตรกรรมเก่ียวกับพระมหากัสสปเถระ ดังนี้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 76 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

รายลเอียดในภาพ หลักธรรม 

-ภาพพราหมณท้ังหลายนำรูปหลอของสตรีท่ีทำดวยทองคำออก

ตามหาสตรีท่ีมีความสวยงามเหมือนรูปหลอทองคำโดยอุบาย

ของปปผลิมาณพเพ่ือจะวิวาหกับสตรีท่ีมีลักษณะดังรูปปน

ทองคำภาพของปปผลิมาณพนั่งเสลี่ยงกับนางภัททกาปลานีผู

เปนภรรยาในวันวิวาห 

-ภาพปปผลิมาณพกับนางภัททกาปลานีนอนในหองหอโดยมี

หมอนก้ันกลางท้ังสองนอนไมหลับตลอดคืนเพราะกลัวจะถูกตัว

กันและกัน 

สังสารวัฏ การเวียนวายตายเกิดในโลก

หรือในภพตางๆ 

 

-ภาพอุปสมบทโดยมีพระพุทธเจาเปนผูบวชใหดวยโอวาท 3 

ประการ 

-หิริ โอตตัปปะ ความละอาย กลัวตอ

บาป คือใหสำรวมในศีล 

-วิริยสังวร สำรวมดวยความเพียร  

-สติสังวร สำรวมดวยสติ  

3 สิ่งนี้ทำใหสมบูรณดวยศีล สมาธิ 

ปญญา 

-ภาพพระมหากัสสปแบกกลดสะพายบาตรแสดงถึงธุดงควัตร 

-ภาพสอนธุดงค 

-การธุดงควัตรเพ่ือการกำจัดกิเลส (ธุต

วาทะ) ธรรมเครื่องกำจัดกิเลส (ธุต

ธัมมะ) 

-หลักธุดงค 13 ขอ  

-สัปปายะ 7 ขอ ชวยเก้ือหนุนการ

บำเพ็ญและรักษาสมาธิ ไดแก โคจร 

ภัสสะ บุคคล โภชนา อุตุ และ 

อิริยาบถ 

-ภาพพระพุทธเจาประทานผาสังฆาฏิแกพระมหากัสสปเถระ -ความพอเพียงสำหรับความตองการ

พ้ืนฐานของมนุษย (หลักมัชฌิมา) 

 (2) ภาพจิตรกรรมเกี่ยวกับพระอุบาลีเถระปรากฏบนฝาผนังเลาเรื่องจำนวน 3 ตอนคือ 1) ภาพ       

อุบาลีชางกัลบกไปเฝาพระพุทธเจาแลวทูลขออุปสมบทพรอมกับเจาศากยะ 6 พระองค 2) ภาพพระอุบาลี

วินิจฉัยคดีนางภิกขุนีผูเปนมารดาพระกุมารกัสสปะ 3) ภาพพระพุทธเจาประทานตำแหนงเอตทัคคะดานผูทรง

พระวินัยแกพระอุบาลี มีหลักธรรมท่ีซอนในภาพจิตรกรรมเก่ียวกับพระอุบาลีเถระ ดังนี้ 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 77 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

รายลเอียดในภาพ หลักธรรม 

-ภาพอุบาลีชางกัลบกไปเฝาพระพุทธเจาแลวทูล

ขออุปสมบทพรอมกับเจาศากยะ 6 พระองค 

 

-ความศรัทธาเลื่อมใสในพระพุทธเจา 

-การละมานะ (การถือตัว) โดยใชการเคารพเปนอุบาย

ในการลดมานะของบุคคล 

-การเคารพผูมีพรรษามากกวาเปนการเคารพในความรู 

เพราะการบวชถือวาเปนการศึกษาดังนั้นผูท่ีบวชกอน

เสมือนวามีความรูสูงกวา 

-ภาพพระอุบาลีวินิจฉัยคดีนางภิกขุนีผูเปนมารดา

พระกุมารกัสสปะ 

-โยนิโสมนสิการ คือการพิจารณาเขาถึงความจริงโดย

สืบคนหาเหตุผลไปลำดับจนถึงตนเหตุ 

-ภาพพระพุทธเจาประทานตำแหนงเอตทัคคะ

ดานผูทรงพระวินัยแกพระอุบาลี 

-สำรวมอินทรียจะทำใหอยูในธรรมวินัยครบถวน 

 (3) ภาพจิตรกรรมเกี่ยวกับพระมหาอานนทเถระปรากฏบนฝาผนังเปนการเลาเรื่องการเลาเรื่อง

จำนวน 3 ตอน คือ 1) ภาพเลาเรื่องพระอานนททูลขอพร 8 ประการจากพระพุทธเจา 2) ภาพเลาเรื่องพระ

อานนทถวายการอุปฏฐากพระพุทธเจาอยางใกลชิด 3) ภาพพระนาคสมาระถูกโจรทำรายแยงบริขาร 

หลักธรรมท่ีซอนในภาพจิตรกรรมเก่ียวกับพระอานนทเถระ 

รายละเอียดในภาพ หลักธรรม 

-ภาพพระอานนททูลขอพร 8 ประการจาก

พระพุทธเจา 

ความเสียสละ ตองการทำงานปดทองหลังพระ 

-ภาพพระอานนทถวายอุปฏฐากพระพุทธเจาอยาง

ใกลชิด 

ดวยใกลชิดกับพระพุทธเจาซ่ึงเปนพระสัพพัญู 

(กัลยาณมิตร ปรโตโฆสะ ) 

- เปนเลิศในทางพหูสูต คือ การไดยินมากไดฟงมาก 

- เปนเลิศในทางมีสติ คือ มีความจำเปนเลิศ  

- เปนเลิศในทางคติ คือ เปนผูรูจักหลักการในการ

เรียนรู 

- เปนเลิศในทางธิติ คือ มีความเพียรเปนเลิศ 

- เปนยอดของภิกษุผูอุปฏฐากพระพุทธเจา 

-ภาพพระนาคสมาระถูกโจรทำรายแยงบริขาร -พระนาคสมาระ อยูบนความประมาท แมกระท่ัง

พระพุทธเจาไดทักทวงแลว  

  1. การศึกษาประวัติจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม พบวา 

จิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนฯ สรางขึ้นในสมัยรัชกาลที่ 1 เปนการบอกเลาเรื่องราวทาง

พระพุทธศาสนา พระราชนิยม และคติความเชื่อผูคนในสมัยนั้น ตอมารัชกาลที่ 3 ทรงกรุณาโปรดเกลาฯ ให

บูรณปฏิสังขรณจิตรกรรมฝาผนังที่มีการผสมผสานระหวางความรูทางดานวรรณกรรมและพระพุทธศาสนา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 78 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เชน จิตรกรรมฝาผนังเรื่องมหาอุมังคชาดก หรือเรื่องพระมโหสถชาดก ซึ่งเปนจิตรกรรมฝาผนังที่เขียนที่ผนัง

เหนือชองหนาตางของพระอุโบสถวัด ทั้ง 4 ทิศ มีจำนวน 41 ตอน สวน เปนเรื ่องราวเกี่ยวกับพระสาวก

เอตทัคคะจำนวน 26 ชองท่ีผนังระหวางชองหนาตางแตละชอง สอดคลองกับ กวิฎ ตั้งจรัสวงศ (2562) ไดสรุป

ผลการวิจัย เรื ่อง “ความหลากหลายของเรื่องราวและการแสดงออกในจิตรกรรมฝาผนังสมัยรัชกาลที่ 3”        

มีใจความหนึ่งพูดถึงเรื่องพระสาวก เอตทัคคะ 41 รูป เปนเรื่องท่ีนาจะเก่ียวของกับความตองการแสดงตัวอยาง

ที่ดีและสั่งสอนเหลาพระสงฆ สอดคลองกับเรื่องมโหสถชาดกที่แสดงใหเห็นถึงความสำคัญของการมีสติปญญา 

การนำมาเขียนในตำแหนงผนังระหวางชองหนาตางที่สามารถชมไดอยางใกลชิด จึงอาจมีวัตถุประสงคเพ่ือ

ตองการใหพระสงฆเห็นถึงตัวอยางที่ดีและปฏิบัติตามพระสาวกเอตทัคคะ 41 รูป อีกทั้งภาพพระสาวกเหลานี้

ยังอาจเปนหนึ่งในการสรางสัญลักษณใหพระอุโบสถกลายเปนสังฆมณฑลท่ีสมบูรณ โดยมีพระพุทธรูปประธาน

เปนอธิบดีแหงสังฆมณฑลจากการเขียนเรื่องราวจิตรกรรมฝาผนังที่มีความหลากหลายในสมัยรัชกาลที่ 3 นี้ 

แสดงใหเห็นถึงจุดประสงคในการเขียนที ่แตกตางไปจากในอดีต ที ่มุ งเนนเพียงการเขียนประวัติของ 

พระพุทธเจาทั้งอดีตพระชาติและพระชาติในปจจุบัน และสอดคลองกับ พระพงศักดิ์ อภิชฺชโว (รุงสง) (2549) 

ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาบทบาทสื่อจิตรกรรมฝาผนังในการเผยแผพุทธธรรมในพระพุทธศาสนา: ศึกษาเฉพาะ

กรณี พระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม” พบวา ภาพจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนฯ 

คงแบบแผนของศิลปกรรมสมัยอยุธยาและรัชกาลท่ี 3 เปนภาพเรื่องราวพุทธสาวก 41 รูปบนชองผนังระหวาง

หนาตาง สวนภาพมโหสถชาดกท่ีอยูเหนือชองผนังข้ึนไปนั้นถือเปนพระชาติสำคัญ พระชาติหนึ่งในทศชาติ เปน

การบําเพ็ญเพียรเพ่ือจะไดตรัสรูเปนพระสัมมาสัมพุทธเจาและใชภาพสื่อเพ่ือตองการเผยแผพระพุทธศาสนา 

  2. การศึกษาภาพจิตรกรรมฝาผนังของพระสาวกเอตทัคคะ พบวา มีจำนวนทั้งหมด 41 รูป โดยมี

ภาพเขียนจำนวนท้ังหมด 26 หอง ซ่ึงภาพเขียนนี้ไดนำประวัติของพระสาวกจากคัมภีรอรรถกถาอังคุตตรนิกาย 

เอกกนิบาต เอคทัคควรรค โดยเรื่องเลาเปนเรื่องภูมิหลังท่ีเปนอดีตชาติภูมิหลังท่ีเปนชาติปจจุบันและพุทธสาวก

ที่ไดรับเอตทัคคะ ในภาพเขียนทั้งหมดมีประวัติของพระสาวก 3 รูป คือ พระมหากัสสปเถระ พระอุบาลีเถระ 

พระอานนทเถระ สอดคลองกับ เสมอชัย พูลสุวรรณ (2539) ไดกลาวไวในหนังสือ “สัญลักษณในงานจิตรกรรม

ไทยระหวางพุทธศตวรรษท่ี 19 ถึง 24” เก่ียวกับการเขียนเรื่องประวัติพระสาวกเอตทัคคะ 41 พระองคภายใน

พระอุโบสถ และประวัติพระสาวิกาเอตทัคคะ 13 องค อุบาสกเอตทัคคะ 10 คน และอุบาสิกาเอตทัคคะ 10 

คน ภายในพระวิหารพระพุทธไสยาสน ที่วัดพระเชตุพนฯ แตงานจิตรกรรมในสมัยรัชกาลที่ 3 มีการเขียนกลุม

พระสาวกที่ไดรับการยกยองใหเปนเอตทัคคะในแตละดานดวย ซึ่งอาจมองไดวาเพื่อแสดงใหเห็นบุคคลที่เปน

ตัวอยางที่ดีเปนแบบอยางการประพฤติปฏิบัติ อยางไรก็ตาม สน สีมาตรัง (2549) ไดกลาวไวในหนังสือ 

“พิจารณาจิตรกรรมฝาผนัง วัดสุทัศนเทพวรารามและวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม” วา ในสวนผนังระหวาง

ชองหนาตางมีการเขียนเรื่องพระสาวกเอตทัคคะ 41 พระองค และแทรกเรื่องราวพุทธประวัติของพระศรีศากย

มุนีลงไปดวย แตนาสังเกตวามีเพียงผนังชองแรก ที่มีการเขียนเรื่องราวพุทธประวัติ สาเหตุของการไมเนน

เหตุการณทางพุทธประวัตินี้สันนิษฐานวา พระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัวมีพระราชประสงคเลือกเขียน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 79 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ภาพประวัติพระสาวก เพ่ือเปนการอนุสติเตือนพระภิกษุท่ีมาทำอุโบสถสังฆกรรมและทำกิจวัตรประจำวันไดถือ

เปนแบบอยางปฏิบัติ 

  3. พบวาหลักพุทธธรรมที่ซอนอยูในภาพเขียนที่เกี่ยวโยงกับหลักธรรมในพระไตรปฎกและอรรถ

กถา ไดแก ศรัทธา มานะ การเคารพนอบนอม โยนิโสมนสิการ การสำรวมอินทรีย ความเสียสละ กัลยาณมิตร 

ปรโตโฆสะ ความประมาท และสังสารวัฏ-การเวียนวายตายเกิดในแตละภพชาติ สอดคลองกับ พระมหาอำพล 

บุดดาสาร (2546) ที่ไดทำการศึกษาวิจัยเชิงคุณลักษณะเรื่อง “การศึกษาวิเคราะหพุทธปรัชญาและพุทธศิลป

จากภาพจิตรกรรมฝาผนังเลาเรื่องบาลีชาดก วัดเครือวัลยวรวิหาร” พบวา จิตรกรรมฝาผนังเลาเรื่องบาลี ชาด

กวัดเครือวัลยวรวิหาร เปนภาพเขียนฝมือชางในสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัว รัชกาลที่ 3         

ซึ่งนอกจากจะแฝงไวดวยหลักพุทธปรัชญาทั้งในสวนของสัจธรรมและจริยธรรม กลาวคือจริยธรรมมี 3 ระดับ 

ไดแก ระดับพ้ืนฐาน ระดับกลาง และระดับสูงสุด และในสวนสัจธรรม ไดแก สัจธรรมวาดวยธรรมชาติของโลก

และชีวิต สัจธรรมวาดวยอุดมคติแหงชีวิต และสัจธรรมวาดวยกฎแหงกรรมแลว ยังแฝงไวดวยแนวคิดทางพุทธ

ศิลป กลาวคือ ชางหรือจิตรกรเขียนภาพจิตรกรรมฝาผนังเลาเรื่องบาลีชาดกข้ึนเปนสื่อหรืออุปกรณในการสอน

ธรรมะ และสอดคลองกับ ปรียญาณี ประสพเนตร (2542) ไดศึกษาเรื่อง “จิตรกรรมฝาผนัง มรดกสะทอน

ความคิดทางวัฒนธรรม” พบวา จิตรกรรมเปนผลงานทางวัฒนธรรมเปนการแสดงเรื่องราวในพระพุทธศาสนา 

คือเลาเรื่องประวัติพระพุทธเจาหรือประวัติพระโพธิสัตว ในชาติกอนที่แสดงใหเห็นถึงการบำเพ็ญบารมี 10 

ประการ และหลักพุทธธรรมกอนท่ีจะจุติมาเปนเจาชายสิทธัตถะ 

 

องคความรูใหม 

 จากผลการศึกษาประวัติจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนฯ ประวัติพระสาวกที่ปรากฏใน

จิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนฯ และวิเคราะหหลักพุทธธรรมที่ปรากฏในจิตรกรรมฝาผนังพระ

อุโบสถวัดพระเชตุพนฯ ผูวิจัยพบวา การนำประวัติพระสาวกท่ีปรากฎในจิตรกรรมฝาผนังและหลักพุทธธรรมท่ี

มีความสอดคลองกับคัมภีรพระพุทธศาสนานั้นมาสรางสรรคสื่อการสอนและการเรียนรู โดยนำเสนอเปน

รูปภาพเพ่ือใหเขาใจงายข้ึนและสอดคลองกับบริบทของสังคมในยุคนั้นจึงไดชุดความรูของ “การพัฒนาความรู

หลักพุทธธรรมโดยใชจิตรกรรมฝาผนังเปนชุดความคิดสื่อสารดวยภาพ”  

  

 

 

 

 

 

 

จิตรกรรม 

หลักพุทธธรรม 

รูปแบบ  

การสื่อสารใหม 

 

พระสาวก 3 รูป จิตรกรรม 

หลักพุทธธรรม 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 80 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สรุป 

 วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม เปนวัดที่มีภาพจิตรกรรมฝาผนังอันทรงคุณคาที ่สรางขึ้นในสมัย

พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลก และพระบาทสมเด็จพระนั่งเกลาเจาอยูหัวไดทรงบูรณปฏิสังขรณเพ่ือ

ถวายเปนพุทธบูชา ภาพจิตรกรรมฝาผนังไดบอกเลาเรื่องราวทางพระพุทธศาสนาที่สื่อใหเห็นถึงพุทธประวัติ

ของพระสัมมาสัมพุทธเจา พุทธสาวกท่ีไดรับเอตทัคคะตลอดจนการสื่อถึงพระราชนิยม คติความเชื่อ วัฒนธรรม

ประเพณี ความนิยมและรูปแบบศิลปะในแตละยุคสมัย และเจตนาของการถายทอดความรูความเขาใจผาน

ภาพจิตรกรรมฝาผนัง โดยการอางอิงมาจากพระไตรปฎกและคัมภีรสำคัญทางพระพุทธศาสนาแฝงดวยหลัก

พุทธธรรมคำสอนที่พุทธศาสนิกชนหรือผูพบเห็นนอกจากจะไดศึกษาเรียนรูตามหลักวิชาการแลวยังเปน

หลักฐานในการคนควาทางประวัติศาสตรอีกดวย ดังนั้น จึงกลาวไดวา ภาพจิตรกรรมฝาผนังจึงถือไดวาเปนการ

เผยแผธรรมะเปนหลักแลวยังสะทอนถึงความเปนศิลปะของชาติไดดวย และที่สำคัญยิ่งเมื่อศึกษาแลวมีความ

เขาใจในหลักพุทธธรรมเกิดความเลื่อมใสศรัทธานำไปประพฤติดีปฏิบัติชอบถูกตองและดีงาม เกิดประโยชนแก

ตนเองและสังคมและยังเปนการรักษาพระพุทธศาสนาไวอยางแทจริง 

 

ขอเสนอแนะ  

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

 ผลจากการวิจัยพบวา ภาพจิตรกรรมฝาผนังที่วัดพระเชตุพนวิมลมังคลารามเปนศูนยรวมความรูทาง

พระพุทธศาสนาและศิลปะอันทรงคุณคายิ่ง ดังนั้น สำนักพระพุทธศาสนาแหงชาติ สถาบันการศึกษา การ

ทองเที่ยวแหงประเทศไทย หรือหนวยงานภาครัฐ องคกรเอกชน ควรสนับสนุนและสงเสริมใหมีการศึกษาเชิง

พุทธดวยการจัดกิจกรรมทัศนศึกษาดูงานดานจิตรกรรม เพ่ือสรางเสริมประสบการณหรือสงเสริมการจัดทำหอ

จดหมายเหตุภาพจิตรกรรมฝาผนังตามวัดตาง ๆ ทั ่วประเทศไทย เพื ่อใชเปนแหลงศึกษา คนควาของ

พุทธศาสนิกชนหรือผูท่ีสนใจในพระพุทธศาสนา 

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

  1. ศึกษาหลักพุทธธรรมบนจารึกฝาผนังในวิหารพระนอนวัดพระเชตุพนฯ เกี ่ยวกับพระสาวิกา

เอตทัคคะดวยหลักพุทธธรรมในพระไตรปฎกและอรรถกถา เหตุดวยภาพจิตรกรรมฝาผนังในวัดพระเชตุพน   

มังคลารามมีเรื่องราวในพระพุทธศาสนาเปนจำนวนมากที่ควรแกการศึกษาคนควาจึงเปนประโยชนทั้งทาง

ความรูและทางธรรมยิ่ง 

  2. ศึกษาหลักพุทธธรรมบนจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัดพระเชตุพนฯ เกี่ยวกับประเพณีและ

พิธีกรรม ดวยหลักพุทธธรรมในพระไตรปฎกและอรรถกถา เหตุดวยภาพจิตรกรรมฝาผนังในพระอุโบสถวัด

พระเชตุพนฯ นอกจากจะบอกเลาเรื่องราวพุทธประวัติ หลักพุทธธรรมแลว ยังสะทอนใหเห็นถึงความศรัทธา

เลื ่อมใสของพุทธศาสนิกชนที่ถูกถายทอดจากการปฏิบัติตามความเชื ่อจนกลายมาเปนขนบธรรมเนียม 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 81 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ประเพณี และพิธีกรรมในพระพุทธศาสนาจึงควรแกการศึกษาคนควาเพ่ือรักษาพระพุทธศาสนาใหอยูคูกับการ

สืบสานวัฒนธรรมประเพณีของไทยใหยั่งยืน  

 

บรรณานุกรม  

กวิฎ ตั้งจรัสวงศ. (2562). ความหลากหลายของเรื่องราวและการแสดงออกในจิตรกรรมฝาผนังสมัยรัชกาล     

ท่ี 3. วิทยานิพนธหลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

คณะสงฆวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม. (2552). จดหมายเหตุวัดพระเชตุพน สมัยรัชกาลที่ 1-4. กรุงเทพฯ: 

อมรินทรพริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง จำกัด (มหาชน).  

คณะสงฆวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม. (2552). ประวัติศาสตรวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม (พ.ศ.2325-

2411). กรุงเทพฯ: อมรินทรพริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง จำกัด (มหาชน). 

คณะสงฆวัดพระเชตุพนฯ. (2562). พระอุโบสถวัดโพธิ์. กรุงเทพฯ: อมรินทรพริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง (มหาชน) 

จำกัด. 

บรรจบ บรรณรุจิ. (2536). อสีติมหาสาวก. กรุงเทพฯ: โรงพิมพธรรมสภา. 

ปรียญาณี ประสพเนตร. (2542). จิตรกรรม: สะทอนความคิดทางวัดวัฒนธรรม. สารนิพนธศิลปศาสตรบัณฑิต 

คณะโบราณคดี: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

พระธรรมโกศาจารย (ชอบ อนุจารี). (2524). พระอานนทเถระ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพประยูรวงศ. 

พระธรรมโกศาจารย (ชอบ อนุจารี). (2528). ตำนานพระอรหันต 8 ทิศ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพประยูรวงศ. 

พระพงศักดิ ์ อภิชฺชโว (รุ งสง). (2549). ศึกษาบทบาทสื ่อจิตรกรรมฝาผนังในการเผยแผพุทธธรรมใน

พระพุทธศาสนา: ศึกษาเฉพาะกรณี พระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม. วิทยานิพนธหลักสูตร

พุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2534). พุทธานุพุทธประวัติ. พิมพครั้งที่ 28. กรุงเทพฯ: มหา  

มกุฏราชวิทยาลัย. 

พระมหาอำพล บุดดาสาร. (2546). การศึกษาวิเคราะหพุทธปรัชญาและพุทธศิลปจากภาพจิตรกรรมฝาผนังเลา

เรื่องบาลีชาดก วัดเครือวัลยวรวิหาร. วิทยานิพนธหลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต คณะศิลปศาสตร: 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร. 

พิพัฒน พงศรพีพร. (2525). พระอารามหลวงยุคตนกรุงรัตนโกสินทร. วารสารมหาวิทยาลัยศิลปากร. ฉบับ

พิเศษ กรุงรัตนโกสินทร 200 ป. 4-5(2), 147-162.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2500). พระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปฏกํ ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 82 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชกิจจานุเบกษา. (2546). พระบรมราชโองการ ประกาศสถาปนาสมเด็จพระมหาสมณเจา เลม 38 ตอน 0 ก. 

(12 เมษายน พ.ศ. 2464),10. (อัดสำเนา). 

สน สีมาตรัง. (2549). พิจารณาจิตรกรรมฝาผนัง วัดสุทัศนเทพวรารามและวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม 

วิหารพระนอนวัดโพธิ์. กรุงเทพฯ: วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม. 

สมชาติ มณีโชติ. (2529). จิตรกรรมไทย. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพโอเดียนสโตร. 

เสมอชัย พูลสุวรรณ. (2539). สัญลักษณในงานจิตรกรรมไทยระหวางพุทธศตวรรษที่ 19 ถึง 24. กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 83 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

การพัฒนากิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบ 

รวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชนเพ่ือพัฒนาความสามารถ 

ในการออกแบบบรรจุภณัฑของนักเรียนประถมศึกษาปท่ี 4 โรงเรียนบานจำบอน 

The Development of Learning Activities Using Design Thinking Process and 

Buddhist Art in the Community to Enhance Packaging Design  

Ability for Grade 4 Students of Ban Jambon School 

 
1นันทาทิพย กันทะวัง และ 2วสันต สรรพสุข 

1,2Nantatip Kantawang and 2Wasan Sanphasuk 
1,2วิทยาลัยการศึกษา มหาวิทยาลยัพะเยา 

1,2College of Education, University of Phayao. 
1Corresponding Author’s Email: 64170772@up.ac.th   

Received: May 21, 2024; Revised: July 27, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อพัฒนากิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบ

รวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชนเพ่ือพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ สำหรับนักเรียนชั้น

ประถมศึกษาปที่ 4 2) เพื่อศึกษาผลการจัดกิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการ

ใชแหลงพุทธศิลปในชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑของนักเรียนชั้นประถมศึกษาป

ท่ี 4 โดยใชการวิจัยแบบก่ึงทดลอง กลุมตัวอยางในการวิจัย คือนักเรียนชั้นประถมศึกษาปท่ี 4 โรงเรียนบานจำ

บอน ท่ีกำลังศึกษาในภาคเรียนท่ี 2 ปการศึกษา 2566 จำนวน 20 คน ซ่ึงไดมาจากการเลือกแบบเฉพาะเจาะจง 

เครื่องมือที่ใชในการวิจัย ไดแก แผนการจัดการเรียนรู แบบทดสอบความรูในการออกแบบบรรจุภัณฑกอน

เรียนและหลังเรียน และแบบประเมินทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑ สถิตท่ีใชวิเคราะหขอมูล ไดแก คารอย

ละ คาเฉลี่ย และสวนเบี่ยงเบนมาตรฐาน  

  ผลการวิจัยพบวา 1) กิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลงพทุธ

ศิลปในชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑมีความเหมาะสมในระดับมากที่สุด (X�= 

4.72 S.D.= 0.06) 2) ผลการทดสอบความรูในการออกแบบบรรจุภัณฑหลังเรียนสูงกวากอนเรียน อยางมี

นัยสำคัญทางสถิติที่ 0.05 และมีทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑจากกิจกรรมการเรียนรูกระบวนการคิดเชิง

ออกแบบที่สงผลใหผูเรียนเขาใจปญหาการใชบรรจุภัณฑ การวิเคราะหปญหาการใชบรรจุภัณฑ การระดม

ความคิด สรางตนแบบบรรจุภัณฑ และทดสอบแบบจำลองบรรจุภัณฑ มีทักษะทุกดานอยูในระดับมากขึ้นไป 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 84 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

กระบวนการคิดเชิงออกแบบ ทำใหผูเรียนนำกระบวนการคิดเชิงออกแบบ 5 ขั้นตอน มาใชในการออกแบบ

บรรจุภัณฑ โดยใชลวดลายจากแหลงพุทธศิลปในชุมชน เกิดเปนชิ้นงานท่ีสามารถสรางมูลคาใหกับชุมชน ผาน

กระบวนการคิดเชิงออกแบบ เพื่อทำใหเกิดบรรจุภัณฑที่มีเอกลักษณ มีจุดเดน เปนที่รูจักอยางแพรหลายใน

ชุมชนและตางถิ่น นำบรรจุภัณฑท่ีออกแบบมาทดลองปรับใชกับสินคาทองถิ่นและสินคาของทางโรงเรียน     

ทำใหสามารถสรางรายไดใหกับโรงเรียนและชุมชนไดมากข้ึน 

คำสำคัญ: กระบวนการคิดเชิงออกแบบ; แหลงพุทธศิลปในชุมชน; การออกแบบบรรจภุัณฑ 

 

Abstract  
  The objectives of this research were: 1) Develop learning activities using the design 
thinking process with Buddhist art resources in the community to enhance packaging design 
abilities for students in grades 4, and 2) To study the outcomes of these learning activities.This 
quasi-experimental research involved 20 students in grade 4 at Ban Jambon School, studying 
in the 2nd semester of academic year 2023, selected through purposive sampling.The research 
tools included lesson plans, pre- and post- tests on packaging design, and a packaging design 
skills assessment form.Data analysis comprised descriptive statistics such as percentage, mean, 
and standard deviation. 
  Research results found that: 1) Learning activities using the design thinking process 
with Buddhist art resources in the community to develop packaging design abilities were highly 
appropriate (𝐗𝐗� =4.72 S.D.= 0.06), and 2) Post-test scores in packaging design were higher than 
those of the pre-test scores, with a statistical significance of 0.05.The skills obtained from the 
design thinking process learning activities facilitated students in understanding the packaging 
usage problems, analysis of such problems, brainstorming solutions, creating prototypes, and 
testing packaging models.The result was a significant improvement of skills in every 
aspect.From this research, the researcher will gain new knowledge about the design thinking 
process.This allows learners to apply the five stages of design thinking to packaging design, 
utilizing patterns from Buddhist art sources in the community.The outcome is a product that 
can add value to the community through the design thinking process, resulting in packaging 
that is unique, distinctive, and widely recognized both within the community and beyond.The 
designed packaging will be tested and adapted for use with local products and school products, 
increasing the potential for generating income for both the school and the community. 
Keywords: Design thinking Engineering; Buddhist Art; Packaging 
 

บทนำ  

  ในปจจุบันมีกระบวนการคิดของมนุษยออกเปนหลายประเภท เชน การคิดวิเคราะห การคิด

สรางสรรค คิดเชิงวิพากษ เปนตน กระบวนการคิดแตละประเภทตองการการเรียนรูและฝกฝนที่แตกตางกัน 

ผลลัพธิ์ท่ีไดจากกระบวนการคิดดังท่ี เชิดศักดิ์ โฆวาสินธ (2540) กลาวไววา กระบวนการคิดซ่ึงเปนคำกลาวถึง

กระบวนการทางสมองท่ีเก่ียวของกับการคิดระดับสูงตั้งแตการคิดวิเคราะห สังเคราะหสรางสรรคในการพัฒนา

คุณภาพการคิดของบุคคลท่ีเชื่อมโยงกันอยางตอเนื่องมีลำดับข้ันตอน กระบวนความคิดนั้นจะปรากฏออกมาให

เห็นจะข้ึนอยูกับการจัดบรรยากาศการเรียนรู สนับสนุนใหไดใชความคิดในเชิงสรางสรรคออกมาซ่ึงนักจิตวิทยา 

Rogers (Fisher,1992) ไดกลาววา ถาจะตองทำอะไรอยางสรางสรรคผู เรียนจะตองรู สึกเกิดแรงจูงใจ             



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 85 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

มีความคิดสรางสรรค มีความรูสึกในการสรางสรรคเชิงบวก มีจินตนาการ และคำนึงถึงหลักการนำไปใชจะชวย

ใหสามารถคิดสรางสรรคสิ่งตางๆออกมาได ความคิดสรางสรรค จึงมีความสำคัญอยางยิ่งในการนำมาใชใน

ชีวิตประจำวัน เชน การเรียนรู การประกอบอาชีพ การดำรงชีวิตตางๆ เปนตน สงผลใหเกิดกระบวนการคิด 

ความสะดวกสบาย ความรวดเร็ว ความทันสมัย ความคลองตัวในการทำงานการดำเนินชีวิตประจำวัน การ

พัฒนาความคิดสรางสรรคใหมๆ ไมวาจะในสวนของการสรางสรรคใหสังคม ชุมชน โรงเรียน สถาบัน บุคคลทุก

อาชีพ พอ แม ผูปกครองและครู ดังนั้น ความคิดสรางสรรคจึงเปนทักษะที่ควรไดรับการปลูกฝงและสงเสริม

ใหแกเด็กและเยาวชนเปนอยางยิ่ง ชวยใหเด็กสามารถเผชิญโลกยุคปจจุบันไดอยางม่ันใจ ทำใหเด็กและเยาวชน

มีศักยภาพรองรับการเปลี่ยนแปลงกับยุคสมัยท่ีเปลี่ยนไป ดังนั้นการสงเสริมใหผูเรียนมีความคิดสรางสรรคควร

มุงใหผูเรียนมีความคิดริเริ่ม มีจินตนาการทางศิลปะ ชื่นชมความงาม มีสุนทรียภาพ ซ่ึงคุณสมบัติดังกลาวสงผล

ตอคุณภาพชีวิต ตองรูเทาทันการเปลี่ยนแปลง สามารถนำความรูเกี่ยวกับกระบวนการคิดเชิงสรางสรรคมาใช

ในการดำรงชีวิต การเรียน การทำงานอาชีพ และการใชเทคโนโลยีมาปรับใชใหเกิดประโยชนสูงสุด การมี

ความคิดสรางสรรค ดังที่ (Guilford, 1967) กลาวไววา ความสามารถในการคิดริเริ่มสิ่งแปลกใหม คิดอยาง

กวางไกล คิดไดหลายทิศทาง มีความคิดที่หลุดออกจากกรอบเดิมมองเห็นความเชื่อมโยงกันของวัตถุรอบตัว   

ซ่ึงองคประกอบพ้ืนฐานของความคิดสรางสรรคเปนสิ่งสำคัญทุกประเทศตางใหความสนใจ หยิบยกข้ึนมาใชเพ่ือ

เพิ่มศักยภาพในดานตางๆใหมีประสิทธิภาพเพิ่มมากขึ้น กลายเปนสิ่งสำคัญที่สงเสริมใหกับผูเรียนที่อยูในชวง

วัยกำลังศึกษา ระดับชั้นประถมศึกษา สงผลใหผู เรียนเกิดกระบวนการคิดตางๆ เชน เกิดทักษะการคิด

สรางสรรค การคิดเชิงออกแบบ การคิดสรางสรรค การคิดเชิงวิเคราะห การคิดเชิงวิพากษ การคิดเชิง

นวัตกรรม เปนตน ซ่ึงหนึ่งในกระบวนการคิดนั้นคือการคิดเชิงออกแบบ  

  การคิดเชิงออกแบบ (Design Thinking) เปนกระบวนการคิดหนึ่งท่ีถูกนำมาใชในกระบวนการจัดการ

เรียนการสอนเพ่ือพัฒนาความสามารถในการออกแบบใหผูเรียนมีแนวคิดสมัยใหมและสอดคลองกับการพัฒนา

ในศตวรรษท่ี 21 ดวยการแกไขปญหาท่ีมองถึงความตองการและความจำเปน ทำใหวิธีการหรือนวัตกรรมตางๆ

ที ่ไดคิดคนออกมานั ้นตอบสนองกับความตองการ ทำใหเกิดการตอบรับที ่ด ี การปลูกฝงใหนักเรียนมี

กระบวนการคิดเชิงออกแบบนั้นนับเปนสิ่งหนึ่งที่ชวยใหนักเรียนมีความสามารถในการออกแบบเพิ่มขึ้นใน

อนาคตได (นรรัชต ฝนเชียร, 2564) กระบวนการคิดเชิงออกแบบจึงเปนกระบวนการคิดเพื่อแกไขปญหา 

พัฒนาแนวคิดใหม ๆ ผานขั้นตอน 5 ขั้นตอนดวยกัน ไดแก การเขาใจปญหา วิเคราะหปญหา ระดมความคิด 

สรางตนแบบ และทดสอบ (อาทิตยา ไสยพร, 2565)  

  การออกแบบบรรจุภัณฑเปนกระบวนการหนึ่งที่อาศัยกระบวนการคิดเชิงออกแบบในผลิตแบบบรรจุ

ภัณฑใหเปนท่ีตองการของตลาดเห็นความสำคัญสงผลตอการสรางมูลคา เกิดผลลัพธท่ีมีประสิทธิภาพมากท่ีสุด

และถูกใจผูบริโภคมากที่สุด ดังที่ วีราวรรณ มารังกูร (2560) กลาวไววา ในการออกแบบบรรจุภัณฑจะ

จำหนายไดและประสบความสำเร็จในตลาดนั้น จำเปนอยางยิ่งท่ีจะตองสรางจุดเดน หรือจุดขายท่ีแตกตางและ

นาสนใจ ดังนั้นจึงจำเปนอยางยิ่งที่สินคาจะตองพึ่งพาบรรจุภัณฑใหเปนแรงจูงใจในการตัดสินใจซื้อของ

ผูบริโภค ดังนั้นการบรรจุภัณฑที่เหมาะสมกับผลิตภัณฑนั้น เปนสิ่งที่มีความสำคัญเปนอยางยิ่ง ตลอดจนการ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 86 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

ตัดสินใจเลือกซื้อสินคาเพื่อใหเกิดแรงดึงดูด แรงจูงใจในการเลือกซื้อสินคาของผูบริโภค เพิ่มมูลคาใหกับ

ผลิตภัณฑสามารถทำใหผลิตภัณฑโดดเดน ดึงดูดความนาสนใจมากยิ่งขึ้น สามารถสรางมูลคาใหผลิตภัณฑได

อยางมีคุณภาพและมีประสิทธิภาพตอไปในอนาคตได การออกแบบบรรจุภัณฑจึงมีความจำเปนสงผลตอการ

สรางมูลคาของผลิตภัณฑเล็กๆในชุมชน โรงเรียนไดสามารถนำไปเปนจุดเดน จุดขายของชุมชนได  

  เมื่อพิจารณาถึงบริบทของชุมชน ชุมชนบานจำบอน เปนชุมชนที่เกาแกตั้งอยู การเปนอยูของคนใน

ชุมชนบานจำบอน และการศึกษาบริบทของชุมชนเบื้องตน ทั้งนี้เมื่อผูวิจัยสำรวจพื้นที่ชุมชนบานจำบอน ซ่ึง

เปนที่ตั้งของแหลงพุทธศิลปในชุมชน เชนวัดจำบอน วัดสันปากอ และวัดศรีบุญเรือง เปนตน ซึ่งแหลงพุทธ

ศิลปในชุมชนเปนแหลงในการเรียนรูสำคัญ ดังท่ี (พระครูภัทรจิตตาภรณ และคณะ, 2563) พุทธศิลปในชุมชน

ที่เกิดขึ้นภายในวัดทั้งภาคเหนือภาคอีสาน ภาคกลาง และภาคใตเปนแหลงสถานที่รวมการศึกษาที่สามารถ

ศึกษายอนกลับไปไดในดานประวัติศาสตรโบราณคดีวัฒนธรรม ศิลปกรรม สถาปตยกรรม เปนตน รวมทั้งการ

เชื่อมโยงความเปนมาของวัฒนธรรมกับชุมชนและการตั้งถิ่นฐานของชุมชนในภาคพื้นที่ตาง ๆ นอกจากนี้แลว

ชุมชนบานจำบอนยังเปนแหลงผลิตสินคาทองถ่ิน เชน พืชผักสวนครัว ไมกวาดทางมะพราว ไมกวาดดอกหญา 

ผาไหม ผาทอ และผลไมในชุมชน เปนตน ทวาสินคาเหลานั้นไมมีบรรจุภัณฑ ทำใหสินคาในทองถ่ินไมนาดึงดูด

ใจ ไมเพ่ิมมูลคาของสินคานั้นๆ สะทอนใหเห็นถึงเศรษฐกิจในชุมชน การสรางรายไดของคนในชุมชน สงผลชวย

สรางจุดเดนใหชุมชน ใหสามารถพัฒนาชุมชนไปในทางที่ดีขึ้นและเพิ่มรายไดใหกับคนในชุมชนได รวมถึง

โรงเรียนบานจำบอนท่ีไดมีการปลูกพืชผักสวนครัว โรงเห็ดดวย ถาชุมชนและโรงเรียนไดนำกระบวนการคิดเชิง

ออกแบบมาประยุกตวิธีการออกแบบผลิตภัณฑ บรรจุภัณฑ ตลอดจนการสรางนวัตกรรมใหมๆมาสูการทำงาน

ในสวนตางๆ ตลอดจนการบริหารจัดการองคกรในชุมชนใหมีประสิทธิภาพมากขึ้น นอกจากจะเปนประโยชน

สำหรับการสรางสรรคสิ่งใหมแลว ก็ยังเปนประโยชนตอการทำงานท่ีจะชวยใหเด็ก ผูเรียน เยาวชน คนในชุมชน

มีระบบความคิดท่ีดีและพรอมในการหาวิธีการแกปญหาใหม ๆ ท่ีพัฒนาอยูเสมอดวยใหไปสูความสำเร็จอีกดวย  

โรงเรียนบานจำบอนเปนโรงเรียนที่อยูในบริบทของชุมชน เมื่อเชื่อมโยงไปถึงการเรียนการสอนวิชาศิลปะ ใน

การเรียนการสอนที่ผานมาในระดับชั้นประถมศึกษาปที่ 3 ยังไมมีเนื้อหาการเรียนการสอนที่นำวิชาศิลปะลงสู

ชมชน รวมถึงการนำเอาพุทธศิลปในชุมชนลงสูการเรียนการสอน ทั้งที่ในชุมชนบานจำบอนมีแหลงเรียนรูทาง

พุทธศิลป อาทิ วัดจำบอน วัดสันปากอ และวัดศรีบุญเรือง ผูวิจัยจึงคิดและตอยอดการเรียนรูมาสูระดับชั้นปท่ี 

4 ใหระดับชั้นเรียนนี้มีการบูรณาการเรียนรูเขาสูชุมชน (กระทรวงศึกษาธิการ, 2551) กลาววา กลุมสาระการ

เรียนรูศิลปะเปนกลุมสาระการเรียนรูที่มุงเนนการสงเสริมใหมีความคิดริเริ่ม สรางสรรค มีจินตนาการทาง

ศิลปะ เพื่อเปนฐานความรูในการพัฒนากิจกรรมการเรียนรูรวมกับกระบวนการคิดเชิงออกแบบเพื่อพัฒนา

ความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ โดยเลือกพัฒนานักเรียนประถมศึกษาปท่ี 4 ของโรงเรียนบานจำ

บอน ซ่ึงเปนนักเรียนท่ีอยูในชวงอายุระหวาง 9-12 ป (มะลิฉัตร เอ้ืออานันท, 2545) กลาววานักเรียนชวงอายุนี้

มีสามารถเรียนรูและสามารถพัฒนาไดมุงเนนการสรางศิลปะที่สรางสรรคและสนุกสนานเพื่อสงเสริมความคิด

สรางสรรคและการเรียนรูในดานศิลปะในระดับพื้นฐานของนักเรียน โดยผูสอนสามารถปรับเปลี่ยนหรือ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 87 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

เลือกสรรรูปแบบเพื่อการนําไปประยุกตใชไดตามความเหมาะสมตอการสงเสริมการเรียนรูตามวัยและระดับ

ของผูเรียนตลอดจนสามารถบูรณาการใหสอดคลองกับองคความรูในแตละทองถ่ิน  

  ดังนั ้นจากบริบทและความทาทายดังกลาวจึงเปนที ่มาของการวิจัยในครั ้งนี ้จ ึงมุ งที ่จะพัฒนา

ความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปท่ี 4 โรงเรียนบานจำบอนเพ่ือเปนการ

พัฒนาใหผูเรียนมีความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑโดยใชลวดลายพุทธศิลปของวัดในชุมชน (พระครูวีร

ศาสนโสภณ, 2566) เชน ลวดลายฝาผนังวัด เสา วิหาร บริเวณรอบวัด ประตูวิหาร เปนตน โดยผูเรียนจะ

สามารถนำเอาลวดลายของพุทธศิลปมาออกแบบใหเกิดบรรจุภัณฑท่ีสรางมูลคาใหกับชุมชน ผานกระบวนการ

คิดเชิงออกแบบ ผลลัพธท่ีไดผูเรียนจะไดนำกระบวนการคิดเชิงออกแบบมาใชในการออกแบบบรรจุภัณฑ เพ่ือ

ทำใหเกิดบรรจุภัณฑที่มีเอกลักษณ มีจุดเดน เปนที่รูจักอยางแพรหลาย สามารถนำบรรจุภัณฑที่ออกแบบมา

ทดลอง ปรับใชกับสินคาทองถ่ินและสินคาของทางโรงเรียน ทำใหสามารถสรางรายไดใหกับโรงเรียนและชุมชน

ไดมากข้ึน 

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

  1. เพ่ือพัฒนากิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลปใน

ชุมชนเพ่ือพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปท่ี 4 

  2. เพื่อศึกษาผลการจัดกิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลง

พุทธศิลปในชุมชนเพ่ือพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ ของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปท่ี 4  
 

วิธีดำเนินการวิจัย  

 ขั้นตอนที่ 1  กลุมเปาหมาย กลุมเปาหมายที่ใชในการวิจัย ไดแกนักเรียนชั้นประถมศึกษาปที่ 4 

จำนวน 20 คน ที่เรียนอยูในภาคเรียนที่ 2 ปการศึกษา 2566 โรงเรียนบานจำบอน จำนวน 1 หองเรียน โดย

การเลือกแบบเจาะจง (Purposive sampling) โดยผูวิจัยกำหนดเกณฑในการคัดเลือกดังนี้ 1) เปนนักเรียนชั้น

ประถมศึกษาปที่ 4 โรงเรียนบานจำบอน 2) เปนนักเรียนที่เรียนในรายวิชา ศ14101 วิชาศิลปะ ภาคเรียนที่ 2 

ปการศึกษา 2566 และ 3) เปนนักเรียนที่มีภูมิลำเนาอยู ในพื ้นที่ชุมชนบานจำบอน ต.ดอยลาน อ.เมือง           

จ.เชียงราย อนึ่งงานวิจัยในครั้งนี้ไดรับการรับรองจริยธรรมวิจัยในมนุษย จากมหาวิทยาลัยพะเยา เลขที่ UP-

HEC 2.2/139/66 

  ขั้นตอนที่ 2 ตัวแปรที่ใชในการวิจัย ตัวแปรที่ใชในการวิจัย ประกอบดวย ตัวแปรตน คือ กิจกรรม

การเรียนรูกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชน  ตัวแปรตาม คือ ความสามารถ

ในการออกแบบบรรจุภัณฑ ความรูในการออกแบบบรรจุภัณฑ ทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑ 

  ข้ันตอนท่ี 3 เครื่องมือ การสรางและตรวจสอบคุณภาพเครื่องมือท่ีใชในการวิจัย 

 3.1 กิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชน 

ผูวิจัยสรางแผนการจัดกิจกรรมการเรียนรู 5 แผน รวมทั้งหมด 15 ชั่วโมง ไดแก แผนการจัดการเรียนรูที่ 1 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 88 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

เรื่อง เขาใจปญหาการใชบรรจุภัณฑ 2 ชั่วโมง แผนการจัดการเรียนรูท่ี 2 เรื่อง การวิเคราะหปญหาการใชบรรจุ

ภัณฑ 3 ชั่วโมง แผนการจัดการเรียนรูท่ี 3 เรื่อง ระดมความคิด 3 ชั่วโมงแผนการจัดการเรียนรูท่ี 4 เรื่อง สราง

ตนแบบบรรจุภัณฑ 5 ชั่วโมง และแผนการจัดการเรียนรูท่ี 5 เรื่อง ทดสอบแบบจำลองบรรจุภัณฑ 2 ชั่วโมง หา

คุณภาพของเครื่องมือโดยหาความเที่ยงตรงเชิงโครงสรางโดยการตรวจสอบความเหมาะสมของผูเชี่ยวชาญ 

จำนวน 5 คน แบบประเมินเปนแบบมาตราสวนประมาณคา (Rating Scale) 5 ระดับ ตามแบบของลิเคิรท 

(Lilert) เพื่อตรวจความเหมาะสมของกิจกรรมการเรียนรู พบวา ในทุกแผนการจัดกิจกรรมการเรียนรูมีความ

เหมาะสมอยูในระดับมากท่ีสุด (X� = 4.72 S.D.= 0.06) 

   3.2 แบบทดสอบความรูกระบวนการคิดเชิงออกแบบ สรางแบบทดสอบความรูในการออกแบบบรรจุ

ภัณฑ ใหมีลักษณะเปนแบบปรนัยชนิดเลือกตอบ 4 ตัวเลือก ทั้งหมดจำนวน 35 ขอ ผานเกณฑการคุณภาพ 

จำนวน 20 ขอ หาคุณภาพของเครื่องมือโดยผูเชี่ยวชาญ จำนวน 5 คน ประเมินความสอดคลอง (IOC) พบวา 

แบบทดสอบความรูในการออกแบบ บรรจุภัณฑ ท่ีสรางข้ึนมีคาสอดคลองตั้งแต 0.60–1.00 ใชไดทุกขอ  

 3.3 นำแบบทดสอบความรูในการออกแบบบรรจุภัณฑท่ีผานการตรวจสอบปรับปรุงไปทดลองใช (Try 

Out) กับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปที่ 4 ที่ไมใชกลุมตัวอยางในการวิจัย วิเคราะหหาคาความยากงาย(P) 

ระหวาง 0.20 ถึง 0.40 คาอำนาจจำแนก(r) ระหวาง 0.20 ถึง 0.53 คาความเชื่อมั่นทั้งฉบับเทากับ 0.92        

ไดแบบทดสอบจำนวน 5 ดาน ดานละ 4 ขอรวมท้ังหมด 20 ขอ เพ่ือนำไปเก็บรวบรวมขอมูลจากนักเรียนกลุม

ตัวอยางการวิจัย 

 3.4 แบบประเมินทักษะกระบวนการคิดเชิงออกแบบ สรางแบบประเมินทักษะกระบวนการคิดเชิง

ออกแบบ โดยมีเกณฑการตัดสินคุณภาพ 4 ระดับ ไดแก ดีมาก ดี พอใช และปรับปรุง (บุญชม ศรีสะอาด, 

2546) หาคุณภาพเครื่องมือโดยใหผู เชี ่ยวชาญ จำนวน 5 ทาน ประเมินความสอดคลอง (IOC) พบวา คา

สอดคลองตั้งแต 0.60–1.00 ใชไดทุกดาน นำไปปรับปรุงแกไขตามที่ผู เชี่ยวชาญใหคำแนะนำ และนำแบบ

ประเมินทักษะกระบวนการคิดเชิงออกแบบไปใชประเมินกับกลุมเปาหมาย 

  ขั้นตอนที่ 4 การเก็บรวบรวมขอมูล การวิจัยครั้งนี้ ผูวิจัยทำการทดลองและเก็บรวบรวมขอมูลใน

ภาคเรียนท่ี 2 ปการศึกษา 2566 จำนวน 5 แผน เวลา 16 ชั่วโมง แบงเปน ทดสอบกอนในชั่วโมงแรก จากนั้น

ดำเนินการสอนตามแผนการจัดการเรียนรู 15 ชั่วโมง และทดสอบหลังเรียนในชั่วโมงสุดทาย โดยดำเนินการ

เก็บรวบรวมขอมูลดังนี้  แนะนำขั้นตอนการทำกิจกรรม และบทบาทของผูเรียนในการจัดการเรียนรู ทดสอบ

กอนเรียน (Pre-test) โดยใชแบบทดสอบความรู ในการออกแบบบรรจุภัณฑกอนเรียน เรื ่อง ศิลปะการ

ออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน ที ่ผานการตรวจสอบคุณภาพปรับปรุงและแกไขแลว ใชเวลา 30 นาที 

ดำเนินการจัดการเรียนรูตามแผนการจัดการเรียนรู เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน ใชเวลา

สอน 15 ชั่วโมง โดยผูวิจัยเปนผูดำเนินการดวยตนเอง และในระหวางการจัดการเรียนรู ผูวิจัยจะประเมิน

ทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑ โดยใชแบบประเมินทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑ เม่ือสิ้นสุดการจัดการ

เรียนรูตามกำหนดแลวจึงทำการทดสอบหลังเรียน (Post-test) กับผูเรียนกลุมตัวอยาง โดยใชแบบทดสอบ

ความรูในการออกแบบบรรจุภัณฑหลังเรียน เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน ใชเวลา 30 นาที 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 89 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

นำผลคะแนนที่ไดจากการทดสอบ เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน มาวิเคราะหโดยวิธีการทาง

สถิติดวยโปรแกรมสำเร็จรูปเพ่ือทดสอบสมมติฐานตอไป 

 ขั้นตอนที่ 5 การวิเคราะหขอมูล  ความเหมาะสมของกิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิง

ออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชนเพ่ือพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ วิเคราะห

ขอมูลดวย โดยใชสถิติพ้ืนฐาน คาเฉลี่ย และสวนเบี่ยงเบนมาตรฐาน วิเคราะหขอมูลเพ่ือเปรียบเทียบความรูใน

การออกแบบบรรจุภัณฑกอนเรียนและหลังเรียน เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน โดยใชแบบ

แผนการทดลองแบบ The One Group Pretest-Posttest Design วิเคราะหขอมูลการศึกษาผลการจัด

กิจกรรมการเรียนรูทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑ จากแผนการจัดการเรียนรู เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับ

พุทธศิลปในชุมชน จำนวน 5 แผน โดยใชเกณฑแบบประเมินทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑ  
  

ผลการวิจัย  

  วัตถุประสงคที ่ 1 ผลการวิจัยพบวาผลการพัฒนากิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิง

ออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ โดยทุก

แผนการจัดกิจกรรมการเรียนรูมีความเหมาะสมในระดับมากที่สุด เมื่อพิจารณาในแตละแผนการจัดกิจกรรม

การเรียนรู พบวา แผนการจัดการเรียนรูที่ 5 เรื่อง ทดสอบแบบจำลองบรรจุภัณฑ มีความเหมาะสมในระดับ

มากท่ีสุด รองลงมาไดแก แผนการจัดการเรียนรูท่ี 4 เรื่อง สรางตนแบบบรรจุภัณฑ แผนการจัดการเรียนรูท่ี 1 

เรื่อง เขาใจปญหาการใชบรรจุภัณฑ แผนการจัดการเรียนรูที่ 2 เรื่อง การวิเคราะหปญหาการใชบรรจุภัณฑ 

และแผนการจัดการเรียนรูท่ี 3 เรื่อง ระดมความคิดโดยเฉลี่ยภาพรวมมีความเหมาะสมในระดับมากท่ีสุด ( X� = 

4.75 S.D.= 0.07)  

  วัตถุประสงคที่ 2 ผลการวิจัยพบวาความรูนักเรียนชั้นประถมศึกษาปที่ 4 ที่ไดทดสอบความรูในการ

ออกแบบบรรจุภณัฑ กอนเรียนและหลังเรียน เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน มีผลการทดสอบ 

หลังเรียนสูงกวากอนเรียน มีคะแนนเฉลี่ยหลังเรียนเทากับ (X� = 14.00 S.D.= 2.57) และมีคะแนนเฉลี่ยกอน

เรียนเทากับ (X� = 10.30 S.D.= 2.71) และทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑจากการจัดกิจกรรมการเรียนรู

โดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการ

ออกแบบบรรจุภัณฑ ของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปที่ 4 โดยภาพรวมของการเปรียบเทียบทักษะในการ

ออกแบบ บรรจุภัณฑของนักเรียนประถมศึกษาปที่ 4 เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน ทั้ง 5 

แผนการจัดการเรียนรู อยูในระดับดีมาก มีคาเฉลี่ยเทากับ (X� = 3.19 S.D.= 0.13) เมื ่อพิจารณาในแตละ

รายการประเมินทักษะในการออกแบบบรรจภุัณฑของนักเรียน พบวา แผนท่ี 1 มีความเหมาะสมอยูในระดับดี 

(X� = 2.95 S.D.= 0.26) แผนที่ 2 มีความเหมาะสมอยูในระดับดีมาก (X� = 3.00 S.D.= 0.19) แผนที่ 3 มีความ

เหมาะสมอยูในระดับดีมาก (X� = 3.15 S.D.= 0.21) แผนที่ 4 มีความเหมาะสมอยูในระดับดีมาก (X� = 3.35 

S.D.= 0.23) และแผนท่ี 5 มีความเหมาะสมอยูในระดับดีมาก(X� = 3.50 S.D.= 0.50) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 90 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

  ตารางที่ 1.1 แสดงผลเฉลี่ยรวมการพิจารณาความเหมาะสมของแผนการจัดการเรียนรู เรื่อง ศิลปะ

การออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปที่ 4 ทั้งหมด 5 แผน จากผูเชี่ยวชาญ

จำนวน 5 คน 

รายการ 𝐗𝐗� S.D. แปลผล 

1.แผนการจัดการเรียนรูท่ี 1 เรื่อง เขาใจปญหาการใชบรรจุภัณฑ 4.72 0.33 มากท่ีสุด 

2.แผนการจัดการเรียนรู ที ่ 2 เรื ่อง การวิเคราะหปญหาการใช 

บรรจุภัณฑ 

4.68 0.23

  

มากท่ีสุด 

3.แผนการจัดการเรียนรูท่ี 3 เรื่อง ระดมความคิด  4.64 0.22 มากท่ีสุด 

4.แผนการจัดการเรียนรูท่ี 4 เรื่อง สรางตนแบบบรรจุภัณฑ 4.76 0.17 มากท่ีสุด 

5.แผนการจัดการเรียนรูท่ี 5 เรื่อง ทดสอบแบบจำลองบรรจุภัณฑ 4.80 0.24 มากท่ีสุด 

เฉล่ียรวม 4.72 0.06 มากท่ีสุด 

  จากตาราง 1.1 แสดงภาพรวมกิจกรรมการเรียนรูของกิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิง

ออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ เรื่อง 

ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน โดยภาพรวมมีผลการประเมินความเหมาะสมอยูในระดับมากที่สุด 

(X� = 4.72 S.D.= 0.06) เมื่อพิจารณาในแตละรายการประเมินของกิจกรรมการเรียนรู พบวา แผนการจัดการ

เรียนรูที่ 5 เรื่อง ทดสอบแบบจำลองบรรจุภัณฑ มีความเหมาะสมมากที่สุด (X� = 4.80 S.D.= 0.24) รองลงมา

ไดแก แผนการจัดการเรียนรูท่ี 4 เรื่อง สรางตนแบบบรรจุภัณฑ (X� = 4.76 S.D.= 0.17) แผนการจัดการเรียนรู

ท่ี 1 เรื่อง เขาใจปญหาการใชบรรจุภัณฑ (X� = 4.72 S.D.= 0.33) แผนการจัดการเรียนรูท่ี 2 เรื่อง การวิเคราะห

ปญหาการใชบรรจุภัณฑ (X� = 4.68 S.D.= 0.23) และแผนการจัดการเรียนรูท่ี 3 เรื่อง ระดมความคิด (X� =4.64 

S.D.= 0.22) 

  ตอนที่ 2 ผลการจัดกิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลง

พุทธศิลปในชุมชนเพ่ือพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ ของนักเรียนช้ันประถมศึกษาปท่ี 4 

ดังนี้ 

   ตารางที่ 2.1 แสดงผลการเปรียบเทียบความรูในการออกแบบบรรจุภัณฑกอนเรียนและหลังเรียน

ของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปท่ี 4 

คะแนน N 𝐱𝐱� S.D. t df P 

Pretest 20 10.30 2.71  19.14 19 .00 

Posttest 20 14.00 2.57 

  *มีคานัยสำคัญทางสถิติเทากับ 0.05  

  จากตารางที่ 2.1 พบวา นักเรียนชั้นประถมศึกษาปที่ 4 ที่ไดทดสอบความรูในการออกแบบบรรจุ

ภัณฑ กอนเรียนและหลังเรียน เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน มีผลการทดสอบ หลังเรียนสูง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 91 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

กวากอนเรียน อยางมีนัยสำคัญสถิติ 0.05 มีคะแนนเฉลี่ยหลังเรียนเทากับ (X� = 14.00 S.D.= 2.57) และมี

คะแนนเฉลี่ยกอนเรียนเทากับ (X� = 10.30 S.D.= 2.71)  

  ตารางที ่  2.2 แสดงคาเฉลี ่ยผลการประเมินทักษะในการออกแบบบรรจ ุภ ัณฑของนักเร ียน

ประถมศึกษาปท่ี 4 เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน แยกตามแผนการจัดการเรียนรู ดังนี้ 
 

ทักษะ 

1.ดาน

กระบวนการ

คิดเชิง

ออกแบบ  

5 ขั้นตอน 

2.ดาน

ความคิด

สรางสรรค

และความ

สวยงามของ

ผลงาน 

3.ดาน

ความถูกตอง

และความ

สมบูรณของ

ผลงาน 

4.ดานความ

มุงมั่นความ

ตั้งใจในการ

ทำงาน 

5.การ

นำเสนอ

แนวความคิด

ของผลงาน

รายกลุม 

คาเฉลี่ย การ 

แปลผล 

𝐗𝐗� S.D. 𝐗𝐗� S.D. 𝐗𝐗� S.D. 𝐗𝐗� S.D. 𝐗𝐗� S.D. 𝐗𝐗� S.D. 

 แผนที่ 1 2.50 0.58 2.75 0.96 3.5 0.58 3.75 0.50 3.00 0.82 2.95 0.26 มาก 

แผนที่ 2 3.25 0.96 3.50 0.58 2.75 0.96 3.25 0.50 3.25 0.96 3.00 0.19 มากที่สุด 

แผนที่ 3 3.00 0.82 3.25 0.50 3.5 0.58 3.5 0.58 3.25 0.96 3.15 0.21 มาก

ที่สุด 

แผนที่ 4 3.25 0.50 3.00 0.82 3.25 0.96 3.00 0.00 4.00 0.00 3.35 0.23 มาก

ที่สุด 

แผนที่ 5 3.00 0.82 3.00 0.82 2.75 0.96 3.25 0.50 4.00 0.00 3.50 0.50 มาก

ที่สุด 

 3.00 0.19 3.10 0.19 3.15 0.21 3.35 0.24 3.50 0.50 3.19 0.13 มากที่สุด 

  จากตารางที่ 2.2 พบวา โดยภาพรวมของการเปรียบเทียบทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑของ

นักเรียนประถมศึกษาปท่ี 4 เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน ท้ัง 5 แผนการจัดการเรียนรู อยูใน

ระดับมากที่สุด มีคาเฉลี่ยเทากับ (X� = 3.19 S.D.= 0.13) เมื่อพิจารณาในแตละรายการประเมินทักษะในการ

ออกแบบบรรจุภัณฑของนักเรียน พบวา แผนที่ 1 มีความเหมาะสมมาก (X� = 2.95 S.D.= 0.26) แผนที่ 2 มี

ความเหมาะสมมากที่สุด (X� = 3.00 S.D.= 0.19) แผนที่ 3 (X� = 3.15 S.D.= 0.21) แผนที่ 4 มีความเหมาะสม

มากท่ีสุด (X� = 3.35 S.D.= 0.23) และแผนท่ี 5 มีความเหมาะสมมากท่ีสุด (X� = 3.50 S.D.= 0.50) 

  การประเมินทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑ พบวา การนำเสนอแนวความคิดของผลงานรายกลุม 

ดานมีความเหมาะสมมากที่สุด (X� = 3.50 S.D.= 0.50) รองลงมาไดแก ดานความมุงมั ่นความตั้งใจในการ

ทำงาน (X� = 3.35 S.D.= 0.24) ดานความถูกตองและความสมบูรณของผลงาน (X� = 3.15 S.D.= 0.21) ดาน

ความคิดสรางสรรคและความสวยงามของผลงาน (X� = 3.10 S.D.= 0.19) และกระบวนการคิดเชิงออกแบบ 5 

ข้ันตอน (X� = 3.00 S.D.= 0.19) จากผลจากการวิจัยพบวา 

 1. ผลการพัฒนากิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลป

ในชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ โดยทุกแผนการจัดกิจกรรมการเรียนรูมีความ

เหมาะสมในระดับมากท่ีสุด เม่ือพิจารณาในแตละแผนการจัดกิจกรรมการเรียนรู พบวา แผนการจัดการเรียนรู

ที่ 5 เรื่อง ทดสอบแบบจำลองบรรจุภัณฑ มีความเหมาะสมในระดับมากที่สุด รองลงมาไดแก แผนการจัดการ

เรียนรูที่ 4 เรื่อง สรางตนแบบบรรจุภัณฑ แผนการจัดการเรียนรูที่ 1 เรื่อง เขาใจปญหาการใชบรรจุภัณฑ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 92 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

แผนการจัดการเรียนรูที่ 2 เรื่อง การวิเคราะหปญหาการใชบรรจุภัณฑ และแผนการจัดการเรียนรูที่ 3 เรื่อง 

ระดมความคิด 

  2. นักเรียนชั้นประถมศึกษาปที่ 4 ที่ไดรับกิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบ

รวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชน สงผลใหนักเรียนมีทักษะกระบวนการคิดเชิงออกแบบ มีความรูในการ

ออกแบบบรรจุภัณฑสูงกวากอนเรียน มีคะแนนเฉลี่ยหลังเรียนเทากับ (X� = 14.00 S.D.= 2.57) และมีคะแนน

เฉลี่ยกอนเรียนเทากับ (X� = 10.30 S.D.= 2.71) แตกตางกันอยางมีนัยสำคัญทางสถิติระดับ 0.05 และนักเรียน

มีทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑ จากการเรียนรูจากกิจกรรมการเรียนรูทั้ง 5 แผน อยูในระดับมากที่สุด มี

คาเฉลี่ยเทากับ (X� = 3.19 S.D.= 0.13) 

 

อภิปรายผลการวิจยั 

  จากผลการวิจัย การพัฒนากิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลง

พุทธศิลปในชุมชนเพื ่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ ของนักเรียนประถมศึกษาปที ่ 4 

โรงเรียนบานจำบอน สามารถอภิปรายไดดังนี้ 

  1. ผลการวิจัยพบวาผลการพัฒนากิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใช

แหลง พุทธศิลปในชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ โดยทุกแผนการจัดกิจกรรมการ

เรียนรูมีความเหมาะสมในระดับมากท่ีสุด เม่ือพิจารณาในแตละแผนการจัดกิจกรรมการเรียนรู พบวา แผนการ

จัดการเรียนรูที่ 5 เรื่อง ทดสอบแบบจำลองบรรจุภัณฑ มีความเหมาะสมในระดับมากท่ีสุด รองลงมาไดแก 

แผนการจัดการเรียนรูท่ี 4 เรื่อง สรางตนแบบบรรจุภัณฑ แผนการจัดการเรียนรูท่ี 1 เรื่อง เขาใจปญหาการใช

บรรจุภัณฑ แผนการจัดการเรียนรูท่ี 2 เรื่อง การวิเคราะหปญหาการใชบรรจุภัณฑ และแผนการจัดการเรียนรู

ที่ 3 เรื่อง ระดมความคิด โดยเฉลี่ยภาพรวมมีความเหมาะสมในระดับมากที่สุด จากการประเมินความถูกตอง 

เหมาะสมของแผนการจัดการเรียนรูของผูเชี่ยวชาญท้ัง 5 ทาน เนื่องจากการจัดการเรียนรูท้ัง 5 แผน สามารถ

นำมาจัดกิจกรรมการเรียนรูที ่ทำใหผู เรียนเกิดกระบวนการคิดเชิงออกแบบสามารถพัฒนาทักษะในการ

ออกแบบบรรจุภัณฑได ในการพัฒนากิจกรรมการเรียนรูนี้ซึ่งสอดคลองกับงานวิจัยของ ภุชงค โรจนแสงรัตน 

(2563) ท่ีไดศึกษาการพัฒนารูปแบบการสอนโดยใชแนวคิดการคิดเชิงออกแบบเปนฐานเพ่ือสรางสรรคผลงาน

ที่ปรากฏอัตลักษณไทย ที่กลาววา กิจกรรมที่ใชแนวคิดการคิดเชิงออกแบบ สงเสริม ใหผู เรียนเกิดการ

แลกเปลี่ยนเรียนรูขอมูลตางๆ ท่ีไดคนควา ผูเรียนเกิดการเรียนรูดวยตนเอง เรียนรูรวมกัน เกิดการคิดวิเคราะห

และคิดสังเคราะห โดยสรางความคิดรวบยอดในการผลิตผลงานไดเชื่อมโยงกับโจทยที่ไดรับ ทำใหการพัฒนา

กิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกนี้แบบสงผลใหผูเรียนไดสรางสรรคงานรวมกับพุทธศิลปใน

ชุมชน เกิดผลงานบรรจุภัณฑที่เปนเอกลักษณ จุดเดน มีความคิดสรางสรรค จากพุทธศิลปในชุมชน สามารถ

ฝกนักเรียนใหเกิดความรูในแกไขปญหาที่เปนลำดับขั้นตอน วิเคราะห ระดมความคิด สรางตนแบบ ทดสอบ

แบบจำลอง เพื่อใหไดผลงานบรรจุภัณฑมีประสิทธิภาพที่สุด นำบรรจุภัณฑมาปรับใชกับสินคาทองถิ่นและ

สินคาของทางโรงเรียน ทำใหสามารถสรางรายไดใหกับโรงเรียนและชุมชนไดมากข้ึน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 93 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

  2. ความรูและทักษะในการออกแบบบรรจภุัณฑจากการจัดกิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิด

เชิงออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ ของ

นักเรียนชั้นประถมศึกษาปที่ 4 กอนเรียนและหลังเรียนจากการวิเคราะหเชิงปริมาณ ในการทดสอบความรูใน

การออกแบบบรรจุภัณฑจะใชขอสอบวัดความรูในการออกแบบบรรจุภัณฑ เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธ

ศิลปในชุมชน จำนวนทั้งหมด 20 ขอ พบวา ผลการเปรียบเทียบแบบทดสอบความรูในการออกแบบบรรจุ

ภัณฑ เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน นักเรียนมีความรูในการออกแบบบรรจุภัณฑจากการจัด

กิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชนหลังเรียนสูงกวา

กอนเรียน อยางมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05 เนื่องจากผูเรียนไดเรียนรูกระบวนการคิดเชิงออกแบบ 5 

ขั้นตอนผานแผนการจัดการเรียนรู เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน 5 แผน ผูเรียนสามารถทำ

กิจกรรมการเรียนรูจากแผนการจัดการเรียนรูไดทุกกิจกรรม จึงสามารถตอบคำถามจากการทดสอบความรูใน

การออกแบบบรรจุภัณฑ จำนวน 20 ขอ ไดเปรียบเทียบจากคะแนนหลังเรียนจะสูงกวากอนเรียนทุกคน 

สอดคลองกับแนวคิดกระบวนการคิดเชิงออกแบบนฤพร ดาวเรือง (2566) ที่ชวยสงเสริมความสามารถในการ

คิดสรางสรรคทางวิทยาศาสตรเฉลี่ยอยูในระดับดีมากและมีความสามารถในการคิดสรางสรรคทางวิทยาศาสตร

หลังเรียนสูงกวาเกณฑรอยละ 75.00 อยางมีนัยสำคัญทางสถิติที่ ระดับ 0.05 รวมถึงยังสอดคลองกับงานวจิัย

ของณัฐกฤตา ไทยวงษ (2562) พบวา ความคิดสรางสรรคของเด็กโดยการจัดประสบการณตามแนวคิดเชิง

ออกแบบหลังจัดประสบการณสูงกวากอนการจัดประสบการณ อยางมีนัยสำคัญทางสถิติท่ีระดับ 0.05 เชนกัน 

นอกจากนี้นักเรียนยังมีทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใช

แหลงพุทธศิลปในชุมชน อธิบายวา กิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลง

พุทธศิลปในชุมชนเพื ่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑของนักเรียนประถมศึกษาปที ่ 4 

โรงเรียนบานจำบอน มีทักษะกระบวนการคิดเชิงออกแบบจากแผนการจัดการเรียนรูทั้ง 5 แผน ทั้งหมด 5 

ขั้นตอน ดังนี้ แผนการจัดการเรียนรูที่ 1 เขาใจปญหาการใชบรรจุภัณฑ เชื่อมโยงไปทักษะกระบวนการคดิเชิง

ออกแบบในขั้นตอนที่ 1 การเขาใจปญหา โดยภาพรวมมีผลการประเมินทักษะอยูในระดับมากที่สุด (X� = 4.80 

S.D.= 0.24) แผนการจัดการเรียนรูที่ 2 เรื ่อง การวิเคราะหปญหาการใชบรรจุภัณฑโดยภาพรวมมีผลการ

ประเมินทักษะอยูในระดับมากที่สุด (X� = 3.00 S.D.= 0.19) แผนการจัดการเรียนรูที่ 3 เรื่อง ระดมความคิด 

โดยภาพรวมมีผลการประเมินทักษะอยูในระดับมากที่สุด (X� = 3.15 S.D.= 0.21)แผนการจัดการเรียนรูที่ 4 

เรื ่อง สรางตนแบบบรรจุภัณฑ โดยภาพรวมมีผลการประเมินทักษะอยูในระดับมากที่สุด (X� = 3.15 S.D.= 

0.21) และแผนการจัดการเรียนรูที ่ 5 เรื ่อง ทดสอบแบบจำลองบรรจุภัณฑ โดยภาพรวมมีผลการประเมิน

ทักษะอยูในระดับมากท่ีสุด (X� = 3.15 S.D.= 0.21) โดยประเมินจากพฤติกรรมการเรียนรู 5 ดาน ไดแก 1.ดาน

กระบวนการคิดเชิงออกแบบ 5 ขั้นตอน 2.ดานความคิดสรางสรรคและความสวยงามของผลงาน 3.ดาน

ความถูกตองและความสมบูรณของผลงาน 4.ดานการสื่อความหมายการแสดงออกของผลงาน และ5.การ

นำเสนอแนวความคิดของผลงานรายกลุม โดยมีคะแนนความสามารถในการปฏิบัติงานระดับดีขึ้นไปทุกดาน 

เนนใหผูเรียนไดลงมือปฏิบัติคนพบความรูดวยตนเอง เขาใจแกปญหา วิเคราะห ระดมความคิด จนสามารถ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 94 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

สรางผลงานหรือชิ้นงานไดอยางสำเร็จลุลวง เนื่องจากเนื่องจากผูเรียนไดเรียนรูกระบวนการคิดเชิงออกแบบ 5 

ขั้นตอนผานแผนการจัดการเรียนรู เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน 5 แผน ผูเรียนสามารถทำ

กิจกรรมการเรียนรูจากแผนการจัดการเรียนรูไดทุกกิจกรรม จึงสามารถทำใหผูเรียนมีทักษะกระบวนการคิด

เชิงออกแบบ โดยวัดทักษะจากแบบประเมินทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑ 5 ดาน โดยภาพรวมกิจกรรม

การเรียนรูท้ัง 5 แผนการจัดการเรียนรู นักเรียนมีทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑอยูในระดับดีข้ึนไป สงผลให

นักเรียนเกิดกระบวนการคิดเชิงออกแบบ ความสรางสรรคในการทำผลงาน เกิดบรรจุภัณฑที ่มาจาก

กระบวนการคิดเชิงออกแบบโดยใชลวดลายของพุทธศิลปในชุมชน มีเอกลักษณเฉพาะ มีจุดเดน นำบรรจุภัณฑ

ท่ีไดมาปรับใชกับสินคาทองถ่ินและสินคาของทางโรงเรียน สามารถสรางรายไดใหกับโรงเรียนและชุมชนไดมาก

ขึ้นจนเปนที่รูจักอยางแพรหลาย สอดคลองกับพิชญา กลาหาญ (2564) พบวา ผลการวิจัยกิจกรรมการเรียนรู

ตามแนวคิดกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการจัดการเรียนรูโดยใชโครงงานเปนฐาน มีลักษณะมุงเนนให

นักเรียนทำความเขาใจกับปญหาโดยผานการสัมภาษณผูที่มีสวนเกี่ยวของในปญหาหรือสถานการณปญหา 

อาศัยการทำงานรวมกัน มีการวางแผนดำเนินการ คนควา วิเคราะห เพ่ือแลกเปลี่ยนความรูและประสบการณ

ตางๆ พัฒนาเปนชิ้นงานหรือผลงานเพ่ือแกปญหาโดยอาศัยความรูกระบวนการคิดเชิงออกแบบประกอบดวย 5 

ข้ันตอน ไดแก 1)ข้ันเตรียมการและทำความเขาใจอยางลึกซ้ึง 2) ข้ันตั้งกรอบปญหา 3) ข้ันการวางแผน/ระดม

ความคิด 4)ขั้นสรางตนแบบ และ5)ขั้นทดสอบและประเมิน สอดคลองกับการศึกษากระบวนการคิดเชิง

ออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชน นอกจากนี้การใชแหลงพุทธศิลปในชุมชนยังชวยในหลายดาน 

ดังท่ี พระครูสมุหวััลลภ ทาอินทร (2566) กลาวไววา แหลงพุทธศิลปเปนแหลงการเรียนรูท่ีสำคัญในชุมชน ท้ัง

ในดานศาสนา ประวัติศาสตร และศิลปกรรม ทำใหชุมชนมีรายไดเสริมจากการออกแบบบรรจุภัณฑจากแหลง

พุทธศิลปในชุมชน เพื่อชวยรักษาและสืบสานวัฒนธรรม ประเพณี และศิลปะไทยไมใหสูญหาย สามารถสราง

งานและรายไดใหกับคนในนักเรียนและชุมชน ทำใหคุณภาพชีวิตของคนในชุมชนดีข้ึน ดังนั้น การใชแหลงพุทธ

ศิลปในชุมชนมีประโยชนทั้งในดานเศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรมและจิตใจ สอดคลองกับ (ธาดา ราชกิจ ,2562) 

กลาววา กระบวนการคิดเชิงออกแบบจึงเปนอีกกระบวนการหนึ่งท่ีสงเสริมใหนักเรียนมีพัฒนาการดานความคิด

สรางสรรคที่ดี ฝกฝน แกปญหาอยางเปนระบบ สงผลที่ดีตอการเรียนรู ซึ่งเปนเปาหมายสูงสุดของการศึกษา

อยางยั่งยืน 

 

องคความรูใหม 

  จากการวิจัยเรื่องการพัฒนากิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลง

พุทธศิลปในชุมชนเพื ่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ ของนักเรียนประถมศึกษาปที ่ 4 

โรงเรียนบานจำบอน ผูวิจัยไดรับองคความรูใหม ดังนี้ 

  1. องคความรูใหมในการพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ จากการจัดกิจกรรมการ

เรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลปในชุมชน ทำใหผูเรียนเกิดความรูและ

ทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 95 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

  2. องคความรูใหมในเรื่องพุทธศิลปในชุมชน ทำใหผูเรียนไดศึกษาในเรื่องประวัติ ความเปนมา บุคคล

สำคัญ ของพุทธศิลปในชุมชน สถานที่สำคัญที่จะศึกษา คือ วัดในชุมชน โรงเรียนบานจำบอน ทั้ง 3 วัด 

นอกจากนั้นผูเรียนไดเรียนรูเกี่ยวกับศิลปะในชุมชน จิตรกรรม ประติมากรรม สถาปตยกรรม ลวดลายตางๆ

ภายในวัด เพ่ือนำมาสรางสรรคใหเกิดเปนชิ้นงานท่ีมีลวดลายจากพุทธศิลปในชุมชน  

  3. องคความรูใหมในเรื่องกระบวนการคิดเชิงออกแบบ ทำใหผูเรียนนำกระบวนการคิดเชิงออกแบบ 5 

ขั้นตอน มาใชในการออกแบบบรรจุภัณฑ โดยใชลวดลายจากแหลงพุทธศิลปในชุมชน เกิดเปนชิ้นงานท่ี

สามารถสรางมูลคาใหกับชุมชน ผานกระบวนการคิดเชิงออกแบบ เพื่อทำใหเกิดบรรจุภัณฑที่มีเอกลักษณ มี

จุดเดน เปนที่รูจักอยางแพรหลายในชุมชนและตางถิ่น นำบรรจุภัณฑที่ออกแบบมาทดลอง ปรับใชกับสินคา

ทองถ่ินและสินคาของทางโรงเรียน ทำใหสามารถสรางรายไดใหกับโรงเรียนและชุมชนไดมากข้ึน 

 

สรุป 

  การพัฒนากิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลปใน

ชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ ของนักเรียนประถมศึกษาปที่ 4 โรงเรียนบานจำ

บอน การพัฒนากิจกรรมการเรียนรูนี้เพื่อสงเสริมใหผูเรียนมีความรูและทักษะในกระบวนการคิดเชิงออกแบบ 

สามารถทำใหนักเรียนเกิดกระบวนการคิดเชิงออกแบบทั้ง 5 ขั้นตอน ไดแก เขาใจปญหาการใช การวิเคราะห

ปญหาการใช ระดมความคิด สรางตนแบบและทดสอบแบบจำลอง จากการเรียนรูจากแผนการจัดการเรียนรู 

เรื่อง ศิลปะการออกแบบกับพุทธศิลปในชุมชน ผลลัพธท่ีไดผูเรียนจะไดนำกระบวนการคิดเชิงออกแบบมาใชใน

การออกแบบบรรจุภัณฑโดยใชลวดลายพุทธศิลปในชุมชน สงผลใหเกิดบรรจุภัณฑที่มีเอกลักษณเฉพาะ          

มีจุดเดน ที่ผานการเรียนรูปญหา วิเคราะห ระดมความคิด สรางตนแบบ นำบรรจุภัณฑที่ออกแบบมาทดลอง 

ปรับใชกับสินคาทองถ่ินและสินคาของทางโรงเรียน ตอยอดใหบรรจุภัณฑเปนบรรจุภัณฑท่ีสามารถสรางรายได

ใหกับโรงเรียนและชุมชนไดมากข้ึนจนเปนท่ีรูจักอยางแพรหลาย  

 

ขอเสนอแนะ  

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

  1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

  ผลจากการวิจัยพบวา การพัฒนากิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใช

แหลงพุทธศิลปในชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑโดยทุกแผนการจัดกิจกรรมการ

เรียนรูมีความเหมาะสมในระดับมากท่ีสุด สงผลใหนักเรียนมีทักษะกระบวนการคิดเชิงออกแบบ คือมีความรูใน

การออกแบบบรรจุภัณฑสูงกวากอนเรียนและนักเรียนมีทักษะในการออกแบบบรรจุภัณฑ จากการเรียนรูจาก

กิจกรรมการเรียนรูทั้ง 5 แผน อยูในระดับมากที่สุดดังนั้น โรงเรียนและชุมชนควรนำไปใชดำเนินการใหจัด

กิจกรรมใหครบทุกสถานท่ีท่ีเปนพุทธศิลปในชุมชน  ในข้ันตอนการปฏิบัติผูเรียนจะตองไดลงพ้ืนท่ีในการศึกษา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 96 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

โดยตองใหเวลาในการลงพื้นที่ในเวลาเรียนและนอกเวลาเรียนเพิ่มมากขึ้น ไมกระทบตอการเรียนการสอนวิชา

อ่ืนๆ และกิจกรรมการเรียนรู ควรมี สื่อการเรียนรู เพ่ือเปนตัวอยางใหนักเรียนเห็นชัดมากยิ่งข้ึน 

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

  2.1 ควรมีการศึกษาวิจัยเพื่อเปรียบเทียบดานความรูและทักษะกระบวนการคิดเชิงออกแบบผูเรียน

โดยใชกิจกรรมการเรียนรูกระบวนการคิดเชิงออกแบบโดยใชวัสดุอ่ืนๆเพ่ิมมากข้ึน 

  2.2 ควรมีการใชกิจกรรมการเรียนรูโดยใชกระบวนการคิดเชิงออกแบบรวมกับการใชแหลงพุทธศิลป

ในชุมชนเพ่ือพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ กับนักเรียนในระดับชั้นอ่ืน ๆ 

 

บรรณานุกรม  

กุลนิดา เหลือบจำเริญ. (2553). องคประกอบศิลป.กรุงเทพฯ: สกายบุคส. 

จักรพงษ แพทยหลักฟา. (2553). แนวความคิดและแนวทางการจัดกิจกรรมศิลปะสำหรับเด็กปฐมวัย.สืบคน 

22 ธันวาคม 2566 จาก http://thesis.swu.ac.th/swuthesis/Art_Ed/Jiraporn_S.pdf. 

จารุวรรณ พ่ึงเพียร. (2553). พุทธศิลป. กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรราชวิทยาลัย. 

ชลูด นิ่มเสมอ. (2553). วาดเสนสรางสรรค. กรุงเทพฯ: อมรินทรพริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง. 

ดำรงศักดิ์ ชัยสนิท และ กอเกียรติ วิริยะกิจพัฒนา. (2542). ความรูท่ัวไปเก่ียวกับบรรจุภัณฑการบรรจุภัณฑ 

(Packaging). กรุงเทพฯ: วังอักษร. 

ถนอม ชาภักดี. (2551). การศึกษาพื ้นที ่ศิลปะในชุมชน. สืบคน 6 ตุลาคม 2566 จาก http://ir-ithesis. 

swu.ac.th/dspace/bitstream/123456789/782/1/gs581130197.pdf 

ธาดา รัชชากิต. (2562). กระบวนการคิดเชิงออกแบบ (Design Thinking). สืบคน 3 มกราคม 2567 จาก 

https://th.hrnote.asia/orgdevelopment/190702-design-thinking. 

พระครูวีรศาสนโสภณ. (2556). เจาอาวาสวัดจำบอน. สัมภาษณ. 15 กันยายน. 

พระครูสมุหธรรมนันท. (2556). เจาอาวาสวัดสันปากอ. สัมภาษณ. 16 กันยายน. 

พระครูสิริธรรมนิวิฐ. (2556). เจาอาวาสวัดศรีบุญเรือง. สัมภาษณ. 17 กันยายน. 

ศูนยสรางสรรคงานออกแบบ. (2560). การคิดเชิงออกแบบ:เรียนรูดวยการลงมือทำ. สืบคน 25 พฤศจกิายน 

2566 จาก http://resource.tcdc.or.th/ebook/Design.Thingking.Learning.by.Doing.pdf. 

สมพงษ เฟองอารมย. (2550). การพัฒนาออกแบบบรรจุภัณฑเพ่ือการสงออก (Packaging for 

\development) บรรจุภัณฑกับการสงออก. กรุงเทพฯ: ศูนยหนังสือจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

สุกฤตา หิรัณยชวลิต. (2560). กวาจะเปนบรรจุภัณฑ (Background of package). สืบคน 23 พฤศจิกายน 

2566 จาก http://www.bu.ac.th/knowledgecenter/executive_ journal/april_june 

_11/pdf/aw32.pdf  

สุทธิศักดิ์ กลิ่นแกวณรงค. (2559). การออกแบบบรรจุภัณฑเพ่ือยกระดับสินคา OTOP สูการสงออกบรรจุ

ภัณฑ. กรุงเทพฯ: สำนักเทคโนโลยีชุมชน กรมวิทยาศาสตรบริการ. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 97 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol.8 Issue 2 (May-August 2024):  

Manju Zhang. (2020). Research on Creative Thinking of Product Packaging Design Based on 

Style Features. Retrieved 21 October 2023 from https://www.clausiuspress.com/ 

conferences.pdf. 

OECD. (2018). The future of education and skills education 2030. Retrieved 20 November 

2023 from https://www.oecd.org/education/2030/E2030%20Position%20Paper%20 

(05.04.2018).pdf. 

Sterman, C. (2016). Teaching by design: Design thinking is a problem-solving strategy that 

help build student’ 21st century skills.Retrieved 28 October 2023 from 

http://www.naesp.org/sites/default/TeachingByDesign_CCAC15.pdf. 

The Standford d.school Bootcamp Bootleg. (2009). An Introduction to Design Thinking 

PROCESS GUIDE. Retrieved 10 October 2023 from https://dschool-old.stanford.edu/ 

sandbox/groups/designresources/wiki/36873/attachments/74b3d/Mode 

GuideBOOTCAM P2010L.pdf. 

 

 

https://dschool-old.stanford.edu/


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 98 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การศึกษาวิเคราะหบทบาทของทาวมหาราชท้ัง 4 ในอาฏานาฏิยสตูร 

An Analytical Studies of the Roles of the Four Great Gods  

in the Atanatiya Sutta 

 
1ชฎาบุญ บุญสิริวรรณ, 2อธิเทพ ผาทา และ 3สุภาพรรณ เพ่ิมพูล 

1Chadaboon Boonsiriwan, 2Atithep Phattha  

and 3Suphaphan Permpool 
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั  

1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
1Corresponding Author’s Email: nuchdesigna@gmail.com 

Received: April 25, 2024; Revised: August 16, 2024; Accepted: August 16, 2024 

 

บทคัดยอ 

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาโครงสรางและเนื้อหา 2) เพื่อศึกษาวิเคราะหบทบาทของ

ทาวมหาราชท้ัง 4 3) เพ่ือศึกษาวิเคราะหบทบาทของทาวมหาราชท้ัง 4 ในอาฏานาฏิยสูตร วิเคราะหโดยศึกษา

ขอมูลจากคัมภีรพระไตรปฎกและเอกสารท่ีเก่ียวของ  

  ผลการวิจัยพบวา 1) อาฏานาฏิยสูตรเปนพระสูตรวาดวยเรื่องของทาวมหาราชทั้ง 4 พระสูตรนี้ เปน

พระสูตรขนาดยาวเปนพระสูตรที่เกี ่ยวของกับการนำเอาอาฏานาฏิยมนตเขาถวายพระพุทธเจา  โดยทาว

มหาราชท้ัง 4 โดยในตัวพระสูตรหรือเนื้อหาในอาฏานาฏิยมนตจะมีเนื้อหาอยู 5 ตอนคือ 1) เรื่องพระพุทธเจา 

7 พระองค 2) เรื่องทาวมหาราชในทิศทั้ง 4 3) เรื่องอุตตรกุรุทวีปของทาวเวสวัณ 4) เรื่องผลที่เกิดและวิธี

ปฏิบัติในมนตอาฏานาฏิยะ 5) พระผูมีพระภาคทรงสรุปเรื่องนอกจากนั้น ก็เปนเรื่องที่เกี่ยวของกับวิธีการใน

การใชมนตบทนี้ในการสาธยายเพ่ือใหเกิดประโยชนโดยสิ่งท่ีจะทำใหมนตเกิดผลก็คือ 1) สถานท่ีสวด 2) ผูสวด

จะตองมีศีล และ 3) ผูสวดจะตองแผเมตตากอนสวดทุกครั้ง 2) บทบาทของทาวมหาราชทั้ง 4 ในอาฏานาฏิย

สูตร พบวา 1) ทาวมหาราชทั้ง 4 มีกำเนิดมาจากการทำเหตุ 3 ประการคือ 1) บุญกิริยาวัตถุ 2) การถือพระ

รัตนตรัยเปนสรณะ 3) การทำบุญแลวตั้งจิตอธิษฐาน สวนบทบาทของทาวมหาราชทั้ง 4 นั้นมีอยูทั้งหมด 3 

ดาน ไดแก 1) บทบาทในการคุมครองพระพุทธเจา 2) บทบาทที่มีตอพุทธบริษัท 4 3) บทบาทในโลกสวรรค 

ผลจากการวิเคราะหเรื่องของบทบทของทาวมหาราชท้ัง 4 พบวามีบทบาทสำคัญอยู 3 ประการคือ 1) บทบาท

ดานการอุปถัมภและคุมครองพระพุทธศาสนา 2) บทบาทดานการตรวจดูโลกและ 3) บทบาทดานการปกครอง

อมนุษย 3) ผลจากการวิเคราะหบทบาททาวมหาราชท้ัง 4 กอใหเกิดคุณคาในเรื่องตาง ๆ ดังตอไปนี้ 1) คุณคา

เรื่องของการเรียนรูหลักธรรม อันไดแก 1.1) การเรียนรูหลักคำสอนเรื่องกรรม 1.2) การเรียนรูหลักคำสอน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 99 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เรื่องบุญ 1.3) การเรียนรูหลักคำสอนเรื่องเมตตา 2) คุณคาเรื่องของการสวดมนต 3) คุณคาดานสังคม 4) 

คุณคาดานการศึกษา  

คำสำคัญ: อาฏานาฏิยสูตร; บทบาท; หลักธรรม 

 

Abstract 
  This research article has the objective To study the structure and content To study and 
analyze the Roles of the Four Great Kings (Mahārāja) and to study the Dhamma principles of 
the Four Great Kings (Mahārāja) in the Āṭānāṭiya-Sutta. This study was a qualitative research 
by finding data from the Buddhist Scriptures and related documents. 
  The findings of this research were as follows: The Āṭānāṭiya-Sutta was the Discourse 
on the Four Great Kings, this Sutta was described in the Long Discourse of Buddha which 
related to taking the poem for protection from evil spirits presented to the Lord Buddha by the 
Four Great Kings. The discourse or content in Sutta consists of five issues, they are; 1) Homage 
to the seven Buddhas, 2) The four directions from the Great Kings, 3) the land of Uttarakuru 
(the Northern continent) of Vessavaṇa, 4) the results and the method of practising Āṭānāṭiya 
reciting, and 5) the part of summary by the Lord Buddha. Besides, it was also related to how 
to apply this discourse from recitation for benefit. What will make the discourse effective were: 
1) the recited place, 2) the recital will be recited by a virtuous person, and 3) the recitation must 
always recite the loving-kindness before. The study of the roles of the Four Great Kings in the 
Āṭānāṭiya-Sutta found that 1) there were three origins of birth as the four Great Kings; 1) the 
bases of meritorious action, 2) the belief in the Triple Gem, and 3) after making merit have to 
be established in mind. Therefore, there are four roles of the four Great Kings; 1) the role of 
protecting Buddha, 2) the role towards the four assemblies, and 3) the role in heaven. The result 
of the analysis of the roles of the Four Great Kings in the Āṭānāṭiya-Sutta found that there were 
three important roles; 1) the role of promotion and protection of Buddhism, 2) the role of 
observation of the world, and 3) the role of non-human’s governance. Moreover, the result of 
the analysis of the roles of the four Great Kings affected various values as follows: 1) the value 
of learning Buddhist principles; 1.1) the principle of the law of Kamma, 1.2) the principle of 
meritorious action, and 1.3) the principle of loving-kindness, 2) the value of recitation, 3) the 
value of society, and 4) the value of education. 
Keywords: Atanatiya Sutta; Roles; Principles. 
 

บทนำ 

  การสวดมนตหรือการสวดคาถาอาคมตาง ๆ วาโดยเนื้อหาแลวพระพุทธองคไมไดอนุญาตใหเหลาพระ

สาวกทำ เพราะถือวาการทองมนตหรือคาถาเพื่อกิจทางไสยศาสตรนั้นเปนสิ่งที่ไมกอใหเกิดการบรรลุธรรมอีก

ทั้งยังเปนชองทางในการทำมาหากินของผูที่มุงหวังในการหลอกลวงผูอื่นเปนอยู แตทรงอนุญาตใหนำเอาพระ

สูตรสำคัญ ๆ มาสาธยายเพื่อกอใหเกิดอานุภาพได ซึ่งพระพุทธองคทรงชี้ใหเห็นวา เปนสิ่งที่เกิดขึ้นได มีได ถา

ขยันพร่ำบน แตถาไมขยันพร่ำบนแลวก็จะไมศักดิ์สิทธิ์ (เปนมลทิน) หรือเสื่อมไปได (ธนิต อยูโพธิ์, 2537) 

สำหรับพระพุทธองคนั้นแมจะทรงหามไมใหพระสาวกใชมนตคาถาเพื่อเปนการแสวงหาประโยชนแลว แตถึง

อยางนั้นก็ทรงอนุญาตใหพระสาวกนำพระสูตรบางพระสูตรไปใชเพื่อเปนพระปริตรหรือเปนเครื่องตานทานหรือ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 100 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ปองกันภยันตรายตาง ๆ ที่จะเกิดขึ้นไดโดยพระสูตรที่ถือวาเปนพระปริตรที่พระพุทธองคทรงอนุญาตนั้นก็มี

หลายพระสูตร เชน รตนสูตร โพชฌงคสูตร เปนตน  

  อาฏานาฏิยสูตร เปนพระสูตรวาดวยมนตเครื่องรักษา และอาฏานาฏิยะเปนชื่อปริตร หรือบทสวด

มนตบทหนึ่ง เหมือนรัตนปริตร ขันธปริตร โมรปริตร ธชัคคปริตร องคุลิมาลปริตร นิยมใชเจริญพระพุทธมนต

ในพิธีกรรมตาง ๆ ชื่อมนตอาฏานาฏิยะนี้ ตั้งตามชื่อเมืองอาฏานาฏา ในอุตตรกุรุทวีปที่ทาวเวสวัณมหาราช

ปกครองอยู ทาวเวสวัณมหาราช หรือทาวกุเวรในนามของทาวมหาราชทั้ง 4 องค ไดสาธยายถวายพระผูมี    

พระภาค ขณะประทับอยู ณ ภูเขาคิชฌกูฏ เขตกรุงราชคฤหเพ่ือขอใหพระองคทรงเรียนไวและตรัสบอกแกภิกษุ 

ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกาท้ังหลาย สำหรับใชปองกันตัว มิใหพวกอสูรผูไมนับถือพระพุทธศาสนามาทำอันตรายได 

ซึ่งยักษชั้นสูงที่ไมเลื่อมใสในพระผูมีพระภาคก็มี ที่เลื่อมใสก็มี ยักษชั้นกลางที่ไมเลื่อมใสในพระผูมีพระภาคก็มี 

ที่เลื่อมใสก็มี และยักษชั้นต่ำที่ไมเลื่อมใสในพระผูมีพระภาคก็มี ที่เลื่อมใสก็มี จึงกราบทูลตอไปวา ยักษที่ไม

เลื่อมใสในพระผูมีพระภาค เพราะทรงสอนใหงดเวนจากการฆาสัตวจากการลักทรัพย จากการประพฤติผิดใน

กาม จากการพูดเท็จ และจากการดื่มน้ำเมา คือสุราและเมรัยซึ่งพวกนั้นงดเวนไมได จึงไมพอใจ ไมชอบใจ      

พวกนั้นอาจจะเบียดเบียนพระสาวกทั้งหลายที่อาศัยอยูในเสนาสนะปาได ทาวเวสวัณจึงทูลขอใหพระผูมีพระ

ภาคทรงเรียนมนตเครื่องรักษาชื่ออาฏานาฏิยะ เพื่อใหยักษเหลานั้นเลื่อมใส ชวยคุมครอง รักษา มิใหพุทธ

บริษัทถูกเบียดเบียนและเพื่อใหอยูสุขสำราญ พระผูมีพระภาคทรงรับโดยพระอาการดุษณี และทรงอนุญาตให

พุทธบริษัทใชเปนมนตเครื่องรักษาสืบมาจนบัดนี้ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:

11/275-94/220-246) 

  สำหรับพระสูตรนี้ไดแสดงใหเห็นถึงบทบาทหนาท่ีของทาวมหาราช ท้ัง 4 มีทาวธตรฐ ทาววิรุฬหก ทาว

วิรูปกษ ทาวเวสสุวรรณ ซึ่งเปนเทวดาผูใหญปกครองสวรรคชั้นจาตุมหาราชิกาเปนสวรรคชั้นแรกของสวรรค

ชั้นกามาวจรทั้ง 6 ชั้น โดยในอาฏานาฏิยสูตรนั้นไดอธิบายถึงบทบาทและหนาที่ของทาวมหาราชทั้ง 4 เอาไว

อยาชัดเจนทั้งในสวนของ 1) บทบาทหนาที่บนสวรรค ก็คือ บทบาทในการใหการรักษาปราสาทเวชยันตของ

ทาวสักกะ หรือบทบาทในการปกครองชาวเมืองบนสวรรคหรือวาบทบาทในการทำสงครามกับเหลาอสูร เปน

ตน 2) บทบาทหนาท่ีตอโลกมนุษย เปนบทบาทท่ีเหลาทาวมหาราชท้ัง 4 นั้นไดตั้งใหบริวารของตนไดทำหนาท่ี

ในการลงมาท่ีเมืองมนุษยแลวตรวจดูการกระทำของมนุษยวาใครทำความดีหรือใครทำความชั่วบางจากนั้นก็ทำ

การรายงานตอทาวมหาราชท้ัง 4 เพ่ือทำการตัดสินลงโทษเหลามนุษยท่ีกระทำความผิดและดูแลรักษามนุษยท่ี

กระทำแตความดี เปนตน 3) บทบาทหนาที่ตอการใหการรักษาและคุมครองพระพุทธศาสนา โดยเฉพาะ

บทบาทในดานการรักษาคุมครองพระพุทธเจา และบทบาทในดานการรักษาคุมครองพุทธบริษัท 4 ดวยการ

เสนอใหมีการนำเอาบทสวดที่มีชื่อวา “มนตอาฏานาฏิยะหรือมนตเปนเครื่องรักษา” ไปกราบทูลถวายแดพระ

พุทธองคเพื่อใหพระพุทธองคนำไปมอบใหเหลาพุทธบริษัทนำไปสวดเพื่อเปนการปกปองตนเองจากการถูก

รบกวนหรือจากการถูกทำรายจากเหลาอมนุษยที ่เปนบริวารของทาวมหาราชทั้ง 4 นั้นไมวาจะเปนพวก 

คนธรรพ, กุมภัณฑ, นาค หรือพวกยักษท่ีมีอุปนิสัยดุรายและมุงหวังท่ีจะทำรายเหลาพุทธบริษัทท่ีออกไปปฏิบัติ

ธรรมในปาหรือที่เปลี่ยวได อยางไรก็ดี ในงานวิจัยบางเรื่องยังย้ำวาโลกบาลยังตกอยูไนอำนาจของไตรลักษณ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 101 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

และยังเวียนวายตายเกิดเหมือนสัตวโลกทั่วไป เพราะทาวมหาราชนั้นก็ยังถือวาเปนสัตวที่จะตองตกอยูใน

อำนาจของกรรมเม่ือหมดกรรมก็จะตองไปเกิดในภพภูมิอ่ืนเชนกัน (ณัชพล ศิริสวัสดิ์, 2555) นอกจากนั้นความ

เชื่อเรื่องทาวมหาราชนี้ยังมีอิทธิพลตอความเชื่อและของชุมชนในยุคปจจุบันในหลาย ๆ ดาน มีดานประเพณี

และวัฒนธรรมอันไดแก ประเพณีสงกรานต ประเพณีขึ้นบานใหม ประเพณีปอยหลวง และประเพณีสืบชะตา 

เปนตน เปนประเพณีทางภาคเหนือและแมในภาคอีสานหรือภาคอื่นก็เชนเดียวกัน (จอมพณ สมหวัง, พระ

สุกฤษฏิ์ ปยสีโล (ทะรินทร), 2561) 

  จากการกลาวมาจะพบวา ในอาฏานาฏิยสูตรนั้นถือวาเปนพระสูตรไดที่ไดกลาวถึง บทบาทของทาว

มหาราชทั้ง 4 ไดแก ทาวธตรฐ ทาววิรุฬหก ทาววิรูปกษ ทาวเวสสุวรรณ เอาไวอยางชัดเจนทั้งในสวนที่เปน     

1) บทบาทหนาที ่บนสวรรค 2) บทบาทหนาที ่ในโลกมนุษย 3) บทบาทหนาที ่ในการปกปองคุ มครอง

พระพุทธศาสนา อันถือวาเปนบทบาทหนาที่ที ่มีปรากฏในอาฏานาฏิยสูตรอยางชัดเจน ซึ่งการไดศึกษาใน

อาฏานาฏิยสูตรก็ถือวาเปนการศึกษาถึงบทบาทหนาท่ีของทาวมหาราชท้ัง 4 โดยตรง อันเปนประโยชนตอการ

ทำความเขาใจเกี่ยวกับเรื่องของเทวดาที่ทำหนาที่ในการรักษาสวรรคและโลกมนุษย ซี่งเดิมทีชาวพุทธมักจะ

ทราบเฉพาะสวนที่เปน บทสวดของพระสูตรนี้ แตไมไดทราบถึงรายละเอียดเกี่ยวกับพระสูตรนี้วาเปนเรื่องท่ี

เก่ียวของกับเรื่องของบทบาทของทาวมหาราชท้ัง 4 โดยตรง ดังนั้น พระสตูรนี้ไดกอใหเกิดคุณคาจากการศึกษา 

และเปนประโยชนแกผูศึกษาในอนาคตตอไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

  1. เพ่ือศึกษาโครงสรางและเนื้อหาของอาฏานาฏิยสูตร 

 2. เพ่ือศึกษาบทบาทของทาวมหาราชท้ัง 4 ในอาฏานาฏิยสูตร  

  3. เพ่ือศึกษาวิเคราะหบทบาทของทาวมหาราชท้ัง 4 ในอาฏานาฏิยสูตร  

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

  ในงานวิจัยนี้เปนงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Quality Research) โดยการสืบคนขอมูลที่เกี ่ยวของจาก

เอกสาร (Document Research) ท่ีเก่ียวของกับการศึกษาวิเคราะหบทบาทของทาวมหาราชท้ัง 4 ในอาฏานา

ฏิยสูตร เปนพระสูตรหนึ่งที่มีอยูในพระไตรปฎกเลมที่ 11 คือ พระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค โดย

ศึกษาคนควาขอมูลทั้งในพระไตรปฎกและอรรถกถา ฎีกา รวมถึงเอกสารอื่น ๆ ที่เกี่ยวของ โดยมีลำดับการ

ดำเนินการดังตอไปนี้ 

  ข้ันตอนท่ี 1 รวบรวมเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) ไดแก เอกสารอางอิงทางพระพุทธศาสนา 

เปนตนวา พระไตรปฎก อรรถกถา ฎีกา และเอกสารวรรณกรรม ที่เกี่ยวของกับการศึกษาบทบาทของทาว

มหาราชท้ัง 4 ท่ีปรากฏในอาฏานาฏิยสูตร  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 102 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  ขั้นตอนที่ 2 รวบรวมเอกสารขั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) ไดแก หนังสือ งานวิจัย เอกสาร 

บทความ ตำราวิชาการ เอกสารคัมภีรอ่ืน ๆ และวารสารท่ีเก่ียวของ 

  ขั้นตอนที่ 3 รวบรวมเรียบเรียงวิเคราะหขอมูลจากเอกสารตาง ๆ พรอมนำเสนอผลการวิจัยรวมถึง

ขอเสนอแนะตอไป 

 

ผลการวิจัย  

  จากการศึกษา “การศึกษาวิเคราะหบทบาทของทาวมหาราชทั ้ง 4 ในอาฏานาฏิยสูตร” โดยมี

วัตถุประสงค 1) เพ่ือศึกษาโครงสรางและเนื้อหาของอาฏานาฏิยสูตร 2) เพ่ือศึกษาบทบาทของทาวมหาราชท้ัง 

4 ในอาฏานาฏิยสูตร 3) เพ่ือศึกษาวิเคราะหบทบาทของทาวมหาราชท้ัง 4 ในอาฏานาฏิยสูตร 

ผลการวิจัยพบวา 

  วัตถุประสงคที่ 1 โดยอาฏานาฏิยสูตรก็ถือวาเปนหนึ่งในพระสูตรที่สำคัญและจัดวาเปนพระสูตรที่มี

ขนาดยาวพระสูตรหนึ่ง ปรากฏในพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค เลมท่ี 11 เปนพระสูตรท่ีพระผูมีพระ

ภาค คราวประทับอยูที่พระผูมีพระภาคประทับอยู ณ ภูเขาคิชฌกูฏ เขตกรุงราชคฤห ในขณะนั้นทาวมหาราช

ทั้ง 4 นำโดยทาวเวสสุวัณไดเขาเฝาพระพุทธองคโดยไดกราบทูลถึงเหตุที่เขามาเฝาพระพุทธองคเพราะเหตุท่ี

เกรงวาอมนุษยที่เปนบริวารของทานที่ไมชอบจะหาเหตุทำรายเหลาพุทธบริษัท 4 ใหไดรับอันตราย ดังนั้น จึง

ไดนำเอามนตเปนเครื่องรักษา ชื่อวา “อาฏานาฏิยมนต” มาถวายพระพุทธองคเพื่อใหพระพุทธองคไดมอบให

เหลาพระพุทธบริษัทไดนำไปสวดสาธยายเพ่ือปองกันภัยอันเกิดแตพวกอมนุษยท้ังหลาย 

สำหรับเนื้อหาในอาฏานาฏิยสูตรสามารถท่ีจะแบงออกไดเปน 5 ตอน คือ  

  ตอนที่ 1 เรื่องพระพุทธเจา 7 พระองค เปนตอนที่ทาวมหาราชไดอางถึงความมีอยูของพระพุทธเจา

ทั้งในอดีตและปจจุบัน โดยพระพุทธเจาทั้ง 7 พระองคก็ไดแก 1) พระวิปสสีพุทธเจา 2) พระสิขีพุทธเจา        

3) พระเวสสภูพุทธเจา 4) พระกกุสันธพุทธเจา 5) พระโกนาคมนพุทธเจา 6) พระกัสสปพุทธเจา 7) พระศากย

โคดมพุทธเจา โดยทาวมหาราชทั้ง 4 ไดยืนยันอยางชัดเจนวามีความเคารพในพระพุทธเจาและรวมถึงบริวาร

ท้ังหลายดวยเชนกัน  

  ตอนที่ 2 เรื่องทาวมหาราชในทิศทั้ง 4 เมื่อไดกลาบูชาคุณของพระพุทธเจาทั้ง 7 พระองคแลวทาว

เวสสุวัณในฐานะท่ีเปนประธานของทาวมหาราชท้ัง 4 ก็ไดกราบทูลถึงขอมูลของทาวมหาราชท้ัง 4 แก 1) ทาว

ธตรฐ ผูรักษาการณทางทิศตะวันออก มีพวกคนธรรพเปนบริวาร 2) ทาววิรุฬหก ผูรักษาการณทางทิศใต มีพวก

กุมภัณฑเปนบริวาร 3) ทาววิรูปกษ ผูรักษาการณทางทิศตะวันตก มีพวกนาคเปนบริวาร 4) ทาวเวสวัณ หรือ 

ทาวกุเวร ผูรักษาการณทางทิศเหนือมีพวกยักษเปนบริวาร โดยพบวาในขอมูลของทาวมหาราชทั้ง 4 นั้นทาว

เวสสุวัณจะอธิบายโดยยกตัวอยางเรื่องของวิมานของพระองครวมถึงบรรดาบุตรและเสนาอำมาตยของพระองค

ไวมากเปนพิเศษ ทั้งนี้ก็เพื่อยกขอมูลเหลานั้นมาเปนตัวอยางของวิมานของทาวมหาราชองคอื่น ๆ วามีความ

งดงามและความสุขท่ีไมแตกตางไปจากกันมาก 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 103 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  ตอนที่ 3 เรื่องอุตตรกุรุทวีปของทาวเวสวัณ ในเฉพาตอนที่ 3 นี้ทาวเสสุวัณทานไดอธิบายถึงเมืองท่ี

ตั้งอยูในวิมานทางทิศเหนือของทานเก่ียวของกับเมืองหลวง ผูคนในเมืองหลวง เสนาอำมาตยรวมไปถึงบุตรธิดา

ของพระองค ซึ่งเมื่อไดอานแลวจะเขาใจเมืองของทาวมหาราช คือทาวเวสสุวัณไดเปนอยางดีเพราะคอนขาง

เปนขอมูลท่ีขัดเจนมาก 

  ตอนที่ 4 เรื่องผลที่เกิดและวิธีปฏิบัติในมนตอาฏานาฏิยะ ตอมาในตอนที่ 4 ทาวเวสสุวัณทานได

อธิบายถึงเหตุที่ไดนำเอามนตชื่อ “อาฏานาฏิยมนต” มากราบทูลถวายก็เพราะ 1) มีพวกอมนุษยที่เปนบริวาร

ของทาวมหาราชทั้งหมดไมวาจะเปนยักษ ยักษิณี บุตรยักษ ธิดายักษมหาอำมาตยของยักษ บริวารของยักษ 

ผูรับใชของยักษก็ตาม ไมวาจะเปนคนธรรพ นางคนธรรพบุตรคนธรรพ ธิดาคนธรรพ มหาอำมาตยของคนธรรพ 

บริวารของคนธรรพ ผูรับใชของคนธรรพก็ตาม ไมวาจะเปนกุมภัณฑ นางกุมภัณฑ บุตรกุมภัณฑ ธิดากุมภัณฑ

มหาอำมาตยของกุมภัณฑ บริวารของกุมภัณฑ ผูรับใชของกุมภัณฑก็ตาม ไมวาจะเปนนาค นางนาค บุตรนาค 

ธิดานาค มหาอำมาตยของนาค บริวารของนาคผูรับใชของนาคก็ตามท่ีไมเชื่อฟงในทาวมหาราชท้ัง 4 ทำตัวเปน

ศัตรูของทาวมหาราชทั้ง 4 ที่อาจจะมาทำรายพุทธบริษัทได 2) แสดงผงการลงโทษอมนุษยที่กระทำผิดโดยมี

โทษ 2 สถานคือ โทษของสังคม และโทษท่ีจะตองถูกกำจัดออกไปจากเมือง เปนตน 

  ตอนที่ 5 พระผูมีพระภาคทรงสรุปเรื ่อง เปนตอนที่พระพุทธองคทรงนำเอาคำกราบทูลของทาว

เวสสุวัณมาเลาซ้ำอีกครั้งเปนการแสดงใหกับบรรดาผูฟงก็คือพระภิกษุ ภิกษุณ อุบาสก อุบาสิกา โดยตอนทาย

ทรงตรัสย้ำวา จงเรียนมนต จงเลาเรียน จงทรงจำมนตเครื่องรักษาชื่ออาฏานาฏิยะไวเพ่ือคุมครอง เพ่ือรักษา เพ่ือ

ไมเบียดเบียน เพื่ออยูสำราญของภิกษุ ภิกษุณีอุบาสก อุบาสิกาทั้งหลาย นอกจากนั้น ในพระสูตรยังมีการ

อธิบายถึงหลักการบริกรรมอาฏานาฏิยปริตฺร มีวิธีในการดำเนินการที่สำคัญก็คือ 1) การบริกรรมหรือการ

สาธยาย 2) สถานที่ประกอบการบริกรรมมนตอาฏานาฏิยะ 3) ถาโยมนิมนตไปบานก็ใหไปสวด แตหากไลไม

สำเร็จใหพากคนปวยมาที่วัด นอกจากนั้น ก็มีกรอบในวิธีการสวดและการขับไลโดยผูสวดจะตองมีจิตที่เมตตา

เทานั้นจึงจะทำใหบทสวดมีผล 

  วัตถุประสงคที่ 2 เปนการศึกษาบทบาทของทาวมหาราชทั้ง 4 ในอาฏานาฏิยสูตรในดานตาง ๆ 

โดยในวัตถุประสงคขอนี้มุงอธิบายเรื่องราวเก่ียวกับประเด็นสำคัญดังตอไปนี้คือ 1) แนวคิดเรื่องทาวมหาราชท้ัง 

4 วาดวยเรื่องของกำเนิดที่มาของทาวมหาราชทั้ง 4 บุญกรรมที่ทำใหมาเกิด ซึ่งก็มีอยู 3 ประการก็คือ 1) บุญ

กิริยาวัตถุ 2) การถือพระรัตนตรัยเปนสรณะ 3) การทำบุญแลวตั้งจิตอธิษฐาน จากนั้นก็เปนการอธิบายถึงภพ

ภูมิที่อยูของทาวมหาราชทั้ง 4 ตามทิศที่รักษา คือ 1) ทาวธตรฏฐ อยูทิศตะวันออก 2) ทาววิรุฬหะผูอยูทิศใต 

3) ทาววิรูปกษอยูทิศตะวันตก 4) ทาวกุเวรอยูทิศเหนือ จากนั้นก็เปนการอธิบายถึงบทบาทของทาวมหาราชท้ัง 

4 ในดานตาง ๆ ดังตอไปนี้  

  1. บทบาทในการคุมครองพระพุทธเจา ไดแก 1) ตอนพระโพธิสัตวประทับอยูสวรรคชั้นดุสิต 2) ตอน

พระโพธิสัตวเสด็จจุติลงสูพระครรภพระมารดา 3) พระนางสิริมหามายาทรงมีสุบินนิมิต 4) พระโพธิสัตวทรง

ประทับอยูในพระครรภของพระมารดา 5) ในเวลาพระประสูติกาลของพระโพธิสัตว 6) ในวันเสวยวิมุตติสุข (7) 

บทบาทในการตั้งอารักขาในชวงการออกเผยแผพระศาสนา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 104 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  2. บทบาทที่มีตอพุทธบริษัท 4 ไดแก 1) บทบาทตอพระภิกษุ ภิกษุณี 2) บทบาทตออุบาสกและ

อุบาสิกา  

  3. บทบาทในโลกสวรรค ไดแก 1) คุมครองพระอินทร (ทาวสักกะ) 2) บทบาทในการทำสงครามกับ

อสูร 3) บทบาทในการตรวจดูโลกมนุษย 

ซ่ึงแตละบทบาทนั้นถือวาเปนเรื่องท่ีแสดงใหเห็นถึงความรับผิดชอบของทาวมหาราชท้ัง 4 เปนอยางดี และเม่ือ

แสดงบทบาทในดานตาง ๆ แลวก็กอใหเกิดผลกับท้ังเทวดาและมนุษยท้ังหลายดวยเชนเดียวกัน 

  วัตถุประสงคท่ี 3 สำหรับวัตถุประสงคขอท่ี 3 เปนการวิเคราะหบทบาททาวมหาราชท้ัง 4 ในอาฏานา

ฏิยสูตร มีการกำหนดประเด็นวิเคราะหอยู 3 ประเด็น ก็คือ  

  1. วิเคราะหบริบททั่วไปของทาวมหาราชทั้ง 4 ในอาฏานาฏิยสูตร ซึ่งก็เปนเรื่องที่เกี่ยวของกับ 

(1.1) วิเคราะหกำเนิดและที่มา (1.2) วิเคราะหอายุและการหมดอายุ (1.3) วิเคราะหอุปนิสัย ซึ่งผลการ

วิเคราะหก็พบวา ทาวมหาราชทั้ง 4 นั้น ถือวาเปนเทวดาที่เกิดมาเพราะบุญที่ทำมาตอนที่เปนมนุษย และเม่ือ

การไดทำบุญแลวก็จะตองตั้งความปรารถนาเอาไวดวยผลบุญจึงจะกอใหเกิดผลไดไปเกิดบนสวรรคชั้นจาตุมหา

ราชิกาไดจริง อนึ่ง หากพิจารณาจากหลักฐานเชิงวิชาการก็มีแนวคิดวาการเกิดข้ึนมาของทาวมหาราชในสังคม

อินเดียนั้นมาจากแนวคิดเรื่องเทวดายุคเดิมกอนที่พระพุทธศาสนาจะเกิดขึ้นมา สวนเรื่องอุปนิสัยนั้นชัดเจนวา

ทาวมหาราชชอบความสนุกสนานและการรายรำเปนผลใหคนในสังคมไทยนำความเชื่อนี้มาปรับใชในการราย

รำเพ่ือบูชาทาน  

  2. วิเคราะหเรื่องของบทบทของทาวมหาราชท้ัง 4 ก็จะพบวามีบทบาทอยู 3 ประการคือ  

  2.1 บทบาทดานการอุปถัมภและคุมครองพระพุทธศาสนา จะพบวาทาวมหาราชจะทำตัวเหมือนคน

วัด และใหการคุมครองพระภิกษุและชาวพุทธตลอดเวลา  

  2.2 บทบาทดานการตรวจดูโลก พบวาทาวมหาราชนั้นเปนผูที่มีความรับผิดชอบในการตรวจดูการ

กระทำของมนุษยในโลกแลวนำไปเสนอตอเทวดาท่ีสวรรคชั้นดาวดึงส ถือวาเปนบทบาทท่ีสะทอนความเปนผูท่ี

ซ่ือสัตยและรับผิดชอบตอหนาท่ีมา  

  2.3 บทบาทดานการปกครองอมนุษย ถือวาเปนบทบาทที่สะทอนภาวะของการเปนนักปกครองของ

ทาวมหาราชท่ีดีเยี่ยมเพราะทานปกครองโดยธรรมและโดยสุจริตตรงไปตรงมาไมลำเอียง 

  3. วิเคราะหคุณคาจากการศึกษาเรื่องบทบาทของทาวมหาราชทั้ง 4 ในอาฏานาฏิยสูตร พบวา

การศึกษาเรื่องบทบาทนี้ใหคุณคาในเรื่องตาง ๆ ดังตอไปนี้คือ  

  3.1 คุณคาเรื่องของการเรียนรูหลักธรรม อันไดแก 1) การเรียนรูหลักคำสอนเรื่องกรรม 2) การ

เรียนรูหลักคำสอนเรื่องบุญ 3) การเรียนรูหลักคำสอนเรื่องเมตตา  

  3.2 คุณคาเรื่องของการสวดมนต  

  3.3 คุณคาดานสังคม  

  3.4 คุณคาดานการศึกษา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 105 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อภิปรายผลการวิจัย 

  1. การศึกษาวิจัยบทบทของทาวมหาราชทั้ง 4 พบวา ทาวมหาราชทั้ง 4 นั้นมีบทบาทหนากอน

พุทธกาล มีความเก่ียวของกับพระพุทธเจาตั้งแตครั้งเปนพระโพธิสัตวเสด็จจุติลงสูพระครรภพระมารดา “เวลา

ท่ีพระโพธิสัตวเสด็จลงสูพระครรภของพระมารดา เทพบุตร 4 องค เขาไปอารักขาประจำท้ัง 4 ทิศดวยตั้งใจวา 

‘มนุษยหรืออมนุษยใด ๆ อยาไดเบียดเบียนพระโพธิสัตวหรือพระมารดาของพระโพธิสัตวเลย” สอดคลองกับ 

ธนิต อยูโพธิ์ (2529) ไดแปลและเรียบเรียง พระพุทธประวัติตอนตน: ฉบับพระพุทธโฆสเถระ พบวา พระ

โพธิสัตวจะตัดสินพระทัยลงมาเพ่ือโปรดสรรพสัตว เม่ือเทวดาท้ังหลายทราบขาว ก็จะมาประชุมและกลาวออน

วอนใหพระโพธิสัตวทรงจุติทาวมหาราชทั้ง 4 รวมอยูดวย สอดคลองกับ พระทศเทพ ทสธมฺโม และพระมหา

สากล สุภรเมธี (2560) ไดทำการศึกษาเชิงวิเคราะหบทบาทและหนาท่ีทาวมหาราชในพุทธปรัชญาเถรวาทตาม

ทรรศนะพระราชพรหมยาน พบวา ทาวมหาราชก็เริ่มปรับเปลี่ยนบทบาทหนาที่มาบำเพ็ญคุณความดี คอยให

การปกปองคุมครอง ชวยเหลือ พระโพธิสัตวทุก ๆ พระองค สวนมากชวยเหลือดวยความเลื่อมใสศรัทธาใน

พระพุทธเจาเปนสวนใหญ การคุมครองพระพุทธศาสนาโดยการอุปถัมภบำรุงหรือการใหการดูแลรักษาพุทธ

บริษัท 4 อันไดแก พระภิกษุ ภิกษุณี อุบาสกและอุบาสิกา ทำหนาท่ีเปนเสมือนคนวัด หรือผูถวายความดูแลรับ

ใชพระภิกษุสงฆอยูภายในวัด ชวยเหลือกิจกรรมที่มีประโยชนภายในวัด สอดคลองกับ พระทศเทพ ทสธมฺโม 

และพระมหาสากล สุภรเมธี (2560) กลาววา ดูแลรักษาคุมครองใหพุทธบริษัท 4 อยูเปนสุข และเปนผูรักษา

ดานหนาสวรรคชั้นดาวดึงสปองกันพวกอสูรจะขึ้นมาเอาถิ่นสวรรคชั้นนั้นคืน และหนาที่ใหเปนผูตรวจโลก

มนุษย ในวัน 8 ค่ำ 14 ค่ำ 15 ค่ำแหงปกษ มี สอดสองพฤติกรรมของมนุษยที่ประกอบผลบุญโดยการใหทาน 

การรักษาศีล 5 หรืออุโบสถศีล แลวรายงานตอพระอินทรท่ีสุธรรมสภา 

  2. การศึกษาเรื่องของบทบาทของทาวมหาราชทั้ง 4 ในอาฏานาฏิยสูตร พบวา หลักธรรมของ

พระพุทธเจา ที่มีผลตอการเกิดเปนทาวมหาราชทั้ง 4 และบริวาร ไดแกบุญกิริยาวัตถุ 3 คือ ทาน ศีล และ

ภาวนา ที่คนเราหากทำในตอนที่เปนมนุษยเอาไวมากก็จะสามารถไปเกิดบนสวรรคไดมากกวาคนที่ไมไดทำ    

ซึ่งสอดรับกับงานวิจัยของพันตรีสมคิด สวยล้ำ เรื่องการศึกษาวิเคราะหหลักธรรมจากการตอบปญหาเทวดา

ของพระพุทธเจา พบวาการถามปญหาของพระพุทธเจานั้นก็เปนเรื่องท่ีเก่ียวของกับบุญ และถึงหลักปฏิบัติท่ีจะ

ทำใหมนุษยเปนเทวดา โดยใหปฏิบัติในหลักบุญกิริยาวัตถุ 3 บุญกิริยาวัตถุ 10 หลักสัมปทา 5 วัตตบท 7 และ

หลักเทวธรรม หลักปฏิบัติเหลานี้เปนประโยชนเกื้อกูลอยางยิ่งแกผูปฏิบัติ เพราะเปนหลักที่ชวยเสริมสราง

กำลังใจ ใหความหวัง ทำใหผูปฏิบัติตามไดดำเนินชีวิตอยูดวยความไมประมาท เมื่อตายแลวจะไดไปเกิดท่ี

สวรรค (3) เรื่องของความเมตา เปนสวนท่ีไดรับจากการสาธยายมนตอาฏานาฏิยะ ท่ีผูสวดจะตองแผเมตตาไป

กอนสวดเพราะจะทำใหอมนุษยรับรูและเขาถึงได สอดรับกับงานวิจัยของพระอธิการคำภา อติพโล (ปนะกะเส) 

เรื่องศึกษาความสัมพันธระหวางมนุษยกบเทวดาในมุมมองของพระพุทธศาสนาเถรวาท พบวา การที่มนุษย

หรือเทวดาจะอยูรวมกันไดจะตองมีการแผเมตตาและคิดถึงคุณความดีของกันและกัน คือเทวดาคิดถึงความดีท่ี

มนุษยทำจึงแผเมตตาให สวนมนุษยคิดถึงคุณธรรมที่ทำใหเกิดเปนเทวดาก็จึงไดทำการแผเมตตาให ซึ่งนั่นคือ

การแผเมตตาใหกันและกัน อันจะกอใหเกิดความสุขได (4) คำสอนเรื่องความรับผิดชอบ โดยพิจารณาจากการ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 106 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ทำหนาที่ของทาวมหาราชทั้ง 4 ที่ทานจะมีความรับผิดชอบตอหนาที่สูงมาก ดังปรากฏในงานวิจัยของพระครู

วินัยธรสุเทพ อกิญจโณ (ทับทิมเทศ) เรื่อง การศึกษาเชิงวิเคราะหเรื่องเทวดาในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบวา 

ทาวมหาราชท้ัง 4 นั้นเปนผูท่ีมีความรับผิดชอบตอโลกในเรื่องของการรับผิดตอการลงมาตรวจดูโลกและทำการ

ลงโทษสำหรับคนท่ีทำไมดีหรือใหคุณกับคนท่ีทำแตความดี และเม่ือสังคมเกิดความเดือดรอนเพราะบริวารทาน

ก็จะลงมากำจัดปญหานั้นให ซ่ึงการศึกษในเรื่องนี้ยอมทำใหไดคุณคาจากการศึกษแกตนเองและสังคมได 

  3. จากการศึกษาเรื่องบทบาทของทาวมหาราชทั้ง 4 ในอาฏานาฏิยสูตร พบวา การศึกษาเรื ่อง

บทบาทนี้ใหคุณคาในเรื่องตาง ๆ ดังตอไปนี้คือ (1) คุณคาเรื่องของการเรียนรูหลักธรรม อันไดแก (1.1) การ

เรียนรูหลักคำสอนเรื่องกรรม (1.2) การเรียนรูหลักคำสอนเรื่องบุญ (1.3) การเรียนรูหลักคำสอนเรื่องเมตตา 

(2) คุณคาเรื่องของการสวดมนต (3) คุณคาดานสังคม (4) คุณคาดานการศึกษา 

 

องคความรูใหม  

  จากการศึกษาเรื่อง บทบาทของทาวมหาราชท้ัง 4 ในอาฏานาฏิยสูตรนั้นจะพบวาเม่ือศึกษาแลวบยอม

ทำใหเกิดองคความรูเรื่องบุญ โดยเฉพาะเรื่องบุญที่เกี่ยวกับการที่ทาวมหาราชทั้ง 4 ไดมาเขาเฝาพระพุทธองค

นั้นแมวาจะเปนการเขาเฝาตามหนาที่และความรับผิดชอบตามบทบาทของตนเองในการไดรับการมอบหมาย

จากทาวสักกเทวราชในการทำหนาท่ีปกปองรักษาและคุมครองพระพุทธบริษัท 4 แลว การมาเขาเฝาพระพุทธ

องคก็เพื่อมุงหวังบุญอันเกิดจาก (1) การเขามาถวายอาฏานาฏิยมนต หรือมนตเปนเครื่องปองกันอันตราย

ใหกับพระสาวกและอุบาสกอุบาสิกาทั้งหลาย อันเนื่องมาจากวามนตนั้นมีอิทธฤิทธิ์หรืออานุภาพของมนตเม่ือ

สวดหรือสาธยายแลว ยอมมีผลก็คือสามารถปกปองเหลาพุทธบริษัท 4 จากการรุกรานของอมนุษยซ่ึงเปนเหลา

บริวารของทาวมหาราชทั้ง 4 ได การมาถวายมนตนี้ก็เพื่อที่จะเปนอุบายวิธีในการปองกันอันตรายมิใหเกิดกับ

เหลาพุทธบิรษัท ซ่ึงการกระทำเชนนี้ก็ถือวาเปนบุญ (2) การไดเขาเฝาพระพุทธองคดวยความเลื่อมใสศรัทธาใน

พระพุทธองคและเหลาพระสาวกนั้นก็จัดวาเปนบุญอยางหนึ่ง ซ่ึงการทำบุญของทาวมหาราชท้ัง 4 นั้นก็จัดเขา

อยูในกรอบของการทำบุญอันเกิดมาจากเหตุที่พระพุทธองคไดตรัสเอาไวดังนี้คือ (1) บุญที่เกิดจากการใหทาน 

(2) บุญที่เกิดมาจากการรักษาศีล และ (3) บุญที่เกิดมาจากการภาวนา หรือที่เรียกวาเปนเหตุที่จะไดบุญหรือ

บุญกิริยาวัตถุ 3 ดวยเหตุท่ีการไดถวายมนตนั้นก็ถือวาเปนทาง การไดมีความสงบเขามาเฝาพระพุทธองคนั้นถือ

วาเปนการรักษาศีล และการมุงทำการปองกันภยันตรายแกเหลาพุทธบริษัทนั้นก็ถือวาเปนบุญท่ีเกิดมาจากการ

ภาวนาก็คือการลงมือทำผานการทำการปกปองคุมครองพระสาวกของพระพุทธองคนั่นเอง  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 107 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 
 

สรุป  

  จากการศึกษาบทบาทของทาวมหาราชท้ัง 4 มาสถานท่ีอยูสวรรคชั้นจาตุมหาราชิกา ไดแก ทาวธตรฐ 

ทาววิรุฬหก ทาววิรูปกษ ทาวเวสสุวรรณ มีบทบาทหนาท่ี คือ 1) บทบาทหนาท่ีบนสวรรค 2) บทบาทหนาท่ีใน

โลกมนุษย 3) บทบาทหนาที่ในการปกปองคุมครองพระพุทธศาสนา ซึ่งมีปรากฏในอาฏานาฏิยสูตรอยาง

ชัดเจน เปนประโยชนตอการทำความเขาใจเกี่ยวกับเรื่องของเทวดาที่ทำหนาที่ในการรักษาสวรรคและโลก

มนุษย และเขาใจเรื่องของภพภูมิท้ัง 31 ภูมิ เหตุท่ีทาวมหาราชท้ัง 4 เปนเทวดา เม่ือครั้งท่ีเปนมนุษยไดบำเพ็ญ

กุศลบุญกิริยาวัตถุ 3 ประการ 1) บุญกิริยาสำเร็จดวยทาน 2) บุญกิริยาสำเร็จดวยศีล 3) บุญกิริยาสำเร็จดวย

ภาวนา บำเพ็ญดวยการถือพระรัตนตรัยเปนสรณะ หมายถึง มีพระพุทธเจา พระธรรม และพระสงฆ เปนเครื่อง

นำทางท่ีประเสริฐ และดวยการตั้งจิตอธิษฐาน ปรารถนาอยางตั้งใจที่จะไปเกิดเปนเทวดาชั้นจาตุมหาราชิกา 

การที่มนุษยไดทำบุญทำกุศลไวเปนจำนวนมากแลวยอมสามารถที่จะ “เลือกที่เกิด” แมจะเลือกสวรรคชั้นใด

ชั้นหนึ่งเปนที่เกิด ดังนั้น โลกของเทวดาตองเคยบำเพ็ญบุญกิริยาจากความเปนมนุษย เพราะมนุษยถือวาเปน

สัตวโลกที่มีปญญา มนุษยเปนสัตวที่สามารถฝกได พัฒนาตนเองได และมนุษยเปนสัตวประเสริฐได มนุษยจึง

ตองศึกษาเสนทางแหงความเจริญในทางที่ประเสริฐ และฝกฝน เรียนรูการแกปญหาที่กอใหเกิดความเสื่อม 

พัฒนาจิตใจใหถึงความเปนเลิศประเสริฐกวาสัตวอ่ืน ๆ ท้ังหลายได เม่ือมนุษยผูมีปญญาทราบเชนนี้แลววาท่ีพึง

ของสัตวโลกท่ีแทจริง คือ พระรัตนตรัย พระพุทธเจา พระธรรม และพระสงฆ ในโลกมีแตทุกข มีแตภัย มนุษย

ผูมีปญญาจะพยายามเอาตัวเองออกใหพนจากทุกข กาวเดินตามพระพุทธเจาไดมอบสมบัติทิ้งไวใหเรา เจริญ

ศีล เจริญสมาธิ เจริญปญญา นี้แหละจะเปนที่พึงที่แทจริง “ที่พึ่งอื่นของขาพเจาไมมี พระพุทธเจาเปนที่พึ่งอัน

ประเสริฐของขาพเจา ดวยอำนาจแหงความสัจนี้” เทวดายังตองทองเที่ยวอยูในวัฏสงสาร ยังยึดถือเปนที่พึง

ไมได  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 108 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ขอเสนอแนะ 

ในการศึกษาเรื่องดังกลาวนี้ผูศึกษามีขอเสนอแนะ ดังนี้  

  1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

  การวิจัยเรื่อง “ศึกษาเคราะหเรื่องบทบาทของทาวมหาราชทั้ง 4 ในอาฏานาฏิยสูตร” นี้ เปนการศึกษา

เชิงคุณภาพ โดยเปนการรวบรวมและเรียบเรียงจากคัมภีรพระไตรปฎก อรรถกถา ฎีกา ตำราวิชาการ

วิทยานิพนธ และเอกสารที่เกี่ยวของตาง ๆ เทานั้น ยังขาดการศึกษาที่ลงสูภาคปฏิบัติดวยการนำหลักแนวคิด

เกี่ยวกับทาวมหาราชไปใชประกอบการกอสรางรูปปน และพิธีกรรมที่เก่ียวของใหถูกตอง เชน เรื่องของการ

นำไปเพ่ือใชสวดเพ่ือการไลผีตามท่ีปรากฏในคัมภีรซ่ึงสังคมไทยเรายังไมไดทำตามมากอนเลย ท้ังนี้ก็เพ่ือใหเห็น

ผลเชิงประจักษนั่นเอง 

  2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป 

  ในการวิจัยในครั้งนี้ ผูวิจัยมุงเนนนำเสนอเรื่อง ศึกษาเคราะหเรื่องบทบาทของทาวมหาราชทั้ง 4 ใน

อาฏานาฏิยสูตร ที่ปรากฏในคัมภีรพระไตรปฎก พรอมทั้งอรรถกถา ฎีกา และมุมมองทางวิชาการตาง ๆ 

เทานั้น ฉะนั้น ในงานวิจัยครั้งนี้ จึงอาจจะยังมีเนื้อหาในสวนที่ยังไมไดกลาวถึงในประเด็นของเรื่องอื่น ๆ ท่ี

นาสนใจท่ีควรจะตองมีการนำไปเปนประเด็นศึกษาตอไปไดดังตอไปนี้  

  1. ควรนำไปศึกษาในเรื่อง “การศึกษารูปแบบของการรำบวงสรวงทาวมหาราชทั้ง 4 ที่ปรากฏใน

พระไตรปฎก” ซ่ึงนาจะเปนเรื่องท่ีเขาไดกับสถานการณของสังคมในยุคปจจุบัน 

  2. ควรนำไปศึกษาในประเด็นเกี่ยวกับ “การศึกษาวิเคราะหการใชอาฏานาฏิยมนตเพื่อการปราบผีใน

พระไตรปฎก” ซ่ึงท่ีผานมาสังคมไทยเรายังมีความเขาใจผิดในเรื่องของมนตบทนี้อยูมาก 

 

บรรณานุกรม  

ธนิต อยูโพธิ์. (2525). อานิสงสศีล 5. พิมพครั้งท่ี 2. กรุงเทพฯ: หางหุนสวนศิวพร จำกัด. 

พญาลิไทย. (2528). ไตรภูมิกถาหรือไตรภูมิพระรวง. กรุงเทพฯ: กรมศิลปากร. 

พระธรรมปฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสนฉบับประมวลศัพท. กรุงเทพฯ: บริษัทสหธรรมิก

จำกัด.  

พระธรรมปฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท.  พิมพครั้งที่ 11. กรุงเทพฯ: 

บริษัท เอส. อาร. พริ้นติ้งแมส โปรดักส จำกัด. 

พระธรรมปฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งที่ 16. กรุงเทพฯ: 

บริษัท เอส.อาร.พริ้นติ้งแมส โปรดักส จำกัด. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 109 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การศึกษาวิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร 

An Analytical Study of the Mental Development  
according to Maraṇassati-Sutta 

 

1พระณัฐนันท สุทฺธาโณ, 2พระมหายุทธนา นรเชโ และ3พระครูสิริรัตนบัณฑิต 
1Phra Natthanan Suddhañāṇo, 2Phramaha Yutthana Narachettho  

and 3Phrakhrusiriratanabundit 
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
1Corresponding Author’s Email: Sutthayano.951@gmail.com. 

Received: May 21, 2024; Revised: August 5, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

   บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาการพัฒนาจิตในพระไตรปฎก 2) เพื่อศึกษาโครงสราง

เนื้อหาของมรณัสสติสูตร 3) เพื่อวิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร การวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิง

เอกสาร ผูวิจัยมุงศึกษาวิเคราะหขอมูลจากคัมภีรพระไตรปฎก อรรถกถา และวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา  

  ผลการศึกษาพบวา 1) การฝกฝนพัฒนาจิตเปนกระบวนการสำคัญที่จะนำไปสูการสิ้นกิเลส อาสวะ 

การพัฒนาจิตคือการเพิ่มคุณภาพจิต โดยการนำหลักสมถะ วิปสสนา ไตรสิกขา มหาสติปฏฐาน มาใชในการ

ดำเนินการพัฒนานั้น จิตจะตั้งมั่นมีสติ สมาธิคลายความยึดมั่นถือมั่น 2) มรณัสสติสูตรกลาวถึงหลักการ 3 

ประการ (1) การมีสติระลึกถึงความไมแนนอนของชีวิต (2) ความสลดใจในการดำเนินชีวิตที่ประมาท (3) การ

ระลึกรูถึงความตายอยูเสมอ และปฏิบัติตามหลักธรรมเพื่อใหบรรลุเปาหมายคือความดับทุกข 4 ประการ คือ 

(1) อภิณหปจจเวกขณะสูตร (2) กฎอิทัปปจจยตา (3) โยนิโสนมสิการ (4) อสุภกรรมฐาน 3) การอบรมกาย

และการอบรมจิต ตามหลักการพระพุทธศาสนาก็คือการพัฒนาจิต จิตใจท่ีตั้งม่ันในการปฏิบัติมรณสติกรรมฐาน 

เปนจิตใจที่มีความสงบคลายจากความทุกขและเขาใจถึงหลักความจริงของชีวิตกับการเปลี่ยนแปลง ทำใหเกิด

ความตระหนักรูวา ท่ีเกิดเชนนั้นก็ลวนเปนกฎธรรมดาของชีวิต เราไมตองไปดีใจ เสียใจ เพราะวานั้น คือความ

จริงที่แสดงใหเรารับรู ทำความเขาใจและรูจักรักษาจิตใจไมใหเปนทุกขกับความแกความเจ็บ ความเจ็บและ

ความตาย ที่เกิดขึ้นกับตน ยึดมั่นอยูในหลักการปฏิบัติมรณสติ คือ เอาสตินอมระลึกถึงความตายอันมีแกตน

และคนอื่น เปนเครื่องเตือนจิตใจไมใหหลงประมาทในการสรางความดี การพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร 

สามารถนำไปประยุกตใช (1) เจริญสติรักษากาย มีสติระลึกรูถึงความตายในทุกอิริยาบถ ทำความเขาใจและ

รูจักรักษาจิตใจไมใหเปนทุกข (2) พิจารณากายบรรลุธรรม พิจารณากายเปนของไมจีรัง ยอมบรรลุพระนิพพาน

ในท่ีสุด  

คำสำคัญ: การพัฒนาจิต; มรณัสสติสูตร 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 110 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Abstract  
  This research article has objectives: 1) to study the mental development in the Tipiṭaka, 
2) to study the structure and essence of the Maraṇassati- Sutta, and 3) to analyze the mental 
development according to Maraṇassati- Sutta. This research is documentary research. The 
researcher aims to study and analyze data from the Tripitaka, Commentary, and Buddhist 
literature.  
  The results of the study found that: 1. Practicing mental development is an important 
process that will lead to the end of defilements and āsavas. Mental development is the 
enhancement of mental quality. By applying the principles of samatha, vipassana, three-sikkha 
and mahasatipatthana in developing it. The mind will be steady and mindful. 2. The structures 
of Maraṇassati- Sutta have three kinds; 1) Consciousness in remembering the uncertainty of 
life, 2) Sadness in living carelessly, 3) Constantly remembering death. The four principles 
concerning the Maraṇassati-Sutta are 1) Abhiṇhapaccavekkhaṇa-Sutta: Discourse on things for 
frequent contemplation, 2) Idappaccayatā: the nature of specific conditionality, 3) 
Yonisomanasikāra: reasoned attention, and 4) Asubha-kammaṭṭhāna: reflection on impurity. 
These principles were the way to practice for achieving the goal of the cessation of suffering. 
3.The development of body and mind according to Buddhist principles was the mental 
development, the mental security for the reflection of death meditation. It was calm and free 
from suffering, and understanding the truth of life and change. It was realized that what a thing 
had arisen as the law of nature, we do not have to rejoice and regret. Because that is the truth 
we have to realize, understand, and know how to keep our mind from suffering, aging, pain, 
and death that had arisen with us. So, holding the development of mindfulness of death is being 
mindful of reflection of death to oneself and others, it is a reminder not to be careless in doing 
good deeds. Mental Development according to Maraṇassati-Sutta can be applied to (1) develop 
mindfulness to preserve the body be mindful of death in every posture, understand and know 
how to keep the mind from suffering, (2) Considering the body to attainment, Consideration of 
bodily instability achieve Nirvana. 
Keywords: Mental Development; Maraṇassati-Sutta 
 

บทนำ  

  พระพุทธศาสนาใหความสำคัญตอจิตในฐานะเปนธรรมชาติท่ีเปนใหญกวา สรรพสิ่งท้ังหลายสมดังพระ

พุทธพจนท่ีวา “ธรรมท้ังหลาย มีใจเปนหัวหนา มีใจเปนใหญ สำเร็จดวยใจ ถาคนมีใจดี ก็จะพูดดีหรือทำดีตาม

ไปดวย เพราะความดีนั้น สุขยอมติดตามเขาไป เหมือนเงาติดตามตัวเขาไป ฉะนั้น” (พระไตรปฎกภาษาไทย 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/2/24) และยังมีพระพุทธพจนท่ีพระพุทธองคตรัสไววา “โลกถูก

อะไรนำไป ถูกอะไรผลักไสไป อะไรเลาเปนธรรมอยางหนึ่งที่โลกทั้งหมดตกอยูในอำนาจ” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 15/62/73) พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา “โลกถูกจิต

นำไป ถูกจิตผลักไสไป จิตเปนธรรมอยางหนึ ่งที ่โลกทั ้งหมดตกอยู ในอำนาจ” (พระไตรปฎกภาษาไทย 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 15/62/73) จากพุทธพจนท่ีแสดงใหเห็นวาทุกสิ่งทุกอยาง เริ่มตนท่ี

จิตสำคัญที่จิต ถาจิตคิดดี ทุกสิ่งทุกอยางจะนำไปในสิ่งที่ดีนี่คือความคิดของพระพุทธศาสนา เมื่อเปนเชนนั้น 

จิตเปรียบดังคำวา ใจเปนนาย กายเปนบาว การพัฒนาจิตจึงเปนเรื่องสำคัญเมื่อพูดถึงวิถีจิตเมื่อความตายใกล

เขามา ชั่วขณะที่จิตติดอยูกับอารมณใดอยางหนึ่ง เปนตัวนอมไปสูภพชาติที่จะพึงเกิด ยอมเกิดขึ้นเนื่องเม่ือ

อารมณเปลี่ยน กระแสจิตจะบริสุทธหรือเศราหมองอยูท่ีอารมณเคยชินกับสิ่งนั้น ๆ อุปมาเหมือนกระแสจิตของ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 111 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ผูท่ีกำลังผูกพันอยูกับการเลน หรือกำลังดูมหรสพ เชน กำลังเลนไพ เลนหมากรุก หรือกำลังฟงวิทยุ ดูโทรทัศน

เหลานี้ ดวยจิตใจอันจดจออยูกับภาพหรือเสียงที่ปรากฏอยูเฉพาะหนา หาไดคิดนึกไปในเรื่องราวอยางอื่นไม 

แมวาจะมีคนมาพูดจาไตถาม หรือใชสอยบาง ก็ไมไดสนใจ สักแตพูดไป ทำไปอยางนั้นเอง สวนจิตใจหาไดเลิก

ละติดตามอารมณที่ตนสนใจตอไปไม คงจดจออยู กับภาพที่ดูหรือเสียงที่กำลังฟงเทานั ้น อุปมานี ้ฉันใด 

พระพุทธศาสนายกยองใหความสำคัญกับจิต ในฐานะที่ตองรักษาคุมครองและพัฒนาใหเขากับเปาหมายอัน

สูงสุด คือการบรรลุพระนิพพานนั่นเอง  

  อยางไรก็ดี การพัฒนาหรือ การยกระดับจิตใหสูงขึ้นนั้นตองดำเนินการพัฒนาไปอยางเปนระบบมี

ขั้นตอนดวยหลักการของไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปญญา ไปตามลำดับจนสามารถเขาใจกฎของธรรมชาติ คือ 

กฎของไตรลักษณวาเปนของไมเที่ยง เปนทุกข และเปนอนัตตาจนถอดถอนความยึดมั่นถือมั่น ในสรรพสิ่ง

ท้ังหลาย จิตหลุดพนจากกิเลสตัณหาอุปาทานไดในท่ีสุด วิถีจิตเม่ือใกลตายกระแสจิตจะบริสุทธิ์หรือเศราหมอง

ก็ตาม แลวแตกรรมท่ีจะสงผลวาจิตเม่ือพัฒนาไปแลว ทายท่ีสุดสงผลอยางไร ในพระพุทธศาสนาก็มีการระบุไว

วา จิตของคนท่ีใกลจะดับไปเปนตัวชี้วัดตัดสินไดวา จะไปสวรรค ไปนรก ดังนั้นจิตในเวลามรณสติหรือมรณะวิถี 

ที่ใกลเขามาในปจจุบัน ชวงไหนที่เราระลึกถึงความดีจะไดไปสวรรค ระลึกถึงสิ่งไมดีก็ไปนรก ดังนั้น คุณภาพ

ของจิตในขณะใกลตายมีความหมายมาก ดังนั้นในเรื่องของความใกลตาย จึงตองเตรียมพรอมอยูเสมอ  

  ธรรมดาคนเราเกิดมาแลว มีความตายเปนที่สุด เพราะไมวาคนหนุมคนสาว คนแกหรือเด็ก มั่งมีหรือ

ยากจน ลวนมีความตายเปนท่ีสุด ทุกชีวิตมุงหนาสูความตาย เม่ือพูดถึงความตายแลว ความตายของคนเรา ใน

ภาษาไทยของเรา เรียกวามรณะ มาคูชาตะ ชาตะแปลวาเกิด สวนมรณะ แปลวาตาย ลักษณะของคนที่ตาย 

สรุปก็คือสิ้นลมหายใจหรือรางกายหยุดการเคลื่อนไหวหรือหยุดการทำงานทุกสวน หรือการที่รางกายแตก

สลายไปหรือความขาดสูญของชีวิตในภพหนึ่ง ในคัมภีรสังยุตตนิกาย นิทานวรรค และคัมภีรวิภังค ไดให

ความหมายของความตายไววา “ความตาย หมายถึง ความจุติ ความเคลื่อนไป ความทำลายไป ความหายไป 

ความตายกลาวคือมฤตยู การทำกาละ ความแตกแหงขันธ ความทอดทิ้งรางกาย ความขาดแหงชีวิตินทรีย   

ของเหลาสัตวนั้นๆ จากหมูสัตวนั้นๆ” (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

16/33/50) ความตาย ก็มีหลายชนิด เชน ความตาย 2 ชนิด คือความตายปกติธรรมดาของคนทั่วไป เชน       

คนแกที่ตายเพราะอายุขัย กับความตายไมปกติ หรือที่เรียกกันวาความตายกอนวัยอันควรเปนตนวา ถูกรถชน

ตาย ถูกฆาตาย ซึ ่งยังไมนาจะตายแตก็ตาย (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 36/117/67) ความตาย 3 ชนิด คือ (1) สมมติมรณะ ไดแก ความตายของสัตวที่สมมติเรียกกันวา

นาย ก. ตาย นาย ข. ตาย ตนไมตาย เปนตน (2) ขณิกมรณะ ไดแก ความดับแหงรูปนามทุก ๆ ภังคขณะ คือ

เมื่อนามรูปดับลงแลว ก็เกิดขึ้นใหมสืบตอกันไปอยางไมขาดสาย จนกวาจะถึงอนุปาทิเสสนิพพาน (ดับกิเลส

และเบญจขันธ) (3) สมุจเฉทมรณะ ไดแก การนิพพานของพระอรหันตซ่ึงไมมีการเกิดข้ึนแหงรูปนามอีก (อรรถ

กถาภาษาบาลี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/193/108) ความตาย 4 ชนิด คือ (1) สมุจเฉท

มรณะ คือ การดับขันธปรินิพพานของพระขีณาสพผูตัดกิเลสและวัฏฏทุกขไดสิ้นเชิง (2) ขณิกมรณะ คือ ความ

ดับของรูปนาม ที่ดับไปตลอดเวลาตราบเทาที่สันตติแหงรูปนามยังสืบตออยู (3) สมมติมรณะ คือความตายท่ี



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 112 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ชาวโลกสมมติกัน เชนตนไมตาย นาิกาตาย (4) ชีวิตินทรียุปจเฉทมรณะ คือรูปนามของสัตวที่ขาดลงในภพ

หนึ่ง ๆ เชน คนตาย (ฎีกาภาษาบาลี มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/167/343) อยางไรก็ดี เม่ือ

ความตายใกลเขามาถึง ไมมีใครสามารถรูไดวาจะมาเมื่อไหร ดังนั้นการศึกษามรณัสสติสูตร ก็เพื่อมาใชในการ

พัฒนาจิต ณ ปจจุบัน เพ่ือความไมประมาทในการดำรงชีวิต 

  ดวยเหตุนี้ ผูวิจัยจึงมองเห็นความสำคัญที่จะกอใหเกิดประโยชนตอการดำรงชีวิตและความเปนอยูที่ดี

ของสังคม จึงสนใจที่จะศึกษาการศึกษาวิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร เพื่อที่จะไดทราบถึง

วิธีการปฏิบัติที่ถูกตองเหมาะสม พรอมทั้งถือเอาเปนแนวทางในการปฏิบัติเพื่อความไมประมาทตอชีวิต ตาม

หลักคำสอนของพระพุทธศาสนา 

  

วัตถุประสงคการวิจัย  

  1. เพ่ือศึกษาการพัฒนาจิตในพระไตรปฎก  

 2. เพ่ือศึกษาโครงสรางเนื้อหาของมรณัสสติสูตร 

  3. เพ่ือวิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

  การดำเนินการวิจัยในครั้งนี้เปนการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ผู วิจัยมุงศึกษา

วิเคราะหขอมูลจากคัมภีรพระไตรปฎก อรรถกถา และวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนาในสวนที่เปนแนวคิด 

ทฤษฎี และหลักการท่ีเก่ียวของกับการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร โดยดำเนินการตามข้ันตอน ดังนี้ 

  ข้ันตอนท่ี 1 การศึกษาดานเนื้อหา/เอกสาร/แนวคิดทฤษฎี/กฎระเบียบ (Documentary Study) 

  1.1 ข อม ูลข ั ้นปฐมภ ูม ิ  ได แก   ค ัมภ ีร พระไตรป ฎก ฉบ ับภาษาไทย ของมหาว ิทยาลัย 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539  

 1.2 ขอมูลขั้นทุติยภูมิ ไดศึกษาจากคัมภีรชั้นอรรถกถา เปนตน เพื่อรวบรวมขอมูลตางๆ ที่เกี่ยวของ

กับเรื่อง มรณัสสติสูตร และไดอาศัยตำรา หนังสือ เอกสาร บทความ งานวิจัยเชิงวิชาการ ท่ีเก่ียวเนื่องกับเรื่อง

และวัตถุประสงคของการวิจัย พรอมท้ังปญหาท่ีตองการทราบ เพ่ือนำมาประมวลใชประกอบในการวิจัยครั้งนี้  

  ข้ันตอนท่ี 2 การวิเคราะหขอมูล การศึกษาวิเคราะหในข้ันนี้ ผูวิจัยไดวิเคราะห อธิบาย ขยายนัยจาก

เอกสารขั้นปฐมภูมิ (Primary Source) คือ พระไตรปฎก และเอกสารขั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) คือ 

อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา ปกรณวิเสส กลาวคือ คัมภีรมิลินทปญหา คัมภีรวิสุทธิมรรค และคัมภีรวิมุตติมรรค 

เปนตน เอกสาร อินเตอรเน็ต บทความทางวิชาการ และงานวิจัยท่ีเก่ียวของ  

  ข้ันตอนท่ี 3 สรุปผลการวิจัย และขอเสนอแนะ นำเสนอผลการวิจัย  เมื่อไดขอมูลจากการศึกษาเชิง

เอกสาร และทำการวิเคราะหขอมูลเปนที่เรียบรอยแลว ผูวิจัยจะทำการสรุปผลการวิจัยและขอเสนอแนะใน

การวิจัยเพ่ือใหเกิดความสมบูรณมากยิ่งข้ึน พรอมท้ังนำเสนอรายงานผลการศึกษาในรูปแบบพรรณนาตอไป 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 113 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ผลการวิจัย 

  จากการศึกษาเรื่องนี้พบ ดังนี้ 

  วัตถุประสงคที่ 1 การพัฒนาจิตในพระไตรปฎก พบวา พระพุทธองคใหความสำคัญเรื่องของการ

พัฒนาจิต หลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนามีความสำคัญตอคุณภาพชีวิตของมนุษย สังคมมีคำสั่งสอน

เปนเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ เพื่อใหสมาชิกในสังคมนั้น ๆ ปฏิบัติตนไปในทางที่ดี ที่ถูกตอง หลักธรรมคำสอน

ตางๆ มีจุดหมายเดียวกัน คือ มุงใหทุกคนกระทำแตความดี และละเวนการกระทำชั่วทั้งปวง ในการดำรงชีวิต

ของมนุษยเพ่ือใหมีคุณภาพชีวิตท่ีดี ควรตองมีการเรียนรูและมีความสามารถในการวิเคราะหไดวา สิ่งใดดี สิ่งใด

ไมดี สิ่งใดถูก สิ่งใดผิดสิ่งใดสมควรทำ สิ่งใดไมสมควรทำ เหลานี้ เปนตน หลักธรรมคำสอนจะสามารถชวยให

บุคคลนั้น ๆ มีเปาหมายในการดำเนินชีวิตของตน ชวยใหเขาเลือกที่จะกระทำในสิ่งที่ดีมีประโยชนตอตนเอง

และสังคม หลักธรรมคำสอนจะเปนพื้นฐานสำคัญของคุณภาพชีวิตและคุณธรรม จริยธรรมในสังคม อันเปน

บรรทัดฐานหรือแนวทางในการดำเนินชีวิตของคนในสังคมเปนอยางดี คุณธรรม และจริยธรรมอันเปนผลของ

หลักธรรมคำสอนมีความสำคัญอยางยิ่งตอการพัฒนาคุณภาพจิตใจ เพราะคุณธรรมเปนความดีงามในจิตใจของ

มนุษยที่เปนไปในทางที ่ถูกตอง ที่สงผลใหมนุษยมีความประพฤติดี และการประพฤติที่ดีนั ้นก็กอใหเกิด

ประโยชนตอตนเองและสังคม สวนจริยธรรม คือ หลักเกณฑของการประพฤติปฏิบัติท่ีเปนแนวทางในการ

ประพฤติที่เหมาะสมถูกตองตามหลักศีลธรรมอันดี ไมวาจะเปนการประพฤติทางกาย ทางวาจา และทางดาน

จิตใจ ท่ีสงผลอันกอใหเกิดประโยชน เกิดความสุขท้ังตนเอง ผูอ่ืน และสังคม  

  ความประมาทเปนหนทางสูความตาย และการที่จะไมตายนั้น จึงจำเปนตองพัฒนาจิต พัฒนาปญญา

ใหเจริญ และตองอาศัยการฝกหัดอบรมจิตใหเขมแข็ง หรือฝกฝนจิตใหเปนสมาธิ เพราะสมาธิเปนบอเกิดแหง

ปญญา หากเรามีจิตใจวอกแวก เอนเอียงออนไหวงาย การฟง ก็จะไมเกิดประโยชน การคิดก็ตาม การลงมือทำ

ก็ตาม ก็เกิดความเสียหายผิดพลาดและไมกอใหเกิดประโยชนใดๆ เพราะฉะนั้น การฝกหัดอบรมจิตใหเปน

สมาธิจึงเปนความดีงามที่เราทุกคนควรหมั่นฝกฝนอบรมอยูเสมอ คือถายังประมาทอยูจิตยอมเปนอกุศลธรรม 

กลับเวียนวายในสังสารวัฏ เกิดตายไมรูจบ หากแตปฏิบัติไดถึงขั้นอรหันตแลวยอมเปนผูไมตาย คือ ไมกลับมา

เวียนวายในสังสารวัฏอีก พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) (2540) กลาวถึงเปาหมายของการพัฒนาจิตไววา คือทำ

ใหบุคคลที่ฝกฝนพัฒนาจิตดีแลว ยอมไดถึงเปาหมายไดใน 3 ลักษณะ ดังนี้ 1) ดานคุณภาพของจิต คือ ใหมี

คุณธรรมตาง ที่เสริมสรางจิตใจใหดีงาม เปนจิตใจที่สูง ประณีต เชน มีเมตตา มีความรัก ความเปนมิตร         

มีกรุณา อยากชวยเหลือ ปลดเปลื้องทุกขของผูอื่น มีจาคะ คือ มีน้ำใจเผื่อแผ มีคารวะ มีความกตัญู เปนตน    

2) ดานสมรรถภาพของจิต คือ ใหเปนจิตที่มีความสามารถ เชน มีสติดี มีวิริยะ คือ ความเพียร มีขันติ คือ 

อดทน มีสมาธิ คือ จิตตั้งมั่นแนวแน มีสัจจะ คือ จริงจัง มีอธิษฐาน คือ เด็ดเดี่ยวแนวแนตอจุดหมายที่ทำ เปน

จิตใจที่พรอมและเหมาะที่จะใชงานโดยเฉพาะงานทางปญญา คือ การคิดพิจารณาใหเห็นความจริงชัดเจน

ถูกตอง 3) ดานสุขภาพของจิต คือ ใหเปนจิตที่มีสุขภาพที่ดี มีความสุข สดชื่น ราเริงเบิกบานปลอดโปรง สงบ 

ผองใส พรอมท่ีจะยิ้มแยมได มีปติ ปราโมทย ไมเครียด ไมกระวนกระวาย ไมคับของใจ ไมขุนมัวเศราหมอง ไม

หดหูโศกเศรา เปนตน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 114 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  วัตถุประสงคท่ี 2 โครงสรางและเนื้อหาของมรณัสสติสูตร พบวา มรณัสสติสูตรท้ังปฐมมรณัสสติสูตร

และทุติยมรณัสสติสูตรกลาวถึงการนึกถึงความตายเปนอารมณกรรมฐาน ดังที่พระผูมีพระภาคตรัสวา “ภิกษุ

ทั้งหลาย ภิกษุรูปใดเจริญมรณัสสติวา โอหนอ เราพึงเปนอยูไดตลอดคืนหนึ่งและวันหนึ่ง เราพึงมนสิการถึงคำ

สอนของพระผูมีพระภาค เราพึงทำกิจใหมากหนอ” (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 22/19/444-445) การเจริญมรณัสสติ ทำใหเราเห็นเหตุ 3 ประการ 1) สติตองมีสติระลึกรูวา เรา

จะตองตายอยางแนนอน (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/373/301) 

2) สังเวคะ เม่ือระลึกถึงความตายของตนแลวหากรูวาตนเองยังอยูในความประมาทขาดสติ ไมไดทำบุญไว ก็จะ

สลดใจวา เรายังประมาทอยูเลย ทางที่ดีเราควรรีบทำความดีเสียแตวันนี้ จึงเกิดความสลดใจในชีวิตที่ผานมา 

(พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต, 2543) 3) ญาณ เม่ือระลึกรูวา ตนเองตองตายแน ก็จะขวนขวายรีบเรงทำความดี 

ไมมีความประมาทในชีวิต เชน พิจารณาถึงชีวิตวาดำรงอยูไดเพียงแคลมหายใจเขาออก เพียงแคกิน ขาวคํา

หนึ่งเทานั้น(พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 9/131/72)  

 การเจริญมรณัสตินั้น ใชจะเปนการปรารถนาความตาย แตเปนการนึกถึงความตายที่จะมาในเบื้อง

หนา โดยไมมีใครสามารถคาดการณไดวาเมื่อใด เวลาใด การใชหลักธรรมในการพิจารณานั้น เพื่อใหเราไม

ประมาทในการทำความดี อกุศลใดท่ียังละไมได ใหรีบขวนขวายหาวิธีละเสีย เพ่ือท่ีจะไมเปนภัยในเวลาท่ีเราจะ

ตายในเบื้องหนา หลักธรรมที่มีความเกี่ยวเนื่องในมรณัสสติสูตร 4 ประการ คือ (1) อภิณหปจจเวกขณะสูตร 

(2) กฎอิทัปปจจยตา (3) โยนิโสนมสิการ (4) อสุภะกรรมฐาน (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 22/20/447) ทั้ง 4 หลักนี้เปนวิธีปฏิบัติเพ่ือใหบรรลุเปาหมายคือความดับทุกข เปน

หลักธรรมที่แสดงใหเห็นความเปนจริงของสัตวโลกทั้งหลายผูที่ยังเวียนวายในสังสารวัฏ การปฏิบัติมรณสติให

รักษาจิตใจของตนใหตั้งมั่นอยูกับการระลึกถึงความตายอยูเนืองๆ ถึงบางครั้งจิตใจอาจจะตกไปในที่อื่น ก็ใหมี

สติระลึกกำหนดรูพรอมกับดึงจิตใจใหกลับมาระลึกถึงความตายอยูอยางเดิม การกำหนดรูอยูอยางนี้จิตใจของ

เราก็จะเกิดความนิ่ง สงบ เปนสมาธิ ในระหวางทำการปฏิบัติอาจมีอุปสรรคมาทำใหจิตใจไมสงบ ใหคิดเสมอวา

สิ่งเหลานั้นไมใชอารมณของมรณสติ ใหละอารมณเหลานั้นเสียและใหคิดวาไมนานอารมณนั้นก็คงดับไปเอง ผู

หวังความเจริญกาวหนาในทางปฏิบัติจะตองสรางพลังใหเกิดข้ึนในจิตใจเสมอ  

  วัตถุประสงคที่ 3 วิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร พบวา ชีวิตที่ยึดหลักวิธีระลึกถึง

ความตายจะทำใหเกิดความรูท่ีถูกตองมองเห็นสัจจะธรรมในการดำรงชีวิต และสามารถปกครองตนใหตั้งอยูกับ

หลักธรรมดวยทาน ศีล และภาวนาจนทำใหชีวิตมีความสุข ความเจริญทั้งในโลกปจจุบันและโลกหนา ดังนั้น 

การปฏิบัติมรณสติที่ถูกตองยอมทำใหการดำเนินชีวิตที่มีคุณคาอยางแทจริง จากการวิเคราะหการพัฒนาจิต

ตามแนวมรณัสสติสูตรนี้ พบวา 

  1. การพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตรดวยหลักไตรสิกขา พบวา (1) การพัฒนาจิตตามหลักศีล 

ตองมีวินัยในตนเอง รูจักควบคุมพฤติกรรมของตน คือทำความเขาใจอยูเสมอวา รางกายนั้นเปนรังแหงโรค 

ควรบริหารรางกายใหเปนไปเพื่อการบรรลุธรรม ไมใชบริหารเพื่อความเปนผูมักมากตามสังคมบริโภคนิยม      

(2) การฝกพัฒนาในดานจิตใจ เนื่องจากพฤติกรรมทุกอยางเกิดขึ้นจากความตั้งใจหรือเจตนา และเปนไปตาม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 115 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เจตจำนงและแรงจูงใจท่ีอยูเบื้องหลัง ถาจิตใจไดรับการพัฒนาใหดีงามแลว ก็จะควบคุมดูแล และนำพฤติกรรม

ไปในทางที่ดีงามดวย แมความสุขความทุกขในที่สุดก็อยูที่ใจ จิตที่ฝกดีแลว จึงเปนฐานที่จะใหปญญาทำงาน

และพัฒนาอยางไดผล (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2545) (3) การพัฒนาปญญา คนเราจะมีพฤติกรรมอะไร 

อยางไร และแคไหน ก็อยูที่วา จะมีปญญาชี้นำหรือบอกทางใหเทาใด และปญญาเปนตัวปลดปลอยจิตใจ ให

ทางออกแกจิตใจ เชน เมื่อจิตใจอึดอัดมีปญหาติดตันอยู พอเกิดปญญารูวาจะทำอยางไร จิตใจก็โลงเปนอิสระ

สามารถพัฒนาจิตปญญาเพื่อเขาถึงประโยชนสูงสุด ที่จะใหมีจิตหลุดพนเปนอิสระและเปนอยูดวยความไม

ประมาท (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2549) ดังนั ้น การพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติดวยหลัก

ไตรสิกขา คือการมีชีวิตที่ยึดหลักวิธีระลึกถึงความตายจะทำใหเกิดความรูที่ถูกตองมองเห็นสัจจะธรรมในการ

ดำรงชีวิต และสามารถปกครองตนใหตั้งอยูกับหลักธรรมดวยทาน ศีล และภาวนาจนทำใหชีวิตมีความสุข 

ความเจริญท้ังในโลกปจจุบันและโลกหนา ดังนั้น จึงกลาวไดวาการปฏิบัติมรณสติท่ีถูกตองยอมทำใหการดำเนิน

ชีวิตท่ีมีคุณคาอยางแทจริง  

  2. คุณคาการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร พบวา พระพุทธเจาทรงกลาวถึงความตาย โดยทรง

ตรัสแกนางวิสาขาและหญิงผูรักษาอุโบสถศีล 500 คนวา “คนเลี้ยงโคใชทอนไมไลตอนฝูงโคไปยังที่หากิน ฉัน

ใด ความแกและความตาย ก็ไลตอนอายุของสัตวทั้งหลายไป ฉันนั้น” (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/135/74) การฝกจิตใจดวยการระลึกถึงความตายอยูทุกลมหายใจเขาออก 

ทำใหจิตใจเปนสมาธิตั้งมั่นจนสามารถกำจัดกิเลสอยางหยาบ อยางกลาง และอยางละเอียด นอกจากนี้ยังเปน

สิ่งท่ีกระตุนใหมีจิตใจตื่นอยูในการสรางสิ่งท่ีดี หลีกเวนจากสิ่งท่ีไมถูกตองตามหลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา 

และไมประพฤติผิดกฎหมายบานเมืองมีการยึดถือตามอยางเครงครัดนอกจากนี้ยังรีบเรงทำความดีดวยการ

ตั้งอยูในคุณธรรม 3 ประการคือ “เวนจากความชั่วทั้งปวง ทำความดีใหถึงพรอมและทำจิตใจของตนให

บริสุทธิ์” (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/24/39) ดังนั้น การพัฒนา

จิตยอมกอใหเกิดคุณคา 3 ประการ ไดแก (1) ชวยใหตั้งม่ันในการทำความดีอยางจริงจัง (2) ชวยพัฒนามุมมอง

ความเปนมนุษยโดยเสมอภาคกัน (3) ชวยพัฒนาตนเองใหบรรลุธรรมโดยความไมประมาท  

  3. การพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตรในชีวิตประจำวัน พบวา ในการดำรงชีวิตของมนุษยแตละ

วันปฏิเสธมิไดเลยวา มีความทุกขมากกวาความสุข โดยเฉพาะความทุกขอันเกิดแตความตาย เพราะชีวิตนั้นมี

ความตายเปนปลายทาง ตองปฏิบัติตนตามคำสอนที่วา “ถึงแมรางกายของเราจะปวย แตใจของเราจะไมปวย

ไปดวย” (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 17/2/3) และมีขอความในนกุล

ปตุสูตรวา “..บุคคลผูบริหารกายนี้อยู พึงรับรองความไมมีโรคไดแมเพียงครูเดียว จะมีอะไรเลา นอกจากความ

โงเขลา เพราะเหตุนั้น ทานพึงสำเหนียกอยางนี้วา เม่ือเรามีกายกระสับกระสายอยู จิตจักไมกระสับกระสาย..” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 17/1/1-2) ดังนั้น เราตองรูจักถึงวิธีปฏิบัติ

ตอความตายที่ถูกตอง เราก็จะพนจากความทุกขไดดวยวิธีปฏิบัติตนใหมีความสุขไมเปนทุกขตอการดำรงชีวิต

แตละวัน ตองยึดม่ันอยูในหลักการปฏิบัติมรณสติ การยึดม่ันอยูในหลักการปฏิบัติมรณสติ คือ เอาสตินอมระลึก

ถึงความตายอันมีแกตนและคนอื่น เปนเครื่องเตือนจิตใจไมใหหลงประมาทในการสรางความดี ใหตั้งมั่นอยูกับ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 116 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

คุณความดี ใหดำรงชีวิตดวยสติปญญา เมื่อปฏิบัติมรณสติที่ถูกตองตามหลักการแลว ยอมสามารถนำมา

ประยุกตใชในการดำรงชีวิต 

  3.1 ใชเปนแนวทางในการเจริญสติ การระลึกถึงความตายดวยอิริยาบถ ยืน เดิน นั่ง และนอน เปน

การเจริญสติโดยใหเอาสติระลึกรูถึงความตายในขณะที่อยูกับอิริยาบถใด อิริยาบถหนึ่ง เชน ขณะเรายืนก็

กำหนดระลึกถึงความตายอยูมีสติระลึกความตายเปนอารมณเสมอ การเจริญสติในลักษณนี้เปนการดึงจิตใจให

ระลึกความตายในอิริยาบถ ซึ่งมีวิธีการปฏิบัติ คือ (1) ในเวลายืนใหมีสติระลึกถึงความตายเปนอารมณ (2) ใน

เวลาเดินใหมีสติระลึกถึงความตายเปนอารมณ (3) ในเวลานั่งใหมีสติระลึกถึงความตายเปนอารมณ (4) ในเวลา

นอนใหมีสตระลึกถึงความตายเปนอารมณ การเจริญสติดวยการระลึกถึงความตายในอิริยาบถท้ัง 4 นี้ จะเลือก

ปฏิบัติในอิริยาบถใด อิริยาบถหนึ่งก็ได ข้ึนอยูท่ีความพรอมหรือความสะดวกของแตละบุคคล การเจริญสติดวย

วิธีระลึกถึงความตายดวยอิริยาบถทั้งสี่ไมจำกัดเรื่องเวลา สถานที่ และบุคคล เพราะการเจริญสติในลักษณะนี้

เปนการทำเพื่อใหเกิดสติที่มั่นคง ดวยการใชระลึกถึงความตายเปนอุบายที่ดึงจิตใจใหสงบและฝกจิตใจไมให

เปนทุกขกับเรื่องความตาย ผูที่รักษาจิตใจของตนจึงทำใหคลายออกจากสิ่งเหลานี้ คือ 1) ทำใหจิตใจเราได

คลายจากความทุกขกังวล คือ สามารถตัดความกังวลทั้งหลายใหหมดไป 2) ทำใหจิตใจเราไมเปนทุกขจาก

ความกลัว คือ มีจิตใจพรอมที่จะตอสูกับทุกเรื่อง ไมวาจะเปนเรื่องราย หรือเรื่องดีก็มีจิตใจไมหวั่นกลัวแต

ประการใด 3) ทำใหจิตใจของเราสามารถวางเฉย คือ ไมยึดมั่นถือมั่นในรางกาย 4) ทำจิตใจของเราใหเกิด

ปญญา ดวยการรูเทาทันกับสิ่งท่ีเปนอยูนั้น 5) ทำจิตใจไมปวยในเวลาเจ็บปวย ดังพุทธพจนท่ีวา “ถึงแมรางกาย

ของเราจะปวย แตใจของเราจะไมปวยไปดวย” (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 17/2/3)  

  ดังนั้น เวลาที่ปวยไขถาเราไดปฏิบัติติมรณสติ คือ การระลึกถึงความตายอันจะมีถึงตน สามารถทำให

เรารักษาจิตใจไมปวยไข จนใหบรรเทาจากความสะดุงหวาดกลัว ไมมีความกังวล และไมมีความเครียดกับเรื่อง

ความเจ็บไขนั้น ตรงกันขามกลับระลึกเอาความเจ็บไขนั้นมาเปนเครื่องคอยเตือนจิตใจใหตั้งม่ันอยูกับหลัก ทาน 

ศีล และภาวนาตลอดเวลา เพราะคิดอยูเสมอวาความเจ็บปวยเปนเรื่องธรรมดาของสังขาร ไมมีใครหลีกเลี่ยงไป

ได ทุกคนตองพบไมวันใดก็วันหนึ่ง เพื่อการมีชีวิตที่ดีงามจึงควรดำรงชีวิตดวยความไมประมาทในการสราง

ความดีใหถึงพรอม นอกจากนั้นแลวจิตใจก็จะมีภูมิคุมกันไมใหเปนทุกข ไมมีความหวาดกลัวและรูจักทำจิตใจ

ใหวางเฉยกับปญหาตางๆ ได  

  3.2 ใชเปนแนวทางที่ยกระดับจิตใจเขาสูการปฏิบัติวิปสสนา การระลึกถึงความตายดวยสติปญญา

สามารถทำใหจิตใจสงบ มีอารมณเดียว มีการพิจารณาความตายจนสามารถระงับนิวรณหาได มีความสงบนิ่ง 

หยุด อยูในอารมณเดียว จึงเปนจิตใจที่มีธรรมเปนพลัง คือ (1) ความเชื่อ (2) ความเพียร (3) ความระลึกได    

(4) ความตั้งใจมั่น (5) ความรูทั ่วชัด (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

19/843-900/256-271) คุณธรรมทั้ง 5 ที่เกิดขึ้นในจิตใจจึงเปนพลังเกื้อหนุนจิตใจที่จะยกระดับจิตใจจากการ

ปฏิบัติมรณสติเขาสูวิปสสนา คือ เอาสติไปตั้งม่ันท่ีฐานท้ังสี่ ท่ีชื่อวาผูมีสติ ก็ดวยเหตุ 4 ประการคือ 1) เจริญกา

ยานุปสสนาสติปฏฐาน (กำหนดรูรูป) 2) เจริญเวทนานุปสสนาสติปฏฐาน (กำหนดรูเวทนา) 3) เจริญจิตตา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 117 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

นุปสสนาสติปฏฐาน (กำหนดรูจิต) 4) เจริญธรรมมานุปสสนาสติปฏฐาน (กำหนดรูธรรม) (พระไตรปฎก

ภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/273-300/325-351) การกำหนดรูอยูในฐานท้ัง 4 นี้ 

บุคคลนั้นจึงเรียกวามีสติ (พระไตรปฎกภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 29/413/223) 

และเปนการเจริญวิปสสนากรรมฐาน อันมีกำหนดรูป-นาม เปนอารมณใหตอเนื่อง ดุจสายน้ำไหล รูป-นาม จะ

หยาบหรือละเอียด ตั้งแตศีรษะจรดปลายเทา ก็กำหนดรูไดถี่ถวนดียิ่ง โดยไมใหจิตใจตกไปในที่อื่น ใหเห็นการ

เกิด การดับของรูปนาม และใหเห็นรูปนามที่เปนไปตามหลักลักษณะของพระไตรลักษณ คือ เปนของไมเที่ยง 

เปนทุกข ไมมีตัวตนที่แทจริง สติที่กำหนดรูเห็นตามความจริงนี้ จึงทำจิตใจของทุกคนในสังคมมีความสุข         

มีจิตใจหนักแนน เปนสมาธิ และไมหวาดหวั่นสะดุงกลัว ตอความตาย ถึงแมจะมีคนในสมาชิกไดมีการตาย

เกิดขึ้น ดวยลักษณะใดก็ตาม ทุกคนในสังคมตางก็มีจิตใจปกติ ไมเสียใจ ไมรองไห ไมเศราโศก ดังนั้น กลาวได

วาการปฏิบัติมรณสติจึงเปนพ้ืนฐานท่ีจะทำใหจิตใจสงบเกิดสมาธิ และพรอมท่ีจะยกระดับจิตใจจากการปฏิบัติ

มรณสติเขาสูวิปสสนา ซึ่งถือวาเปนจุดมุงหมายที่สูงสุดของการปฏิบัติตามหลักในทางพระพุทธศาสนา เพื่อจะ

ไดบรรลุมรรคผลนิพพาน 

 

อภิปรายผลการวิจัย  

  1. พบวา จิตในทางพระพุทธศาสนานั้นสามารถที่จะฝกฝนใหเอื ้อตอการบรรลุธรรมหรือเพื่อการ

เปนอยูท่ีดีได เนื่องจากวาจิตนั้นเปนฐานสำคัญของการกระทำ หากมนุษยไมรูจักการฝกจิตก็จะไมสามารถท่ีจะ

วางทาทีตอกิเลสหรืออุปสรรคปญหาในการดำเนินชีวิตได ดังนั้น การฝกจิตจึงมีความสำคัญมากประการหนึ่ง 

ผลแหงการพัฒนาจิตและปญญา ทั้งในฝายสมถะและฝายวิปสสนา ยอมทำใหบุคคลผูปฏิบัติสมาธิภาวนานั้น 

สามารถไดบรรลุอภิญญา 6 ประการ คือ (อิทธิวิธี) แสดงฤทธิ์ได (ทิพพโสต) มีหูทิพย (ปรจิตตวิชานน) รูวาระ

จิตของบุคคลอื่น (ปุพเพนิวาสานุสสติ) ระลึกชาติได (ทิพพจักขุ) มีตาทิพย (อาสวักขยญาณ) ญาณที่ทำใหอา

สวะสิ้นไป สอดคลองกับงานบทความของทวีศักดิ์ ใครบุตร (2559) วา พระพุทธศาสนามีหลักการพัฒนาจิต

สำหรับผูที่ตองการความหลุดพนจากทุกขในสังสารวัฏ แตขึ้นอยูกับวาสนาบารมีและความเพียรพยายามของ

แตละคน หลักการพัฒนาจิตไปตามลำดับจากนอยถึงขั้นที่ตองใชเวลาและความเพียรมาก ทั้งนี ้ ก็เพื่อให

เหมาะสมกับจริตของแตละบุคคลที่ไดสั่งสมมาซึ่งเปนไปตามกาลเวลา วิธีการนี้ทานเรียกวา บุญกิริยาวัตถุ 

ไดแก ทานมัย บุญสำเร็จดวยการใหทาน สีลมัย บุญสำเร็จดวยการรักษาศีล ภาวนามัย บุญสำเร็จดวยการเจริญ

สมาธิภาวนา การใหทานนั้นนับวาเปนวิธีที่งายที่สุดในการปรับสภาพจิต ใชเวลาและความพยายามนอยสงผล

ใหจิตใจปราณีตผองใส เบาสบายไดในระดับหนึ่ง การรักษาศีล สามารถทำไดโดยไมตองลงทุนลงแรงอะไรเลย 

เพียงแคคอยระวังไมใหเกิดลวงละเมิดทางกายหรือทางวาจาเทานั้น และการทำสมาธิ ก็คือการรวมจิตใหเปน

หนึ่ง จิตท่ีมีสมาธิอยูในสภาพท่ีประณีต สะอาด สวาง และบริสุทธิ์กวาจิตข้ันพ้ืนฐานของคนท่ัวไป ภาวนามัยจึง

ทำใหมีความสุขมากกวาทานมัย การใหทานและสีลมัย การรักษาศีล 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 118 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  2. พบวา มรณัสสติสูตร วาดวยการระลึกถึงความตาย ไมใชการปรารถนาความตาย แตเปนการนึกถึง

ความตายท่ีจะมาในเบื้องหนา โดยไมมีใครสามารถคลาดการณไดวาเม่ือใด เวลาใด เปนการไมประมาทในชีวิต 

ซึ่งสรุปไว 3 ประการ ไดแก 1) สติ ตองมีสติระลึกรูวา เราจะตองตายอยางแนนอน 2) สังเวคะ เมื่อระลึกถึง

ความตายของตนแลวหากรูวาตนเองยังอยูในความประมาทขาดสติ ไมไดทำบุญไว ก็จะสลดใจวา เรายัง

ประมาทอยูเลย ทางที่ดีเราควรรีบทำความดีเสียแตวันนี้ จึงเกิดความสลดใจในชีวิตที่ผานมา 3) ญาณ เม่ือ

ระลึกรูวา ตนเองตองตายแน ก็จะขวนขวายรีบเรงทำความดี ไมมีความประมาทในชีวิต เชน พิจารณาถึงชีวิตวา

ดำรงอยูไดเพียงแคลมหายใจเขาออก เพียงแคกิน ขาวคําหนึ่งเทานั้น สอดคลองกับงานวิจัยของพระมหาบุญ

ประสิทธิ์ นาถปุฺโญ (การัตน) (2565) วา ความตายเปนสัจธรรมอันเท่ียงแท สรรพสัตวทุกรูปนามจะตองเผชิญ

กับความจริงอยางหลีกหนีไมพน จึงไมแปลกที่มนุษยเกือบทุกคนกลัวความตาย ไมอยากพูดถึง ไมอยากไดยิน 

ไมอยากใหมาเยือนตนเองหรือผูคนแวดลอม และไมสนใจศึกษาหาความรูเกี่ยวกับความตาย ทำใหขาดความรู

ความเขาใจ เปนเหตุใหเกิดกลัวความตายและความรูสึกหดหูจิตใจสำหรับปุถุชนคนธรรมดาเพิ่มเปนทวีคูณ 

พรอมทั้งทำใหตั ้งอยูในความประมาท หลงเพลิดเพลินมัวเมาหมกมุนอยูในความสุขอันเล็กนอย มองขาม

ความสำคัญของกาลเวลา วัย และความไมมีโรค เปนตน โดยลืมไปวาความตายอาจเกิดขึ้นกับทุกคนไมจำกัด

กาลเวลา หากไมอยากพลาดพลั้งชวงสำคัญแตละชวงของชีวิต ควรหมั่นเจริญมรณนัสสติเปนประจำทุกๆ วัน 

เพื่อชวยเตือนใหมีสติในการดำเนินชีวิต ไมใหหลงใหลไปกับความรื่นรมยตามอำนาจกิเลสในรูปแบบตางๆ 

เพราะเมื่อดำเนินชีวิตในทุกขณะจิตดวยความไมประมาท ประหนึ่งวาความตายกำลังกวักมือเรียกอยูขางหนา 

จะตระหนักรูวาชีวิตของตนเองและของบุคคลรอบขางมีคามากเพียงใด และสุขภาพเปนสิ่งสำคัญเพียงใด จะรู

ไดทันทีวาทรัพยสินศฤงคารอำนาจราชศักดิ์เปนเพียงสิ่งสมมติมายา เกิดขึ้นเพียงชั่วคราว ในที่สุดความตายจะ

พรากสิ่งเหลานั้นไป ซึ่งความตายจะเปนดั่งระฆังแหงสติที่เตือนใหเรากลับมาดำรงอยูกับความจริง และอยูกับ

สิ่งท่ีเปนแกนสารท้ิงสิ่งท่ีเปนเปลือกหรือหัวโขนของชีวิตอยางรูเทาทันวาทุกอยางไมเท่ียงแทแนนอน การเจริญ

มรณัสสติเปนประจำทุกวัน จะชวยใหเขาใกลแกนแทของชีวิต ดำรงอยูอยางคนที่ตื่นตัวและตื่นรูกับความ

เปลี่ยนแปลงอยูเสมอ จึงจะไดชื่อวาดำเนินชีวิตดวยความไมประมาท ครั้นความตายมาถึงเขายอมไมตกใจ

พรอมเผชิญหนากับความตายอยูตลอดเวลา 

  3. พบวา มรณสติในพระไตรปฎก ไดกลาวถึงความตายไว 2 ลักษณะ คือ ยึดเอาความตายของบุคคลท่ี

ตายตามกาลหรือตามอายุไขที่กำหนด และยึดเอาความตายนอกกาลหรือนอกเวลาอันสมควร การตายใน

ลักษณะที่สองนี้เปนการตายดวยอุบัติเหตุ และเปนความตายที่ขาดสิ้นชีวิต การปฏิบัติมรณสติจะตองยึดเอา

ความตายในลักษณะทั้งสองมาเปนอารมณของการปฏิบัติมรณสติกรรมฐาน เพราะเปนฐานที่จะตั้งจิตใจ หรือ

เปนท่ีอยูของจิตใจ นักปฏิบัติมรณสติจะตองมีท่ียึดของจิต เพ่ือไมใหจิตใจไมฟุงซาน ไมดิ้นรน เปนสมาธิ เม่ือฝก

ปฏิบัติเปนนิจ ยอมเกิดผล คือ (1) ชวยใหตั้งมั่นในการทำความดีอยางจริงจัง (2) ชวยพัฒนามุมมองความเปน

มนุษยโดยเสมอภาคกัน (3) ชวยพัฒนาตนเองใหบรรลุธรรมโดยความไมประมาท และยังสามารถยกระดับจิตใจ

เขาสูการปฏิบัติวิปสสนาในที่สุด สอดคลองกับงานวิจัยของ พระครูวิธูรธรรมวิมล (ธเนศ อมโล) (2561) วา 

มรณสติเพื่อการพัฒนาชีวิต คือการเผชิญความตายตามหลักมรณสตินั้นถือวาไดเตรียมตัวกอนตาย คือ เอาสติ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 119 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

นอมระลึกถึงความตาย อันมีแกตนและคนอื่น ใหตั้งมั่นอยูกับคุณความดี ใหดำรงชีวิตดวยสติปญญา ซึ่งเปน

จิตใจที่มีพลัง ดับความเรารอนหวาดกลัวนานาประการได จิตใจที่ไมตกอยูในอำนาจของกิเลส เปนจิตใจท่ี

สะอาดบริสุทธิ์หลุดพน มีสติรูเทาทัน ไมหวาดหวั่นตอความตาย ทำใหมีความสุขในชีวิตประจำวันได และ

สอดคลองกับงานวิจัยของพระครูโกศลสุตากร (ตรียกูล) (2554) วา ความตายมีสาเหตุ 4 ประการ 1) ตาย

เพราะสิ้นอายุหรือหมดอายุ 2) ตายเพราะโรคภัยหรือสุขภาพ 3) ตายเพราะอุบัติเหตุ 4) ตายเพราะฆาตัวตาย 

โดยยอแลว คือ ตายเพราะถึงเวลาที่ตองตาย ผูปฏิบัติธรรมมีความรูความเขาใจวิธีการปฏิบัติตามหลักมรณา

นุสสติของสำนักปฏิบัติธรรมวัดเมืองคงเปนอยางดี ไดแก วิธีกำหนดลมหายใจเขาและลมหายใจออก โดยระลึก

ถึงความตายดวยการเดินจงกรมและนั่งสมาธิ แมกระทั่งในพิธีรดน้ำศพ ก็เปนอีกวิธีหนึ่งที่ผูปฏิบัติธรรมนำมา

ประยุกตใชในชีวิตประจำวันที่พบวา ผลของการปฏิบัติธรรม ทำใหผูปฏิบัติเขาใจแนวทางการปฏิบัติตอความ

ตาย โดยเขาใจวาความตายเปนเรื ่องธรรมดาของสรรพสัตว เพราะเปนสัจธรรมที่หลีกเลี่ยงไมได เปนการ

แตกดับของเบญจขันธ คือ กายกับใจแยกออกจากกัน ซึ่งโดยทั่วไปแลวรางกายมนุษยประกอบดวยกายกับจิต 

กายกับจิตนี้เปลี่ยนแปลงเสมอ เปนสิ่งที่ไมเที่ยง ไมใชตัวตน ดังนั้นไมควรยดึมั่นถือมั่น แตควรมีสติไมประมาท

มุงสรางความดีใหแกตนและสังคม  

 

องคความรูใหม  

  จากการศึกษา “การศึกษาวิเคราะหการพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร” ผูวิจัยไดพบองคความรูซ่ึง

สามารถนำไปประยุกตใชในศึกษาตอไปดังนี้ 

 

  จากผังความคิดขางตน จะทำใหวา มรณัสสติสูตรนั้น สามารถนำไปประยุกตใชเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต 

2 ลักษณะดวยกัน คือ 

  1. กายพัฒนา เปนการนำหลักการเจริญมรณัสสติดวยการระลึกถึงความตายเปนอารมณ โดยใชหลัก

สติ ความระลึกรู และสัมปชัญญะ การระลึกถึงความตายดวยอิริยาบถ ยืน เดิน นั่ง และนอน เปนการเจริญสติ

โดยใหเอาสติระลึกรูถึงความตายในขณะที่อยูกับอิริยาบถใด อิริยาบถหนึ่ง เชน ขณะเรายืนก็กำหนดระลึกถึง

ความตายอยูมีสติระลึกความตายเปนอารมณเสมอ การเจริญสติในลักษณนี้เปนการดึงจิตใจใหระลึกความตาย

ในอิริยาบถ การเจริญสติดวยการระลึกถึงความตายในอิริยาบถทั้ง 4 นี้ จะเลือกปฏิบัติในอิริยาบถใด อิริยาบถ

มรณัสสติสูตร

กายพัฒนา

สติ สัมปชัญญะ

บรรลุธรรม

สมาธิ
วิปสสนา

ญาณ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 120 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

หนึ่งก็ได ขึ้นอยูที่ความพรอมหรือความสะดวกของแตละบุคคล การเจริญสติดวยวิธีระลึกถึงความตายดวย

อิริยาบถท้ังสี่ไมจำกัดเรื่องเวลา สถานท่ี และบุคคล เพราะการเจริญสติในลักษณะนี้เปนการทำเพ่ือใหเกิดสติท่ี

มั่นคง ดวยการใชระลึกถึงความตายเปนอุบายที่ดึงจิตใจใหสงบและฝกจิตใจไมใหเปนทุกขกับเรื่องความตาย    

ผูที่รักษาจิตใจของตนจึงทำใหคลายออกจากสิ่งเหลานี้ (1) ทำใหจิตใจเราไดคลายจากความทุกขกังวล คือ 

สามารถตัดความกังวลทั้งหลายใหหมดไป เพราะไดตระหนักรูชัดแลววาสักวันหนึ่งเราจะตองพบกับความแก 

ความเจ็บ ความตาย ความพลัดพรากจากของรักของชอบใจ เมื่อเราไดรูถึงสาเหตุที่ทำใหเกิดความทุกขเชนนี้

แลว จึงทำใหเราสามารถขมจิตใจ ตัดความทุกขกังวลเสียได (2) ทำใหจิตใจเราไมเปนทุกขจากความกลัว คือ   

มีจิตใจพรอมท่ีจะตอสูกับทุกเรื่อง ไมวาจะเปนเรื่องราย หรือเรื่องดีก็มีจิตใจไมหวั่นกลัวแตประการใด เพราะวา

รูดี ถึงเราจะกลัวมากกลัวนอย เราก็หนีจากสิ่งเหลานั้นไมได (3) ทำใหจิตใจของเราสามารถวางเฉย คือ มีจิตใจ

รูวารางกาย อันยาววา หนาคืบกวางศอก และทรัพยสมบัติของเรา ทั้งมวลนี้ลวนจะตองแตกดับลงในไมชา 

ดังนั้น เพ่ือมิใหจิตใจของเราเปนทุกขจึงตองรูจักรักษาจิตใจของตนใหปลอยวาง ไมยึดมั่นถือมั่นในรางกาย      

ในทรัพยสมบัติเพราะสิ่งเหลานี้เปนของสมมติ สิ่งเหลานี้ลวนมีสภาพไมคงทน เปนทุกข และไมมีตัวตนท่ีแทจริง 

จึงควรทำจิตใจของเราใหสามารถปลอยวางกับรางกายและทรัพยสินท่ีสูญหายหรือแตกดับได (4) ทำจิตใจของ

เราใหเกิดปญญา คือ เมื่อเราไดพิจารณาถึงความตายของตนคนอื่น ดวยการรูเทาทันกับสิ่งที่เปนอยูนั้น และก็

สามารถทำจิตใจไมใหเปนทุกข ไมเศราโศก ไมรองไห จิตใจที่รักษาอยางนี้ก็ยอมทำใหจิตใจเกิดมีความสังเวช

เบื่อหนายในชีวิต จนบรรเทาจากกิเลสได แลวตั้งจิตใจยึดม่ันในการทำความดีมีชีวิตอยูดวยความไมประมาทใน

กิจทั้งปวง (5) ทำจิตใจไมปวยในเวลาเจ็บปวย คือ สิ่งที่เกิดขึ้นในรางกายจิตใจของบุคคลที่เกิดขึ้นจากความ

ผิดปกติของรางกาย ในเรื่องธรรมะที่รักษาจิตใจไมใหเปนทุกขเมื่อถึงคราวเจ็บปวยจะทำอยางไรเมื่อรางกาย

เจ็บปวยแลวจิตใจจะไมแปรปรวนไปตาม  

  2. บรรลุธรรม เมื่อพิจารณากายใหเห็นถึงความไมจีรัง มีความเกิดขึ้นตั้งอยูและดับไป โดยใชหลัก

สมาธิและวิปสสนาญาณเปนเครื่องมือ การเจริญมรณสติที่เนื่องดวยวิปสสนาญาณ เปนการใชปญญาพิจารณา

ถึงความตายอันจะมีแกตน และคนอื่น ใหเห็นถึงธาตุแทของชีวิตหรือความตายวา ทำไมคนตองตาย เมื่อมีการ

ตายกับบุคคลท่ีเรารักทำไมญาติพ่ีนองจึงพากันรองไห เศราโศก เสียใจ และมีความทุกขเชนนั้น การเจริญมรณ

สติดังกลาว (1) เปนวิธีการระลึกถึงความตายท่ีจะมาถึงตนและคนอ่ืน (2) เปนวิธีพิจารณาถึงสาเหตุท่ีทำใหเกิด

ความตายในลักษณะตางๆ ซึ่งถือวาเปนอุบายที่จะยึดเหนี่ยวจิตใจใหตั้งมั่นมีอารมณเดียว อันจะทำใหจิตใจไม

ฟุงซาน ไมดิ้นรน ไมหวาดกลัว การทำจิตใจไมใหมีทุกขกับความตาย (3) เปนวิธีการสรางสติปญญา คือ การท่ี

ไดพิจารณาถึงสาเหตุของการตายอยางถ่ีถวน ยอมเขาใจวาเปนเรื่องของการเกิด เม่ือมีเกิดท่ีใด ความตายก็มีใน

ท่ีนั้นโดยทุกสิ่งตางก็ตกอยูในอำนาจของความตาย เม่ือความจริงปรากฏชัดเชนนี้ยอมทำใหเกิดปญญาเพ่ือไมให

เปนทุกข สุดทายสามารถท่ีจะยกจิตเขาสูพระนิพพานในท่ีสุด  

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 121 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สรุป  

  การพัฒนาจิตตามแนวมรณัสสติสูตร เปนพระสูตรที่มุ งสงเสริมใหคนในสังคมดำรงตนอยูอยางมี

ความสุข ดวยการรูจักพัฒนาจิตของตนใหรูทันกับสังคม โดยอาศัยหลักการในมรณัสสติสูตร การฝกพัฒนาใน

ดานจิตใจ มีความสำคัญอยางยิ่งเพราะจิตใจเปนฐานของพฤติกรรม เนื่องจากพฤติกรรมทุกอยางเกิดขึ้นจาก

ความตั้งใจหรือเจตนา และเปนไปตามเจตจำนงและแรงจูงใจที่อยูเบื้องหลัง ถาจิตใจไดรับการพัฒนาใหดีงาม

แลว ก็จะควบคุมดูแล และนำพฤติกรรมไปในทางท่ีดีงามดวย แมความสุขความทุกขในท่ีสุดก็อยูท่ีใจยิ่งกวานั้น 

ปญญา จะเจริญงอกงามได ตองอาศัยจิตใจที่เขมแข็งสูปญหา เอาใจใส มีความเพียรพยายามที่จะคิดคนไม

ทอถอย ยิ่งเรื่องที่คิดหรือพิจารณานั้นยาก หรือละเอียดลึกซึ้ง ก็ยิ่งตองมีจิตใจที่สงบแนวแน ไมฟุงซานไมพลุง

พลานกระวนกระวาย คือ ตองมีสมาธิจึงจะคิดไดชัดเจน เจาะลึกทะลุไดและมองเห็นทั่วตลอด จิตที่ฝกดีแลว 

จึงเปนฐานที่จะใหปญญาทำงานและพัฒนาอยางไดผล เมื่อปฏิบัติมรณสติที่ถูกตองตามหลักการแลว ยอม

สามารถนำมาประยุกตใชในการดำรงชีวิต คือ 1.ทำใหมีสติในทุกอิริยาบถ 2. เมื่อปฏิบัติไมลดละยอมมี พระ

นิพพานเปนเปาหมายสูงสุด 

 

ขอเสนอแนะ  

  จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

  1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

   ผลการวิจัยพบวา การพัฒนาจิตดวยหลักมรณัสสติสูตร เปนพระสูตรที่สำคัญ ที่แสดงถึงความไม

แนนอนของชีวิต ซ่ึงคณะสงฆควรนำขยายความหมายใหจัดเจน ตีความใหกระจางใหกระจาง ไมใชการนำเสนอ

เฉพาะในประเด็นการพิจารณาความตายเปนอารมณ ซ่ึงเปนประเด็นใหเกิดความหดหู ทอถอยแกบุคคลบางคน 

ดังนั้น คณะสงฆ หรือพระธรรมวิทยากร ควรตีความ ขยายความพุทธพจนใหทันสมัย และสามารถชี้แนะนำไป

ปฏิบัติดวย โดยบรรจุเปนวาระสำคัญ ดวยตองการใหบุคคลในสังคมใสใจกับหลักการพัฒนากาย ศีล จิต และ

ปญญาอยางถูกตองในสังคมปจจุบัน 

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

  2.1 ควรมีการทำวิจัยเรื่องการพัฒนาจิตของเยาวชนดวยหลักการแหงมรณสติเพ่ือชีวิตเปนสุข 

  2.2 ควรมีการทำวิจัยเพ่ือสงเสริมการนำหลักมรณสติไปใชกับชีวิตประจำวัน 

 2.3 ควรศึกษาวิจัยเชิงสำรวจการพัฒนาจิตตามหลักมรณสติกับคน 3 วัย 

 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 122 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

บรรณานุกรม 

ทวีศักดิ์ ใครบุตร. (2559). หลักการพัฒนาจิตตามแนวพระพุทธศาสนา. วารสารศรีลานชางปริทรรศน. 2(1), 

41-50. 

พระครูโกศลสุตากร (ตรียกูล). (2554). การศึกษาความเขาใจและวิธีการปฏิบัติธรรมตามหลักมรณานุสสติของ

ผูปฏิบัติธรรม สำนักปฏิบัติธรรมวัดเมืองคง อำเภอราศีไศล จังหวัดศรีสะเกษ. วิทยานิพนธหลักสูตร

พุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระครูวิธูรธรรมวิมล (ธเนศ อมโล). (2561). ศึกษามรณสติเพื่อการพัฒนาชีวิต. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2545). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งท่ี 46. กรุงเทพฯ: 

สหธรรมิก จำกัด. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2540). ความสำคัญของพระพุทธศาสนา ในฐานะศาสนาประจำชาติ. พิมพครั้ง

ท่ี 9. กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2549). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพครั ้งท่ี 11. 

กรุงเทพฯ: สหธรรมิก จำกัด 

พระมหาบุญประสิทธิ์ นาถปุฺโญ (การัตน). (2565). การเจริญมรณัสสติ. วารสารธรรมเพื่อชีวิต. 29(1), 62-

75. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาอฐกถา. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). ฎีกาภาษาบาลี ฉบับมหาจุีกา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. (2542). ปกรณวิเสส วิสุทฺธิมคฺโค ปฐโม. กรุงเทพฯ: สภาการศึกษามหา 

มกุฏราชวิทยาลัย. 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 123 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การศึกษาวิเคราะหพละ 4 ในพลสูตร 

An Analytical Study of the Four Powers (Bala)  

in the Bala-Sutta 

 
1พระวุฒิกร รวิวํโส (ระวิพงษ), 2พระมหาจีรวัฒน กนฺตวณฺโณ 

และ3พระครูสิริรัตนบัณฑิต  

1Phra Wuttikorn Rawiwangso (Rawipong), 2Phramaha Chiravat Kantawanno  

and 3Phrakhrusirirattanabundit  

1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั  
1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.  

1Corresponding Author’s Email: rawiwangso@gmail.com 

Received: April 23, 2024; Revised: August 17, 2024; Accepted: August 25, 2024 

 

บทคัดยอ 

  บทความวิจัยนี้มีว ัตถุประสงค 1) เพื ่อศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญของพลสูตรตาง ๆ ใน

พระไตรปฎก 2) เพ่ือศึกษาหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร 3) เพ่ือวิเคราะหหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพล

สูตร ใชระเบียบวิธีวิจัยเชิงเอกสาร วิเคราะหขอมูลเชิงเนื้อหา นำเสนอเชิงพรรณนาวิเคราะห 

  ผลการวิจัยพบวา 1) หลักธรรมในหมวดพลธรรมนั้น มีปรากฏอยูในพระสูตรหลายแหงดวยกัน จะมี

ความหมายเหมือนกันคือ เปนหลักปฏิบัติที่ทำใหผูปฏิบัติเกิดกำลัง เกิดพลัง เพื่อทำใหผูปฏิบัติสามารถกาวข้ึน

ไปสูความสำเร็จไดตามเปาหมายที่ผูปฏิบัติตั้งเปาเอาไว ซึ่งมีทั้ง พละ 4 ,พละ 5 , พละ 6 และพละ 7 ประการ    

2) พลธรรมท่ีมีในพระไตรปฎกนั้น หากแตจะแตกตางกันตามวัตถุประสงคและเปาหมายการนำไปใช ก็จะนำบาง

หัวขอเขาไปประกอบรวมกันเปนพลธรรมในพระสูตรเหลานั้น ในทางพุทธศาสนาปญญาที่สรางประโยชนใน

ปจจุบันชาติ รวมถึงใชในการปฏิบัติธรรมชำระจิตใจใหบริสุทธิ์ เพื่อประโยชนในภพชาติตอไปจนถึงภพชาติ

สุดทายคือเขาพระนิพพาน สวนวิริยะ คือความเพียรเพ่ือความสุข ความสำเร็จ การพยายามฝกจิตใหเปนสมาธิ

ในทุกอิริยาบถ สวนของอนวัชชะ หนาที่การงานและความประพฤติที่ไมมีโทษมีความสุจริต และสวนสังคหะ 

การชวยเหลือเกื้อกูล เพื่อแกปญหาพื้นฐานของชีวิตในดานปจจัย 4 เพื่อใหผูรับสามารถพึ่งพาตนเองได สราง

สังคมแหงความสุข และการแกปญหาที่แทจริง คือ ความทุกขในจิตใจ เพราะจะเกิดพลังท่ีเสมือนภูมิตานทาน

สิ่งท่ีจะเปนภัยอันตรายจากการดำเนินชีวิต คือ ภัยจากการครองชีพ ภัยจากการเสื่อมเสียชื่อเสียง ภัยจากความ

ครั่นครามเกอเขินในท่ีชุมชน ภัยจากความตาย และภัยจากทุคติภูมิ 3) การประยุกตใชหลักพละ 4 ในการเพ่ิม

สมรรถนะใหกับผูปฏิบัติงาน คือ การบูรณาการหลักธรรมที่นำมาเสริมสรางสมรรถนะใหกับผูปฏิบัติงานหรือ

บุคลากรเพื่อประยุกตใชโดยการนำหลักพละ 4 และหลักสังคหพละกับหลักสมรรถนะตามหลักสากล คือ 

mailto:rawiwangso@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 124 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ความรู ทักษะ และความสามารถ หากบุคคลมีลักษณะในดานบวกเฉพาะตนไดบูรณาการหลักธรรมมาประยุกต

ในการทำงานจะทำใหบุคคลนั้นเปนผูมีความรูคูคุณธรรมแลว ยอมนำองคกรไปสูเปาหมายอยางแนนอน 

คำสำคัญ: พละ 4; พลสูตร 

 

Abstract 
 This research article aims to achieve three primary objectives: 1) to examine the 
structure and essence of various Pala Suttas in the Tripitaka, 2) to explore the doctrine of the 
four façades as presented in the Pala Sutta, and 3) to analyze the doctrine of the four façades 
within the Pala Sutta through documentary research methods, utilizing content analysis and 
descriptive presentation. 
 The findings of the research reveal that 1) the principles categorized within the Dharma 
appear in multiple suttas, consistently conveying a unified meaning. These principles serve as 
a framework for practice, empowering practitioners to advance towards the goals they have set 
for themselves. This includes the four faculties, five faculties, six faculties, and seven faculties, 
2) as found within the Tripitaka. However, these faculties differ in their application depending 
on the intended purpose and goal. Certain topics are synthesized to form the Dhamma within 
specific suttas. In Buddhism, wisdom that yields benefits in this life, as well as in Dhamma 
practice aimed at purifying the mind for the benefit of future lives until the attainment of 
Nirvana, is emphasized. Perseverance, in this context, refers to the dedication to achieving 
happiness and success, cultivating mindfulness in every posture. Anawatcha pertains to the 
performance of duties and behaviors that are blameless and honest. The Sangha’s role includes 
providing support to address basic life needs through the four requisites, fostering self-reliance, 
creating a harmonious society, and addressing the root cause of suffering, which lies in the 
mind. Such mental power serves as an immunity against life’s dangers be it harm to reputation, 
fear, embarrassment in the community, or even the dangers associated with death and suffering. 
The application of the four Physical Education Principles to enhance the competency of 
individuals involves the integration of these principles to improve the abilities of operators or 
personnel. 3) By applying these principles in conjunction with the Sangha Phala Principles, 
competencies as defined by international standards knowledge, skills, and abilities are 
enhanced. When a person embodies positive characteristics and integrates Dhamma principles 
into their work, they develop both knowledge and morality, inevitably guiding the organization 
towards its goals. 
Keywords: Four Powers; Bala-Sutta 
 

บทนำ 

  พระพุทธองคทรงดำรงสถานะอยูในฐานะของการเปนบรมครูของสรรพสัตวทั้งหลาย โดยทรงแสดง

ธรรมเพ่ือโปรดสัตวภายใตการพิจารณาถึงพ้ืนฐานของบุญ และกำลังแหงสติปญญาของผูรับฟงเปนหลัก ดังท่ีจะ

พบวาพระสัทธรรมที่ทรงแสดงแกพระสาวกนั้น ทรงมุงถึงการใหพระสาวกเหลานั้นไดเขาถึงแกนความรู ผาน

หลักธรรมของพระพุทธองค ที่ถูกรวบรวมไวในพระไตรปฎกเปนจำนวนมาก (พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี        

สุรเตโช), 2548) หลักธรรมที่ทรงแสดงนั้นก็มีหลายเรื่อง โดยมีเรื่องหนึ่งที่ทรงแสดง เพื่อเปนการชี้ใหเห็นวา 

มนุษยเรานั้นสามารถท่ีจะสรางกำลังใหกับตัวเองหรือหมูคณะได โดยหลักธรรมดังกลาวนั้นก็คือ “หลักธรรมวา

ดวยพละ” ซึ่งคำวา พละนั้นหมายถึง กำลัง หรือหมายถึง ธรรมอันเปน กำลัง ซึ่งทำใหเกิดความเขมแข็งมั่นคง 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 125 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ดำรงอยูไดในสัมปยุตตธรรมทั้งหลาย อยางไมหวั่นไหว อันธรรมที่เปนปฏิปกษ จะเขาครอบงำไมได หรืออีกท่ี

หมายถึงธรรมอันเปนพลัง ทำใหดำเนินชีวิตดวยความมั่นใจ ไมตองหวาดหวั่นกลัวภัยตาง ๆ (พระธรรมปฎก 

(ป.อ.ปยุตฺโต), 2538) หรือหมายถึง ธรรมท่ีเปนกำลัง สำหรับชาวบานท่ีดำรงชีพอยูในระบบสังคมแบบชาวบาน 

ซึ่งการทำงานของชาวบานจะใหประสบความสำเร็จไดจะตองมีพละหรือมีกำลัง (จรัส พยัคฆราชศักดิ์, 2544) 

ซ่ึงพระพุทธองคทรงตรัสถึงหลักการท่ีชาวบานสามารถท่ีจะสรางพละหรือกำลังใหตนเองได ซ่ึงธรรมท่ีเปนกำลัง

สำหรับชาวบานนี้ เรียกวา พละ 4 ซึ่งมีอยู 4 ประการ คือ 1) ปญญาพละ ไดแก กำลังปญญา 2) วิริยะพละ 

ไดแก กำลังความเพียร 3) อนวัชชพละ ไดแก กำลังคือการกระทำที่ไมมีโทษ หรือกำลังของการกระทำที่สุจริต 

4) สังคหพละ ไดแก กำลังการสงเคราะหคือ ชวยเหลือเกื้อกูลอยูรวมกับผูอื่นดวยดี ทำตนใหเปนประโยชนแก

สังคม (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2538) 

  การแสดงธรรมเรื่องพละของพระพุทธองค พระองคทรงแสดงธรรมในเรื่องนี้ไวอยางครอบคลุม คือ

ครอบคลุมท้ังในสวนของการปฏิบัติธรรม และในสวนของการดำเนินชีวิต อยางไรก็ตาม จะพบวาพระพุทธองค

นั ้น ทรงแสดงเรื ่องของพละ 4 อันเปนสวนของการสรางพละหรือกำลังใหเกิดกับการดำเนินชีวิตเอาไวใน

พระไตรปฎก เลมที่ 23 ในพระสูตรชื่อวา พลสูตร ซึ่งเปนพระสูตรที่ทรงแสดงรายละเอียดเกี่ยวกับ พละ 4 

ประการไดแก 1) ปญญาพละ หมายถึง การพิจารณาธรรมเหลานี้ คือ ธรรมเหลาใดเปนกุศล นับวาเปนกุศล 

ธรรมเหลาใดเปนอกุศล นับวาเปนอกุศล ธรรมเหลาใดเปนธรรมมีโทษ นบัวาเปนธรรมมีโทษ ธรรมเหลาใดเปน

ธรรมไมมีโทษ นับวาเปนธรรมไมมีโทษ เปนตน ดวยปญญา 2) วิริยะพละ หมายถึง การพิจารณาธรรมเหลานี้

วา บุคคลสรางฉันทะ พยายาม ปรารภความเพียร ประคองจิต มุงมั่น เพื่อละธรรมเหลานั้น ธรรมเหลาใดเปน

กุศล นับวาเปนกุศล ธรรมเหลาใดเปนธรรมไมมีโทษ นับวาเปนธรรมไมมีโทษ ธรรมเหลาใดเปนธรรมขาว นับวา

เปนธรรมขาว ธรรมเหลาใดเปนธรรมท่ีควรเสพ นับวาเปนธรรมท่ีควรเสพ ธรรมเหลาใดเปนธรรมท่ีสามารถทำ

ความเปนอริยะ เปนตนดวย แลวปรารถความเพียร ประคองจิตมุงมั่น เพื่อไดธรรมเหลานั้น 3) อนวัชชพละ 

หมายถึง การกระทำของผูประกอบดวยกายกรรมที่ไมมีโทษ ประกอบดวยวจีกรรมที่ไมมีโทษ ประกอบดวย

มโนกรรมท่ีไมมีโทษ 4) สังคหพละ หมายถึง กำลังที่เกิดมาจาก การสงเคราะหชุมชนผานหลักธรรมที่เรียกวา 

สังคหวัตถุ 4 ประการไดแก 4.1) ทาน (การให) 4.2) เปยยวัชชะ (วาจาเปนท่ีรัก) 4.3) อัตถจริยา (การประพฤติ

ประโยชน) 4.4) สมานัตตตา (การวางตนสม่ำเสมอ) (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย: 23/5/439-442) เมื่อใครก็ตาม ที่นำหลักธรรมนี้ไปปฏิบัติ จะไดชื่อวาเปนผูที่มีกำลังคือมีอิทธิพลตอ

ตนเองและผูอื่นสามารถที่จะเปนที่พึ่งกับตนเองและผูอื่นได (พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2549) 

นอกจากนั้น ในพลสูตรนี้ พระพุทธองคยังทรงแสดงหลักการท่ีเกิดมาจากการปฏิบัติตามหลักพละ 4 ในพลสูตร

ยอมสามารถที่จะขามพนภัยอันตราย 4 ประการนี้ไดคือ 1) อาชีวิกภัย ไดแก ภัยเนื่องดวยการเลี้ยงชีพ 2) อสิ

โลกภัย ไดแก ภัยคือความเสื่อมเสียชื่อเสียง 3) ปริสสารัชชภัย ไดแก ภัยคือความครั่นครามในบริษัท 4) 

มรณภัย ไดแก ภัยคือความตาย 5) ทุคคติภัย ไดแก ภัยคือทุคติ จะพบวา ในพลสูตรนี้พระพุทธองค ทรงแสดง

หลักการท่ีเก่ียวของกับคำสอนเรื่องพละอยู 2 นัย คือ 1) สอนหลักการเก่ียวกับ พละหรือกำลัง 2) สอนเก่ียวกับ 

ผลท่ีเกิดมาจากการปฏิบัติตามหลักพละ 4 ประการนั้น (บุญเกียรติ โชควัฒนา, 2554) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 126 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

   เนื้อหาหลักธรรมท่ีปรากฏในพลสูตรนั้น เปนหลักธรรมท่ีนาสนใจเปนอยางมาก ดังนั้น ผูวิจัยในฐานะ

ที่เปนผูศึกษาพระไตรปฎก จึงมีความประสงคที ่จะทำการศึกษาวิเคราะหหลักธรรมในพลสูตร ในเชิงการ

วิเคราะหเพิ่มเติม วาพลสูตรตาง ๆ ที่มีในพระไตรปฎกวามีความหมายเหมือนและแตกตางกันอยางไร คำวา

พละในพลสูตรนั้นหมายถึงอยางไร หรือหลักธรรมที่เกี่ยวกับพละทั้ง 4 ประการนั้น เปนหลักธรรมที่กอใหเกิด

พละหรือกำลังไดอยางไร อีกทั้งยังสามารถพิจารณาถึงประเด็นคุณคาของการศึกษาหลักธรรมเหลานี้ ไดวา

กอใหเกิดคุณคาอยางไรไดบาง ดังนั้นหลักธรรมท่ีปรากฏในพลสูตรนั้นเม่ือมีความเขาใจท่ีลึกซ้ึงแลว ยอมนำมา

ปรับใชในชีวิตประจำวันเพ่ือใหกอเกิดความสุข สงบในชีวิตท้ังในปจจุบันและเพ่ืออนาคตตอไปได 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

  1. เพ่ือศึกษาเนื้อหาและสาระสำคัญของพลสูตรตาง ๆ ในพระไตรปฎก  

  2. เพ่ือศึกษาหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร  

 3. เพ่ือวิเคราะหหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

  การวิจัยครั้งนี้ วิธีที่ใชในการศึกษาคนควา เปนการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) เปน

กระบวนการศึกษาขอมูลจากเอกสารเปนการศึกษาคนควา และรวบรวมขอมูลจากเอกสารที่เกี่ยวของ โดยทำ

เปนข้ันตอนดังนี้ 

  ข้ันตอนท่ี 1 คนควา รวบรวม ขอมูลชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) คือ พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

  ข้ันตอนท่ี 2 คนควา รวบรวม ขอมูลในชั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) คนควา รวบรวม ขอมูลใน

อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เอกสารงานวิจัย ตำรา รวมท้ังหนังสือ และเอกสาร ตาง 

ๆ ท่ีเก่ียวของ โดยรวบรวมเรื่องปญญา ในการปฏิบัติกรรมฐาน จากเอกสารงานวิจัย หนังสือ สื่อออนไลน และ

เอกสารตาง ๆ ท่ีเก่ียวของ 

  ขั้นตอนที่ 3 นำขอมูลเนื้อหาที่เรียบเรียงขอมูลจากแหลงขอมูลชั้นปฐมภูมิ ทุติยภูมิ และเอกสาร

งานวิจัยที่เกี่ยวของ นำมาสังเคราะหดวยวิธีศึกษาเชิงคุณภาพ ดานเอกสารลงในรายงานวิทยานิพนธ 5 บท

ผูวิจัยไดศึกษาคนควารวบรวมขอมูล  

  ขั้นตอนที่ 4 ประมวลวิเคราะห ศึกษาวิเคราะหความหมาย ลักษณะและประเภทของพละ 4 จนถึง

หลักธรรมตามที่ปรากฏในหลักคำสอนของพุทธศาสนา เพื่อใหทราบเนื้อหาสาระสำคัญของพลสูตรตาง ๆ ใน

พระไตรปฎก และเพ่ือใหทราบหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร 

  ขั้นตอนที่ 5 นำเสนอผสมผสานทำการจัดหมวดหมู แบงประเภท เปรียบเทียบ วิเคราะห สังเคราะห 

สังเคราะหบูรณาการ ทำเปนโมเดล นวัตกรรมองคความรูใหม กลาวคือ อธิบาย ตีความ นำขอมูลที่ไดมา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 127 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

กำหนดเปนกรอบแนวคิดออกแบบเพื่อสรางแนวทางการพุทธบูรณาการเพื่อวิเคราะหหลักคำสอนเรื่องพละ 4 

ในพลสูตรและตีพิมพเผยแพรผานรูปเลมเอกสาร หรือไฟลสื่อออนไลนตอไป 

 

ผลการวิจัย 

  1. โครงสรางและสาระสำคัญของพลสูตรตาง ๆ ในพระไตรปฎก พบวา ในคัมภีรพระไตรปฎก จัด

พลธรรมอยูในมรรคภาวนา พละ หมายถึง กำลัง ธรรมอันเปนกำลัง คือ ความไมหวั่นไหว อันเปนกำลังท่ี

ผลักดันอกุศลธรรมใหพินาศไปและรูแจงเห็นตามความเปนจริงที่เกิดขึ้นดวยปญญาที่เรียกวาวิปสสนาปญญา

หรือวิปสสนาญาณ จิตยอมหลุดพนจากอาสวะท้ังหลายจิตเขาสูกระแสธรรมะแหงมรรค ผล นิพพาน ในท่ีสุด 

  ตารางท่ี 1 สรุปพลสูตรท่ีมีปรากฏในพระไตรปฎก 

ลำดับ พระสูตร ความหมาย เลม/ขอ/หนา 

1 ทสพลสูตร 
พระญาณอันเปนกำลังของพระตถาคต 10 ประการ ที่ทำใหพระองคทรงบันลือสีหนาท

ประกาศพระศาสนาไดมั่นคง 
16/37-38/21 

2 
ขีณาสว 

พลสูตร 
กำลังของพระขีณาสพ 10 ประการ ที่ทำใหสามารถปฏิญญาความส้ินอาสวะทั้งหลาย 24/204-206/90 

3 ปฐมพลสูตร วาดวยกำลัง 8 ประการ (สูตรที่ 1) 23/272/27 

4 ทุติยพลสตูร วาดวยกำลังของพระขีณาสพ 8 ประการ (สูตรที่ 2) 23/272-274/28 

5 พลกรณียสูตร 
ภิกษุอาศัยศีลเปนกำลังในการเจริญมรรคมีองค 8 ยอมกำจัดราคะ โทสะ โมหะเปนที่สุด 

และนอมนำไปสูพระนพิพานได 
19/78-80/149 

6 พลสูตร วาดวยธรรม 6 ประการ ทำใหภิกษบุรรลุถึงความมีกำลังในสมาธ ิ 22/594-595/72 

7 พลสูตร 
วาดวยธรรม 6 ประการ ที่เปนกำลังใหภกิษุ เปนผูควรแกของที่เขานำมาถวาย ฯลฯ เปนเนื้อ

นาบุญอันยอดเยี่ยมของโลก 
22/415-416/4 

8 
สังขิตต 

พลสูตร 
วาดวยพละโดยยอ 7 ประการที่ทำใหภกิษุยอมอยูอยางเปนสุขเลือกเฟนธรรมโดยแยบคาย 23/4-5/3 

9 วิตถตพลสูตร เห็นแจงอรรถดวยปญญาความหลุดพนแหงใจยอมมีไดเหมือนความดับไปแหงประทีป  23/5-8/4 

10 พลสูตร วาดวยพละ 5 ประการ 22/346/204 

11 พลสูตร วาดวยพละ 5 ประการ เปนทางที่ทำใหถึงอสังขตธรรม 18/451/374 

12 สังขิตตสูตร วาดวยพละโดยยอ 5 ประการ 22/17/13 

13 ทัฏฐัพพสูตร วาดวยธรรมะที่พึงเห็น 5 ประการ 22/19/15 

14 ปุนกูฏสูตร วาดวยกำลังที่เปนยอด 22/20/16 

15  วิตถตสตูร วาดวยพละโดยพิสดาร 5 ประการ 22/17-18/14 

16 วิตถตสตูร วาดวยเสขพละโดยพิสดาร 5 ประการ 22/2-4/2 

17 พลสูตร วาดวยพละ 4 ประการ 23/439-441/5 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 128 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  หลักพลธรรมสำคัญท่ีปรากฏในพลสูตร 

  พละ 4 เปนกำลัง เปนพลัง เปนทรัพยสำคัญที ่จะทำใหบุคคลธรรมดาทั ่วไปที ่เริ ่มมีศรัทธาใน

พระพุทธศาสนา ไดนอมนำไปปฏิบัติเพ่ือใหเกิดความสุขในการดำเนินชีวิตและประสบความสำเร็จในหนาท่ีการ

งาน โดยเริ ่มจากหมั ่นศึกษาหาความรู  เสริมสรางสติปญญา ความเขาใจในงานที ่ตัวเองทำอยู  มีความ

ขยันหมั่นเพียร ไมเกียจคราน ไมยอทอตอความลำบาก การงานที่ทำอยูตองเปนสัมมาอาชีวะ ไมเขาขายมิจฉา

อาชีวะ และมีน้ำใจชวยเหลือ แบงปนใหกับบุคคลรอบ ๆ ขาง เพ่ือสรางสายสัมพันธอันดี  

   พละ 5 เปนกำลัง เปนพลัง เปนทรัพยที่สำคัญที่จะผลักดันใหผูปฏิบัติธรรมไดโดย เริ่มตั้งแตความ

ศรัทธา ความเชื่อถือและความเลื่อมใสในพระรัตนตรัย มีความเพียร อดทนฟนฝาอุปสรรคตอการปฏิบัติธรรม

เพ่ือใหเกิดจิตท่ีมุงม่ันและม่ันคงในพระพุทธศาสนา พละ 5 เปนกำลังใหการพัฒนา หรือยกจิตใหสูงข้ึนดวยการ

ปฏิบัติธรรมตามหลักคำสอนของพระผูมีพระภาคเพ่ือเปนกระแสนำไปสูการบรรลุมรรค ผล และนิพพาน 

  พละ 6 เปนกำลัง เปนพลัง เปนทรัพยที ่สำคัญที่จะผลักดันใหผู ปฏิบัติธรรมไดโดยเหมาะสมกับ

พระภิกษุผูปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ เปนกำลังใหการพัฒนา หรือยกจิตใหสูงข้ึนดวยการปฏิบัติธรรมตามหลักคำสอน

ของพระผูมีพระภาคเพ่ือเปนกระแสนำไปสูการบรรลุมรรค ผล และนิพพาน 

 พละ 7 เปนกำลัง เปนพลัง เปนทรัพยท่ีสำคัญท่ีจะผลักดันใหผูปฏิบัติธรรมไดโดยเหมาะสมกับผูปฏิบัติ

ธรรม พระภิกษุผูปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ เปนกำลังใหการพัฒนา หรือยกจิตใหสูงขึ้นดวยการปฏิบัติธรรมตามหลัก

คำสอนของพระผูมีพระภาคเพ่ือเปนกระแสนำไปสูการบรรลุมรรค ผล และนิพพาน 

หลักธรรมในหมวดพลธรรมนั ้น มีปรากฏอยู ในพระสูตรตาง ๆ มากมาย แตโดยรวม ๆ จะมีความหมาย

เหมือนกันคือ เปนหลักปฏิบัติที ่ทำใหผู ปฏิบัติเกิดกำลัง เกิดพลัง เพื่อทำใหผู ปฏิบัติสามารถกาวขึ้นไปสู

ความสำเร็จไดตามเปาหมายท่ีผูปฏิบัติตั้งเปาเอาไว ซ่ึงมีท้ัง พละ 4, พละ 5, พละ 6 และพละ 7 ประการ  

  2. ศึกษาหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร พบวา  

  2.1 ปญญาพละ  

 ปญญาแปลวา ความรูท่ัว ปรีชาหยั่งรูเหตุผล ความรูเขาใจชัดเจน ความรูเขาใจหยั่งแยกได ในเหตุผลดี

ชั่ว คุณโทษ ประโยชน มิใชประโยชน ปญญาพละในพละ 4 กำลังแหงปญญาหรือความรอบรู ความเขาใจใน

วิชาความรูศาสตรตาง ๆ เพื่อนำไปประยุกตใชในอาชีพการงาน การดำเนินชีวิตใหมีความสุข ความสำเร็จใน

ชาติปจจุบัน เหมาะสำหรับพุทธศาสนิกชนที่เร ิ ่มตนในการฝกฝนตนเองตามหลักธรรม ปญญาพละใน

พระพุทธศาสนา หมายรวมทั้งปญญาที่สรางประโยชนในปจจุบันชาติ และยังหมายรวมถึงปญญาที่ใชในการ

ปฏิบัติธรรม ชำระจิตใจใหบริสุทธิ์ ขจัดกิเลสภายใน เพื่อประโยชนที่จะเกิดขึ้นในภพชาติตอไปจนถึงภพชาติ

สุดทายคือเขาพระนิพพาน 

  2.2 วิริยพละ ความเพียร หมายถึง ความกาวไปขางหนา ความดำเนินไป ความบากบั่น ความพยายาม 

ความอุตสาหะ ความหมั่น ความออกแรง ความไมถอยหลัง ความทรงไว ความไมยอหยอน ความไมทอดท้ิง

ฉันทะ ความไมทอดทิ้งธุระ ความประคอง ธุระไววิริยะ วิริยินทรีย วิริยพละ สัมมาวายามะ ที่เปนไปทางจิต 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 129 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

บรรดาธรรมเหลานั้นวิริยะเปนไฉน การปรารถนาความเพียรทางใจ ฯลฯ สัมมาวายามะนี้เรียกวา วิริยะและวิ

ริยสัมโพชฌงค อันเปนองคมรรคนับเนื่องในมรรคนี้เรียกวา วิริยะ 

  วิริยะพละในพละ 4 กำลังแหงความเพียรหรือความขยัน มีกำลังใจที่เขมแขง กลาตัดสินใจกลาไดกลา

เสีย ไมกลัวความยากลำบาก ไมยอทอตอปญหาและอุปสรรคใด ๆ มีความบากบั่นพากเพียรเปนนิจเพ่ือนำชีวิต

ใหประสบความสุข ความสำเร็จในชีวิต วิริยะในพระพุทธศาสนา หมายรวมทั้งความเพียรในการประสบ

ความสุข ความสำเร็จในชาติปจจุบันและยังหมายรวมถึงวิริยะหรือความเพียรในการปฏิบัติธรรม การพยายาม

ฝกจิตใหเปนสมาธิในทุกอิริยาบถ ใหผลการปฏิบัติธรรมมีความกาวหนาจนสามารถบรรลุธรรมลำดับชั้นตาง ๆ 

อันจะยังประโยชนใหเกิดข้ึนกับชีวิตในภพชาติตอ ๆ ไป 

  2.3 อนวัชชพละ พลังจากการทำสิ่งไมเปนโทษ แปลกลับอีกที คือ ทำสิ่งที่บริสุทธิ์ ที่สุจริต ที่เปนคุณ 

คนเราถาทำอะไรท่ีบริสุทธิ์จะมีกำลัง จะมีพลัง จะมีความองอาจผึ่งผาย ตรงกันขามถาเราทำอะไรไมชอบมาพา

กล เราก็จะไมคอยมีความองอาจผึ่งผาย คอยระแวงวาใครจะพูดอะไรกระทบกระเทือนเรา จะรูสึกเดือดรอน

ทันที แตถาเราบริสุทธิ์ สะอาด เราจะรูสึกวามีกำลังมาก คนจะเชื่อถือเรา อนวัชชพละในพละ 4 หนาท่ีการงาน

ที่ไมมีโทษ คือ ไมผิดศีล ไมผิดธรรม ไมผิดกฎหมาย และไมผิดประเพณี และยังหมายถึงความประพฤติที่ไมมี

โทษ ทั้งทางกาย วาจา และใจ เพื่อใหไมเกิดความเดือดเนื้อรอนใจในภายหลัง อันจะยังประโยชนสุขใหเกิด

ขึ้นกับชีวิตในปจจุบัน อนวัชชพละในพระพุทธศาสนา จะหมายรวมทั้งหนาที่การงานและความประพฤติที่ไมมี

โทษ และยังหมายถึงความประพฤติหรือการปฏิบัติตนใหมีความสุจริต ความบริสุทธิ์ทั้งกาย วาจา ใจ ตาม

หลักธรรมข้ันสูง เชน ไตรสิกขา มรรคมีองค 8 ฯลฯ เพ่ือใหกิเลสเบาบางลง จนบรรลุธรรม 

  2.4 สังคหพละ การแกปญหาหรือการขจัดปญหา ท้ังในทางพระพุทธศาสนาและทางสังคมสงเคราะห

นั ้น ตองเปนการแกปญหาที ่ถูกจุดโดยทางพุทธศาสนามองวา ปญหาทางจิตมันสำคัญกวาทางวัตถุซึ ่งก็

เชนเดียวกัน งานสังคมสงเคราะหท่ีมีความเชื่อวา บุคคลท่ีพรอมจะแกปญหานั้น จะตองมีจิตใจ มีความคิดท่ีจะ

ยอมรับปญหาของตนเองกอนวา มีปญหาและพรอมท่ีจะแกไข สังคหพละในพละ 4 เปนการท่ีมีมนุษยสัมพันธท่ี

ดี มีความโอบออมอารี เอ้ือเฟอเผื่อแผกับบุคคลทุกคนมีอัธยาศัยดี ยิ้มแยมแจมใส พูดจาสุภาพออนหวาน ชอบ

เสียสละชวยเหลือสังคม วางตนเสมอตนเสมอปลายไมเห็นแกตนเองมากกวาสวนรวม การชวยเหลือเกื้อกูล 

การแบงปนระหวางผูใหและผูรับ เพื่อยึดเหนี่ยวคนในสังคมใหมีความเมตตาตอกัน และสรางสังคมแหงความ

สงบสุข รมเย็น สังคหพละนั้น สวนสังคหะในพระพุทธศาสนา จะหมายรวมทั้ง การชวยเหลือเกื้อกูล การ

แบงปนเพื่อแกปญหาพื้นฐานของชีวิตในดานปจจัย 4 เพื่อใหผูรับสามารถพึ่งพาตนเองได สรางสังคมแหง

ความสุข และยังหมายถึงการแกปญหาที่แทจริง คือความทุกขในจิตใจมนุษย โดยการใหธรรมทานเพื่อหลอ

หลอมความเห็นถูก (สัมมาทิฏฐิ) และความคิดถูก (สัมมาสังกัปปะ) อันจะยังประโยชนใหกับชีวิตในภพชาตติอ 

ๆ ไป 

  3. วิเคราะหหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร พบวา พละหมวดนี้ เปนหลักประกันของชีวิตในภพ

ชาติปจจุบัน ผูประพฤติธรรมทั้ง 4 นี้ ยอมดำเนินชีวิตดวยความมั่นใจ เพราะเปนผูมีพลัง มีกำลังในตน ที่จะ

ประกอบเหตุตาง ๆ ที่นำไปสูความสุข ความสำเร็จในชีวิตและกำลังนี้จะพาผูปฏิบัติตามธรรมใหขามพนภัย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 130 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อันตรายในชีวิต อันมีอยู 5 ประการ ดังที่ปรากฏในพลสูตร ภิกษุทั ้งหลาย อริยสาวกประกอบดวยพละ 4 

ประการนี้ ยอมขามพนภัย 5 ประการได 

  3.1 อาชีวิตภัย (ภัยเนื่องดวยการครองชีพ) 

  การครองชีพคือ การประกอบการงานอันสุจริต งานท่ีไมมีโทษ เพ่ือใหไดมาซ่ึงความสมบูรณพรอมดวย

ปจจัย 4 เพราะปจจัย 4 คือเครื่องมือหลักในการดำรงชีพ ความสำคัญของปจจัย 4 ในพระพุทธศาสนานั้นเปน

ความสำคัญตอการดำเนินชีวิตมนุษยเพื่อมุงไปสูจุดมุงหมายของชีวิตคือทำใหชีวิตอยูไดดวยความสุขและทำให

ชีวิตเขาถึง ซ่ึงความสิ้นไปแหงอาสวะกิเลส 

  โทษภัยจากการครองชีพ จะมาจากทั้งโทษภัยจากประกอบมิจฉาอาชีวะ การงานที่ไมสุจริต ผิด

กฎหมายหรือผิดศีลธรรม สงผลตอความกังวลใจในความผิดท่ีตัวเองทำ สูญเสียทรัพย เสียความนาเชื่อถือ เสีย

อิสรภาพจากการถูกจองจำ สวนโทษภัยจากปจจัย 4 หากมีไมสมดุลกับความตองการ และใชสอยปจจัย 4 ไม

เปนไปตามวัตถุประสงค ไมเกิดประโยชนตอตนเองและผูอื่น ก็จะสงผลตอทุกขเวทนาจากโรคภัยไขเจ็บ ความ

รอนความหนาวจากสภาพอากาศ และความรูสึกไมปลอดภัยตอชีวิตและทรัพยสิน หากปฏิบัติตามหลักพละ 4 

สามารถกาวพนภัยจากการครองชีพได กลาวคือ ฝกปญญาพละในการศึกษาเลาเรียน วิชาความรู จนคนพบ

ความสามารถของตัวเองที่โดดเดน จากนั้นฝกวิริยะพละ ใหความสามารถนั้นกลายเปนความเชี่ยวชาญชำนาญ 

เพื่อนำไปประกอบอาชีพ (เขาตามหลักมงคลชีวิตของที่ 8 คือมีศิลปะ) เรียนรูอนวัชชพละเพื่อใหมีวินิจฉัยท่ี

ถูกตอง ใชเลือกอาชีพการงาน ที่ไมผิดกฎหมาย ไมผิดศีลธรรม เพื่อไมใหเกิดเรื่องเดือดเนื้อรอนใจขึ้นมาใน

ภายหลัง ฝกสังคหพละเพ่ือเรียนรูการแบงปน  

  3.2 อสิโลกภัย (ภัยคือความเส่ือมเสียช่ือเสียง) ในทางพระพุทธศาสนา ความเสื่อม ใชคำวา “อบาย” 

หรือ “อปาย” มาจากคำวา อบายมุข ท่ีแปลวา ปากทางแหงความเสื่อม แนวทางแหงความเสื่อม หรือทางท่ีจะ

นำไปสูความเสื่อม โทษของการละเมิดอบายมุข 6 มีทั้งทรัพยสินหมดไป กอการทะเลาะวิวาท เปนบอเกิดแหง

โรค เสียเกียรติเสียชื่อเสียง ทำใหไมรูอาย ทอนกำลังปญญา เปนที่ระแวงสงสัย เปนเปาใหเขาใสขาวลือ เปน

ทางมาของเรื่องเดือดรอนเปนอันมาก เสื่อมเสียการงาน ไมมีความนาเชื่อถือถอยคำ เปนที่หมิ่นประมาทของ

เพื่อนฝูง วิธีการกาวพนภัยจากการเสื่อมเสียชื่อเสียง คือการรักษาศีลใหบริสุทธิ์ และการปฏิบัติตามหลักกุศล

กรรมบถ 10 รวมถึงการละเวนจากอบายมุขทั้ง 6 ประการ หากปฏิบัติตามหลักพละ 4 ประการครบถวน

บริบูรณยอมกาวขามพนภัยจากการเสื่อมเสียชื่อเสียงได กลาวคือ ฝกปญญาพละเพื่อเรียนรูรายละเอียด

เกี่ยวกับศีล และขอกฎหมาย กฎระเบียบ และขอบังคับทางสังคมตาง ๆ ฝกวิริยพละเพื่อฝกความเพียรในการ

ละเวนการกระทำท่ีผิดตอศีลธรรมและผิดกฎหมายทุกชนิด ฝกอนวัชชพละเพ่ือเรียนรูและปฏิบัติตามหลักกุศล

กรรมบถ 10 เพื่อทำใหชีวิตเราปราศจากมลทินหรือสิ่งมัวหมอง จากการละเมิดอบายมุข 6 ประการและ

ฝกสังคหพละ การแบงปน การชวยเหลือเกื้อกูลเพื่อสรางสังคมใกล ๆ ตัวใหเปนสังคมศีลธรรม หรือเปนกลุม

กัลยาณมิตร ที่จะคอยแนะนำตักเตือนไมใหเราทำผิดศีลธรรมหรือผิดกฎหมายใด ๆ เมื่อเรามีความประพฤติท่ี

เปนกุศล ไมผิดศีลธรรม ไมผิดกฏหมาย ไมผิดกฎระเบียบทางสังคมใด ๆ และเวนขาดจากอบายมุขทั้ง 6 

ประการ ยอมไมมีผูใดติฉินนินทา ใสราย เปนเปาใหใสขาวลือตาง ๆ นานา ๆ อันเปนเหตุใหเสื่อมเสียชื่อเสียงได 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 131 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  3.3 ปริสสารัชชภัย (ภัยคือความครั่นครามเกอเขินในที่ชุมนุม) ผูเกอยาก แปลความ ผูไมรูจักเกอ

เขิน ผูไมรูจัก ผูหนาดาน เกิดจากความประพฤติที่ไมสุจริต หากปฏิบัติตามหลักพละ 4 ประการครบถวน

บริบูรณยอมกาวขามพนภัยคือความครั่นครามเกอเขินในที่ชุมนุมไดแนนอน กลาวคือ ฝกปญญาพละในการ

เรียนรูวิธีการปฏิบัติตนที่ถูกตองในการดำเนินชีวิต เขาใจวาการกระทำใดที่จะสรางความเดือดรอนใจใน

ภายหลังก็ละเวนเสีย ฝกวิริยพละในการเจริญสมาธิภาวนา เพื่อใหจิตใจหนักแนนมั่นคงอยูสม่ำเสมอ ไม

หวั่นไหวตอสิ่งยั่วยวน ฝกอนวัชชพละเพื่อฝกความประพฤติที่สุจริตเพื่อไมใหมีโทษภัยเดือดรอนตามมาใน

ภายหลัง และฝกสังคหพละเพื่อสรางกลุมสังคมคนดี มีศีลธรรมมาเปนหมูญาติใกล ๆ ตัว การรักษาไวซึ่งสุจริต 

3 ยอมไมเกอกระดาก ไมมีความรูสึกระอายใจไมม่ันใจ หวั่นไหว ระแวง เม่ือตองเขาไปพบคนเยอะ เชนสำนวน

ไทยวา วัวสันหลังหวะ เกิดจากความประพฤติท่ีไมสุจริตคำวา ทุจริต หมายถึง เพ่ือแสวงหาประโยชนท่ีมิควรได

โดยชอบดวยกฎหมายสำหรับตนเองหรือผูอื ่น (พุทธทาสภิกขุ, 2548) เมื่อความประพฤติไมสุจริตแลวยอม

บังเกิดความละอาย เกอกระดาก ไมกลาสูหนา ยืดหลังไมตรงฉันนั้น ไมมีความมั่นใจแกลวกลาเมื่อเขาสูท่ี

ประชุม 

  3.4 มรณภัย (ภัยคือความตาย) มรณภัย หมายถึง ความตาย เปนสิ่งที่เที่ยงและเปนสัจธรรมที่ทรง

อิทธิพลตอมนุษยโลกแตปางบรรพกาล ความหวาดกลัวมรณภัยมีสาเหตุอยู 2 ประการหลัก ประการแรกคือ

หวาดกลัวเพราะไมรูวาชีวิตหลังความตายเปนอยางไร ตายแลวจะไปอยูที่ไหน ตายแลวจะพบเจอกับใครบาง 

เพราะไมเคยเจอเหตุการณลักษณะนี้มากอน และไมเคยศึกษาหลักธรรมเกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย ไมเคยฝก

สติดวยการปฏิบัติธรรมมากอน จึงไมรูวิธีการรับมือกับความตายท่ีถูกตอง ประการท่ีสองคือ ความหวาดกลัวตอ

ความเจ็บปวดทรมานในขณะกอนจะตาย อาจเพราะตายดวยอุบัติเหตุ ดวยโรคภัยไขเจ็บ เปนการตายแบบไมมี

สติหลงตาย วิธีขามพนมรณภัยนั้น ตองเรียนรู ทำความเขาใจ และฝกฝนจิตใจใหพรอมตอการเผชิญหนากับ

ความตายที่จะมาเกิดขึ้นกับเราไดตลอดเวลา ดวยวิธีการดังนี้ 1. ศึกษาหลักธรรมที่เกี่ยวกับชีวิตหลังความตาย 

จนมองวาความตายเปนเรื่องธรรมดา 2. หมั่นปฏิบัติธรรม ดวยการฝกเจริญมรณานุสติทุกวัน เพื่อทำใหมีสติ

รูตัวทุกขณะ 3. สั่งสมบุญกุศล ทำความดีใหสม่ำเสมอ ละเวนความชั่วทุกชนิด บุคคลยอมหวาดกลัวมรณะภัย 

นั่นเปนพวกที่ตายแบบคนหลงตายไมมีสติ อาจตายดวยอุบัติเหตุ ดวยโรคภัยไขเจ็บรายแรง ดวยเพราะถูกทำ

รายรางกาย หรือความหวาดกลัวความเจ็บปวดทรมานขณะความตายมาเยือนแบบนี้ สวนผูที่ปฏิบัติตามหลัก

พละ 4 ฝกปญญาพละในการเรียนรูทำความเขาใจโลกและชีวิต วาความตายเปนเรื่องธรรมดา เปนข้ันตอนหนึ่ง

ที่ชีวิตตองผาน คลายกับการเกิด แก เจ็บ มีการฝกวิริยพละ ยอมรักษาศีลบริสุทธิ์ ฝกฝนจิตใหเขมแข็ง หนัก

แนน มีสติ ดวยการเจริญมรณานุสติ จิตยอมไมหวั่นไหวในความตายนั้น ฝกอนวัชชพละเพื่อไมใหมีความ

ประพฤติหรือหนาที่การงานที่เปนความผิดพลาด อันจะนำมาซึ่งความไมสบายใจ จิตใจขุนมัวเมื่อนึกถึงสิ่งท่ี

ตัวเองทำมาทั้งชีวิตในชวงกอนตาย ฝกสังคหพละในการแบงปน การทำความดี สั่งสมบุญกุศลใหกับตัวเอง 

เพ่ือใหสามารถนึกถึงบุญกุศลในชวงกอนตายได 

  3.5 ทุคติภัย (ภัยคือทุคติ) ทุคติภัย หมายถึงอบายภูมิ 4 (ภาวะหรือที่อันปราศจากความเจริญ) 

อบายภูมิ โดยความหมายแลวหมายถึง เปนสภาวะอันเปนที่อยูที่ไมเจริญของสัตวจำพวกที่ไมสรางความดีหรือ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 132 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สรางกุศลกรรมใหเกิดความเจริญได โดยสัตวที่เกิดในอบายภูมินี้เปนสัตวที่ไดรับสัมผัสทางตา หู จมูก ลิ้น กาย 

และใจที่เปนทุกขทั้งสิ้นซึ่งตรงกันขามกับสุคติภูมิโดยสิ้นเชิงที่ไดรับแตอารมณที่เปนสุข ดังนั้นอบายภูมิจึงเปน

สภาพชีวิตของสัตวท่ีตองทนทุกขทรมานรับอกุศลกรรมท่ีตนทำไวเม่ือครั้งยังมีชีวิตอยูจนกวาจะสิ้นกรรม วิธีการ

ขามพนภัยทุคติภัย มีวิธีการดังนี้ 1.หมั่นปฏิบัติธรรมใหใจผองใสอยูเสมอ 2.หมั่นสั่งสมบุญกุศลอยูเปนนิจ ดวย

การทำทาน รักษาศีลและเจริญภาวนา ทุคติภัยคือภัยที่จะเกิดหลังจากความตาย หรือหลังมรณภัย เปนความ

หวาดกลัวตอภพภูมิตาง ๆ ที่จะตองไปพบเจอ โดยเฉพาะหวาดกลัวตอทุคติภูมิหรืออบายภูมิทั้ง 4 หากปฏิบัติ

ตามหลักพละ 4 ประการครบถวนบริบูรณยอมกาวขามพนภัยจากทุคติภูมิ กลาวคือ ฝกปญญาพละเพื่อศึกษา

หลักธรรมเก่ียวกับการเวียนวายตายเกิดในสังสารวัฏ ฝกวิริยพละเพ่ือหม่ันเจริญสมาธิภาวนา ใหจิตใจผองใสอยู

เสมอ ฝกอนวัชชพละเพื่อใหกาย วาจา ใจบริสุทธิ์บริบูรณ นึกถึงเรื่องราวท่ีผานมา ก็สบายใจ จิตใจผองใส ไร

กังวล ฝกสังคหพละเพื่อการทำความดี สั่งสมบุญกุศล หากบุคคลสั่งสมบุญ ปฏิบัติธรรมอยางสม่ำเสมอ จิตจะ

ผองใส ไมเศราหมอง สุคติจะเปนท่ีไปสถานเดียว ไมมีทางไปทุคติภูมิเลย 

  4. การประยุกตใชพละ 4 ใน 3 ดาน 

  4.1 การประยุกตใชหลักพละ 4 ในการบริหารงานองคกร คือ การใหบุคลากรมีอำนาจในการตัดสินใจ 

และปกครองตนเอง บริหารงานภายในเขตอำนาจ และหนาที ่ของตน ในการกำหนดนโยบาย แผนงาน 

โครงการ ที่เกิดจากความตองการของประชาคมใหเปนไปอยางมีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น และการนำหลักพละ 

4 เขามาบูรณาการใชในการบริหารงานองคกร เพราะเปนธรรมอันเปนพลังสำคัญที่ชวยทำใหสามารถบริหาร

องคกรอยางมีประสิทธิภาพ เกิดประสิทธิผล จำเปนตองประกอบขึ้นดวยปญญาพละ กำลังความรู การ

บริหารงานองคกรตองมีความเขาใจท่ีถูกตองชัดเจนในหนาท่ีท่ีตนรับผิดชอบ  

  4.2 การประยุกตใชหลักพละ 4 ในการพัฒนาภาวะผูนำ คือ การนำหลักพละ 4 ที่สามารถนำมา

พัฒนาความเปนผูนำได ซ่ึงพลังหรือกำลังท่ีเกิดจากคุณธรรมความประพฤติปฏิบัติท่ีเปนหลักประกันชีวิต ซ่ึงทำ

ใหเกิดความมั่นใจในตนเองนั้น จำเปนตองประกอบขึ้นดวย กำลังแหงความรู ความเขาใจที่ถูกตองชัดเจนใน

เรื่องราว และกิจการที่ตนเกี่ยวของ ตลอดจนกระทำสิ่งตาง ๆ ดวยความเขาใจเหตุผล และสภาพความจริง

พรอมกันนั้นพึงมีกำลังความเพียรดวยความบากบั่นพยายามในการทำกิจกรรมทำหนาอยูตลอดเวลาประกอบ

กับพึงมีกำลังความบริสุทธิ์ท่ีปลูกฝงอยูในจิตใจดวยการมีความประพฤติ และหนาท่ีการงานสุจริตและพึงพรอม

ดวยกำลังการสงเคราะหดวยการใหที่ตนสามารถเอื้อไดตอเพื่อนรวมงานหรือคนรอบขางตามความสามารถตน 

อันจะสงผลใหเปนผูนำท่ีดีได 

  4.3 การประยุกตใชพลักพละ 4 ในการเพิ่มสมรรถนะของงานในองคกร เปนการพัฒนาคุณลักษณะ

ของบุคลากรในองคกรที่เปนคุณลักษณะจำเพาะบุคคลโดยผานกระบวนการสะสมจากประสบการณชีวิตใน

ดานตาง ๆ จนเกิดเปนองคความรู (Knowledge) ทักษะ (Skill) และความสามารถ (Ability) ซ่ึงเปนอัตลักษณ

ของผูปฏิบัติงานในองคกร ซ่ึงหากสมรรถนะนี้ไดผานกระบวนการฝกฝน อบรมและพัฒนาอยางตอเนื่อง จะทำ

ใหบุคลากรในองคกรมีศักยภาพในการปฏิบัติงานสูงและองคกรสามารถขับเคลื่อนไปสูเปาหมายไดตามท่ี

กำหนดอยางมีประสิทธิภาพ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 133 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อภิปรายผลการวิจัย 

  1. โครงสรางและสาระสำคัญของพลสูตรตาง ๆ ในพระไตรปฎก พบวา ในคัมภีรพระไตรปฎก จัด

พลธรรมอยูในมรรคภาวนา พละ หมายถึง กำลัง ธรรมอันเปนกำลัง คือ ความไมหวั่นไหว อันเปนกำลังท่ี

ผลักดันอกุศลธรรมใหพินาศไปและรูแจงเห็นตามความเปนจริงที่เกิดขึ้นดวยปญญาที่เรียกวาวิปสสนาปญญา

หรือวิปสสนาญาณ จิตยอมหลุดพนจากอาสวะทั้งหลายจิตเขาสูกระแสธรรมะแหงมรรค ผล นิพพาน ในที่สุด

หลักธรรมในหมวดพลธรรมนั ้น มีปรากฏอยู ในพระสูตรตาง ๆ มากมาย แตโดยรวม ๆ จะมีความหมาย

เหมือนกันคือ เปนหลักปฏิบัติที่ทำใหผูปฏิบัติเกิดกำลัง เกิดพลัง มีความสุขเพื่อทำใหผูปฏิบัติสามารถกาวข้ึน

ไปสูความสำเร็จไดตามเปาหมายที่ผูปฏิบัติตั้งเปาเอาไว ซึ่งมีทั้ง พละ 4 ,พละ 5 , พละ 6 และพละ 7 ประการ 

พลธรรมที่มีในพระไตรปฎกนั้น หากแตจะแตกตางกันตามวัตถุประสงคการนำไปปฏิบัติใชตามเปาหมาย

สอดคลองกับวีรณัฐ โรจนประภา (2559) ไดวิจัยเรื่อง การนำหลักพุทธธรรรมมาประยุกตใชในการสรางสังคม

แหงสัมมาปญญาในประเทศไทย พบวา หลักพละ 4 เปนหลักที่มีเปาหมายเพื่อการปรองดองนำไปสูสันติสุข

ตามหลักพลสูตร เพราะ เปนหมวดธรรมที่เปนไปเพื่อความมั่นคง ปลอดภัยสามารถสรางความเขมแข็งขึ้นใน

ระดับสังคม ท้ังยังชวยสรางกุศลใหสังคมเจริญหรือมีปญญาได 

  2. ศึกษาหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร พบวา ปญญาพละในพละ 4 กำลังแหงปญญาหรือความ

รอบรู ความเขาใจในวิชาความรูศาสตรตาง ๆ เพื่อนำไปประยุกตใชในอาชีพการงาน การดำเนินชีวิตใหมี

ความสุข ความสำเร็จในชาติปจจุบัน เหมาะสำหรับพุทธศาสนิกชนที่เริ่มตนในการฝกฝนตนเองตามหลักธรรม 

วิริยะพละในพละ 4 กำลังแหงความเพียรหรือความขยัน มีกำลังใจที่เขมแขง กลาตัดสินใจกลาไดกลาเสีย ไม

กลัวความยากลำบาก ไมยอทอตอปญหาและอุปสรรคใด ๆ มีความบากบั่นพากเพียรเปนนิจเพื่อนำชีวิตให

ประสบความสุข ความสำเร็จในชีวิต อนวัชชพละในพละ 4 หนาที่การงานที่ไมมีโทษ คือ ไมผิดศีล ไมผิดธรรม 

ไมผิดกฎหมาย และไมผิดประเพณี และยังหมายถึงความประพฤติที่ไมมีโทษ ทั้งทางกาย วาจา และใจ เพื่อให

ไมเกิดความเดือดเนื้อรอนใจในภายหลัง อันจะยังประโยชนสุขใหเกิดข้ึนกับชีวิตในปจจุบัน สังคหพละในพละ 4 

การชวยเหลือเกื้อกูล การแบงปนระหวางผูใหและผูรับ เพื่อยึดเหนี่ยวคนในสังคมใหมีความเมตตาตอกัน และ

สรางสังคมแหงความสงบสุข รมเย็นสอดคลองกับชญณา ศิริภิรมย (2566) ไดวิจัยเรื่องหลักพละ 4 : สำหรับ

การพัฒนาสมรรถนะของบุคลากรในองคกร พบวา บุคลากรเพื่อประยุกตใชในการปฏิบัติงานนั้น ไดนำหลัก

พละ 4 อันประกอบไปดวย หลักปญญาพละ หลักวิริยะ พละ หลักอนวัชชพละ และหลักสังคหพละ มาบูรณา

การกับหลักสมรรถนะตามหลักสากล คือ ความรู ทักษะ และความสามารถ ซ่ึงดานปญญา บุคลากรตองเปนผูมี

ความรูในการปฏิบัติหนาท่ี เปนผูรูแจง รูลึก รูรอบ มีความวิริยะ อุตสาหะ และประกอบดวยความซ่ือสัตยสุจริต

ในการปฏิบัติงาน มีไมตรีจิตตอเพ่ือนรวมงาน ดานทักษะ เปนความสามารถเฉพาะสายงาน เปนความชำนาญ 

  3. วิเคราะหหลักคำสอนเรื่องพละ 4 ในพลสูตร พบวา เปนหลักประกันของชีวิตในภพชาติปจจุบัน ผู

ประพฤติธรรมทั้ง 4 นี้ ยอมดำเนินชีวิตดวยความมั่นใจ เพราะเปนผูมีพลัง มีกำลังในตน ที่จะประกอบเหตุตาง 

ๆ ที่นำไปสูความสุข ความสำเร็จในชีวิตและกำลังนี้จะพาผูปฏิบัติตามธรรมใหขามพนภัยอันตรายในชีวิตอันมี

อยู 5 ประการ ไดแก อาชีวิตภัย (ภัยเนื่องดวยการครองชีพ) อสิโลกภัย (ภัยคือความเสื่อมเสียชื่อเสียง) ปริสสา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 134 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

รัชชภัย (ภัยคือความครั่นครามเกอเขินในที่ชุมนุม) มรณภัย (ภัยคือความตาย) และทุคติภัย (ภัยคือทุคติ) 

สอดคลองกับพระครูโสภณวีรานุวัตร(นิคม ณฐวโร)และคณะ (2566) ไดวิจัยเรื่องการพัฒนาสมรรถนะการ

ปฏิบัติงานตามหลักพละ 4 ของบุคลากรองคการบริหารสวนตำบลพลับพลาไชย อำเภออู ทอง จังหวัด

สุพรรณบุรี พบวาการปฏิบัติงานตามหลักพละ 4 คือ ดานสมรรถนะในการสื่อสาร มีการเลือกใชสื่อเทคโนโลยี

ในการสื่อสารไดเหมาะสม ดานสมรรถนะในการวางแผนและการบริหารจัดการมีการวางแผนงานลวงหนา ดาน

สมรรถนะในการทำงานเปนทีม บุคลากรเขาใจวัตถุประสงคและเปาหมายเดียวกัน ดานสมรรถนะในการปฏิบัติ

เชิงกลยุทธ กำหนดแผนปฏิบัติงาน นโยบาย และกลยุทธในการปฏิบัติงาน ดานสมรรถนะในการตระหนักรับรู

เรื่องโลกาภิวัฒน เปดรับองคความรูใหม ๆ พัฒนาทักษะการใชเทคโนโลยี ดานสมรรถนะในการบริหารตนเอง 

พัฒนาตัวเองผานการเรียนรู 

 

องคความรูใหม  

  ผูวิจัยไดศึกษาวิเคราะหพละ 4 ในพลสูตรแลวพบวา ทุคติภัยคือภัยที่จะเกิดหลังจากความตาย หรือ

หลังมรณภัย เปนความหวาดกลัวตอภพภูมิตาง ๆ ที่จะตองไปพบเจอ โดยเฉพาะหวาดกลัวตอทุคติภูมิหรือ

อบายภูมิท้ัง 4 หากปฏิบัติตามหลักพละ 4 ประการครบถวนบริบูรณยอมกาวขามพนภัยจากทุคติภูมิ กลาวคือ 

ฝกปญญาพละเพ่ือศึกษาหลักธรรมเก่ียวกับการเวียนวายตายเกิดในสังสารวัฏ ฝกวิริยพละเพ่ือหม่ันเจริญสมาธิ

ภาวนา ใหจิตใจผองใสอยูเสมอ ฝกอนวัชชพละเพื่อใหกาย วาจา ใจบริสุทธิ์บริบูรณ นึกถึงเรื่องราวท่ีผานมา ก็

สบายใจ จิตใจผองใส ไรกังวล ฝกสังคหพละเพ่ือการทำความดี สั่งสมบุญกุศล หากบุคคลสั่งสมบุญ ปฏิบัติธรรม

อยางสม่ำเสมอ จิตจะผองใส ไมเศราหมอง สุคติจะเปนที่ไปสถานเดียว ไมมีทางไปทุคติภูมิเลย และบุญกุศลท่ี

สั่งสมมาก็จะนำพาดวงจิตไปเกิดใหมในสุคติภูมิ คือสวรรคชั้นตาง ๆ ดังตารางและรายละเอียดตอไปนี้ 

พละ 4 ประการ 

ภัย 5 กระการ 

ปญญาพละ วิริยพละ อนวัชชพละ สังคหพละ 

อาชีวิตภัย 

(ภัยเน่ืองดวย 

การครองชีพ) 

ศึกษาวิชาความรู คนพบ

ทักษะท่ีใชสำหรับการ

ประกอบอาชีพ 

หม่ันฝกฝนทักษะน้ัน 

ๆ ใหชำนาญ จน

กลายเปนวิชาชีพ 

ปฏิบัติตามหลัก

สัมมาอาชีวะ 

แบงปน ชวยเหลือ เกื้อกูล

ใชสอยปจจัย 4 ใหเกิด

ประโยชนตอตนเองและ

ผูอื่น 

อสิโลกภัย 

(ภัยคือความ 

เส่ือมเสียชื่อเสียง) 

ศึกษาขอกฏหมายศีลธรรม 

ระเบียบ ประเพณีใน

บานเมือง หรือสังคมน้ัน ๆ 

เพ่ือใหรูวาส่ิงใดควร ไม

ควร 

มีความเพียรในการละ

เวนในส่ิงท่ีผิด

กฏหมายและผิด

ศีลธรรม 

ละเวนอบายมุขทุก

ชนิด 

แบงปน ชวยเหลือ เกื้อกูล

สรางสังคมท่ีแวดลอมดวย

กัลยาณมิตร มีศีลธรรม 

ปริสสารัชชภัย 

(ภัยคือความครั่น

ครามเกอเขินในท่ี

ชุมนุม) 

เรเีรยีนรูวิธีการปฏิบัติตนท่ี

ถูกตองในการดำเนินชีวิต 

เขาใจวาการกระทำใดท่ีจะ

สรางความเดือดรอนใจใน

ภายหลังก็ละเวนเสีย 

การเจริญสมาธิภาวนา 

เพ่ือใหจิตใจหนักแนน

ม่ันคงอยูสม่ำเสมอ ไม

หว่ันไหวตอส่ิงยั่วยวน 

ปฏิบัติตามหลักสุจริต 

3 เพ่ือไมใหมีโทษภัย

เดือดรอนตามมาใน

ภายหลัง 

แบงปน ชวยเหลือ เกื้อกูล

สรางกลุมสังคมคนดี มี

ศีลธรรมมาเปนหมูญาติ

ใกล ๆ ตัว 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 135 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ละเวนความทุจริตทุก

ประเภท 

มรณภัย 

(ภัยคือความตาย) 

ศึกษาหลักธรรมเกี่ยวกับ

การเกิด แก เจ็บ ตาย ทำ

ความเขาใจวาเปนเรื่อง

ธรรมดา ท่ีมนุษยทุกคน

ตองพบเจอ 

หม่ันเจริญมรณานุสติ

อยูเปนนิจ พิจรณา

ความตายเเปน

อารมณ ไมหว่ันไหว

กับความตาย 

มีการงานไมมีโทษ 

ความประพฤติท่ีสุจริต 

นึกถึงเรื่องในอดีต 

แลวไมมีอาการขุมของ

ใจ (คตินิมิตกอนตาย) 

การทำความดี ส่ังสมบุญ

กุศลใหกับตัวเองเพ่ือให

สามารถนึกถึงบุญกุศล

ในชวงกอนตายได 

ทุคติภัย 

(ภัยคือทุคติ) 

ศึกษาหลักธรรมเกี่ยวกับ

สารวัฏ ภพภูมิ และชีวิต

หลังความตาย มี

สัมมาทิฏฐิเชื่อเรื่องกฏแหง

กรรมโลกน้ีโลกหนา 

หม่ันเจริญสมาธิ

ภาวนาเพ่ือชำระใจให

สะอาด บริสุทธ์ิ 

 

มีการงานไมมีโทษ 

ความประพฤติท่ีสุจริต 

เพ่ือตัดหนทางในการ

ทำบาปอกุศล 

การทำความดี ส่ังสมบุญ

กุศลใหกับตัวเอง เพ่ือให

นึกถึงบุญแลวจิตใจผองใส 

ตารางท่ี 2 : พละ 4 ประการเพ่ือขามพนภัย 5 ประการ 

 

สรุป 

  พระพุทธศาสนาเกิดข้ึนจากพระปญญาตรัสรูของพระพุทธเจา แลวทรงเผยแผสูประชาชน ทุกหมูเหลา

ดวยอาศัยพระกรุณาคุณของพระพุทธองคทรงสอนใหมนุษยพัฒนาศักยภาพของตนใหหลุดพนจากความทุกข

ดวยปญญา และความพากเพียรของตนเอง โดยไมหวังผลพ่ึงพิงอิงอาศัยเหตุปจจัยภายนอก ใหเขาใจไดวาหาก

นำไปปฏิบัติแลวจะสามารถกอใหเกิดผลเปนความสุขความรมเย็นแกชีวิตไดในปจจุบัน จึงตางพากันยอมรับนับ

ถือนอมนำหลักธรรมไปปฏิบัติและไดรับผลจากการปฏิบัติมากขึ้นตามลำดับ เกิดเปนหมูแหงสาวกพุทธบริษัท

ท้ังคฤหัสถและบรรพชิตมากมาย และชวยกันเผยแผพระธรรมคำสอนจนพระพุทธศาสนาเจริญรุงเรื่อง มาจนถึง

ปจจุบัน พละ 4 ในพลสูตรก็เปนหมวดธรรมหรือหลักปฏิบัติเบื้องตน อันเปนพื้นฐานที่สำคัญของชีวิตมนุษย ท่ี

จะสงผลใหเกิดความสุข ความสำเร็จไดในปจจุบันชาติ ทั้งความพรอมในดานปจจัย 4 ในการครองชีพ การ

ไดรับความยอมรับ การมีคุณภาพชีวิตที่ดี และการมีสังคมที่คอยชวยเหลือเกื้อกูลซึ่งกันและกัน เพื่อใหชีวิตมี

ความสมบูรณพรอมในดานตาง ๆ กอนท่ีจะกาวข้ึนไปสูหลักปฏิบัติข้ันสูงในลำดับตอไปคือการปฏิบัติธรรมเจริญ

สมาธิภาวนาเพ่ือใหจิตใจสะอาด บริสุทธิ์ กำจัดกิเลสภายในใหหมดสิ้นไป พลธรรมในพุทธศาสนามี 4 ประการ 

ไดแก ปญญา วิริยะ อนวัชชะและสังคหะ อันเปนความเจริญท่ีสงผลตอการดำเนินชีวิตเปนธรรมท่ีคอยสกัดก้ัน

อุปสรรคตอความสำเร็จ และเปนแรงเสริมกำลัง ท่ีคอยผลักดันการทำงานใหบรรลุวัตถุประสงค พลธรรมในพล

สูตรจะเปนหลักปฏิบัติเพ่ือความสุข ความสำเร็จในปจจุบันชาติเทานั้น แตพลธรรมในพระพุทธศาสนาเปนหลัก

ปฏิบัติที่จะเกิดประโยชนทั้งในชาตินี้ ชาติหนาและเพื่อการปฏิบัติธรรม ใหจิตใจบริสุทธิ์ ขจัดกิเลสใหเบาบาง

จนกระท่ังบรรลุธรรมเขาสูพระนิพพาน หรืออาจจะสรุปสัน้ ๆ ไดวา พลธรรมในพลสูตรมีขอบเขตความหมายท่ี

แคบกวาพลธรรมในพระพุทธศาสนา หรือพลธรรมในพลสูตรถือเปนสวนหนึ ่ง (Subset) ของพลธรรมใน

พระพุทธศาสนานั่นเอง 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 136 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ขอเสนอแนะ 

 จากการศึกษาวิเคราะหเรื่องพละ 4 ในพลสูตร ผูวิจัยมีขอเสนอแนะทั่วไป ซึ่งเปนขอเสนอแนะทาง

วิชาการและขอเสนอแนะเพ่ือการวิจัยครั้งตอไป ดังนี้ 

  1. ขอเสนอแนะท่ัวไป 

   หลักพละ 4 เปนหลักธรรมที่ชวยในการใชชีวิตในสภาพเศรษฐกิจในยุคปจจุบันได โดยการนำหลัก

พละ 4 มาปรับใชทั้งการอยูรวมกันในสังคม การประกอบอาชีพการงาน สภาพแวดลอมในครอบครัว ลวนเปน

สวนหนึ่งที่สำคัญในการใชชีวิตของสาธุชนชาวพุทธที่แสวงหาความสุขสงบในชีวิต สถานที่ทำงาน ควรมีการ

สงเสริมการเขาโครงการปฏิบัติธรรมสมาธิ อยางนอยปละ 1 ครั้ง พรอมจัดการฟงธรรมที่สามารถนำปรับใชใน

ชีวิตได เปนแนวทางในการแกไขปญหา อีกทั้งควรมีการจัดคอรสอบรม แนวทางการนำพละ 4 มาปรับใชใน

ชีวิตประจำวันใหกับบุคคลทั่วไป โรงเรียน ควรนิมนตพระภิกษุผูทำหนาที่เทศนสอนศีลธรรม ใหมีการนำหลัก

พละ 4 มาปรับใชในชีวิตประจำวัน โดยผานการอบรม หรือ นำเทศนตามโรงเรียนในชั่วโมงการเรียนรูหรือ

ตามที่สนใจในการอบรมพัฒนา สิ่งใดที่สามารถปลูกฝงไดแตเล็ก สิ่งนั้นยอมเปนนิสัย เปนการสรางบุคคล

คุณภาพใหกับสังคมในอนาคต 

 2. ขอเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งตอไป 

  ในการวิจัยที่เกี่ยวของกับ “การศึกษาวิเคราะหพละ 4 ในพลสูตร” ในครั้งตอไป ผูวิจัยขอเสนอแนะ

การดำเนินการวิจัย ในลักษณะ ตอไปนี้ 

  2.1 ศึกษาวิเคราะหการนำพละ 4 มาปรับใชกับการพัฒนาความสัมพันธของคนในสังคมยุค 4.0 วามี

วิธีการปฏิบัติอยางไร นำหลักพละ 4 มาเปนแนวทางไดอยางไรบาง เพื่อเปนแนวทางในการปรับใชในการ

ดำเนินชีวิต ใหเปนไปอยางเหมาะสม 

  2.2 มีการศึกษาวิจัยเพื่อสรางการเรียนรูหลักพละ 4 กับปจจัย 4 ในการดำเนินชีวิตของพระหรือ

สาธุชนชาวพุทธ วาแตกตางกันอยางไร มีการเปรียบเทียบความแตกตางไดอยางไรบาง และสามารถนำสิ่งที่ได

มองหาการพัฒนาในบางสิ่ง หรือนำความตางมาปรับใหมีความเหมาะสมไดอยางไรบาง เพ่ือใหเกิดความสงบสุข

ในสังคมอยางยั่งยืน  

  2.3 ศึกษาเปรียบเทียบหลักพละ 4 ในพระพุทธศาสนากับหลักพลสูตรตาง ๆ ในพระไตรปฎก เปน

หลักธรรมคำสอนที่พระสัมมาสัมพุทธเจาทานไดนำมาเทศนสอน ซึ่งมีการนำมาแปลเพื่อใหเกิดความเขาใจท่ี

ลึกซึ้งมากยิ่งขึ้น วามีความความหมายและวัตถุประสงคการนำไปใชท่ีแตกตางกันอยางไร เพื่อใหหลักคำสอน

ยังคงอยูในสังคมไทย  

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 137 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

บรรณานุกรม  

จรัส พยัคฆราชศักดิ์. (2544). พระพุทธศาสนา. กรุงเทพฯ: วัฒนาพานิช. 

ชญณา ศิริภิรมย. (2566). หลักพละ 4 : สำหรับการพัฒนาสมรรถนะของบุคลากรในองคกร. วารสารพุทธ

นวัตกรรมและการจัดการ. 6(2), 1-11. 

บุญเกียรติ โชควัฒนา. (2554). หลักคิดและปรัชญาในการทำงาน. กรุงเทพฯ: ฝายโรง พิมพบริษัทเอมี่ เอ็น

เตอรไพรส จำกัด. 

พระครูโสภณวีรานุวัตร(นิคม ณฐวโร)และคณะ. (2566). การพัฒนาสมรรถนะการปฏิบัติงานตามหลักพละ 4 

ของบุคลากรองคการบริหารสวนตำบลพลับพลาไชย อำเภออูทอง จังหวัดสุพรรณบุรี. วารสารสันติ

ศึกษาปรทิรรศน มจร. 6(4), 15-28.  

พระเทพวัชรเมธี(สมคิด จินฺตามโย)และคณะ. (2563). แนวทางการประยุกตใชหลักพละ 5 เพื่อพัฒนาชุมชน

บานศาลาดินอำเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม. รายงานวิจัย. นครปฐม: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช). (2548). ภาษาธรรม. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพเลี่ยงเชียง. 

พระธรรมโกศาจารย (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2549). พุทธวิธีการบริหาร. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2538) พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พุทธทาสภิกขุ. (2548). ธรรมะกับการเมือง. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพเพชรประกาย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วีรณัฐ โรจนประภา. (2559). การนำหลักพุทธธรรรมมาประยุกตใชในการสรางสังคมแหงสัมมาปญญาใน

ประเทศไทย. วารสารบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยสวนดุสิต. 12(3), 217-231. 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 138 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การศึกษาการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานในพระพุทธศาสนา 

A Study of Twelve-Protection Chanting 

(Paritta) in Buddhism 

 
1พระวรวงศ เขมทตฺโต, 2แมชีกฤษณา รักษาโฉม,  

3อรชร ไกรจักร และ4พระศรีวินยาภรณ 

1Phra Worawong Khemadatto, 2Mae chee Kritsana Raksachom  
3Orachorn Krichackra, and 4Phra Srivinayaphon  

1,2,3บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2,3Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

4บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
4 Graduate School, Mahamakut Buddhist University, Thailand 

1Corresponding Author’s Email: worawongpoolthong@gmail.com 

Received: May 9, 2024; Revised: July 29, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษากำเนิดและพัฒนาการการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนาน

ในพระพุทธศาสนา 2) เพ่ือศึกษาอิทธิพลของการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานท่ีมีในพระพุทธศาสนา 3) เพ่ือ

วิเคราะหความมุงหมายในการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานในพระพุทธศาสนา เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ โดย

มีผูใหขอมูลสำคัญจำนวน 16 คน ใชแบบสัมภาษณเปนเครื่องมือในการเก็บขอมูล โดยวิเคราะหขอมูลเนื้อหา

และนำเสนอผลการวิจัยเชิงพรรณนา 
 ผลการวิจัยพบวา 1) กำเนิดและพัฒนาการการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานในพระพุทธศาสนามี

กำเนิดและพัฒนาการมาจากการเจริญพระพุทธมนตโดยเริ่มจากการทองจำ สาธยาย การสวดหรือสังคีติคำ

สอนของพระพุทธเจาที่ปรากฏในพระไตรปฎก เริ่มจากเหตุทุพภิกขภัย อมนุษยภัยและพยาธิภัยขึ้นที่เมืองเว

สาลี ภายหลังไดมีการแตงเปนรอยกรองข้ึนเพ่ือการคุมครองปกปองภัยและสรรเสริญ 2) อิทธิพลของการเจริญ

พระพุทธมนต 12 ตำนานที่มีในพระพุทธศาสนาพบวา มีอิทธิตอความเชื่อในบทเจริญพระพุทธมนตในแงของ 

การศึกษาประวัติศาสตร การสรางขวัญและกำลังใจ และพิธีกรรมของสงฆ 3) การวิเคราะหความมุงหมายใน

การเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานในพระพุทธศาสนาพบวา การเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานมีทั้งตำนาน 

(ประวัติความเปนมาพัฒนาการและบริบท) และมีความมุงหมายสำคัญ คือ (1) เพ่ือคุมครองปองกันภัยและการ

รักษาโรค (2) เพื่อความสุข ความสำเร็จและความเจริญรุงเรืองในชีวิต และ (3) เพื่อการรักษาพระพุทธศาสนา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 139 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ดังนั้น การเจริญพระพุทธมนตจึงมีอานุภาพยิ่งและเปนการสรรเสริญคุณของพระพุทธ พระธรรมและพระสงฆ

ใหคงอยูสืบไป  

คำสำคัญ: เจริญพระพุทธมนต 12 ตำนาน; พระปริตร 

 
Abstract  
   In this research, three objectives were purposely made: 1) to study the origin and 
development of Twelve-Protection Chanting tradition (Paritta) in Buddhism, 2) to study the 
influence of Twelve-Protection Chanting tradition (Paritta) in Buddhism, and 3) to analyze the 
objective of Twelve-Protection Chanting tradition (Paritta) in Buddhism. This research 
employed the qualitative research conducted through studying documents, there were 16 key 
informants using interviews as a tool for collecting data, content analysis, and then present by 
means of the descriptive manner accordingly. 
 The research results indicate that: 1) the origin and development of the practice of 
Twelve-Protection Chanting tradition (Paritta) in Buddhism involve memorization, recitation, 
chanting or rehearsal. These practices are considered to be the teachings of Lord Buddha found 
in the Tipiṭaka. They were originated during the times of famine, inhumane conditions, and 
pathological disasters in the Capital of Vesali. Later, they were composed in poetry for 
protection and safeguarding against danger and praise, 2) the Twelve-Protection Chanting 
tradition (Paritta) in Buddhism come to somehow influence on the belief in the Buddha's 
teachings, contributing to the historical studies, fostering morale and encouragement, and 
thereby being integrated into monastic rituals, 3) an analysis of the objective of Twelve-
Protection Chanting tradition (Paritta) in Buddhism is (history,  development and context) 
shows three primary aims as follows: (1) protection from danger and treatment of disease, (2) 
cultivation of happiness, success, and prosperity in life, (3) preservation of Buddhism 
respectively. Therefore, chanting Buddhist mantras holds significant power for the practitioner 
and serves as a means of praising the qualities of the Buddha, ensuring the continuity of the 
Dhamma, and perpetuating the monastic tradition. 
Keywords: Twelve-Protection Chanting; Paritta  

 

บทนำ  

  การเจริญพระพุทธมนตมีมาตั้งแตสมัยพุทธกาล ในยุคแรกนั้นไดมีการจดจำเทศนา คำสอนหรือพุทธ

พจนดวยวิธีการทรงจำดวยปากเปลาสืบตอกันมา ที่เรียกวามุขปาฐะ ตอมามีการจดบันทึกพระธรรมหรือพุทธ

พจนเรียบเรียงเปนหมวดหมูเรียกวาพระไตรปฏก (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2542) ภายหลังถือกันวาเปน

บทพระพุทธมนต เปนคำสวดที่ทำใหเกิดความศักดิ์สิทธิ์ มีฤทธิ์ เกิดพลานุภาพสามารถขจัดปดเปาสิ่งชั่วราย 

ปกปองใหพนจากภยันตรายทั้งปวง และเพื่อใหเกิดความเปนสิริมงคลแกผูสวดหรือผูที่ไดรับฟงเสียงการสวด

สาธยายบทพระพุทธมนตหรือนิยมเรียกอีกอยางหนึ่งวา “พระปริตร” ซึ่งคำวา “ปริตร” มีความหมายวา การ

ปองกัน การรักษา ชวยใหปลอดภัย ชวยบรรเทาใหเบาบางลงไป มี 12 บท หรือเรียกวา 12 ตำนาน (พระธรร

มานันทมหาเถระ, 2534)  

  การเจริญพระพุทธมนตสวนหนึ่งมีเนื ้อหาเปนบทสวดพระพุทธมนตในพระไตรปฎก ดังมีปรากฏ

เหตุการณครั้งหนึ่งอันเปนปฐมเหตุแหงการสวดบทพระพุทธมนตในครั้งพุทธกาล ครั้งนั้นในเมืองเวสาลีเกิดโรค



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 140 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

รายแรงระบาดประชาชนเจ็บปวยลมตายกันเปนจำนวนมาก พระพุทธเจาจึงตรัสสั่งใหพระอานนทเรียนมนต

บทสวด “รัตนสูตร” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/1-18/9-14) ในการ

บริกรรมทำน้ำพระพุทธมนตแลวประพรมโดยทั ่วทั ้งพระนคร โรคระบาดก็บรรเทาจนระงับหมดสิ ้นไป 

นอกจากนี้ก็ยังมีเหตุการณอีกหลายครั้งเชน เมื่อพระพุทธองคทรงพระประชวรหรือพระสงฆสาวกอาพาธ ทรง

โปรดใหสาธยายมนตบท “โพชฌงคปริตร” ถวาย (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

19/197/130-131) เหตุการณตอมาเมื่อภิกษุทั้งหลายออกจาริกธุดงคไปเพื่อเผยแผพระพุทธศาสนา บำเพ็ญ

สมณธรรมอยูกลางปาถูกพวก อมนุษย ภูตผี ปศาจ รังควาน พระพุทธเจาจึงทรงใหเรียนมนตบท “กรณียเมตต

สูตร” และนำไปสวดสาธยายมนต (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/1-10/20-

22) และครั้งหนึ่งพวกยักษมารบกวนพระภิกษุที่จาริกไปจำพรรษาพระพุทธเจาทรงตรัสใหสาธยายมนตบท 

“อาฏานาฏิยปริตร” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 11/275-295/219-246) 

  สำหรับรปูแบบการเจริญพระพุทธมนตหรือการสวดพระปริตรเกิดข้ึนในประเทศลังกาเปนครั้งแรกราว

พุทธศตวรรษที่ 6 ดวยชาวลังกาที่นับถือพระพุทธศาสนาในยุคนั้น มีความประสงคที่จะใหพระภิกษุสงเคราะห

ชวยเหลือแกตนใหเกิดความเปนสิริมงคลและปองกันอุปทวันตรายท้ังหลายดวยการสาธยายมนตและคาถาตาม

อยางพราหมณ ซึ่งมีความเชื่อวาพระภิกษุในพระพุทธศาสนาเปนผูทรงเวทยมนตรและคาถาอาคมเขมขลัง 

ตอมากษัตริยแหงแควนดินแดนประเทศลังกา เกิดพระราชศรัทธาจึงรับสั่งใหคณะสงฆเรียบเรียงรจนา ปรับปรุง

บทสวดสำหรับเจริญพระพุทธมนตพระสูตร พระปริตรและคาถา สำหรับใชสวดขึ้นใหมใหเหมาะสมกับกาล 

และเพ่ือใชสวดในพระราชพิธีหลวง โดยไดมีการเพ่ิมเติมบทสวดพระพุทธมนตใหมากข้ึน เรียกวา “ราชปริตร” 

แปลวา มนตคุมครองพระราชา (ธนิต อยูโพธิ์, 2537) ภายหลังประชาชนเกิดความนิยมใหมีการสาธยายสวด

บทพระพุทธมนตในบานเรือนของตนจึงไดนำไปใชสวดในงานทำบุญ บำเพ็ญกุศล สืบกันมาจนถึงยุคปจจุบัน 

ดังนั้น การเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานในพระพุทธศาสนา นับวาเปนเครื่องขจัดขัดเกลากิเลส โดยเริ่มตน

จากศรัทธา ความเชื่อแลวนอมนำไปสูปสาทะ คือความเลื่อมใสใหเกิดขึ้น เมื่อไดสวดมนตจิตใจยอมไดรับการ

ชำระดวยพระพุทธมนต หรือกลาวไดวาการสวดมนตภาวนาเปนประจำทำใหจิตสะอาด สวาง และสงบ ดังท่ี

ปรากฏในมลสูตรวาดวยการชำระมลทินวา “มนตรมีการไมทองบนเปนมลทิน เรือนมีความไมขยันหมั่นเพียร

เปนมลทิน ผิวพรรณมีความเกียจครานเปนมลทิน ผูรักษามีความประมาทเปนมลทิน สตรีมีความประพฤติชั่ว

เปนมลทิน ผูใหมีความตระหนี่เปนมลทิน บาปอกุศลธรรมเปนมลทินทั้งในโลกนี้และโลกหนา มลทินที่ยิ่งกวา

มลทินนั้นคืออวิชชา” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 23/15/241)  

  ผูวิจัย ไดเห็นถึงความสำคัญของการเจริญพระพุทธมนตไดวาการเจริญพระพุทธมนตเปนการระลึก

และสรรเสริญคุณของพระพุทธคุณ พระธรรมคุณ และพระสังฆคุณ ดวยการนอมนำคำสอนในบทเจริญพระ

พุทธมนตมาปฏิบัติดวยตนเองไดอยางถูกตองจะชวยใหเกิดอนุสติทำใหจิตสงบ หากเขาใจในเนื้อหาและ

ความหมายของคำสวดมนตดวยนั้นจะสรางศรัทธา ความเชื่อ ความเลื่อมใส อันจะเปนแรงหนุนนำใหเกิดกุศล

จริยาสัมมาปฏิบัติมากขึ้น ทำใหเกิดประโยชนและความสุขในชีวิตอยางเปนผูศีล สมาธิและปญญา ผูวิจัยจึง

สนใจศึกษากำเนิดและพัฒนาการของการเจริญพระพุทธมนต อิทธิพลของการเจริญพระพุทธมนต และความ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 141 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

มุงหมายในการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนาน และจักไดเปนประโยชนในดานการศึกษาคนควาเชิงวิชาการสืบ

ตอไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

 1. เพ่ือศึกษากำเนิดและพัฒนาการการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานในพระพุทธศาสนา 

 2. เพ่ือศึกษาอิทธิพลของการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานท่ีมีในพระพุทธศาสนา 

 3. เพ่ือวิเคราะหความมุงหมายในการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานในพระพุทธศาสนา 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

  การวิจัยนี้เปนสวนหนึ่งของวิทยานิพนธเรื่อง การศึกษาการเจริญพระพุทธมนต โดยศึกษาขอมูลจาก

เอกสารและการสัมภาษณที่เกี่ยวของกับกำเนิดและพัฒนาการการเจริญพระพุทธมนต อิทธิพลของการเจริญ

พระพุทธมนต และความมุงหมายในการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนาน มีข้ันตอน ดังนี้  

  ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาคนควาและรวบรวมขอมูลจากเอกสาร (Documentary Study) ที่มีเนื ้อหา

เกี่ยวกับบทเจริญพระพุทธมนต ไดแก มงคลสูตร รัตนสูตร กรณียเมตตสูตร ขันธปริตร โมรปริตร วัฏฏกปรติร 

ธชัคคปริตร อาฏานาฏิยปริตร อังคุลิมาลปริตร โพชฌังคปริตร อภยปริตร ชยปริตร ในพระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 

2553 มิลินทปญหา วิสุทธิมรรค หนังสือสวดมนต 12 ตำนาน หนังสือมหาราชปริตร ตำราหนังสือหรืองานวิจัย 

งานวิทยานิพนธ บทความตลอดจนหนังสืออิเล็กทรอนิกสและเอกสารอ่ืน ๆ ท่ีมีเนื้อหาเก่ียวของกับกำเนิดและ

พัฒนาการ อิทธิพลของการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานที่มีในพระพุทธศาสนา และความมุงหมายในการ

เจริญพระพุทธมนต 12 ตำนาน 

  ข้ันตอนท่ี 2 กำหนดเกณฑการพิจารณาคัดเลือกกลุมเปาหมายท่ีจะเปนผูใหสัมภาษณ โดยกำหนด 

ดังนี้ (1) กลุมผูนำสวดพระพุทธมนต 12 ตำนาน 4 รูป (2) กลุมผูสวดพุทธมนต 12 ตำนาน 10 คน และ        

(3) กลุมนักวิชาการดานพระพุทธศาสนา 2 คน จำนวนท้ังสิ้น 16 รูป/คน 

  ขั ้นตอนที่ 3 จัดทำแบบสัมภาษณการวิจัยเพื ่อใชเปนเครื ่องมือในการวิจัยที่ครอบคลุมและ

สอดคลองกับวัตถุประสงคของการวิจัย โดยขอคำถามจะมีลักษณะเปนคำถามปลายเปด (Open ended 

questions) โดยการการสัมภาษณเชิงลึก (In-depth Interview) 

  ข้ันตอนท่ี 4 ลงพ้ืนท่ีภาคสนามเพ่ือสัมภาษณเชิงลึก (In-depth Interview) รวบรวมขอมูลท่ีไดจาก

การสัมภาษณเชิงลึก (In-depth Interview) มาถอดเสียงและบันทึกเปนขอความ จากนั้นนำขอความจากการ

สัมภาษณ จำแนกเปนประเด็น และประมวลผลขอมูลตามนัยสำคัญของขอมูล 

  ข้ันตอนท่ี 5 การวิเคราะหขอมูลจากเอกสารและการสัมภาษณเชิงลึก (In-depth Interview) มาจัด

หมวดหมูขอมูลตามขอคำถามและเรียงลำดับเชื่อมโยงขอมูลใหสอดคลองกับวัตถุประสงคของการวิจัย 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 142 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  ข้ันตอนท่ี 6 นำเสนอขอมูลในลักษณะการพรรณนาความ (Descriptive Presentation) ท่ีมีเนื้อหา

สอดคลองกับวัตถุประสงคของการวิจัย จากนั้นนำเสนอองคความรูที่ไดจากการวิจัยและขอเสนอแนะเพื่อการ

ศึกษาวิจัยครั้งตอไป 

 

ผลการวิจัย  

  วัตถุประสงคที ่ 1 กำเนิดและพัฒนาการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานในพระพุทธศาสนา 

ผลการวิจัยพบวา กำเนิดการสวดหรือสาธยายพระพุทธพจน ซึ่งเปนพระสัทธรรมคําสอนของพระพุทธเจาได

เริ่มตนมาจากการจดจํา การทองดวยปากสืบตอกันมาของสาวก เรียกวา มุขปาฐะ (พระสุวรรณมหาพุทธา      

ภิบาล, 2567) ตอมามีการนับถือพระพุทธมนตหรือบทพระปริตรวาเปนของขลังและศักดิ์สิทธิ์ และเรียกชื่อเสีย

ใหมวาพระพุทธมนตหรือปริตฺตาเปนชื่อของพระพุทธมนตท่ีมีอานุภาพเพ่ือปองกัน รักษา ตานทาน กลาวไดวา

มีปรากฎในยุคกำเนิดแรกของพิธีกรรม เชน ในวินัยปฎก จูฬวรรค กลาวถึงพิธีสวดมนตไววา ภิกษุรูปหนึ่งถูกงู

กัดมรณภาพ พระพุทธเจาทรงตรัสวาเรื่องอันโชครายนี้ ไมควรเกิดขึ้นเลย หากวาพระภิกษุรูปนั้นจะไดฝกฝน

การแผเมตตาแกงูทั้งมวลดังนั้น พระองคจึงทรงใหภิกษุพึงฝกแผเมตตาแกงูทุกประเภทและแกตนเองดวยดวง

จิตอันประกอบดวยเมตตา ดวยบทสวดขันธะปริตร หรืออหิราชปริตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 7/251/14-15) และมีอีกเหตุการณหนึ่ง ดังที่ปรากฏในพระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย 

ปาฏิกวรรค วาทาวเวสุวัณมหาราชไดกราบทูลตอพระพุทธเจาวามียักษเปนจำนวนมากที่ไมเลื่อมใสพระองค

เพราะประพฤติตามคำสอนของพระองคไมได อาจทำรายพระสาวกที่อาศัยเสนาสนะปาทึบ พระพุทธเจาจึง

ทรงอนุญาตใหพระภิกษุเรียนมนตเครื่องรักษาชื่อวาอาฏานาฏิยะ เพื่อใหยักษหันมาคุมครองรักษาและไมมา

เบียดเบียน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 11/275-277/219-222) จะเห็นไดวา

พระพุทธมนตเปนบทสวดมนตที่ไดรับอนุญาตจากพระพุทธเจาใหมีการเรียนเพื่อปองกันภัยตาง ๆ จนถึง

ปจจุบัน ดังท่ีพระโบราณาจารยไดรวมเปนคัมภีรปริตร ท่ีลังกาเรียกวาจุลราชปริตร และมหาราชปริตรประเทศ

พมาเรียกคัมภีรปริตร (พระมหาดวงรัตน ฐิตรตโน (กิจประภานนท), 2550) นอกจากนี้ ผลการวิจัยยังพบวา มี

การกลาวถึงบทสวดพุทธมนตในคัมภีรมิลินทปญหา มี 6 พระพุทธมนต คือ ขันธะปริตร รัตนะสูตร โมระปริตร 

ธะชัคคะปริตร อาฎานาฎิยะปริตร อังคุลิมาละปริตร ในปฐมสมันตปาชาทิกา ระบุไว 6 ปริตร คือ รัตนะสูตร 

เมตตะสูตร ขันธะปริตร ธะชัคคะปริตร อาฎานาฎิยะปริตร และโมระปริตร และทานอุปเถระไดระบุไวในคัมภีร

สัทธัมมัปปชโชติกา มีเพิ่ม ขึ ้นอีกหนึ่ง คือ อิสิคิลิปริตร (คณะกรรมการอำนวยการจัดงานสวดพระปริตร 

มหากุศลเฉลิมพระเกียรติฯ, 2554) และในประวัติของพระพุทธโฆสะ (พุทฺธโฆสุปฺปตฺติ) ไดกลาวไววาในรัชสมัย

พระเจาอุปติสสะที่ 1 ทรงครองราชยสมบัติในประเทศศรีลังกา ไดเกิดทุพภิกขภัยและโรคระบาดขึ้น พระเจา

อุปติสสะจึงทรงหาวิธีที่จะขจัดปดเปาภัยมิใหประชาชนชาวลังกาตองรับทุกขยาก จึงโปรดใหหลอพระพุทธรูป

ทองคำเปนพระพุทธรูปปางอุมบาตรแลวโปรดใหนำบาตรศิลาใสน้ำวางในพระหัตถของพระพุทธรูปนั้น จากนั้น 

พระองคทรงสมาทานศีลและทรงบริจาคทาน และโปรดสั่งใหประชาชนรักษาศีลดวยโปรดใหนำพระราชรถ

ประดิษฐานพระพุทธรูปทองคำอุมบาตรน้ำพุทธมนตแหไปตามพระนครพรอมกับนิมนตพระภิกษุหมูใหญสวด



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 143 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

รัตนะสูตร ทุพขภิกขภัยและโรคระบาดก็หายไป จึงเรียกพิธีนี้วา คังคาโรหณะ (ธนิต อยูโพธิ์, 2537) ดังนั้น การ

เจริญพระพุทธมนตจึงมีความสำคัญ คือ เพื่อรักษาพระธรรมวินัย เรียกวาสาธยายธรรมและเพื่อคุมครอง

ปองกันภัย เรียกวาสาธยายพระปริตร (สมเด็จกรมพระยาดำรงราชานุภาพ, 2514) ตามลักษณะการเจริญพุทธ

มนตทางพระพุทธศาสนาจําแนกได 3 ประการ (พราหมมร โลสุวรรณ, 2557) คือ 1) การสวดมนตนั้นเปนไป

เพื่อการสรรเสริญแสดงคุณความดีของพระพุทธเจาดังปรากฎในรัตนสูตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/1-18/9-14) 2) การสวดมนตนั้นแสดงความสัมพันธระหวางบุคคลตอบุคคลเชน

กรณียเมตตสูตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/1-10/20-23) และการแผ

เมตตาใหแกผูอื่น 3) การสวดมนตแสดงถึงความดีของเหลาเทวดาที่เลื่อมใสในพระพุทธศาสนาจะพึงรักษา

พระพุทธศาสนา ในการจำแนกพระพุทธมนต แบงเปน 3 หมวดเรียกกันวา 7 ตำนาน (จุลราชปริตร) และ 12 

ตำนาน (มหาราชปริตร) มีรายละเอียด ดังนี้ 1) มังคะละสูตร เปนการสวดสิ่งที่เปนมงคลเหตุแหงความเจริญ 

38 ประการ 2) ระตะนะสูตร การสวดสรรเสริญพระรัตนตรัย 3) กะระณียะเมตตะสูตร การสวดแผเมตตา

ใหกับอมนุษยและเทพยดา 4) ขันธะปริตร การสวดแผเมตตาใหกับสัตวและอสรพิษ 5) โมระปริตร การสวด

เพ่ือแคลวคลาดปลอดภัยอันตราย 6) วัฏฏะกะปริตร สวดปองกันอัคคีภัย 7) ธะชัคคะปริตร สวดเพ่ือใหพนจาก

ความกลัวและอุปสรรค 8) อาฏานาฏิยะปริตร สวดแผเมตตาใหกับยักษ นาค และคนธรรพไมใหคิดปองราย 9) 

อังคุลิมาละปริตร สวดเพื่อใหคลอดบุตรงายและปลอดภัย 10) โพชฌังคะปริตร สวดเพื่อบรรเทาอาการ

เจ็บปวยและเกี่ยวกับสุขภาพ 11) อะภะยะปริตร สวดเพื่อใหพนจากภัยพิบัติ ฝนรายไมมีเวรมีภัยใด ๆ และ 

12) ชะยะปริตร เพ่ือชัยชนะทุกประการและความสุขสวัสดี (สำรวย นักการเรียน, 2546) 

 ว ัตถ ุประสงคท ี ่  2 ผลการศึกษาอิทธ ิพลของการเจร ิญพระพุทธมนต 12 ตำนานที ่ม ีใน

พระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบวา 1) การเจริญพระพุทธมนตมีอิทธิพลตอความเชื่อของผูเจริญพระพุทธมนต 

เพราะเชื่อวาบทพุทธมนตมีความศักดิ์สิทธิ์เปนภาษาของพระพุทธเจา ในขณะที่เจริญพระพุทธมนตเหมือนกับ

ไดเขาเฝา ไดสรรเสริญและรับพรจากพระพุทธเจา และเชื่อวาเทวาอารักษจะปกปองรักษา ผูใดเจริญพระพทุธ

มนตประจำจะเปนสิริมงคลและบุญกุศลแกชีวิตที่ไดระลึกถึงหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจา ทำใหมีจิตใจ

สงบ มีกำลังใจ มีพลังใจ แคลวคลาดปลอดภัยจากอันตราย 2) การเจริญพระพุทธมนตมีอิทธิพลตอการศึกษา

ประวัติศาสตรพระพุทธศาสนาพบวา ในบทเจริญพระพุทธมนตไดแสดงใหเห็นถึงสถานการณ ความเปนมา 

ความสำคัญและผลของการเจริญพระพุทธมนตสมัยพุทธกาล ดังเชน บทสวดชนะมาร หรือพาหุง มีปรากฏ

ประวัติเกี่ยวกับชาง พระเทวทัต และพระพุทธเจา ในเนื้อบทพระพุทธมนตพระพุทธเจาใชความเมตตาตอชาง

นาฬาคีรี หรือเหตุการณภัยพิบัติท่ีเมืองเวสาลีที่พระพุทธเจาทรงแสดงยมกปาฏิหาริยจะพบไดวาเปนที่มาของ

บทสวดรัตนสูตรและเปนที่มาของการทำน้ำมนต 3) การเจริญพระพุทธมนตที่มีอิทธิพลตอการสรางขวัญและ

กำลังใจพบวา ขวัญและกำลังใจของผูเจริญพระพุทธมนตเปนสิ่งสำคัญท่ียึดเหนี่ยวใจเม่ือประสบกับเหตุการณท่ี

นำทุกขภัยมาให เชน บทพุทธมนตกรณียเมตตสูตร ใชเจริญพุทธมนตปองกันเพื่อไมใหเทวดารังเกียจ บทรัตน

สูตรเพื่อปองกันไมใหอมนุษยทำรายผูคน ตอมาไดมีการนำมาใชที่ประเทศลังกาเนื่องดวยเปนประเทศอยูบน

เกาะ มีทะเลลอมรอบ อันตรายรอบดาน ขวัญและกำลังใจที่จะทำใหพระสงฆชวยชาวลังกาได คือการเจริญ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 144 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พระพุทธมนตเพ่ือปองกันภัย ผลประโยชนติดตามมาก็คือ การระลึกถึงคุณและเดชะอานุภาพของพระพุทธเจา 

พระธรรม พระสงฆ ใหพุทธานุสติเขามาคุ มครองใจมุ งมั ่นเกิดศรัทธาและปติและการบำเพ็ญเพียร ใน

ขณะเดียวกันก็ไดอนุสสติในแงท่ีทำใหเกิดศรัทธาเลื่อมใส มีสติ แกลวกลาราวกับวามีของศักดิ์สิทธิ์อยูกับตัวเรา 

และ 4) การเจริญพระพุทธมนตมีอิทธิพลในการประกอบพิธีกรรมของสงฆพบวา ศาสนาคูกับการสวดมนต 

พิธีกรรมคูกับพุทธศาสนิกชนตั้งแตเกิดจนสิ้นชีวิต โดยบทพุทธมนตนำมาใชในงานมงคลและงานอวมงคล หาก

ขาดการเจริญพุทธมนตพิธีกรรมทางศาสนาก็จะเลือนหายไป เพราะแกนแทของการจัดพิธีกรรมคือหลอมจิตใจ

ของคนใหออนนอมและเขาใจในคำสอนของพระพุทธเจา 

  วัตถุประสงคที ่ 3 ผลการวิเคราะหความมุ งหมายในการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานใน

พระพุทธศาสนา ผลการวิจัยพบวา การเจริญพระพุทธมนตมีความมุงหมาย ดังนี้ 1) เพ่ือขจัดทุกขกาย ทุกขใจ 

ดับโรค ดับภัยใหวินาศไป เพ่ือความรมเย็นเปนสุข เปนเกาะคุมครองปองกันโรคภัยไขเจ็บบำรุงจิตใจใหเขมแข็ง

และความเปนสิริมงคลตอชีวิต โดยมีวัดและพระสงฆเปนหลักใจหลักชัย เชน ในคราวท่ีเกิดโรคติดเชื้อไวรัสโคโร

นา 2019 คณะสงฆและรัฐบาลกำหนดใหมีการเจริญพระพุทธมนตบทรัตนสูตร หรือแมแตการเจริญพุทธมนต

ถวายพระพรเปนพระราชกุศลทุกวันจันทร การรวมถวายพระพรชัยท่ีวัดพระศรีรัตนศาสดารามหรือวัดพระแกว

ทุกวันที ่ 28 ของเดือนหลังจากเจริญพระพุทธมนตแลวก็จะเจริญวิปสสนากรรมฐาน 2) เพื ่อความสุข 

ความสำเร็จและความเจริญรุงเรืองในชีวิต เพราะทุกครั้งที่ไดเจริญพระพุทธมนตรูสึกไดวาจิตใจสงบ เกิดสมาธิ 

หลับสบาย ไมฝนราย เพราะเนื้อหาของบทพุทธมนตแสดงถึงอานุภาพของพระพุทธเจา พระธรรม พระสงฆ 

คุมครองผูคนใหอยูเย็นเปนสุข บางบทพุทธมนตเปนการอัญเชิญเทวดามารวมฟงจึงเกิดความศักดิ์สิทธิ์ บางบท

พุทธมนตเปนการแผเมตตา เชน บทพุทธมนตกรณียเมตตสูตรหรือรัตนสูตร เม่ือเจริญพระพุทธมนตแลวจิตเปน

สมาธิ เปนสุขที่ไดสรรเสริญคุณพระรัตนตรัย และ 3) เพื่อการรักษาพระพุทธศาสนา ดวยการเจริญพระพุทธ

มนตตามแบบอยาง แบบแผน แบบฉบับภาษาบาลี เพราะหากมีการสวดมนตแปลความหมายเปลี่ยนไปการเขา

หาหลักธรรมก็เปลี่ยนไป พระสงฆจึงมีหนาที่ในการรักษาพระพุทธศาสนาดวยการเจริญพระพุทธมนตและการ

ปฏิบัติตามศาสนกิจญาติโยมศรัทธาเลื่อมใส พุทธศาสนิกชนใฝธรรมะศาสนายังคงอยูตอไป  

 

อภิปรายผลการวิจัย  

   1. การศึกษากำเนิดและพัฒนาการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานในพระพุทธศาสนา พบวา การ

เจริญพระพุทธมนตเริ่มจากการทองจำ สาธยาย การสวด ถือกันวาเปนคำสอนของพระพุทธเจาที่ปรากฏใน

พระไตรปฎก ตอมาภายหลังไดมีการแตงเปนรอยกรองขึ้นเพื่อการคุมครอง ปกปองภัย แรกเริ่มสมัยพุทธกาล

เหตุแหงการเจริญพระพุทธมนตและทำน้ำมนตดวยภัยพิบัติ 3 ประการ คือ ทุพภิกขภัย อมนุสภัย และโรคภัย

ไขเจ็บ ที่เมืองเวสาลี สอดคลองกับ ณัฏฐรัตน ผาทา (2550) ที่ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะหบทสวด

มนตพุทธอัฏฐชยมงคลคาถา (คาถาพาหุง)” พบวา การสวดมนตหรือการสาธยายมนต ในสมัยเริ่มแรกของ

พระพุทธศาสนานั้นพระธรรมเทศนาของพระพุทธเจามิไดถูกบันทึกไวโดยวิธีการอื่น ๆ มีเพียงการทองจําหรือ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 145 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สาธยาย สอดคลองกับ แมชีทัศนา จิรสิริธรรม (2552) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาการสวดมนตแปลเพื่อการ

บรรเทาทุกขทางใจ: กรณีศึกษาผูเขารวมโครงการอยูเย็นเปนสุขพนทุกขรวมกัน ณ เสถียรธรรมสถาน” พบวา 

การเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนาน เปนการสวดหรือสาธยายพระธรรมคําสั่งสอนของพระพุทธเจา เพราะการ

สวดนั้นเริ่มตนมาจากความพยายามในการจดจําจากการแสดงธรรมของพระพุทธเจาแลวนํามาเลาใหศิษยฟง

และสอดคลองกับเจาอธิการอุดมศักดิ์ อุตตมสกฺโก และคณะ (2566) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะหการ

เจริญพระพุทธมนตสิบสองตำนานในสังคมไทย” พบวา การเจริญพระพุทธมนตไดแก การทอง การสวด หรือ

การทบทวนพระธรรมคำสอน โดยนับถือวาเปนคำศักดิ์สิทธิ์ สามารถปองกันอันตรายได การสวดเริ่มขึ้นท่ี

เมืองเวสาลีตั้งแตสมัยพุทธกาลในขณะนั้นเกิดภัย 3 ประการ คือ ขาวยากหมากแพง (ทุพภิกขภัย) ภูตฝปศาจ

ทำอันตราย (อมนุสภัย) และโรคภัยไขเจ็บ (โรคภัย) และสอดคลองกับ พระพิษณุพล สุวณฺณรูโป (รูปทอง) 

(2559) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะหพระปริตตในพระพุทธศาสนา” พบวา การสวดมนตมีมาตั้งแต

สมัยพุทธกาล จดจำดวยวิธีแบบปากตอปากที่เรียกวา “มุขปาฐะ” มีเนื้อหาสาระที่มีอานุภาพดานการปองกัน 

คุมกันภัยอันตรายมาสาธยาย  

 2. การศึกษาอิทธิพลของการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานที่มีในพระพุทธศาสนา พบวา การ

เจริญพระพุทธมนตจึงตองมีศรัทธาเปนหลัก เชื่อในคุณของพระพุทธ พระธรรมและพระสงฆ เชื่อวาบทเจริญ

พระพุทธมนตเปนภาษาและคำสอนของพระพุทธเจา มีองคประกอบของการสวดมนต ไดแก การศึกษาใหรูถึง

ความหมาย ความสำคัญ วัตถุประสงคและผลของการสวดมนตเพ่ือนำไปปฏิบัติไดถูกตองจึงจะเกิดมรรคเกิดผล 

เบื้องตนตองศรัทธาและสวดดวยความเคารพ ซ่ึงสอดคลองกับ ณัฐธพงษ มะลิซอน และคณะ (2566) ไดศึกษา

เรื่อง “พฤติกรรมความเชื่อการสวดมนตขามปในสังคมไทย” พบวา การสวดมนตเปนสิ่งท่ีตองกระทำดวยความ

ศรัทธา และเชื่อวามีคุณคาทางจิตใจที่จะเกิดผลดีตอตนเองใหเกิดความสุข ความสบายใจและมีสุขภาพจิตดี 

และสอดคลองกับ พระมหาสุนทร สิริธมฺโม (เนเรียะ) (2549) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาวิเคราะหกรณีย

เมตตสูตร” พบวา การสวดมนตตองใหความสำคัญกับความรู ความเขาใจ สวดถูกตองตามอักขระและ

พยัญชนะ วัตถุประสงค ความหมายและหลักธรรมของการสวดมนตเพ่ือนำไปสูการปฏิบัติใหถูกตองตามลำดับ

พิธีการ และอิทธิพลตอการสรางขวัญและกำลังใจ เม่ือสวดมนตแลวเกิดปติ ความสุข ความสบายใจ และอยาก

ที่จะปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจา ซึ่งสอดคลองกับ กรภพ สีสัน (2561) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษา

วิเคราะหคุณคาของรตนปริตรที่มีตอสังคมไทย” พบวา ดานความเชื่อเรื่องอานุภาพพระรัตนตรัย การใหผล

ของกรรม ความเปนสิริมงคล อานิสงสการบูชา ทำใหเกิดความสบายใจ ความสามัคคี บำบัดโรคได ไดบุญกิริยา

วัตถุ 10 ประการ  

  3. การวิเคราะหความมุงหมายในการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานในพระพุทธศาสนา พบวา 

ความมุงหมายของการเจริญพระพุทธมนตเพ่ือคุมครองปองกันภัยพิบัติหรืออันตรายและการรักษาโรคภัย เพ่ือ

ความสุข ความสำเร็จและความเจริญรุงเรืองในชีวิต เพราะทุกครั้งท่ีสวดจะรูสึกไดวาจิตใจสงบ เกิดสมาธิ กอน

นอนไดสวดมนตหลับสบาย ไมฝนราย สุดทายคือเพื่อการรักษาพระพุทธศาสนา การเจริญพระพุทธมนตจะทำ

ใหพระพุทธศาสนาคงอยูสืบไป สอดคลองกับ ณรงควรรษ บุญมา (2559) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 146 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การสวดมนตตามแนวพระพุทธศาสนาเถรวาท” พบวา ความมุงหมายเริ่มดวยสวดเพื่อรักษาสืบทอดพระธรรม

คำสอน ตอมาสวดเพ่ือกำจัดสิ่งชั่วรายท้ังปวงและยังความสวัสดีใหเกิดข้ึน สวดเพ่ือสรรเสริญบูชาพระรัตนตรัย 

และสวดเพื่อเสริมสรางกำลังใจ และคุณคาของการสวดมนต จิตเปนสมาธิงาย สุขภาพกายดี ทำใหเขาใจ

ความหมายของหลักธรรมในบทสวด และใหคุณตามควรแกการปฏิบัติ และสอดคลองกับ พระมหาดวงรัตน 

ฐิตรตโน (กิจประภานนท) (2550) ไดศึกษาวิจัยเรื ่อง “อิทธิพลของธัมมปทัฏฐกถาเรื่องอายุวัฒนกุมารตอ

ประเพณีสืบชะตาของลานนา” พบวา การสาธยายมนตมีจุดมุงหมายทั้งภายนอก คือ การสวดเพ่ือเปนเครื่อง

คุมครอง ปองกันอันตรายภายนอก เปนตนวา โจร ยักษ สัตวเดรัจฉาน สวนปองกันอันตรายภายใน คือ โรคภัย

ไขเจ็บ เพื่อปองกัน รักษา ตานทานภัยและโรคตาง ๆ และผูวิจัยพบวา รูปแบบการเจริญพระพุทธมนตมี 2 

ประเภทคือ การสวดมนตในงานมงคล เชน งานแตง งานข้ึนบานใหม หรืองานอวมงคล เชน งานสูญเสียผูท่ีจาก

ไป การสวดมนตทั้ง 2 ประเภท ยังมีรูปแบบการสวดที่ตางกันไปตามการสวดมนตในแตละงาน สอดคลองกับ 

เก้ือ ชัยภูมิ (2558) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “รูปแบบการสวดมนตในพระพุทธศาสนาเถรวาท” พบวา การสวดมนต

มีรูปแบบตามงาน ไดแก การสวดมนตทำวัตรเชา-ทำวัตรเย็น การเจริญพระพุทธมนตในงานมงคล การสวด

มนตงานอวมงคล และการสวดมนตแบบมีทำนองพิเศษเชน สวดคาถาพุทธาภิเษก สวดภาณยักษ และ

สอดคลองกับ พระสมรัตน รตนสโม และประเวศ อินทองปาน (2566) ไดศึกษาวิจัยเรื ่อง “แนวทางการ

สาธยายพระพุทธมนตสงเสริมการปฏิบัติธรรมของวัดคลองตาลอง ตำบลปากชอง อำเภอปากชอง จังหวัด

นครราชสีมา” พบวา การสาธยายมนตใชในการทำวัตรเชา-เย็น สาธยายมนตในงานมงคล สาธยายมนตในงาน

อวมงคล สาธยายงานทักษิณานุปทาน และสาธยายงานพิธี นอกจากนี้ ผูวิจัยยังพบวา อานิสงสของการเจริญ

พระพุทธมนตท่ีสงผลตอผูเจริญพระพุทธมนตคือการเปนผูท่ีดำเนินชีวิตดวยความไมประมาท ความสุขใจ ความ

สงบ สวดมนตแลวทำใหเปนคนใจเย็นมากขึ้น และมีนิสัยชอบทำบุญ ไมเบียดเบียนผูอื่น รูจักระงับความโกรธ 

รูจักการใหอภัย มีความละอายและเกรงกลัวตอบาป รูจักการปลอยวาง ไมเครียดและไมโลภ ซึ่งสอดคลองกับ 

พระครูโอภาสธรรมพิทักษ (เสียม เดชธมฺโม) (2559) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “พัฒนาการรูปแบบการสวดมนตใน

สังคมไทยปจจุบัน” พบวา การสวดมนตคือการกลาวสรรเสริญในสิ่งที่ตนเองใหความเคารพซึ่งเกิดผลตอผูสวด

ทำใหจิตสงบ เปนสมาธิ และเปนผูมีปญญา ปรารถนาความสงบสุขทางรางกาย จิตใจ มุงใหเกิดความเมตตาตอ

กันและการไมเบียดเบียนตนเองและผูอื่น และสอดคลองกับ พระอธิการศิริศักดิ์ ยสินฺธโร (ล้ำเลิศ) (2565) 

พบวา การสวดมนตทำใหการดำเนินชีวิตท่ีนำไปสูความสำเร็จความเจริญกาวหนา มีความสุขทางใจ มีหลักการ

ทำบุญ การใหทาน การรักษาศีล การเจริญภาวนา ออนนอมถอมตน ชวยเหลือสังคมรอบขาง ยอมรับและยินดี

ในการทำความดี การฟงธรรม แสดงธรรม และทำความเห็นใหถูกตองเหมาะสม 

 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 147 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

องคความรูใหม  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

  ผูวิจัยนำมาสรุปเปนองคความรูจากการวิจัยไดวา เจตนารมณแทจริงของพระพุทธเจาที่ใหพระภิกษุ

เจริญพระพุทธมนต คือตองการใหผูเจริญพระพุทธมนตและผูฟงสวดพระพุทธมนตพึงระลึกและสรรเสริญใน

คุณของพระรัตนตรัย คือ การนอมจิตไปสูความดีงามเสมือนหนึ่งวาไดใกลชิดพระพุทธองคดวยการเจริญบท

พระพุทธคุณ คือ คุณของพระพุทธเจา พึงระลึกและสรรเสริญวาพระพุทธองคนั้นเปนผูไกลจากกิเลส เปนพระ

อรหันต ผูตรัสรูชอบดวยพระองคเอง ผูเสด็จไปดีแลว ผูรูแจงแหงโลก เปนผูฝกคนไดดีเยี่ยม เปนศาสดาของ

เทวดาและมนุษยทั้งหลาย เปนผูตื่นและเบิกบานแลว และทรงเปนผูจำแนกแจกธรรม ทรงโปรดสั่งสอนสัตว

โลก พระคุณนี้มุ งหมายเอาพระปญญาเปนหลัก เพราะเปนเครื่องสำเร็จของความเปนพระพุทธเจา การ

พึ่งตนเองได การปฏิบัติเพื่อประโยชนแกผูอื่น ทรงบำเพ็ญพุทธจริยาเพื่อประโยชนเกื้อกูลแกผูอื่นดวยความ

กรุณา อันเปนเครื่องสำเร็จในการทำหนาที่ของพระพุทธเจาและเปนที่พึ่งของชาวโลกได ความศรัทธาและ

สรรเสริญในพระธรรมคุณ คือ คุณของพระธรรม เปนธรรมท่ีพระพุทธเจาไดตรัสดีแลว อันผูปฏิบัติจะพึงเห็นชัด

ดวยตนเอง ไมประกอบดวยกาล ควรนอมเขามาไวในใจและวิญูชนพึงรูเฉพาะตน คุณนี้หมายเอาคำสั่งสอน

ดวยมุงใหเปนคุณของโลกุตตรธรรม และพระสังฆคุณ คือ คุณของพระสงฆ ความศรัทธาและสรรเสริญในสาวก

ของพระพุทธเจา เปนผูปฏิบัติดี เปนผูปฏิบัติตรง เปนผูปฏิบัติถูกทาง เปนผูปฏิบัติสมควร เปนผูควรแกการ

คำนับ เปนผูควรแกการตอนรับ เปนผูควรแกการอัญชลี และเปนนาบุญอันยอดเยี่ยมของโลก เมื่อผูเจริญพระ

พุทธมนตและผูฟงสวดพระพุทธมนตมีจิตศรัทธาแลวนั้นสงผลใหนำไปสูการประพฤติปฏิบัติตนตามคำสอนจาก

บทพระพุทธมนตซ่ึงสามารถปฏิบัติตนไดดวยตนเอง ดวยการพ่ึงตนเองลงมือปฏิบัติท่ีถูกตอง ไมใชการออนวอน 

ขอสิ่งศักดิ์สิทธิ์ อิทธิปาฏิหาริยหรืออำนาจดลบันดาล เพื่อการละกิเลสทั้งปวง และเชื่อในผลของการกระทำ

หรือกฎแหงกรรม จึงเปนความศรัทธาเลื่อมใสที่ถูกตองนำมาซึ่งความสุขกายสุขใจในชีวิต จึงถือไดวาการเจริญ

พระพุทธมนตและการฟงสวดพระพุทธมนตเปนการบำเพ็ญบารมีถึงพรอมดวยเนกขัมมบารมี เพราะการสวด

ความสุข: ความสุขกาย สุขใจ 

ไตรสิกขา: ศีล สมาธิ ปญญา 

บำเพ็ญบารมี: การเจริญพระพุทธมนต 12 

ศรัทธาและสรรเสริญคุณของพระรัตนตรัย:  

พระพุทธคุณ พระธรรมคุณ พระสงฆคุณ 

การพ่ึงตนเอง: การปฏิบัติตามคำสอน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 148 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

มนตเปนการประพฤติปฏิบัติธรรม ตั้งตนในการถือบวชใจเปนการไดเขาเฝาพระพุทธเจา การเจริญพระพุทธ

มนตเปนการกลาวท่ีเปนจริงคือ สัจจบารมีสรรเสริญคุณของพระรัตนตรัย และยังเปนการอธิษฐานบารมีเพ่ือให

มนตท้ังหลายเกิดอานุภาพและอานิสงสจากการสวดมนต ซ่ึงทุกครั้งหลังสวดมนตเสร็จเรียบรอยจะนำสูการแผ

เมตตาบารมีใหกับตนเองและผูอื่น การเจริญพระพุทธมนตเปนผลของความคิดที่ถูกตองตามความเปนจริง 

วางใจไดอยางถูกตองและดีงาม คิดพิจารณาดวยเหตุผลและแกไขปญหาจนสำเร็จดวยวิธีการแหงไตรสิกขา ซ่ึง

เปนความมุงหมายสูงสุดของการเจริญพระพุทธมนตดวยการเปนผูมีศีล สมาธิ และปญญา ในเบื้องตนของการ

เจริญพระพุทธมนตนั้นมีการสมาทานศีล ในขณะท่ีสาธยายบทพระพุทธมนตอันเกิดจากการสวดเองก็ดี การฟง

เสียงสวดก็ดีทำใหเกิดสมาธิ เม่ือจิตสงบมีสมาธิเกิดข้ึนแลวจึงมีการพิจารณาธรรมนำไปสูการเกิดปญญา  

 

สรุป  

  พระพุทธมนต 12 ตำนาน ไดแก บทพระพุทธมนตมังคะละ ระตะนะสูตร กะระณียะเมตตะสูตร 

ขันธะปริตร โมระปริตร วัฏฏะกะปริตร ธะชัคคะปริตร อาฏานาฏิยะปริตร อังคุลิมาละปริตร โพชฌังคะปริตร 

อะภะยะปริตร และชะยะปริตร เปนบทพุทธมนตที่มีเจตนารมณใชเพื่อการสรรเสริญบูชาคุณพระรัตนตรัย 

ไดแก พระพุทธคุณ พระธรรมคุณ และพระสังฆคุณ เพื่อการสืบทอดพระธรรมคำสอน ปองกันกำจัดวิบัติภัย

และขจัดสิ่งชั่วรายสิ่งไมเปนมงคลทั้งปวงใหอันตรธานหายไปสิ้น และเพื่อความเปนสิริมงคล เสริมสรางขวัญ

และกำลังใจ มีรูปแบบการเจริญพระพุทธมนตดวยการสวดดวยตนเอง ประโยชนเกิดแกตนเอง การฟงผูอ่ืนสวด 

ประโยชนแกผูสวดและผูฟง และการสวดใหผูอ่ืนฟง ประโยชนแกตนเองและผูฟง ดังนั้น ท้ังผูสวดและผูฟงสวด

ตองมีความเขาใจในความหมายและหลักธรรมของบทสวด เมื่อเขาใจแลวจะเกิดศรัทธาแลวนำไปสู การ

ประพฤติปฏิบัติท่ีดีในการตั้งสัจจะอธิฐานและแผเมตตาดวยจิตใหแนวแนจะเกิดอานิสงสของการเจริญพระพุทธ

มนต เกิดคุณคาภายในจิตใจ จิตเปนกุศล เปนศีล สมาธิ ปญญา และสำเร็จดวยพลานุภาพของพระพุทธมนต 

การเจริญพระพุทธมนตเปรียบไดกับการบำเพ็ญบารมีจะยิ่งมีอานุภาพเปนพลังอันใหญยิ่งที่จะนำสุขสวัสดีให

บังเกิดมรรคผลนิพพานแกผูสวดและผูฟงพระพุทธมนต จึงควรผลักดันและขยายผลของการเจริญพระพุทธ

มนตท่ีถูกตองตามแบบอยาง แบบแผน แบบฉบับจากวัดไปสูโรงเรียน ชุมชนและสังคมอยางบูรณาการเพ่ือการ

รักษาสืบทอดพระพุทธศาสนาใหคงอยูยั่งยืนสืบไป 

 

ขอเสนอแนะ  

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

 ผลจากการวิจัยพบวา การเจริญพระพุทธมนตที่ถูกตองและดีงามตามเจตนารมณของพระพุทธเจาใน

การที่จะพึงรักษาพระพุทธศาสนาและการปกปองคุมครองใหรอดปลอดภัยจากอันตรายตาง ๆ และเปน        

สิริมงคลแกผูเจริญพระพุทธมนต ดังนั้น สำนักงานพระพุทธศาสนาแหงชาติ วัดและหนวยงานทั้งภาครัฐและ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 149 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เอกชนที่มีสวนเกี่ยวของในการสงเสริมบำรุงรักษาพระพุทธศาสนา ควรนำบทเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนาน

ไปใชดำเนินการจัดทำคูมือและขั้นตอนการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนาน เพื่อใชเปนแนวทางปฏิบัติรวมกัน

อยางมีแบบอยาง แบบแผน แบบฉบับเพ่ือคงความเปนพุทธศาสนาไวอยางแทจริง 

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็นหัวขอเก่ียวกับ 

 2.1 ควรศึกษาการพัฒนาคุณภาพชีวิตของชาวพุทธดวยการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานใน

พระพุทธศาสนา เหตุเพราะการดำเนินชีวิตในปจจุบันประสบกับปญหาดานสุขภาพ โรคระบาด ครอบครัว 

เศรษฐกิจและสังคม ปญหาดังกลาวนำมาซ่ึงความทุกขกายทุกขใจ ความกังวล ความเครียด และความกลัวเปน

อยางมาก ดังนั้น ชาวพุทธจึงควรมีสติและปญญาในการที่จะแกไขและสูกับปญหา อุปสรรคตาง ๆ ดวยการ

ระลึกถึงคุณของพระรัตนตรัย ไดแก พระพุทธคุณ พระธรรมคุณ และพระสังฆคุณเปนที่ตั้งในการเจริญพระ

พุทธมนตเพ่ือนำชีวิตใหมีความสงบสุข 

 2.2 ควรศึกษาคุณคาทางหลักธรรมของการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานในพระพุทธศาสนาที่มีตอ

สังคมไทย เหตุเพราะพระพุทธมนต มีเรื่องราวในอดีตที่ปรากฏใหเห็นโดยเฉพาะอยางยิ่งคุณคาทางหลักธรรม 

ดังนั้น จึงควรที่จะนำมาศึกษาซึ่งจะเปนประโยชนแกพระพุทธศาสนาและผูสนใจนำไปเผยแพรใหเกิดความรู

ความเขาใจมากยิ่งข้ึน  

  2.3 ควรศึกษาแนวทางการนำหลักไตรสิกขามาสงเสริมการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานใน

พระพุทธศาสนา เหตุเพราะอานิสงสของการเจริญพระพุทธมนต 12 ตำนานมีอานุภาพยิ่งในการปกปอง

คุมครอง การปองกันภัยพิบัติตาง ๆ และยังมีผลในใจใหเกิดความสุข ความสงบ ดังนั้น หากศึกษาการเจริญ

พระพุทธมนต 12 ตำนานรวมกับวิธีปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาเพื่อนำมาประยุกตใชใหเกิดมรรคผล จักเปน

คุณประโยชนและเปนแนวทางปฏิบัติท่ีดีงามใหแกผูเจริญพระพุทธมนต 

 

บรรณานุกรม  

กรภพ สีสัน. (2561). การศึกษาวิเคราะหคุณคาของรตนปริตรที่มีตอสังคมไทย. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เกื้อ ชัยภูมิ. (2558). รูปแบบการสวดมนตในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎี

บัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

คณะกรรมการอำนวยการจัดงานสวดพระปริตรมหากุศลเฉลิมพระเกียรติฯ. (2554). บทสวดมนต 

พระปริตรธรรม 12 ตำนาน. กรุงเทพฯ: อาสารักษาดินแดน. 

เจาอธิการอุดมศักดิ์ อุตตมสกฺโกและคณะ. (2566). ศึกษาวิเคราะหการเจริญพระพุทธมนตสิบสองตำนานใน

สังคมไทย. วารสารวิจยวิชาการ. 6(6), 15-28. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 150 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ณรงควรรษ บุญมา. (31 มีนาคม - 1 เมษายน 2559). ศึกษาวิเคราะหการสวดมนตตามแนวพระพุทธศาสนา

เถรวาท. การประชุมวิชาการระดับชาติ ครั้งที่ 8 มหาวิทยาลัยราชภัฏนครปฐม จังหวัดนครปฐม 

ประเทศไทย. 1541-1547.  

ณัฏฐรัตน ผาทา. (2550). การศึกษาวิเคราะหบทสวดมนตพุทธอัฏฐชยมงคลคาถา (คาถาพาหุง). วิทยานิพนธ

หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ณัฐธพงษ มะลิซอน และคณะ. (2566). พฤติกรรมความเชื่อการสวดมนตขามปในสังคมไทย. วารสารวิจัย

ธรรมศึกษา. 6(2), 267-281. 

ธนิต อยูโพธิ์. (2559). อานุภาพพระปริตต. พิมพครั้งท่ี 5. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงราชวิทยาลัย.  

พระครูโอภาสธรรมพิทักษ (เสียม เดชธมฺโม). (2559). พัฒนาการรูปแบบการสวดมนตในสังคมไทยปจจุบัน. 

วารสาร มจร พุทธปญญาปริทรรศน, 1(1), 23-36. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2542). เก็บเพชรจากคัมภีรพระไตรปฎก. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 

พระธรรมานันทมหาเถระ. (2534). อัครมหาบัณฑิตานุสรณ. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพิษณุพล สุวณฺณรูโป (รูปทอง). (2559). การศึกษาวิเคราะหพระปริตตในพระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธ

หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาดวงร ัตน   ฐ ิตรตโน (ก ิจประภานนท ) .  (2550). อิทธ ิพลของธ ัมมปทัฏฐกถา เร ื ่องอายุ  

วัฒนกุมารตอประเพณีสืบชะตาของลานนา. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาสุนทร สิริธมฺโม (เนเรียะ). (2549). การศึกษาวิเคราะหกรณียเมตตสูตร. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระสมรัตน รตนสโม และประเวศ อินทองปาน. (2566). แนวทางการสาธยายพระพุทธมนตสงเสริมการ

ปฏิบัติธรรมของวัดคลองตาลอง ตำบลปากชอง อำเภอปากชอง จังหวัดนครราชสีมา. วารสาร มจร 

บาีศึกษาพุทธโฆสปริทรรศน. 9(1), 23-36. 

พระสุวรรณมหาพุทธาภิบาล. (2567). คูมือพุทธบริษัท สวดมนตทำวัตรเชา-เย็นแปล และบทสวดมนตพิเศษ 

วัดไตรมิตรวิทยารามวรวิหาร. พิมพครั้งท่ี 2. กรุงเทพฯ: วัดไตรมิตรวิทยารามวรวิหาร.  

พระอธิการศิริศักดิ์ ยสินฺธโร (ล้ำเลิศ). (2565). ศึกษาวิเคราะหคุณคาจุลราชปริตรในพระพุทธศาสนาเถรวาทท่ี

มีตอสังคมไทย. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย. 

พราหมมร โลส ุวรรณ. (2556). การศึกษาเร ื ่องการสวดมนตที ่ม ีผลตอการพัฒนาคุณภาพชีว ิตของ

พุทธศาสนิกชนในสังคมไทย: เพื่อศึกษาพุทธศาสนิกชน วัดพระศรีมหาธาตุวรมหาวิหาร อําเภอเมือง 

จังหวัดพิษณุโลก. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 151 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

แมชีทัศนา จิรสิริธรรม. (2552). ศึกษาการสวดมนตแปลเพื่อการบรรเทาทุกขทางใจ: กรณีศึกษาผูเขารวม

โครงการอยูเย็นเปนสุขพนทุกขรวมกัน ณ เสถียรธรรมสถาน. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตร

มหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จกรมพระยาดำรงราชานุภาพ. (2514). ประชุมพระนิพนธเกี ่ยวกับตำนานทางพระพุทธศาสนา 

ตำนานพระปริตร. กรุงเทพฯ: รุงเรืองธรรม. 

สำรวย นักการเร ียน. (2546). ธรรมะจากเจ็ดตำนาน สิบสองตำนานและคาถาพาหุง. กรุงเทพฯ : 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 152 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ศึกษาวิเคราะหอบุายระงับความเศราโศกในสลัลสตูร  

An Analytical Study of the Method of Eliminating Grief  

in the Salla Sutta  

 
1รวิวรรณ ปุณณาภิรมย, 2พระมหาจีรวัฒน กนฺตวณฺโณ  

และ 3พระครูสิริรัตนบัณฑิต 

1Ravivan Punnapirom, 2Phramaha Chiravat Kantawanno,  

and 3Phrakhrusirirattanabundit  
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
1Corresponding Author’s Email: Raviwan09@hotmail.com  

Received: May 8, 2024; Revised: August 1, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาอุบายระงับความเศราโศกในพระไตรปฎก 2) เพื่อศึกษา

โครงสรางและสาระสำคัญของสัลลสูตร 3) เพ่ือวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกในสัลลสูตร เปนงานวิจัยเชิง

เอกสาร วิเคราะหและนำเสนอเชิงพรรณนา  

 ผลการวิจัยพบวา 1) ในพระไตรปฎกกลาวเรื ่องความเศราโศกจากการสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก     

สอนใหรูจักความจริง อันเปนเรื่องธรรมดาของธรรมชาติ ซึ่งในสมัยพุทธกาลพระพุทธองคไดนำพุทธอุบายมา

ระงับความเศราโศกจากการสูญเสีย เชน นางปฏาจาราที่สูญเสียบุคคลในครอบครัว, นางกิสาโคตมีที่สูญเสีย

บุตร เปนตน และนำหลักธรรม มาระงับความเศราโศก เชน มรณานุสติ, อภิณหปจจเวกขณ, ไตรลักษณ, 

อริยสัจ 4 เปนตน 2) สัลลสูตร เปนพระสูตรวาดวยเรื่องราวของอุบาสกทานหนึ่ง ท่ีเกิดความเศราโศกเนื่องจาก

บุตรชายของตนไดสิ้นชีวิตลง พระผูมีพระภาคจึงตรัสพระสูตรนี้วา ชีวิตของสัตวทั้งหลายในโลกนี้ ดำเนินไปสู

ความตายทุกขณะ ไมมีใครหนีพนความตายได การเศราโศกเสียใจถึงบุคคลท่ีตายไปแลว ไมกอใหเกิดประโยชน

ใด ๆ มีแตเพิ่มทุกขทำรายกายและจิตใจ บุคคลผูมีปญญา พึงถอนลูกศรคือกิเลสของตน ระงับความเศราโศก 

จงมีปญญาเห็นแจงตามความเปนจริง 3) วิเคราะหเกี่ยวกับการสูญเสียบุคลลอันเปนที่รัก และการใชอุบาย

ระงับความเศราโศก ดวยโยนิโสมนสิการ ประกอบหลักธรรมไตรลักษณ และอริยสัจ 4 โดยมีเปาหมายเพ่ือ

กำจัด และระงับความเศราโศกจากการสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก  

คำสำคัญ: ความเศราโศก; ความตาย 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 153 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Abstract  
 This research paper had objectives: 1) to study the method of eliminating grief in the 
Tipiṭaka 2) to study the structures and essences of Salla-Sutta, and 3) to analyze the method of 
eliminating grief in the Salla-Sutta. It was documentary research. Analyze and present 
descriptively. 
   The results of the study were as follow: 1) in the Tipiṭaka, it talked about grief from the 
loss of a loved one. Taught to know the truth of the nature. In the Buddha’s time, the Lord 
Buddha brought the method of eliminating grief from loss, such as Mrs. Paṭājārā who lost a 
family member, Mrs. Kīsāgotamī who lost a child, etc. and applied Dhamma principles to 
eliminate grief, such as The mindfulness as to death, The Aphinhapaccavekha, The three 
Characteristics, The Four Noble Truths, etc. 2) The Salla Sutta was a sutta about the story of a 
layperson who was grief because his son died. The Lord Buddha then recited this sutta: The 
lives of all beings in this world led to death every moment. No one can escape death. Grieving 
over someone who has died It does not bring any benefit, it only increases suffering and harms 
the body and mind. Intelligent person So he withdraw the arrow of his own desires. eliminating 
grief. Be wise and see the truth. 3 )  Analyzed about Loss of a beloved person and used the 
method of eliminating grief with “Yonisomanasikāra” Contained the principles of The three 
Characteristics and The Four Noble Truths, with the goal of eliminating and suppressing the 
grief losing a loved one.  
Keywords: Grief; Death 
 

บทนำ  

 วัฏจักรของชีวิต สิ่งที่มนุษยทุกคนจะตองพบเจอ ไมสามารถหลีกเลี่ยงได ก็คือความตาย ความพลัด

พรากจากคนที่รัก หรือญาติสายโลหิต ซึ่งความตาย คือความแตกแหงขันธทั้งหลาย ความทอดทิ้งรางกาย 

ความเขาไปตัดขาดแหงชีวิตินทรีย ความตายนั้นทำใหมนุษยตองพลัดพรากจากกัน อันเปนเหตุทำใหเกิดความ

เศราโศก ซึ่งความตายนั้นไมมีใครที่ตองการ แตเมื่อเกิดมาแลว เราทุกคนก็จะตองตายอยางแนนอน ดังที่พระ 

ผูมีพระภาคตรัสไววา “สัตวทั้งปวงมีความตายเปนธรรมดา มีความตายเปนที่สุด ไมลวงพนความตายไปได” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 15/133/166) ชีวิตนี้จึงมีความพลัด

พรากเปนท่ีสุด มีความดับไป สลายไปเปนธรรมดา การพบกันเปนจุดเริ่มตนแหงความพลัดพราก เม่ือวันเวลาท่ี

ตองพลัดพรากจากบุคคลอันเปนที่รักไดมาถึง เมื่อนั้นความเศราโศกเสียใจก็บังเกิดขึ้น ยิ่งรักมากก็ยิ่งเศราโศก

มาก ความเศราโศกยอมทิ่มแทงหัวใจของผูที่เศราโศกดุจถูกลูกศรอาบยาพิษ ยอมจะเสียใจ รองไห ไดรับทุกข 

ทอดอาลัยในชีวิต ละท้ิงการงาน กินไมได นอนไมหลับ ท่ีเสียใจจนเปนบาไปก็มี ท่ีซึมเศรา หงอยเหงา จมอยูกับ

ความหลังเหมือนคนไรอนาคต หมดหวังในชีวิตก็มี นี้เปนความจริงที่ขมขื่น และความปวดราวจากการสูญเสีย

บุคคลอันเปนท่ีรัก  

   ในพระไตรปฎกไดกลาวถึงความเศราโศก การสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก โดยพระผูมีพระภาค และพระ

สาวก ไดมีพุทธอุบายในการระงับความเศราโศก ไวหลายกรณี เชน กรณีนางกิสาโคตมี พระผูมีพระภาคใหนาง

ไปหาเมล็ดผักกาดจากเรือนท่ีไมเคยมีใคร ๆ ตาย เพ่ือเปนยาชุบชีวิตบุตรชาย นางไปเรือนใด ก็ลวนมีแตคนเคย

ตายท้ังสิ้น ทำใหนางไดสติวา ไมเฉพาะบุตรชายนางท่ีตาย แทจริงทุกคนลวนตองตาย เปนตน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 154 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 สัลลสูตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/580-

599/641-644) เปนพระสูตรที่แสดงใหเห็นวา ความตาย ความพลัดพราก เปนธรรมดาของทุกชีวิต ความตาย

คือการทำลายขันธ การตัดขาดชีวิตินทรีย เราลวนอยูในโลกสมมุติ ทุกชีวิตลวนไปตามกรรม จงยอมรับความ

จริง และมองทุกอยางตามความเปนจริง ไมเศราโศกกับสิ่งที่สูญเสียเพราะเศราโศกไปก็ไรประโยชน มีแตจะ

เพ่ิมทุกขทับถมตนมากข้ึน จงใชปญญากำจัดตัณหา ทิฏฐิ ถอนลูกศร คือกิเลส ความเศราโศกใหได โดยใชอุบาย

ระงับความเศราโศก เชน การพิจารณาเนื่อง ๆ ถึงความจริง ไดแก ความแก ความเจ็บ ความตาย ความพลัด

พรากจากของรักของชอบใจ และการทำกรรมอันใดไว ตองไดรับผลกรรมนั้น ๆ ตามนัยแหงการพิจารณา

อภิณหปจจเวกขณ หรือฐานสูตร (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

22/57/99-100), การใชอุบายอันแยบคาย ดวยหลักโยนิโสมนสิการ เชน โดยใชปญญาพิจารณาดวยเหตุผล, 

การพิจารณาโทษของความเศรา เปนตน (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2556), การใชอุบายระงับความ

เศราโศกดวยหลักไตรลักษณ พิจารณาความไมเท่ียง ความเปนทุกข ความเปนอนัตตา (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 12/358/394-396) และอุบายระงับความเศราโศกดวยหลัก

อริยสัจ 4 พิจารณาทุกข สมุทัย นิโรธ มรรค โดยกำหนดทุกข หาสาเหตุแหงทุกข รูภาวะดับทุกขที่จะพึงบรรลุ 

ดวยการปฏิบัติตามมรรคมีองค 8 ซ่ึงเปนทางพนทุกข (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) เปนตน 

   ดวยเหตุนี้ ผูวิจัยจึงสนใจท่ีจะศึกษาวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกในสัลลสูตร เพ่ือใหเขาใจความ

ธรรมดาของชีวิต และมีปญญาในการแกปญหา ประกอบกับสัลลสูตร เปนพระสูตรที่อานแลวเขาใจงาย มี

ลักษณะเปนพระคาถา กลาวถึงความตาย และการระงับความเศราโศกจากการสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก ซ่ึง

ความจริงนี้ เปนสิ่งที่ทุกคนตองประสบ ดังนั้น การไดเรียนรู ฝกทำใจ และศึกษาอุบายระงับความเศราโศกไว 

ถือเปนการสรางภูมิตานทานใหกับชีวิต  

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

 1. เพ่ือศึกษาอุบายระงับความเศราโศกในพระไตรปฎก 

 2. เพ่ือศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญของสัลลสูตร 

   3. เพ่ือวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกในสัลลสูตร  

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

  การศึกษาวิจัยครั้งนี้เปนการวิจัยเชิงเอกสาร (Document Research) เปนสวนหนึ่งของวิทยานิพนธ

พุทธศาสตร มหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปฎกศึกษา เรื่อง “ศึกษาวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกในสัลล

สูตร” โดยศึกษาเอกสารท่ีเก่ียวของแลวนำขอมูลมาวิเคราะหตามวัตถุประสงคและนำเสนอผลการวิจัยโดยการ

พรรณนา ซ่ึงแนวทางการดำเนินการวิจัยครั้งนี้ มีรายละเอียดดังนี้  

 ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาเอกสาร โดยรวบรวมขอมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source) และ

ขอมูลจากเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) และผลงานการวิจัยท่ีเก่ียวของ  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 155 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 ขั้นตอนที่ 2 การเรียบเรียงและจัดลำดับขอมูลเกี่ยวกับสัลลสูตร ตามที่ไดจากการศึกษาคนควา

ขอมูลชั้นปฐมภูมิและขอมูลชั้นทุติยภูมิ 

 ขั้นตอนที่ 3 วิเคราะหสัลลสูตร โดยจำแนกขอมูลแยกเปนประเด็นตามความมุงหมายของการวิจัย 

ตรวจสอบความถูกตองสมบูรณ แลวสรุปผลการวิจัยเปนประเด็น โดยใชแนวคิดทฤษฎีงานวิจัยที่เกี่ยวของเปน

แนวทาง นำมาสังเคราะหเปนกรอบแนวคิดในการวิจัย ขอคำแนะนำ ปรึกษา และความเห็นจากผูเชี่ยวชาญ

แลวนำมาปรับปรุง แกไขใหเหมาะสม 

 ขั้นตอนที่ 4 นำเสนอผลการศึกษางานวิจัย สรุปผลที่ไดจากการวิจัย พรอมขอเสนอแนะ และ

ประเด็นท่ีจะเปนประโยชนตอการศึกษาตอไป  

   

ผลการวิจัย  

   วัตถุประสงคที่ 1 ผูวิจัยไดศึกษาภาพรวมในพระไตรปฎกถึงพุทธอุบายและหลักธรรม ท่ีพระผูมี

พระภาคและพระสาวก ตรัสสอนเพื่อระงับความเศราโศก โดยรวบรวมมาเปนตัวอยาง เพื่อใหเขาใจภาพกวาง 

ดังนี้ 

   1) ผูวิจัยไดทำการศึกษาความหมายเบ้ืองตนท่ีเก่ียวกับอุบายระงับความเศราโศก ดังนี้  

   1.1 โสกะ ไดแก ความเศราโศก กิริยาที่เศราโศก ภาวะความเศราโศกภายใน ความหมนไหมภายใน 

ความเรารอนภายใน ความหมนไหมแหงจิต ความทุกขใจ ลูกศรคือความเศราโศก ของผูท่ีถูกความเสียหายของ

ญาติกระทบบาง ถูกความเสียหายแหงโภคทรัพยกระทบบาง ถูกความเสียหายเพราะโรคกระทบบาง ถูก

สีลวิบัติกระทบบาง และ ถูกทิฏฐิวิบัติกระทบบาง ประจวบกับความเสียหายอื่นนอกจากที่กลาวแลวกระทบ

บาง ถูกเหตุแหงทุกขอ่ืน นอกจากท่ีกลาวแลวกระทบบาง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 30/21/126)  

   1.2 อุบาย หรือ อุปาย คือ วิธี หนทาง ชองทาง กลวิธี ชองทางแหงความคิด ซึ่งประกอบดวย อาย

โกศล (ความเปนผูฉลาดในความเจริญ), อปายโกศล (ความเปนผูฉลาดในความเสื ่อม) และ อุปายโกศล 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 35/753/485) 

   1.3 ลูกศร 7 ชนิด ในพระพุทธศาสนา อันประกอบดวย 1) ลูกศรคือราคะ 2) ลูกศรคือโทสะ 3) ลูกศร

คือโมหะ 4) ลูกศรคือมานะ 5) ลูกศรคือทิฏฐิ 6) ลูกศรคือโสกะ และ 7) ลูกศรคือความสงสัย (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 29/173/491) สัตวเปนผูปรุงแตงลูกศรเหลานั้นให

เกิดขึ้น เมื่อสัตวผูถูกลูกศรใดปกติด ก็จะวิ่งพลานไปทุกทิศทาง วิ่งจากภพนี้ไปภพหนา วิ่งจากคตินี้ไปคติหนา 

วิ่งจากวัฏฏะนี้ไปวัฏฏะหนา ตอเมื่อสัตวนั้นสามารถถอนลูกศรเหลานั้นออกไดแลว จึงไมตองวิ่งพลานไปทุก

ทิศทาง  

   2) ผูวิจัยยกตัวอยาง พระสูตรและชาดกที่เกี่ยวของกับความเศราโศก ที่ปรากฏในพระไตรปฎก (ใน

งานวิจัยนี้ เปนเพียงบางสวน) ดังนี้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 156 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

   2.1 ปฏาจาราเถรี นางปฏาจาราสูญเสียสามี บุตร 2 คน มารดา บิดา และพี่ชาย ทำใหนางเสียสติ 

พระผูมีพระภาคตรัสพุทธอุบายในการระงับความเศราโศก “น้ำในมหาสมุทรทั้ง 4 มีประมาณนอย, น้ำตาของ

คนผูอันทุกข ถูกตองแลว เศราโศก ไมใชนอย มากกวาน้ำในมหาสมุทรนั้น: เหตุไร เธอจึงประมาทอยูเลา? แม

นอง” (อรรถกถาพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2/4/189) อธิบายได

วาน้ำตาที่หลั่งออกมาเพราะความสูญเสีย และความพลัดพรากจากสิ่งที่พอใจ เมื่อเทียบแลวมีมากกวาน้ำใน

มหาสมุทรท้ัง 4 เหตุไร นางจึงมีชีวิตอยูดวยความประมาท  

   “บุคคลเมื่อถึงคราวจะตาย บุตรทั้งหลายก็ตานทานไวไมได บิดาก็ตานทานไวไมได พวกพองก็

ตานทานไวไมได แมญาติพ่ีนองก็ตานทานไวไมได” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 25/288/122) อธิบายไดวา บุคคลเมื่อถึงคราวตาย ไมมีใครสามารถตานทานไมใหตายได เม่ือ

นางปฏาจารา ไดฟงธรรม จึงไดสติ และถอนลูกศรคือความเศราโศกได เปนผู ปราศจากความเศราโศก 

สอดคลองกับงานวิจัยของอารยา บัตรเจริญ (2563) ที่กลาววา นางปฏาจารา มีความทุกขที่เกิดจากความ

สูญเสียบุคคลท่ีเปนท่ีรัก จึงเสียสติสัมปชัญญะ เพราะจิตปรุงติดยึดอยูกับบุคคลท่ีตายไป ทำใหเกิดความทุกขใจ 

เสียใจ และเมื่อไดพบพระพุทธองคทรงเทศนาธรรม สติก็เกิดขึ้นชวยใหสามารถพิจารณาถึงความจริงของ

ธรรมชาติวาทุกอยางมีเกิดข้ึน และดับไป 

   2.2 กิสาโคตมีเถรี นางกิสาโคตมีสูญเสียบุตรชาย นางอุมรางบุตรชายที่ตายแลว ตระเวนไปทั่วพระ

นคร รองขอยาสำหรับบุตรชายของตน พระผูมีพระภาคทรงใชอุบายใหนางกิสาโคตมี ไปนำเมล็ดผักกาดจาก

บานเรือนท่ีไมเคยมีคนตายมาถวายเพ่ือทำยารักษาใหบุตรชายนางฟนคืนชีพ และจากท่ีนางไปตามเรือนตาง ๆ 

ทำใหนางไดพบวาไมมีเรือนหลังใด ไมเคยมีคนตาย นางจึงไดสติ โดยพระผูมีพระภาคตรัสพุทธอุบายวา “นรชน

ผูมัวเมาในบุตรและปศุสัตว มีใจเกี่ยวของในอารมณตาง ๆ ยอมถูกมฤตยูคราไป เหมือนชาวบานผูหลับใหลถูก

หวงน้ำพัดพาไป ฉะนั ้น” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

25/287/122) อธิบายไดวา ชีวิตนี้ไมเที่ยง การหลงมัวเมาในอารมณเศราโศกที่สูญเสียบุตรชายนั้น เหมือน

ชาวบานท่ีหลับใหลแลวถูกหวงน้ำพัดพาไป นางกิสาโคตมีไดฟงธรรม ไดสติ และถอนลูกศรคือความเศราโศกได 

เปนผูปราศจากความเศราโศก สอดคลองกับงานวิจัยของพอศรี อินดี (2555) ที่กลาววา นางกิสาโคตมี อยูใน

ความเศราโศก เพราะยึดม่ันถือม่ันในบุตร ไมยอมรับความตาย พระพุทธองคตรัสใหนางไดพิสูจนความจริงดวย

ตนเอง จนนางยอมรับความจริง เห็นความตายเปนธรรมดาของทุกชีวิต คลายความเศราโศก 

   2.3 นารทสูตร พระนางภัททาราชเทวีผูเปนที่รักของพระเจามุณฑะ สวรรคตลง พระเจามุณฑะถูก

ความเศราโศกครอบงำ พระนารทะไดแสดงธรรมแดพระเจามุณฑะวา ฐานะ 5 ประการ อันสมณะ พราหมณ 

เทวดา มาร พรหม หรือใคร ๆ ในโลกนี้ไมพึงได คือ 1) ขอสิ่งที่มีความแกเปนธรรมดา อยาแก 2) ขอสิ่งที่มี

ความเจ็บไขเปนธรรมดา อยาเจ็บไข 3) ขอสิ่งที่มีความตายเปนธรรมดา อยาตาย 4) ขอสิ่งที่มีความสิ้นไปเปน

ธรรมดา อยาสิ้นไป 5) ขอสิ่งที่มีความฉิบหายเปนธรรมดา อยาฉิบหายอยาฉิบหาย (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/50/84) ซ่ึงธรรมนี้ “สำหรับปุถุชนผูไมไดสดับ” จะเปนดั่ง

ถูกลูกศร คือความเศราโศกที่มีพิษทิ่มแทงแลว ยอมทำตนใหเดือดรอน หากธรรมนี้ “สำหรับอริยสาวก” จะ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 157 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เปนผูไมมีความเศราโศก ปราศจากลูกศร ยอมดับทุกขไดดวยตนเอง กรณีนี้พระเจามุณฑะ ไดฟงธรรมจากพระ

นารทะ ถึงเหตุท่ีโลกนี้ไมพึงได พิจารณาเห็นความจริง สิ่งท่ีเปนธรรมดา ท่ีไมไดเกิดแกเราผูเดียวเทานั้น แตเกิด

กับสัตวท้ังปวงท่ีมีการมา การไป จึงไดสติ ถอนลูกศร คือความเศราโศกได เปนผูปราศจากความเศราโศก 

   2.4 วิสาขาสูตร หลานสาวผูเปนที่รัก ที่ชอบใจ ของนางวิสาขามิคารมาตา เสียชีวิตลง ยังความเศรา

โศก นางจึงไปเขาเฝาพระผูมีพระภาค ซึ่งพระผูมีพระภาคตรัสพุทธอุทานวา “ความโศก ความคร่ำครวญ และ

ความทุกขหลากหลายมีในโลกนี้ ยอมเกิดมีไดเพราะอาศัยสิ่งเปนที่รัก เมื่อไมมีสิ่งเปนที่รัก ความเศราโศกเปน

ตนเหลานี้ก็ไมมี เพราะฉะนั้น คนที่ไมมีสิ่งเปนที่รักในโลกไหน ๆ จึงชื่อวามีความสุข ปราศจากความเศราโศก 

ดังนั้น ผูปรารถนาความไมเศราโศก ปราศจากกิเลสดุจธุลี จึงไมควรยึดสิ่งเปนท่ีรักในโลกไหน ๆ” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/78/341) อธิบายไดวา ความเศราโศก เกิดจาก

ความยึดม่ันถือม่ัน การยึดวาเปนของ ๆ เรา เพราะฉะนั้นเม่ือใดท่ีเราสละท้ิงไมยึดในสิ่งใด ๆ วาเปนของเรา ไม

ทำสัตว สังขารใหเปนที่รัก เมื่อนั้นเราก็ไมมีความเศราโศก นางวิสาขามิคารมาตา ไดฟงธรรมแลว ยอมถอน

ลูกศร คือความเศราโศกได 

   2.5 อุรคชาดก บุตรชายพราหมณเสียชีวิต พราหมณไดกำหนดถึงความเปนอนิจจังวา สิ่งที่มีการแตก

เปนธรรมดา แตกไปแลว สิ่งที่มีความตายเปนธรรมดา ตายไปแลว สังขารทั้งปวงไมเที่ยง สำเร็จดวยความตาย 

และพราหมณ ไดกลาวเหตุไมเศราโศกแกทาวสักกะวา “บุตรของขาพเจาละท้ิงรางกายของตนไป เหมือนงูลอก

คราบเกา เม่ือรางกายใชการไมได จึงละไปตายไปอยางนี้ เขาถูกเผาก็ไมรูถึงความคร่ำครวญของหมูญาติ เพราะ

เหตุนั ้น ขาพเจาจึงไมเศราโศกถึงเขา เขาไปแลวตามคติ (ภพ) ของเขา” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:27/19-20/202) อธิบายไดวา ไมควรรองไหอยูกับคราบของงู 

(รางกายผูตาย) ผูตายไดไปสูสุคติในภพภูมิใหมแลวของเขา บุคคลในครอบครัวพราหมณ ไมเศราโศกรองไห 

เพราะทุกคนเจริญมรณสติ (การระลึกถึงความตาย) อยางสม่ำเสมอ ทำใหไมเกรงกลัวตอความตาย เห็นความ

ตายเปนเรื่องธรรมดาของชีวิต เปรียบเสมือนบุคคลที่ฝกมาดีแลว ทำใหมีสติ มองเห็นตามความเปนจริง เปนผู

ระงับแลวซ่ึงความเศราโศก  

   2.6 มิคโปตกชาดก ทาวสักกเทวราชทอดพระเนตรดาบสรองไห เพราะลูกเนื้อตายไป จึงกลาววา

“ชนเหลาใดรองไห บนเพอ รำพัน ถึงคนที่ตายแลวและคนที่จะตาย สัตบุรุษทั้งหลายกลาวการรองไหวาเปลา

ประโยชน เพราะฉะนั้น ทานอยารองไหไปเลย พราหมณ สัตวที่ตายละโลกนี้ไปแลว จะพึงลุกขึ้นไดเพราะการ

รองไห เราทุกคนก็คงมาประชุมกัน รองไหถึงหมู ญาติของกันและกัน” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 27/118-119/221) อธิบายไดวา การรองไหเปนสิ่งท่ีไรประโยชน 

น้ำตาไมสามารถทำใหคนตายฟนคืนชีพได ดาบสเมื่อไดฟงธรรม จึงไดสติ เขาใจความจริงของชีวิต ถอนลูกศร 

คือความเศราโศกได เปนผูปราศจากความเศราโศก 

   2.7 มัฏฐกุณฑลีชาดก สมัยพระโพธิสัตวเสวยพระชาติเปนมัฏฐกุณฑลี มาณพเทพบุตร ไดมาแสดง

ธรรมแกพราหมณผูเปนบิดาท่ีเศราโศกถึงบุตรท่ีตาย โดยกลาววา เขามีเรือนรถท่ีทำดวยทองคำ หากแตขาดลอ

ท้ังคู โดยมาณพแปลงกายประสงคจะขอดวงจันทรและดวงอาทิตยมาทำเปนลอรถ พราหมณไดฟงแลวจึงกลาว



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 158 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วา ทานโงหรือเปลาที่ขอดวงจันทรและดวงอาทิตยมาทำเปนลอรถ เปนสิ่งที่ไมควรปรารถนาดวยไมสามารถ

กระทำได มาณพจึงกลาวตอบวา “แมการโคจรไปมาของดวงจันทรและดวงอาทิตยก็ยังปรากฏรัศมี ยังปรากฏ

ในวิถีทั ้ง 2 สวนคนที่ตายไปแลวยอมไมปรากฏเราทั้ง 2 ผูรองไหคร่ำครวญอยูในที่นี ้ ใครหนอโงกวากัน” 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 27/120/342) อธิบายไดวา การ

ปรารถนาในสิ่งท่ีไมสามารถกระทำได หรือปรารถนาในสิ่งท่ีเปนไปไมได เปนสิ่งท่ีไรประโยชน เม่ือพราหมณได

ฟง จึงไดสติ สามารถถอนลูกศรคือความเศราโศกได เปนผูปราศจากความเศราโศก 

   3) หลักธรรมท่ีสำคัญ คำสอนท่ีเปนแนวทางใหประพฤติปฏิบัติ เพ่ือระงับความเศราโศก ดังนี้  

   3.1 อภิณหปจจเวกขณ 5 (ฐานสูตร) วาดวยฐานะที่ควรพิจารณาเนือง ๆ วา 1) เรามีความแกเปน

ธรรมดา ไมลวงพนความแกไปได 2) เรามีความเจ็บไขเปนธรรมดา ไมลวงพนความเจ็บไขไปได 3) เรามีความ

ตายเปนธรรมดา ไมลวงพนความตายไปได 4) เราจะตองพลัดพรากจากของรักของชอบใจท้ังสิ้น 5) เรามีกรรม

เปนของตน มีกรรมเปนกำเนิด มีกรรมเปนเผาพันธุ มีกรรมเปนที่พึ่งอาศัย เราทำกรรมใดไวจะเปนกรรมดี 

หรือกรรมชั่วก็ตาม ยอมเปนผูรับผลของกรรมนั้น (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 22/57/99-100) 

   3.2 มรณสติ หรือ มรณัสสติ คือ การระลึกถึงความตายอันจะตองมีมาถึงตนเปนธรรมดา พิจารณาให

ใจสงบจากอกุศลธรรม เกิดความไมประมาท และไมหวาดกลัว คิดเรงขวนขวายบำเพ็ญกิจ และทำความดี 

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) สอดคลองกับงานวิจัยของพระครูวิธูรธรรมวิมล (ธเนศ อมโล) 

(2561) ท่ีกลาววา ควรระลึกถึงความตายเปนอารมณตลอดเวลาทุกลมหายใจเขาออก จนใจสามารถคลายจาก

สิ่งท่ียึดม่ันถือม่ัน ความฟุงซานในอารมณตาง ๆ ก็บรรเทาลง 

   3.3 สติสัมปชัญญะ คำวา สติ หมายถึงความระลึกได นึกได ความไมเผลอ การคุมใจไวกับกิจ  

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) สัมปชัญญะ หมายถึง ความรูตัวท่ัวพรอม ความรูตระหนัก ความรู

ชัดเขาใจชัด (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) สอดคลองกับบทความวิชาการ ของ กัญกร คำพรรณ 

และ สิริวัฒน ศรีเครือดง (2564) ที่กลาววา สติสัมปชัญญะ หมายถึง ความหวนระลึก การรูสึกตัวทั่วพรอม 

อยูเสมอท้ังในขณะคิด พูด ทำ ดวยความระลึกรูในขณะนั้น ๆ วาสิ่งใดควรทำ สิ่งใดไมควรทำ โดยมิใหความคิด

หรือการกระทำนั้น ๆ ตกอยูภายใตความประมาท และกิเลส 

   3.4 โยนิโสมนสิการ หมายถึง การทำในใจโดยแยบคาย โดยการคิดถูกวิธี, การคิดมีระเบียบ, การคิดมี

เหตุผล และ การคิดที่มุงในสิ่งที่เปนกุศล มีวิธีคิดตามหลักของโยนิโสมนสิการ 10 วิธี (พระพรหมคุณาภรณ 

(ป.อ.ปยุตฺโต), 2556) 

  3.5 ปญญา 3 ไดแก จินตามยปญญา (ปญญาเกิดจากการคิดพิจารณา, ปญญาสืบแตโยนิโสมนสิการท่ี

ตั้งขึ้นในตนเอง), สุตมยปญญา (ปญญาเกิดจากการสดับเลาเรียน, ปญญาสืบแตปรโตโฆสะ) และ ภาวนามย

ปญญา (ปญญาเกิดจากการปฏิบัติบำเพ็ญ, ปญญาสืบแตปญญาสองอยางแลวหมั่นมนสิการในสภาวธรรม) 

(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 159 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

   3.6 ไตรลักษณ ความจริงตามธรรมดา ไดแก อนิจจตา ความไมเที่ยง, ทุกขตา ความเปนทุกข และ 

อนัตตตา ความไมใชตน (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558)  

   3.7 อริยสัจจ 4 ไดแก ทุกข, ทุกขสมุทัย, ทุกขนิโรธ และ ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา (พระพรหมคุณา

ภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558)  

   วัตถุประสงคที ่ 2 ผลการวิจัยพบวา“สัลลสูตร” วาดวยเรื ่องลูกศรคือกิเลส จัดอยู ในคัมภีร

พระไตรปฎก เลมท่ี 25 ขุททกนิกาย สุตตนิบาต หมวดมหาวรรค เปนพระสูตรท่ีมีเนื้อหาสาระเปนประเภทรอย

กรองลวน (คาถา) จำนวน 20 คาถา และ อรรถกถา “ปรมัตถโชติกา ภาค 2” อธิบายขยายความเนื้อหา 

ที่เปนคาถาเพิ่มเติม โดยเนื้อหาในอรรถกถากลาวถึงที่มาของพระสูตรวา เหตุเกิดจาก อุบาสกคนหนึ่งเปน

อุปฏฐากของพระผูมีพระภาค บุตรชายของเขาไดถึงแกกรรม เขาถูกความเศราโศกเพราะบุตรชายครอบงำ จึง 

อดอาหารถึง 7 วัน เมื่อพระผูมีพระภาคทรงทราบเรื่องราว จึงเสด็จไปยังเรือนของเขาเพื่ออนุเคราะหให

บรรเทาความเศราโศก โดยผูวิจัยสามารถสรุปเนื้อหาจากพระคาถาได เปน 3 กลุม คือ กลุมท่ี 1. กลาวถึงเรื่อง

ความตาย กลุมท่ี 2. กลาวถึงเรื่องความเศราโศก กลุมท่ี 3. กลาวถึงเรื่องการระงับความเศราโศก 

   กลุมท่ี 1. กลาวถึงเรื่องความตาย พระผูมีพระภาค ไดกลาวถึงเรื่องความตาย ไวในคาถาท่ี 1 ถึงคาถา

ท่ี 8 สามารถสรุปรายละเอียดไดดังนี้  

   คาถาที่ 1. ชีวิตของสัตวทั ้งหลายในโลกนี้ ยอมมีความตายเปนธรรมดา ความตายของมนุษยไมมี

เครื่องหมายบอก ไมมีนิมิตบอก ไมมีใครรูได ตองประกอบดวยปจจัยหลายอยาง และประกอบไปดวยทุกข ดังนี้ 

  (1) ไมมีเครื่องหมาย (นิมิต) ไมมีกิริยาอาการ บอกวา จะตายอยางไร จะตายเวลาไหน จะตายท่ีไหน  

  (2) ใคร ๆ รูไมได วา ชาติหนาจะเกิดในภพไหน (คติ) จะเกิดเปนมนุษย หรือ เทวดา หากเกิดเปน

มนุษยจะมีอายุยืนยาวเทาไหร ใคร ๆ รูไมได โดยทั่ว ๆ ไปมนุษยมีอายุประมาณ 100 ป หากเกิดเปนเทวดาใน

ชั้นจาตุมหาราชิกา จะสามารถรูไดวา จะเปนอยูในชั้นนี้ 500 ปทิพย หรือ 9 ลานปมนุษย  

  (3) ทั้งลำบาก มนุษยจะเปนอยูดวยความยากลำบาก มีปจจัยประกอบหลายอยาง เชน มนุษยตอง

อาศัยลมหายใจเขา-ออก, อาศัยมหาภูตรูป 4 (ปฐวีธาตุ อาโปธาตุ เตโชธาตุ วาโยธาตุ), อาศัยกวิงการาหาร 

(อาหาร) และ อาศัยวาโยธาตุ (ไฟ) ในการชวยเผาผลาญอาหาร ใหไออุนกับรางกาย เปนตน 

  (4) สั้นนิดเดียว มนุษยเปนอยูชั่วขณะจิตเดียว มนุษยมีอายุยืนยาวก็ดวยจิตจากอดีต แมชีวิตใน

อนาคตก็เปนจิตในอนาคต ชีวิตที่ดำเนินอยูในภพนี้ก็เปนจิตปจจุบัน สุขทุกขของมนุษยเปนอยูดวยจิตชั่วขณะ

เดียวเทานั้น ความทุกขก็เปนจิตชั่วขณะหนึ่ง ความสุขก็เปนจิตอีกชั่วขณะหนึ่งเชนกัน  

  (5) ประกอบดวยทุกข อันเปนทุกขท่ีเกิดจากการสัมผัส มีความผันแปรอยูตลอด มีหนาว มีรอน มีหิว

กระหาย มีทุกขจากสังขาร และทุกขจร 

  คาถาที่ 2. คาถาที่ 3. และคาถาที่ 4. สัตวทั้งหลายมีความตายเปนธรรมดา มีภัยจากความตายเปน

นิตย เปรียบเหมือน 1) ผลไมสุกแลวมีภัยจากการหลนในเวลาเชา เมื่อราก ลำตน กิ่ง ใบ ไดรับความรอนจาก



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 160 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

แสงแดด ไดรับน้ำจากดิน เมื่อผลไมแกจัด ยอมหลุดจากขั้ว และหลนลงพื้นเปนธรรมดา และ 2) ภาชนะดินท่ี

ชางหมอทำไว ยอมมีความแตกเปนท่ีสุด  

   คาถาที่ 5. คาถาที่ 6. คาถาที่ 7. และคาถาที่ 8. มนุษยทั้งเด็ก ผูใหญ ทั้งโง ฉลาด ยอมมีความตาย

รออยูขางหนา ลวนถูกความตายครอบงำอยู ไมมีผูใดตานทานความตายไวได บิดาไมสามารถตานทานได พวก

หมูญาติก็ไมสามารถตานทานได เปรียบเหมือน โคที่จะถูกนำไปยังโรงฆา ก็ไปแตตัวเดียวเทานั้น นักปราชญ

ทราบความจริงนี้แลว จึงไมเศราโศก 

   กลุมที่ 2. กลาวถึงเรื่องความเศราโศก พระผูมีพระภาค ไดกลาวถึงเรื่องความเศราโศก ไวในคาถาท่ี 

9 ถึงคาถาท่ี 13 สามารถสรุปรายละเอียดไดดังนี้  

   คาถาท่ี 9. คาถาท่ี 10. คาถาท่ี 11. คาถาท่ี 12. และคาถาท่ี 13. มนุษยท้ังหลายไมรูทางของตัวเอง

ท่ีมาสูครรภของมารดา และไมรูทางไปของตนเองเม่ือจุติ (ตาย) จากภพนี้แลวจะไปยังภพอ่ืน (คติ) เม่ือไมรูทาง

ทั้งสองนี้แลว การคร่ำครวญถึงผูที่ตายไปแลว ยอมไรประโยชน นักปราชญผูรูความจริงแหงที่สุดทั้งสองนี้แลว 

ยอมไมครำ่ครวญถึงผูท่ีจากไป มนุษยท่ีหลงคร่ำครวญ รองไห ถึงผูท่ีตายไปแลว เปนการเบียดเบียนตนเอง ยอม

เกิดทุกขแกตน หาประโยชนอันใดไมไดเลย และยังนำความพินาศมาสูตนเอง ทำใหรางกายซีดเซียว ซูบผอม ไม

ผองใส ทุกขกาย ทุกขใจมากข้ึน  

   กลุมท่ี 3. กลาวถึงเรื่องการระงับความเศราโศก พระผูมีพระภาค ไดกลาวถึงการระงับความเศราโศก 

ไวในคาถาท่ี 14 ถึงคาถาท่ี 20 สามารถสรุปรายละเอียดไดดังนี้  

   คาถาท่ี 14. คาถาท่ี 15. และคาถาท่ี 16. สัตวท้ังหลายผูมีความตาย เปนไปตามกรรม เปนผูตกอยูใน

อำนาจของมัจจุราช ยอมมีอาการสำคัญหมายวา จะเปนผูมีอายุยืน 100 ป เปนผูไมมีโรค ไมมีการพลัดพราก

จากกันและกัน อาการเหลานี้ ยอมมีความผันแปรเปนอื่น ยอมตายบาง ยอมมีโรคบาง ยอมพลัดพรากจากกัน

และกัน ตองละท้ิงชีวิตในภพนี้ไปเปนท่ีสุด  

   คาถาที่ 17. คาถาที่ 18. คาถาที่ 19. และคาถาที่ 20. บุคคลฟงธรรมเทศนาจากพระอรหันตแลว 

ควรกำจัดความคร่ำครวญ กำหนดรูวาผูที่ลวงลับไปแลว ไมสามารถฟนคืนชีวิตไดอีก ผูมีปญญาควรขจัดความ

เศราโศกท่ีเกิดข้ึนโดยฉับพลัน เหมือนลมท่ีพัดนุนปลิวไป เหมือนคนใชน้ำดับไฟท่ีกำลังลุกไหม ผูมีปญญาควรถึง

พรอมดวยจินตามยปญญา (ปญญาสำเร็จดวยความคิด) สุตมยปญญา (ปญญาสำเร็จดวยการฟง) และ

ภาวนามยปญญา (ปญญาสำเร็จดวยการอบรม) เปนบุคคลผูไมมีตัณหาและทิฏฐิอาศัย ถึงความสงบใจ ลวงพน

ความเศราโศกได ชื่อวา เปนผูดับกิเลสไดแลว 

   สรุป ในสัลลสูตร พระผูมีพระภาค ทรงตรัส 1) ความตายไมมีเครื่องหมาย ไมมีนิมิตบอก ไมมีใครรูได

วา ตนเองจะตายเมื่อไหร ตายที่ไหน และตายอยางไร ชีวิตนี้อาศัยปจจัยหลายอยาง เชน อาศัยมหาภูตรูป 4, 

อาศัยกวิงการาหาร (อาหาร) เปนตน ชีวิตนี้มีความยากลำบาก และสัตวท้ังหลายเม่ือเกิดมาแลว ยอมมีความ

ตายเปนท่ีสุด เปรียบเหมือนผลไมสุกท่ีตองตกลงสูพ้ืน และเปรียบเหมือนภาชนะดินทุกใบ ลวนมีความแตกเปน

ท่ีสุด ความตายก็เชนเดียวกัน ยอมตายเปนธรรมดา 2) มนุษยท้ังหลายเกิดเพราะเหตุปจจัย และดับ (ตาย) เม่ือ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 161 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เหตุปจจัยนั้นสิ้นสุดลง ทุกชีวิตลวนเปนไปตามกรรม การรองไห คร่ำครวญถึงผูที ่ตายไปแลว ไมกอใหเกิด

ประโยชนอันใด มีแตเกิดผลเสียตอตนเอง ทำใหรางกายซูบผอม ซีดเซียว ไมผองใส เบียดเบียนตนเอง เพ่ิมทุกข

แกตนมากขึ้น 3) ผูมีปญญาควรถึงพรอมดวยจินตามยปญญา (ปญญาสำเร็จดวยความคิด) สุตมยปญญา 

(ปญญาสำเร็จดวยการฟง) และภาวนามยปญญา (ปญญาสำเร็จดวยการอบรม) เปนบุคคลผูไมมีตัณหาและทิฏฐิ

อาศัย ถึงความสงบใจ ลวงพนความเศราโศก 

   วัตถุประสงคที่ 3 ผลการวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกในสัลลสูตร ผูวิจัยไดแยกวิเคราะห 2 

ประเด็นดังนี้  

   1. ประเด็นดานการสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก 

   1.1 การสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก อุบาสกสูญเสียบุตรชายอันเปนที่รัก ทำใหเกิดความเศราโศก คร่ำ

ครวญ อดอาหาร 7 วัน ทำใหตนเองเดือดรอน รางกายซูบผอม ซีดเซียว ผูวิจัยไดวิเคราะหการพิจารณาความ

จริงการสูญเสียนี้ กับหลักธรรมอภิณหปจจเวกณ (ฐานสูตร) วาดวยฐานะ 5 ประการ ความเปนจริงที่สัตวโลก

ควรพิจารณาเนือง ๆ คือ 1) เรามีความแกเปนธรรมดา ไมลวงพนความแกไปได (ชราธัมมตา) 2) เรามีความเจ็บ

ไขเปนธรรมดา ไมลวงพนความเจ็บไขไปได (พยาธิธัมมตา) 3) เรามีความตายเปนธรรมดา ไมลวงพนความตาย 

ไปได (มรณธัมมตา) 4) เราจะตองพลัดพรากจากของรักของชอบใจทั้งสิ้น (ปยวินาภาวตา) 5) เรามีกรรมเปน

ของตน มีกรรมเปนกำเนิด มีกรรมเปนเผาพันธุ มีกรรมเปนที่พึ่งอาศัย เราทำกรรมใดไวจะเปนกรรมดี หรือ

กรรมชั่วก็ตาม ยอมเปนผูรับผลของกรรมนั้น (กัมมัสสกตา) (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาวิทยาลัยมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/57/99-101)  

   จากการวิเคราะหพบวา อุบาสกดวยบุตรตาย เปนผูไมไดพิจารณาถึงสิ่งที่มีความตายเปนธรรมดา มี

ความตองพลัดพรากจากของรักของชอบใจท้ังสิ้น เนื่องจากอุบาสกยังเกิดความคร่ำครวญ เศราโศกถึงบุตรชาย

อยู อุบาสกควรพิจารณาวา สิ่งที่มี “ความตายเปนธรรมดาของปุถุชนผูไมไดสดับ” ยอมตายไป ความตาย 

ความพลัดพรากนั้น ไมใชของเราคนเดียว แตเปนของสัตวทั้งปวงที่มีการมา การไป การจุติ การอุบัติ ก็ตายไป 

ก็พลัดพรากทั้งสิ้น ถาเราจะพึงเศราโศก คร่ำครวญ หลงงมงาย ไมอยากอาหาร กายก็จะเศราหมอง การงานก็

จะหยุดชะงัก พวกศัตรูก็จะดีใจ พวกมิตรก็จะเสียใจ ผูที่ยังเศราโศกนั้นเรียกวา “ปุถุชนผูไมไดสดับ” ถูกลูกศร

คือความเศราโศกท่ีมีพิษท่ิมแทง 

   1.2 การยอมรับการสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก อุบาสกไมยอมรับการสูญเสีย เนื่องจากตัณหา และทิฏฐิ 

ไมอยากใหบุตรตาย และยึดวานี้เปนบุตรของเรา เมื่อสูญเสียจึงทำใจยอมรับไมได ซึ่งหากอุบาสกฟงธรรม 

พิจารณาตามคำสอนพระผูมีพระภาค (พระคาถาในสัลลสูตร), ประพฤติตนอยางมีสติสัมปชัญญะ, พิจารณา

มรณัสสติ (การระลึกถึงความตาย) และพิจารณาตามหลักธรรมอภิณหปจจเวกขณ 5 ที่วา “ไมใชเราคนเดียว

เทานั้น ที่จะตองพลัดพรากจากของรักของชอบใจ แทจริง สัตวทั้งปวงที่มีการมา การไป การจุติ การอุบัติ ก็

ลวนจะตองพลัดพรากจากของรักของชอบใจท้ังสิ้น” เม่ืออริยสาวกนั้นพิจารณาฐานะนั้นอยูเนื่อง ๆ มรรคยอม

เกิด อริยสาวกนั้นยอมเสพ เจริญ ทำใหมากข้ึนมรรคนั้น เม่ือเสพ เจริญ ทำใหมากอยู ยอมละสังโยชนได อนุสัย

ยอมสิ้นไป  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 162 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

   2. ประเด็นดานอุบายระงับความเศราโศก 

   2.1 อุบายระงับความเศราโศกดวยหลักโยนิโสมนสิการ ในสัลลสูตรนี้ เพ่ือใหอุบาสกระงับความเศรา

โศก ตองใหหลักคิดทางปญญา คือ ใหรูจักคิดแบบถูกวิธี คิดแบบมีระเบียบ คิดแบบมีเหตุผล และคิดสิ่งท่ีมุงไป

ในกุศล เชน 1) การตายของบุตรชายเปนเหตุ ยังผลใหอุบาสกเกิดความเศราโศก อุบาสกตองคิดสืบสาวเหตุ

ปจจัย คือเมื่อมีการเกิด ยอมมีการตาย ทุกชีวิตยอมเปนไปตามเหตุและปจจัย เปนไปตามกรรม 2) หาก

บุตรชายแมไมตายในวัยหนุม เมื่อถึงวัยชรา หรืออายุ 100 ป ก็ยอมตองตายเปนธรรมดา 3) อุบาสก ยอม

พิจารณาโทษของความเศราโศก ทำใหใจหอเหี่ยว หดหู ไมผองใส รางกายก็ซูบผอม รองไหไปก็ไมสามารถ 

ทำใหบุตรชายฟนคืนชีพได 4) อุบาสก ควรทำใจ ยอมรับความจริง ใชปญญาพิจารณาความจริง ตัดตัณหา 

อุปาทาน ปลอยวางความยึดม่ันถือม่ัน และอยูกับปจจุบัน ระงับความเศราโศก เปนตน 

   2.2 อุบายระงับความเศราโศกดวยหลักไตรลักษณ อุบาสกพึงพิจารณาถึงความเไมเที่ยง ความเปน

ทุกข ความเปนอนัตตา (มิใชตัวตน) บุตรชายอุบาสกยอมมีความตายเปนธรรมดา ไมสามารถลวงพนความตาย

ไปได แมอุบาสกเองก็ไมสามารถลวงพนความตายไปไดเชนเดียวกัน ชีวิตนี้เปนเพียงขันธธาตุ กองธาตุ ที่มา

ประกอบกัน เม่ือตายกองธาตุก็แยกจากกัน ไมมีอะไรเหลืออยู รางกายไมวาจะเปนของใคร ลวนคืนสูธรรมชาติ 

คืนสูธาตุดิน สังขารนี้จึงไมเที่ยง เกิดมาจากเหตุและดับดวยเหตุ ทุกสิ่งทุกอยางในโลกนี้ไมวา คน สัตว สิ่งของ 

เงินทอง ลาภ ยศ นินทา สรรเสริญ เปนของสมมุติ เปนภาพมายา เปนของชั่วคราว ไมมีตัวตนท่ีแทจริง อุบาสก

จึงควรรูตามจริง เขาใจความจริงของกฎธรรมดา ทุกชีวิตลวนเปนไปตามกฎไตรลักษณ 

   2.3 อุบายระงับความเศราโศกดวยหลักอริยสัจ 4 พิจารณาในทุกข สมุทัย นิโรธ มรรค  

  1) ทุกข คือ สภาพปญหา ภาวะท่ีถูกบีบค้ันท่ีเกิดข้ึน กลาวคือ ชาติ ชรา มรณะ โสกะ ทุกขะ โทมนัส 

อุปายาส ความประสบกับสิ่งไมเปนที่รัก ความพลัดพรากจากสิ่งอันเปนที่รัก ปรารถนาสิ่งใดไมไดสิ่งนั้น เปน

ทุกข โดยยออุปาทาน ขันธ 5 เปนทุกข อุบาสกเกิดความทุกข จากบุตรชายตาย ทำใหสภาพจิตใจเกิดความคับ

ของ กดดัน เศราโศก คร่ำครวญ อดอาหาร 7 วัน รางกายซูบผอม ซีดเซียว  

  2) สมุทัย เหตุเกิดแหงความทุกข ไดแก ตัณหา 3 คือ กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา อุบาสกมี

ตัณหา อุปาทาน มีความยึดม่ันถือม่ันในบุตรชาย เชน ไมอยากใหบุตรชายตาย อยากเห็นหนา อยากไดยินเสียง 

ไดสัมผัสกาย รักใครพอใจ เปนตน เหตุเพราะอวิชชา ความไมรู ความไมมีปญญาของอุบาสก จึงคิดวาเขาเปน

ของเรา เม่ือความยึดม่ันถือม่ันเกิดข้ึน ตัณหาเกิดข้ึน ทุกขจึงเกิดตามมา 

  3) นิโรธ ความดับทุกข ไดแกการดับตัณหา ดวยการคิดท่ีถูกวิธี เขาถึงความจริง 

  4) มรรค ไดแกมรรคามีองค 8 ประการ อันนำไปสูความดับทุกข เมื่ออุบาสกเกิดปญญา เห็นแลว รู

แลว วาทุกขเกิดดวยบุตรชายตาย จึงเกิดความเศราโศก ทำใหตนเองเดือดรอน สาเหตุเพราะอวิชชา ตัณหา 

อุปาทาน เมื่ออุบาสกไดฟงธรรมแลว ยอมพิจารณาความจริง นอมใจยอมรับความจริง ละตัณหา ทิฏฐิ ความ

อยาก ความพอใจ ในรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส การยึดติดในบุตรชาย โดยพิจารณาดวยหลักโยนิโสมนสิการ 

ควบคุมตัณหาใหอยูในกรอบแหงศีลธรรม ของหลักไตรสิกขา ศีล สมาธิ ปญญา ปลอยวางความยึดมั่นถือม่ัน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 163 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เมื่อใชปญญาพิจารณาความจริงตามธรรมชาติ ตามธรรมดานี้แลว จิตใจจึงหลุดพนเปนอิสระ ไมถูกกิเลส และ

ความทุกขครอบงำ ความเศราโศกก็จะระงับลง 

 

อภิปรายผลการวิจัย  

  1. พบวาในพระไตรปฎก ไดกลาวถึงความเศราโศก คือความหมนไหมแหงจิต ความทุกขใจ เสียใจ

อาลัยอาวรณ ที่สูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก ลูกศรคือความเศราโศก ซึ่งเกิดขึ้นเนื่องจากผูถูกความเสียหายของ

ญาติกระทบ สอดคลองกับงานวิจัยของพระปณต คุณวฑฺโฒ (อิสรสกุล) (2553) ที่กลาววา ความเศราโศก คือ 

กระบวนการตอบสนองทางอารมณตอประสบการณพลัดพราก หรือสูญเสียบุคคลผูเปนท่ีรัก ซ่ึงเปนความทุกข

ทางใจ อันนำมาซึ ่งผลในความรู สึกและพฤติกรรม ในพระไตรปฎกไดกลาวถึงคำสอนหรือพุทธอุบายท่ี

พระพุทธเจา และพระสาวก ทรงใชสอนเตือนสติหรือปลอบใจผูท่ีสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก เพ่ือมาเปนแนวทาง

ในการปฏิบัติ เชน กรณีนางกิสาโคตมี นางสูญเสียบุตรชาย พระผูมีพระภาคทรงใชอุบายใหนางไปนำเมล็ด

ผักกาดจากเรือนที่ไมเคยมีคนตาย ทำใหนางไดพบวาไมมีเรือนหลังใด ไมเคยมีคนตาย นางจึงไดสติ สอดคลอง

กับรายงานการวิจัยของอธิเทพ ผาทา (2552) ที่กลาววา พระพุทธองคทรงใชกุศโลบาย 1) ใหความหวังวา ยา

รักษาชีวิตหรือทำใหลูกนางฟนคืนชีพไดมีอยู 2) พอนางมีหวัง ก็ใหไปหายา คือเมล็ดพันธุผักกาดจากบานท่ีไมมี

คนตายมากอน ซึ่งเปนเงื่อนไขที่นางตองไปพิสูจนเอง เปนการใหความหวัง และใหลงมือทำ และ กรณีอุรคชา

ดก บุคคลในครอบครัวพราหมณ เมื่อมีบุคคลในครอบครัวเสียชีวิต ทุกคนไมเศราโศก เพราะทุกคนเจริญมรณ

สติอยูสม่ำเสมอ ระลึกถึงความตายเปนประจำ เม่ือความตายมาถึงทุกคนจึงทำใจได และเขาใจถึงความจริงของ

ชีวิต สอดคลองกับงานวิจัยของ พอศรี อินดี (2555) ที่กลาววา เรื่องราวในอุรคชาดก แสดงใหเห็นการบำเพ็ญ

มรณสติและการถึงพรอมดวยทาน ศีล ภาวนา ของพระโพธิสัตว นางพราหมณี นองสาว ภรรยา และสาวใช ท่ี

สามารถประคองสติไวได และไมแสดงอาการเศราโศกเสียใจ รองไห คร่ำครวญเมื่อประสบกับความพลัดพราก

จากคนเปนท่ีรัก อันเนื่องมาจากจิตท่ีอบรมดีแลว ซ่ึงควรยึดเปนแบบอยางในการประพฤติปฏิบัติ เปนตน  

  2. พบวาสัลลสูตร เปนพระสูตรวาดวยความเศราโศกจากการสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก เนื่องจาก

การตายจาก และไดกลาวถึงการระงับความเศราโศก โดยใหยอมรับความจริงวา ทุกคนลวนตองตายเปน

ธรรมดา ความตายสามารถเกิดขึ้นไดทุกเวลา ทุกสถานที่ และสามารถเกิดขึ้นไดกับทุกวัย เมื่อความตายมาถึง 

ก็ไมมีผูใดสามารถตานทานความตายได ผูท่ีสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก ตองทำใจใหได อยาเศราโศก อยาทำราย

ตนเอง เพราะไมกอประโยชนอะไร มีแตจะเกิดโทษ จงมีสติรูเทาทันธรรมดา รูสมมุติของสัตวโลก ดับตัณหา 

ทิฏฐิ และใชปญญาดับความเศราโศกนี้ สอดคลองกับงานวิจัยของ พอศรี อินดี (2555) ที่กลาววา ผูที่ประสบ

ทุกขจากการพลัดพราก ทำใหเกิดความทุกขทางกาย ทุกขทางจิตใจ และเม่ือผูประสบทุกขนั้น มีสติ เห็นแจงใน

ทุกข ในความดับทุกข ความทุกขนั้น ก็จะคลายหายไป สงผลใหจิตเกิดปญญา และดำรงชีวิตไดอยางสงบสุข 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 164 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  3. การวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกในสัลลสูตร  

  3.1 ประเด็นความสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก โดยการไมยึดวาเปนของ ๆ เรา และการพิจารณา

หลักธรรมอภิณหปจจเวกขณ 5 พิจารณาถึงความตาย ความพลัดพราก คือความจริง เปนธรรมดาของสัตวโลก 

เมื่อรูความจริงนี้แลว ก็ตองทำใจยอมรับความจริงนี้ดวยปญญา มีสติสัมปชัญญะรูเทาทันอารมณตาง ๆ และ

หม่ันเจริญมรณัสสติ (การระลึกถึงความตาย) อยางสม่ำเสมอ 

  3.2 ประเด็นดานอุบายระงับความเศราโศก ดวย 1) หลักโยนิโสมนสิการ โดยการคิดถูกวิธี, การคิด 

มีระเบียบ, การคิดมีเหตุผล และ การคิดที่มุงในสิ่งที่เปนกุศล ใชอุบายโดยแยบคายในการแกไขปญหาตาง ๆ 

ดวยสติปญญา 2) หลักไตรลักษณ ทุกสิ่งลวนเกิดจากเหตุปจจัย และดับไปเพราะสิ้นเหตุปจจัย ชีวิตนี้ไมเที่ยง 

เปนของชั่วคราว ไมมีตัวตนที่แทจริง มีเกิดขึ้น ตั้งอยู และดับไปเปนธรรมดา เมื่อเขาใจกฎของธรรมชาติ 

พิจารณารูเทาทันความจริง ยอมรับความจริง ความยึดมั่นถือมั่นก็จะคลายลง 3) หลักอริยสัจ 4 วิเคราะห

ปญหา หาสาเหตุ แลวแกที่เหตุ เมื่อทุกอยางในโลกไมมีอะไรเที่ยงแท เกิด ดับ สุข ทุกข ตลอดเวลา ไมมีอะไร

เปนของเรา ทุกสิ่งเปนเพียงสมมุติ เมื่อรูแลว เขาใจแลว จงละซึ่งตัณหา ทิฏฐิ ประพฤติธรรม รักษาศีล ปฏิบัติ

สมาธิ และฝกปญญาใหมีสติ สอดคลองกับงานวิจัยของ อารยา บัตรเจริญ (2563) ที่กลาววา เมื่อผูที่สูญเสีย

บุคคลอันเปนท่ีรักใชสติพิจารณา เห็นตามความเปนจริง และใชปญญาในการมองปญหา มองชีวิต มองถึงความ

เปนจริงตามหลักไตรลักษณ มีกระบวนการคิดแบบโยนิโสมนสิการ จะสามารถนำไปสูการมีปญญา หลุดพน

ปญหา ผูมีปญญาจะขจัดทุกข ความเศราโศก และอยูกับความจริงไดอยางสงบสุข 

 

องคความรูใหม  

   จากการศึกษาวิเคราะหอุบายระงับความเศราโศกตามคัมภีรทางพระพุทธศาสนาแลว ทำใหเขาใจชีวิต 

เขาใจเพ่ือนมนุษยในโลก ปลอยวางชีวิตไดมากข้ึน และจะพยายามฝกฝน ปฏิบัติตน ใหมีคุณคา ดังนี้ 

   1. ดำเนินชีวิตดวยความไมประมาท ดำเนินชีวิตในสิ่งที่ถูกตอง ดีงาม เปนคุณเปนประโยชนที่จะพึง

กระทำได และไมเลื่อนไหลไปตามสิ่งที่ชั่วราย เสียหาย ไมมัวเมาในความสุข ไมเมาในวัย และเมาชีวิต จะเห็น

คุณคาของชีวิต ดำเนินชีวิตดวยความไมประมาท รีบเรงทำความดี บำเพ็ญตนดวยทาน ศีล ภาวนา เจริญสมาธิ 

และ บำเพ็ญประโยชนแกผูอ่ืน  

   2. หมั่นเจริญมรณัสสติ และเจริญสติดวยหลักอภิณหปจจเวกขณ 5 เพื่อฝกฝนตน คลายความ 

ยึดม่ันถือม่ัน ปลอยวาง เตรียมใจใหพรอมเผชิญความตาย ไมหวั่นไหวตอความปรวนแปรท่ีจะเกิดข้ึนกับชีวิต 

   3. สอนตนเองในการดำเนินชีวิต ยึดหลักไตรลักษณ ทุกสิ่งมีเกิดขึ้น ตั้งอยู และดับไปเปนธรรมดา 

ปลอยวาง อยาจริงจังกับชีวิตใหใจตองเปนทุกข, ยึดหลักโยนิโสมนสิการ แกไขปญหาดวยสติปญญา และยึด

หลักเรื่องกรรม “ทำดีไดดี ทำชั่วไดชั่ว”  

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 165 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สรุป  

   ความตาย การพลัดพราก และความเศราโศกเปนเรื่องธรรมดาของทุกชีวิต โดยมีพุทธอุบาย หลักธรรม 

ที่ชวยทำใหผูสูญเสีย ยอมรับความจริง ระงับความเศราโศกได คือ พิจารณาความจริงของชีวิตตามหลักไตร

ลักษณ คือ ทุกคนยอมตองแก เจ็บ ตาย มีการพลัดพรากจากกันเปนธรรมดา เปนไปตามกฎธรรมชาติ ไมมีผูใด

สามารถหลีกหนีได ชีวิตนี้จึงไมเท่ียง เปนทุกข และไมมีตัวตนท่ีแทจริง ทุกสิ่งเปนไปตามเหตุและปจจัย เปนไป

ตามกรรม เปนของสมมุติโลก เปนเพียงการยืมมาใชชั ่วคราว เมื ่อเขาใจแลว จงละวาง ระงับเศราโศกลง 

พิจารณาทุกข เหตุแหงทุกข หนทางดับทุกข ตามหลักอริยสัจ 4 กำจัดอวิชชา อุปาทาน ตัณหา ทิฏฐิ เชน 

สาเหตุเศราโศกเพราะวัตถุที่ยึดถือวาเปนของเรา ความยึดถือที่เที่ยงแทไมมีอยู ความพลัดพรากจากกันนี้ เปน

สิ่งที่มีอยูจริง เปนตน จงพิจารณาดวยปญญา ดำเนินชีวิตตามมรรคมีองค 8 ใชอุบายโดยแยบคายในการ

แกปญหาดวยหลักโยนิโสมนสิการ คิดอยางเปนขั้นตอน มีระบบ ตามขอเท็จจริง ไมใชอารมณอยูเหนือเหตุผล 

เชน การพิจารณาโทษของความเศราโศก ทำใหเกิดผลเสียแกรางกายและจิตใจ เศราโศกไปก็ไมเกิดประโยขน

แกผูที่จากไป รองไหไปคนจากไปก็ไมสามารถฟนคืนชีพได เปนตน ผูมีปญญาควรพิจารณาตามความเปนจริง 

คลายความยึดม่ันถือม่ัน ปลอยวาง ระงับความเศราโศก นำหลักธรรมมาเปนกรอบในการดำเนินชีวิต ประพฤติ

ปฏิบัติในสิ่งที่ถูกตอง ฝกฝน พัฒนาจิตใจ ใหเกิดปญญา ปรับตัว ยอมรับความจริง กลับมาดำเนินชีวิตได

ตามปกติ และมีคุณคา  

  

ขอเสนอแนะ  

   จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี ้

   1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

   สถาบันสงฆ โดยพระสงฆ สามารถนำพุทธอุบาย หลักธรรม ไปเผยแพร สอนเตือนสติแกบุคคลที่เศรา

โศกจากการสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก เพื่อชวยบรรเทาความเศราโศก เยียวยาใจดวยธรรม เรียกสติ และเปน

กัลยาณมิตร ชวยคลายทุกข คลายความเศราโศกได และหนวยงานกรมสุขภาพ (จิตวิทยา) สามารถนำพุทธ

อุบาย หลักธรรม ไปแนะนำ เปดเผย แกผูท่ีมีความเศราโศกจากการสูญเสียบุคคลอันเปนท่ีรัก เพ่ือชวยเยียวยา

รักษาใจ ใหไมเปนโรคซึมเศราได  

   2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

   2.1 ควรมีการศึกษาวิจัย “ประยุกตพุทธอุบาย หลักธรรม การระงับความเศราโศก สูสังคมไทย”  

   2.2 ควรมีการศึกษาวิจัย “ความธรรมดาของชีวิต ตามแนวทางแหงพระพุทธศาสนา ประยุกตสู

สังคมไทย” 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 166 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

บรรณานุกรม  

กัญกร คำพรรณ และสิริวัฒน ศรีเครือดง. (2564). พุทธจิตวิทยาเพื่อการฟนฟูพลังจิตใจผูผิดหวังในความรัก. 

วารสาร มจร. มนุษยศาสตรปริทรรศน. 7(2), 290-307. 

พระครูวิธูรธรรมวิมล (ธเนศ อมโล). (2561). ศึกษามรณสติเพื่อการพัฒนาชีวิต. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระปณต คุณวฑฺโฒ (อิสรสกุล). (2553). ผลของกิจกรรมเชิงพุทธที่เนนธรรมะเรื่องหลักกรรมและชีวิตหลัง

ความตายตอความเศราโศก ของผูเคยสูญเสียบุคคลอันเปนที่รัก. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตร

มหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). โยนิโสมนสิการ วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม. พุทธธรรม ฉบับปรับ

ขยาย บทท่ี 13. พิมพแยกเลมเฉพาะบท ครั้งท่ี 1. ฉบับขอมูลคอมพิวเตอร. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. พิมพครั้งที่ 24. 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพผลิธัมม ในเครือบริษัทสำนักพิมพเพ็ทแอนดโฮม จำกัด. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งที่ 31. 

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพผลิธัมม ในเครือ บริษัท สำนักพิมพเพ็ทแอนดโฮม จำกัด. 

พอศรี อินดี. (2555). พุทธวิธีการแกปญหาความทุกขที่เกิดจากการพลัดพราก. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธ

ศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อธิเทพ ผาทา (2552). กุศโลบาย: ศึกษาการใชปญญาเพื่อการแกไขปญหาที่ปรากฏในคัมภีรพระพุทธศาสนา

เถรวาท. รายงานการวิจัย สถาบันวิจัยพุทธศาสตร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

อารยา บัตรเจริญ. (2563). ศึกษาวิเคราะหหลักพุทธธรรมเพื่อการบรรเทาความทุกขในใจ. วิทยานิพนธ

หลักสูตรศาสนศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหามกุฎราชวิทยาลัย. 

 

  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 167 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร 

An Analysis of Buddha’s Method in Answering the Sakka’s  

Questions in the Sakkapañhasutta 

 

1พระอธิการมานะ ฐิตญาโณ (พูลท่ัวญาติ) และ2พระมหาอดิเดช สติวโร  
1Phra Athikan Mana (Punthuayat) and 2Phramaha Adidej Sativaro 

1,2คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2Faculty Of Buddhism, Mahachulalongkornrajvidyalaya University.  

1Corresponding Author’s Email: Mana.25202528@gmail.com  

Received: April 18, 2024; Revised: July 24, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ 

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญในสักกปญหสูตร 2) เพื่อศึกษา

พุทธวิธีการตอบปญหาของพระพุทธเจาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 3) เพื่อศึกษาวิเคราะหพุทธวิธีการ

ตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร เปนงานวิจัยเชิงเอกสารโดยการศึกษาขอมูลจากคัมภ ีร

พระพุทธศาสนาเถรวาทและเอกสารตาง ๆ ที่เกี่ยวของ พรอมทั้งสรุป วิเคราะห เรียบเรียง และบรรยายเชิง

พรรณนา  

 ผลการวิจัยพบวา 1) สักกปญหสูตร เปนพระสูตรวาดวยปญหาของทาวสักกะที่ทูลถามพระพุทธเจา 

เปนบรรยายโวหารแบบถาม-ตอบมี 2 ภาณวาร ภาณวารท่ี 1 เปนตอนปญจสิขะคันธรรพบุตรบรรเลงเพลงและ

ตอนทาวสักกะเขาเฝา และภาณวารที่ 2 เปนตอนที่ทาวสักกะทูลถามปญหาและตอนที่พระผูมีพระภาคตรัส

ถามทาวสักกะ 2) พุทธวิธีการตอบปญหาแบงเปน 4 ประการไดแก (1) ปญหาที ่ตอบแบบตรงไปตรงมา  

(2) ปญหาที่ยอนถามใหชัดเจนกอนแลวจึงตอบปญหานั้น (3) ปญหาที่ควรแยกตอบเปนประเด็น (4) ปญหาท่ี

ไมควรตอบเพราะไมมีประโยชน สวนลีลาการสอนของพระพุทธเจาคือทรงมีจุดมุงหมาย วิธีการ อุบาย รูปแบบ 

แผนการสอน การสื่อสารในการสอน ซึ่งการสอนนับเปนพุทธกิจที่สำคัญอีกดวย 3) พุทธวิธีการตอบปญหาใน

สักกปญหสูตร คือ เพราะทรงทราบเรื่องการปฏิบัติธรรมและผลแหงการปฏิบัติธรรมของโคปกเทพบุตร 

พระองคจึงทรงอนุญาตใหทูลถามปญหา ผลของการฟงพยากรณปญหาในครั้งนั้นทำใหทาวสักกะและเทวดาผู

เปนบริวาร 80,000 ตน ไดดวงตาเห็นธรรม บรรลุเปนพระโสดาบัน และละความเปนทาวสักกะแกถึงความเปน

ทาวสักกะหนุม  

คำสำคัญ: พุทธวิธีการตอบปญหา; ทาวสักกะ; สกักปญหสูตร 

 

mailto:Mana.25202528@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 168 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

Abstract 
  This objectives of this research article are 1) to study the structure and essence of 
Sakkapañhasutta; 2) to study the Buddha's method of answering questions in the Tipiṭaka; and 
3) to study and analyze the Buddha’s method of answering the questions of Sakka deva in 
Sakkapañhasutta. It is a documentary research which is done by studying information from the 
Tipiṭaka and various related documents. Moreover, the research consists of a summary, 
analysis, compilation, and descriptive narrative. 
  The final result indicated that 1) Sakkapañhasutta regards Sakka’s question as asking 
the Buddha. It is a rhetorical narrative in the form of a question-answer, consisting of two 
bhanavāras. The first is the episode where Pañcasikha plays a song and when Sakka meets. The 
latter is the episode when the Sakka asked questions and when the Buddha asked the Sakka; 2) 
the Buddha’s method of answering can be divided into four parts: 1. Questions that are 
answered in a straightforward manner. 2. Questions that are asked clearly and then answered 
3. Questions that should be answered separately. 4. Questions that should not be answered due 
to their usefulness. Further, in the Buddha's teaching style, he had objectives, methods, 
strategies, formats, lesson plans, and communication in teaching. Teaching is an important part 
of Buddha’s routine as well; and 3) the Buddha’s method for answering questions in the 
Sakkapaṇhasutta is because he knew about the Dhamma practice and the results of the Dhamma 
practice of Gopaka. Therefore, he allowed Gopaka to ask the questions. As a result of listening 
to the prophecy of problems at that time, the Sakka and his 80,000 angel followers attained the 
Eyes of the Dhamma, achieved as a single monk, and relinquished being an old Sakka to 
becoming a young Sakka. 
Keywords: Buddha's method of answering questions; The Sakka; Sakkapañhasutta 
 

บทนำ  

  ทาวสักกะหรือพระอินทรเปนเทพสำคัญในฝายพราหมณ-ฮินดูและพระพุทธศาสนา ในฝายแรกนั้น

เปนเทพสูงสุดที่ปรากฏในคัมภีรพระเวทแตก็ถูกลดลงมาเปนเทพระดับรองเพราะพระพุทธศาสนายกใหพระ

อินทรเปนสาวกของพระพุทธเจาในกาลตอมา (กิตติรัช ศรีฟา, 2561) มีตัวอยางในการแสดงโขนของไทยวา 

“พระอินทรปรากฏบทบาทในฐานะเทพชั้นรองที่รับคำสั่งจากพระอิศวรใหไปปฏิบัติภารกิจ” (บวรนรรฏ 

อัญญะโพธิ์ และอนุกูล โรจนสุขสมบูรณ, 2565) สวนทาวสักกะในฝายพระพุทธศาสนาจัดวาเปนเทพสำคัญท่ีมี

สวนเกี ่ยวของเชิงเปนมิตรกับพระพุทธเจาในหลายเหตุการณดังปรากฏทั ้งในพระวินัยปฎกและพระ

สุตตันตปฎก ในขณะท่ีมนตรี สิระโรจนานันท ระบุวา “พระอินทรตามที่ปรากฏในคัมภีรจึงมีบทบาทเปน

ผูสนใจในธรรม เปนเทพเจาที่มีภูมิธรรมความรูในหลักคำสอน พรอมทั้งคอยใหความชวยเหลือพระพุทธเจา

และ พระพุทธสาวกในดานตาง ๆ” (มนตรี สิระโรจนานันท, 2561) ทาวสักกะจึงถูกกลาวถึงอยางบอยครั้งใน

ฐานะเทพท่ีสนับสนุนพระศาสนาและยังเปนผูปฏิบัติธรรมในเวลาเดียวกัน ท้ังนี้ยังขาดการศึกษาเฉพาะเรื่องคือ

ในพระสูตรที่ชื่อวา สักกปญหสูตร ที่พรรณนาถึงทาวสักกะที่ทูลถามปญหากับพระพุทธเจาโดยตรง ผูวิจัยจึง

อยากจะศึกษาลีลาการตอบปญหาของพระพุทธเจาตอทาวสักกะวามีลักษณะอยางไร เนื่องจากวาทาวสักกะ

เปนหัวหนาของเทวดาแหงสวรรคชั้นดาวดึงสท่ีเปนกามวจรภูมิอันเปนภูมิท่ียัง  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 169 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  ประกอบดวยผัสสะ ในพระไตรปฎกบรรยายวา พระพุทธองคทรงแสดงธรรมสอนเทวดาเปนประจำดัง

แสดงในพุทธกิจ 5 อยางท่ีทรงปฏิบัติอยูเปนประจำทุกวันตั้งแตเชาไปจนถึงตอนใกลรุง กลาวคือ เวลาเชาเสด็จ

ออกบิณฑบาต เวลาเย็นแสดงธรรม เวลาค่ำคืนประทานโอวาทแกภิกษุ เวลาเที่ยงคืนตอบปญหาเทวดา และ

เวลาใกลรุงทรงตรวจดูสัตวโลก ตอมาพระองคจะเสด็จไปโปรดดวยพุทธญาณ (อรรถกถาสุมังคลวิลาสินี ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/4/73-76) อยางไรก็ตามโดยเฉพาะอยางยิ่งเรื่องการตอบปญหาแกเทวดา 

ทำไมพระพุทธองคจึงใหความสำคัญแกเทวดา หรือทรงมีพระประสงคอยางไรในการตอบปญหาเทวดา ผูวิจัย

จึงนำประเด็นการตอบปญหาของพระพุทธเจาในสักกปญหสูตรมาศึกษาวิจัยในครั้งนี้ 

  การศึกษาในครั้งนี้เปนการศึกษาวิเคราะหในเชิงคัมภีร คือ พระไตรปฎกและคัมภีรชั้นรอง ผูวิจัยสนใจ

ศึกษาเฉพาะในสักกปญหสูตรแหงคัมภีรทีฆนิกาย-มหาวรรคเทานั้น เพราะเปนพระสูตรท่ีพระพุทธเจาตรัสตอบ

ปญหาของทาวสักกะโดยตรง วิธีการศึกษาจึงเปนการคนควาทางคัมภีรและมีการวิเคราะหพุทธวิธีการตอบ

ปญหาของทาวสักกะ ในสักกปญหาสูตรปรากฏคำถามของทาวสักกะ (พระอินทร) จำนวน 12 ขอ มีใจความ

โดยสังเขปวา ทาวสักกะถามคำถามในประเด็นวา ทำไมสรรพสัตวในภพภูมิตาง ๆ จึงตั้งจิตปรารถนาความไมมี

เวรตอกันและกัน แตในความเปนจริงกลับจองเวรกันดวยสาเหตุนานาประการ เชน ความอิจฉา ความตระหนี่ 

ฉันทะ ความวิตก เปนตน และภิกษุจะมีขอปฏิบัติอยางไรใหปปญจสัญญาดับ เปนตน (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/357-366/285-294) ทั้งนี้ทาวสักกะเปนผูถามแตเพียงฝายเดียว สวน

พระพุทธเจาทรงเปนผูตรัสตอบเพื่ออธิบายปญหาแตละขอ ดังนั้น คำถาม คำตอบ ลักษณะการตอบปญหา 

และเจตนาของผูถามกับผูตอบ จึงเปนกรณีศึกษาในงานวิจัยในครั้งนี้ โดยปญหาดังกลาวของทาวสักกะท่ีนำมา

กราบทูลถามพระพุทธองคนั้น ถือวาเปนปญหาท่ีนาสนใจในการศึกษา  

  ผูวิจัยในฐานะที่เปนผูศึกษาพระไตรปฎกจึงมีความสนใจที่จะศึกษาในการถามตอบปญหาของทาว

สักกะกับพระพุทธเจาวา พระองคมีกรอบในการตอบปญหานั้น ๆ อยางไร และคำตอบที่ทรงตอบนั้นเปน

คำตอบที่ใหแงคิดหรือความจริงอยางไร ผูวิจัยหวังวาเมื่อดำเนินการเสร็จแลวผลการวิจัยนี้สามารถนำไปปรับ

ประยุกตใช ใหเกิดประโยชนสูงสุดในการดำเนินชีวิตประจำวันตอไปได ดวยเหตุผลดังกลาวมาขางตน ผูวิจัยมี

ความสนใจศึกษาเรื่อง “วิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร” เพื่อใหทราบถึง

วัตถุประสงคที่ตั้งไวและจะไดเปนขอมูลนำเสนอที่เปนองคความรูทางพระพุทธศาสนา ซึ่งยังไมมีการศึกษา

วิเคราะหสรุปไวเปนงานวิจัยอยางเปนทางการ ผูวิจัยมีความตองการคนควาและนำเสนองานวิจัยในเรื่องนี้ 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

  1. เพ่ือศึกษาโครงสรางและสาระสำคัญในสักกปญหสูตร 

 2. เพ่ือศึกษาพุทธวิธีการตอบปญหาของพระพุทธเจาในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท 

 3. เพ่ือศึกษาวิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 170 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วิธีดำเนินการวิจัย 

  การวิจัยนี้เปนสวนหนึ่งของวิทยานิพนธเรื่อง ศึกษาวิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะใน

สักกปญหสูตร เปนการวิจัยท่ีใชการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) มีข้ันตอนการดำเนินการวิจัย 

ดังนี้ 

  ขั ้นตอนที ่  1 งานว ิจ ัยเป นการศึกษาดานเอกสาร (Documentary Study) โดยคนคว าจาก

พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย อรรถกถา และเอกสารอื่นที่เกี่ยวของกับการตอบ

ปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร 

  ข้ันตอนท่ี 2 รวบรวมขอมูลจากข้ันตอนท่ี 1 นำมาเรียบเรียงตามกระบวนการท่ีถูกตอง คือ ใชระเบียบ

วิธีวิจัยในการรวมรวมขอมูล คือ ใหความสำคัญกับขอมูลชั้นปฐมภูมิจากคัมภีรพระไตรปฎกกอน แลวไลไป

ตามลำดับ อรรถกถา ฎีกา และเอกสารอ่ืนท่ีเก่ียวของ  

 ข้ันตอนท่ี 3 วิเคราะหขอมูลท่ีไดจากการรวมรวมขอมูลทางเอกสารเพ่ือคนหาองคความรูในพระสูตรท่ี

ศึกษาในหัวขอ พุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร โดยเนนความสนใจไปที่การตอบปญหา

ของพระพุทธเจา 12 ขอที่เปนสาระสำคัญของงานวิจัยนี้ ผูวิจัยจะวิเคราะหดวยวิธีการนำขอมูลมาเรียบเรียง 

จัดกลุมพรอมกับแยกประเภทขอมูล และหาความสัมพันธระหวางขอมูลแตละชุด เพื่อคนหาวัตถุประสงคและ

การประยุกตใชของพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร 

 ขั้นตอนที่ 4 อภิปรายผลโดยเปรียบเทียบกับงานวิจัยอ่ืนท่ีคลายกันเพ่ือทำใหเห็นขอแตกตางและองค

ความรูท่ีได จากนั้นเสนอองคความรูท่ีไดนั้นเปนแผนภูมิประกอบคำอธิบายเพ่ือความเขาใจไดงาย  

 ขั้นตอนที่ 5 สรุปผลการวิจัยเพื่อใหผูอานเห็นภาพรวมของงานทั้งหมดอันประกอบดวยความรูที ่ได

จากการศึกษาและแงมุมใหมที่สามารถนำไปประยุกตใชได พรอมกับเขียนขอเสนอแนะเพื่อการทำวิจัยท่ี

เก่ียวของกับเรื่องนี้ในครั้งตอไป  

 

ผลการวิจัย 

 วัตถุประสงคท่ี 1 ผลการวิจยัพบวา โครงสรางและสาระสำคัญในสักกปญหสูตร โครงสรางและ

สาระสำคัญในสักกปญหสูตร โดยแบงออกเปน  

 1) โครงสรางของสักกปญหสูตรอยู ในพระไตรปฎกเลมที ่ 10 คือ พระสุตตันตปฎก ทีฆนิกาย 

มหาวรรค ซ่ึงเปนคัมภีรเลมท่ี 2 ของทีฆนิกายซ่ึงมีท้ังหมด 10 สูตร และสักกปญหสูตรนี้อยูในสูตรท่ี 8 เปนพระ

สูตรวาดวยปญหาของทาวสักกะที่ทูลถามพระผูมีพระภาค ขณะประทับอยูในถ้ำอินทสาละ ที่ภูเขาเวทิยกะ 

ทางทิศเหนือของหมูบานพราหมณชื่ออัมพสัณฑ ซึ ่งตั ้งอยูทางทิศตะวันออกของกรุงราชคฤห แควนมคธ  

เปนการบรรยายโวหารแบบถาม-ตอบ เนื้อหาของพระสูตรนี้มี 2 ภาณวาร ภาณวารที่ 1 อาจแบงยอยเปน 4 

ตอน คือ ตอนที่เปนบทนำ ตอนปญจสิขะ คันธรรพบุตรบรรเลงเพลง ตอนทาวสักกะเขาเฝา ตอนทาวสักกะ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 171 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

กราบทูลเรื่องโคปกเทพบุตร และภาณวารที่ 2 อาจแบงยอยเปน 2 ตอน คือ ตอนที่ทาวสักกะทูลถามปญหา 

ตอนท่ีพระผูมีพระภาคตรัสถามทาวสักกะดังไดอธิบายมาแลว 

  2) บุคคลสำคัญในสักกปญหสูตรแบงออกเปน 4 ทาน กลาวคือ  

 1) พระพุทธเจา ผูตอบปญหาทาวสักกะ มีใจความสรุปได 12 ขอเชน ทาวสักกะทูลถามวา พวกเทพ 

มนุษย อสูร นาค คนธรรพ และหมูสัตวอ่ืน ๆ จำนวนมากตางตั้งความปรารถนาวา ขอพวกเราจงเปนผูไมมีเวร 

ไมถูกลงโทษ ไมมีศัตรู ไมถูกเบียดเบียน ไมจองเวรกัน แตเพราะอะไรเลาผูกมัดไว พวกเขาจึงยังคง มีเวร ถูก

ลงโทษ มีศัตรู ถูกเบียดเบียนและจองเวรกันอยู พระพุทธองคตรัสตอบวา เพราะมีอิสสา (ความริษยา) และ

มัจฉริยะ (ความตระหนี่) ผูกมัดไวเปนตน 

 2) ทาวสักกะ ผูถามปญหากับพระพุทธเจา มีใจความสรุปได 12 ขอเชน ทาวสักกะทูลถามวา อิสสา 

และมัจฉริยะเกิดจากอะไร พระพุทธองคตรัสตอบวา เกิดจากอารมณเปนที ่ร ักและอารมณไมเปนที ่รัก  

ถาไมมีอารมณเปนท่ีรักและอารมณไมเปนท่ีรัก ก็ไมมีอิสสาและมัจฉริยะเปนตน 

 3) ปญจสิขะ คันธรรพบุตร ผูเขาไปเฝาพระพุทธเจาแลวยืนอยู ณ ท่ีสมควรไดบรรเลงพิณสีเหลืองดัง

ผลมะตูมและกลาวคาถาอันเก่ียวเนื่องดวยพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ พระอรหันต และกามเหลานี้กับแมภัท

ทาสุริยวัจฉสาเทพธิดา ผูมีสิริโฉมงดงามทั่วสรรพางค มีรัศมีออน ๆ เปลงออกจากรางกายดุจแสงออนของดวง

อาทิตยยามทอแสง ในสมัยที่พระผูมีพระภาคแรกตรัสรู ประทับอยูใตตนอชปาลนิโครธ ริมฝงแมน้ำเนรัญชรา 

ตำบลอุรุเวลา 

 4) โคปกเทพบุตร ทานเกิดในกรุงกบิลพัสดุนี ้ ไดมีศากยธิดานามวา โคปกาผูเลื่อมใสในพระพุทธ 

เลื่อมใสในพระธรรม เลื่อมใสในพระสงฆ ผู รักษาศีล หนายความรูสึกเปนหญิง อบรมความรูสึกเปนชาย 

หมายถึง อาการท่ีไมไดเกิดจากภาวะผิดปกติดานความรูสึก แตเกิดจากความปรารถนาจะบำเพ็ญบารมีใหสูงข้ึน 

เนื่องจากเพศหญิงไมอาจบรรลุปจเจกโพธิญาณและสัมมาสัมโพธิญาณได หลังจากตายแลวไปเกิดในสุคติโลก

สวรรค ไดอยูรวมกับพวกเทพชั้นดาวดึงส 

 3) สาระสำคัญของสักกปญหสูตร กลาวคือ ทาวสักกะจอมเทพเห็นไดโอกาสตรัสเรียกปญจสิขะ     

คันธรรพเทพบุตรมารับสั่งใหกราบทูลขออนุญาตเขาเฝา เม่ือพระผูมีพระภาคทรงอนุญาต จึงเสด็จนำเหลาเทพ

เขาเฝากราบทูลเรื่องโคปกเทพบุตรใหทรงทราบ ทรงสรุปวา เพราะทรงทราบเรื่องการปฏิบัติธรรม และผลแหง

การปฏิบัติธรรมของโคปกเทพบุตรจึงเสด็จมาเฝาเพ่ือจะฟงธรรมเชนนั้นแลวทูลขอโอกาสถามปญหา เม่ือพระผู

มีพระภาคทรงอนุญาตจึงทูลถามปญหามีใจความสรุปได 12 ขอ เมื่อฟงธรรมตามที่กราบทูลพระผูมีพระภาค 

และทรงไดรับผลสมตามท่ีทรงปรารถนา คือ ไดเปนทาวสักกะหนุมทันทีท่ีไดบรรลุเปนพระโสดาบัน  

 4) หลักธรรมสำคัญในสักกปญหสูตร โดยแบงออกเปน 

 1) เวทนากัมมัฏฐานในสักกปญหสูตรดังท่ีทาวเธอทูลถามวา ภิกษุปฏิบัติอยางไร จึงจะชื่อวาปฏิบัติ

ตามขอปฏิบัติอันสมควร และดำเนินไปสูความดับแงตางแหงปปญจสัญญา พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา จอม

เทพ เรากลาวโสมนัสไว 2 อยาง คือ โสมนัสที่ควรเสพและโสมนัสที่ไมควรเสพ กลาวโทมนัสไว 2 อยาง คือ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 172 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

โทมนัสที่ควรเสพ และโทมนัสที่ไมควรเสพเปนตน และตรัสถึงเวทนา 3 อยาง คือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา และ

อุเบกขาเวทนาเปนตน 

 2) ปาติโมกขสังวรในสักกปญหสูตรดังที่ทาวสักกะทูลถามวา ภิกษุปฏิบัติอยางไร ชื่อวา ปฏิบัติเพ่ือ

สำรวมในปาติโมกข พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา เรากลาวกายสมาจาร คือ ความประพฤติทางกายไว 2 อยาง 

คือ กายสมาจารที่ควรเสพ และกายสมาจารที่ไมควรเสพ กลาววจีสมาจาร คือ ความประพฤติทางวาจาไว 2 

อยางคือ วจีสมาจารท่ีควรเสพ วจีสมาจารท่ีไมควรเสพ และกลาวปริเยสนา คือ การแสวงหาไว 2 อยางคือ ปริ

เยสนาท่ีควรเสพ ปริเยสนาท่ีไมควรเสพ ภิกษุปฏิบัติอยางนี้ จึงจะชื่อวาปฏิบัติเพ่ือสำรวมในปาติโมกข 

 3) อินทริยสังวรในสักกปญหสูตรกลาวคือ ทาวสักกะทูลถามวา ภิกษุปฏิบัติอยางไร ชื่อวาปฏิบัติเพ่ือ

สำรวมอินทรีย พระผูมีพระภาคตรัสตอบวา เรากลาวรูป เสียง กลิ่น รส ผัสสะ และธรรมารมณที่พึงรูแจงทาง

ใจไว 2 อยางคือ ธรรมารมณที่ควรเสพ ธรรมารมณที่ไมควรเสพเปนตนเพื่อปดอินทรียทั้งหลาย ไดแก เพ่ือ

คุมครองทวารได คือ เพ่ือความระแวดระวังทวารท้ัง 6 ไวเพ่ือไมใหทำในสิ่งท่ีเปนบาปอกุศลธรรมท้ังหลาย 

 วัตถุประสงคท่ี 2 ผลการวิจัยพบวา พุทธวิธีการตอบปญหาของพระพุทธเจาในคัมภีรพระพุทธศาสนา

เถรวาท โดยแบงออกเปน  

 (1) หลักการเผยแผพระพุทธศาสนา กลาวคือ 

 1) หลักโอวาทปาติโมกขในฐานะเปนหลักธรรมที่เปนหัวใจของพระพุทธศาสนากลาวคือ เม่ือ

พระพุทธเจาทรงประดิษฐานพระพุทธศาสนาไดอยางมั ่นคงในกรุงราชคฤห แควนมคธ เหตุการณที ่มี

ความสำคัญมากจึงกำหนดถือวันนี้เปนวันสำคัญทางพระพุทธศาสนาเรียกวา วันมาฆบูชา เปนการประชุมพระ

สาวกของพระพุทธเจาครบองคทั ้ง 4 ประการ คือ มีพระสาวกจำนวน 1,250 รูป แตละองคลวนบวชกับ

พระพุทธเจา มีพระอุปชฌายองคเดียวกันลวนเปนพระอรหันตตางมาประชุมโดยไมไดนัดหมาย และ

พระพุทธเจาทรงแสดงโอวาทปาติโมกข มีทั ้งหลักการ มีทั ้งหลักคำสอน และหลักการปกครองคณะสงฆมี

ทั้งหมด 13 ขอเชน การไมทำบาปทั้งปวง การทำกุศลใหถึงพรอม การทำจิตใจใหผองใส นี้เปนคำสอนของ

พระพุทธเจาท้ังหลายเปนตน 

 2) ลีลาการสอนของพระพุทธเจากลาวคือ ลักษณะวิธีการเผยแผธรรมะของพระพุทธเจาไดแก พระ

พุทธองคมีจุดมุงหมายในการสอน มีวิธีท่ีทรงสอน มีอุบายประกอบการสอน มีรูปแบบการสอน มีแผนการสอน 

มีแนวคิดทางการสื่อสารการสอน มีการโนมนาวใจเพื่อการสื่อสารของมนุษยที่สรางขึ้นมา เพื่อใหมีอิทธิพล

เหนือผูอ่ืน มีการเปลี่ยนแปลงความเชื่อถือ คานิยม มีการโนมนาวจิตใจ มีความตั้งใจท่ีจะมีอิทธิพลบางประการ

เหนือผูถูกโนมนาวใจ มีความคิดเห็น ทัศนคติ และความเชื่อใหถูกตองตามความเปนจริงทั้งดานอารมณและ

พฤติกรรมเปนตน 

 (2) พุทธกิจ 5 ประการของพระพุทธเจา กลาว คือ 

 1) พุทธกิจขอที่ 1 เวลาเชาเสด็จออกบิณฑบาต กลาวคือ พระพุทธเจาทรงตื่นพระบรรทมแตเชา 

เสด็จออกบิณฑบาตเสวยแลว ทรงแสดงธรรมโปรดประชาชนในที่นั้นๆ เชน ทรงอนุเคราะหรับอาหารของชาย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 173 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ยากจนที่บุรุษบัณฑิต ผูจัดอาหารถวายภิกษุสงฆชักชวนใหถวายอาหารภิกษุรูปหนึ่งแลวไมไดจัดภิกษุใหดวย

เห็นวาเปนคนยากจน พระพุทธองคทรงอนุเคราะหเสด็จไปบิณฑบาตรับอาหารของเขาถึงท่ีบาน และทรงรับรำ

ขาวชุบน้ำปงจนสุกเพียงชิ้นเดียวของนางทาสีผูถวายเองก็เขาใจดีวา อาหารที่ตนถวายนั้นเปนอาหารชั้นเลว 

นางคิดวา เม่ือผานเลยนางไปแลวพระพุทธองคคงจะใหกาหรือสุนัขกินแลวเสด็จไปรับอาหารดี ๆ ของพระราชา

มหาอำมาตย แตพระพุทธองคทรงประทับนั่งเสวยขนมรำขาวปงนั้นใหนางเห็นและก็เสวยขนมรำขาวปงนั้น

เทานั้นเสวยเสร็จแลวทรงแสดงธรรมโปรดจนนางไดบรรลุโสดาปตติผลแลวเสด็จกลับวิหารเปนตน 

 2) พุทธกิจขอที่ 2 เวลาเย็นทรงแสดงธรรม กลาว คือ พระพุทธองคทรงแสดงแกภิกษุหลายรูป พระ

ราหุล และคฤหัสถหลายทานมีอนาถบิณฑิกเศรษฐีเปนตน พระพุทธเจาทรงแสดงแกพุทธบริษัทในเวลาสายัณห

สมัย คือ เวลาตั้งแตหลังฉันอาหารไปจนถึงเวลาเย็น เพื่อเปนเครื่องรองรับพุทธกิจขอวา สายเณฺห ธมฺมเทสนํ 

หมายถึง เวลาสายัณหทรงแสดงธรรมที่นำเสนอพอเปนตัวอยาง ยังมีพระธรรมเทศนาแบบพระสูตรชาดกและ

แบบอื่นนอกจากพระสูตรและชาดกที่พระพุทธเจาทรงแสดงในเวลาสายัณหอีกจำนวนมาก ซึ่งพระสังคีติกา

จารยมิไดแสดงกำหนดเวลาอีกนับรอยนับพันสูตร  

 3) พุทธกิจขอที่ 3 เวลาพลบค่ำประทานโอวาทแกภิกษุทั้งหลายเชน เวลาเย็นวันหนึ่งพระจุนทะ

นองชายของพระสารีบุตรเขาไปเฝาพระพุทธเจาแลวพระองคทรงแสดหลักธรรมสำหรับขัดเกลากิเลสใหฟง 

พระธรรมเทศนานี้ชื่อวาสัลเลขสูตร และเวลาเย็นวันหนึ่งพระพุทธเจาเสด็จเขาไปยังปาโคสิงคสาลวัน ไดทรง

ทักทายสนทนาทรงรับฟงเรื่องการเปนอยูกันอยางผาสุกที่พระเถระเหลานั้นกราบทูลถวาย ทรงใหสาธุการแก

พระเถระเหลานั้น  

 4) พุทธกิจขอที่ 4 เวลาเที่ยงคืนตอบปญหาเทวดาเชน สมัยหนึ่ง พระผูมีพระภาคประทับอยู ณ 

พระเชตวัน อารามของอนาถบิณฑิกเศรษฐี เขตกรุงสาวัตถี เทวดาตนหนึ่ง เขาไปเฝาพระผูมีพระภาคถึงท่ี

ประทับกราบทูลถามวา เทวดาและมนุษยทั้งหลายจำนวนมาก ตางมุงหวังความสวัสดีพากันคิดเรื่องมงคล  

ขอพระองคโปรดตรัสบอกมงคลอันสูงสุด พระพุทธเจาตรัสตอบวา การไมคบคนพาล การคบบัณฑิต การบูชาผู

ท่ีควรบูชา 3 ประการนี้เปนมงคลอันสูงสุดเปนตน 

 5) พุทธกิจขอที่ 5 เวลาใกลรุงทรงตรวจดูสัตวโลกเชน พระพุทธเจาทรงตรวจดูโลกดวยพุทธจักขุ ใน

เวลาใกลรุง ทรงเห็นโจรองคุลิมาลทรงทราบวา เม่ือพระองคเสด็จไปโปรดโจรองคุลิมาลจะมีความสวัสดี เขาได

ฟงธรรมแลวจะขอบวช บวชปฏิบัติแลวจะไดสำเร็จอภิญญา 6 ถาพระองคไมเสด็จไปโปรด เขาจะทำความผิด

ในมารดาแลวไม ม ีใครสามารถช วยเหลือเขาได  พระองคจ ึงเสด ็จไปโปรดจนโจรองคุล ิมาลบวชใน

พระพุทธศาสนา ทานหลีกเรนไปอยูรูปเดียว ไมประมาท มีความเพียร อุทิศกายใจ ไมนานนักก็ไดบรรลุ

อรหัตผล  

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 174 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 (3) พุทธวิธีในการสอนเทวดาของพระพุทธเจา กลาว คือ 

 1) พุทธวิธีในการตอบปญหาเทวดาเชน ทาวสหัมบดีพรหมทราบพระปริวิตกแหงจิตของพระผูมีพระ

ภาค จงมาปรากฏเขาเฝาทูลขอใหแสดงธรรม พระผูมีพระภาคทรงรับคำทูลอาราธนาของพรหม และทรงอาศัย

ความกรุณาในหมูสัตวจึงทรงตรวจดูสัตวโลกดวยพุทธจักษุ เมื่อทรงตรวจดูแลวไดทรงเห็นสัตวทั้งหลายวามี

สติปญญาระดับความสามารถที ่แตกตางกันทั ้งนี ้อุปมาเหมือนดังในกออุบล กอปทุม หรือกอบุณฑริก  

พระพุทธองคตรัสตอบทาวสหัมบดีพรหมวา เราเปดประตูอมตะแกทานแลว สัตวเหลาใดจะฟงจงปลอยศรัทธา

มาเถิด พรหมเพราะเรามีความสำคัญในความลำบากจึงมิไดแสดงธรรมที่ประณีตคลองแคลวในหมูมนุษย  

ครั้นทาวสหัมบดีพรหมทราบวา พระผูมีพระภาคทรงประทานโอกาสเพ่ือจะแสดงธรรมแลวจงถวายอภิวาทพระ

ผูมีพระภาคทำประทักษิณแลวอันตรธานไป 

 2) รูปแบบการตอบปญหาของพระพุทธเจา เปนวิธีการที่พระพุทธองคทรงใชกับผูที่มาเขาเฝา เพ่ือ

สอบถามขอสงสัยของตนเอง ซึ่งพระพุทธองคทรงใชขอมูลขาวสารเปนหลักในการตอบปญหาแตละขอ โดย

พิจารณาถึงลักษณะของปญหาและวิธีที่เหมาะสมกับการตอบปญหานั้นๆ ไดแยกลักษณะของปญหาไว 4 

ประการไดแก 1) เอกังสพยากรณียปญหา หมายถึง ปญหาที่ตอบแบบตรงไปตรงมา ไมออมคอม ไมมีเงื่อนไข 

2) ปฏิปุจฉาพยากรณียปญหา หมายถึง ปญหาที่ยอนถามใหชัดเจนกอนแลวจึงตอบปญหานั้น 3) วิภัชชพยา

กรณียปญหา หมายถึง ปญหาท่ีควรแยกตอบเปนประเด็น 4) ฐปนียปญหา หมายถึง ปญหาท่ีไมควรตอบ ถือวา

ไมมีประโยชน เปนเรื่องไรสาระทำใหเสียเวลา  

 วัตถุประสงคท่ี 3 ผลการวิจัยพบวา ศึกษาวิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญห

สูตร กลาวคือ 

 1) การตอบปญหาขอที่ 1 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา พวกเทพ มนุษย อสูร 

นาค คนธรรพ และหมูสัตวอ่ืน ๆ จำนวนมากตางตั้งความปรารถนาวา ขอพวกเราจงเปนผูไมมีเวร ไมถูกลงโทษ 

ไมมีศัตรู ไมถูกเบียดเบียน ไมจองเวรกัน แตเพราะอะไรเลาผูกมัดไว พวกเขาจึงยังคง มีเวร ถูกลงโทษ มีศัตรู 

ถูกเบียดเบียนและจองเวรกันอยู พระพุทธองคตรัสตอบวา เพราะมีอิสสา คือ ความริษยา และมัจฉริยะ คือ 

ความตระหนี่ผูกมัดไว 

 2) การตอบปญหาขอที่ 2 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา อิสสา และมัจฉริยะเกิด

จากอะไร พระพุทธองคตรัสตอบวา เกิดจากอารมณเปนที่รักและอารมณไมเปนที่รัก ถาไมมีอารมณเปนที่รัก

และอารมณไมเปนท่ีรัก ก็ไมมีอิสสาและมัจฉริยะ 

 3) การตอบปญหาขอที่ 3 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา อารมณเปนที่รัก และ

อารมณไมเปนที่รักเกิดจากอะไร พระพุทธองคตรัสตอบวา เกิดจากฉันทะ (ความพอใจ) ถาไมมีฉันทะ ก็ไมมี

อารมณเปนท่ีรักและอารมณไมเปนท่ีรัก 

 4) การตอบปญหาขอที ่ 4 ในสักกปญหสูตรกลาวคือ ทาวสักกะทูลถามวา ฉันทะเกิดจากอะไร  

พระพุทธองคตรัสตอบวา เกิดจากวิตก (การตรึก การไตรตรอง) ถาไมมีวิตก ก็ไมมีฉันทะ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 175 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 5) การตอบปญหาขอที ่ 5 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถาม วิตกเกิดจากอะไร  

พระพุทธองคตรัสตอบวา เกิดจากแงตางแหงปปญจสัญญา (การคิดปรุงแตงอารมณตาง ๆ ดวยอำนาจตัณหา 

มานะ และทิฏฐิของตน ๆ จนเกิดแงหรือมุมมองตางกันออกไป) ถาไมมีแงตางแหงปปญจสัญญา ก็ไมมีวิตก 

 6) การตอบปญหาขอที่ 6 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา ภิกษุปฏิบัติอยางไร  

จึงจะชื่อวาปฏิบัติตามขอปฏิบัติอันสมควรและดำเนินไปสูความดับแงตางแหงปปญจสัญญา พระพุทธองคตรัส

ตอบวา โสมนัส คือ ความดีใจ โทมนัส คือ ความเสียใจ และอุเบกขา คือ ความวางเฉย มีอยางละ 2 ฝาย คือ 

ฝายที่ควรเสพและฝายที่ไมควรเสพ กลาว คือ 1) ฝายที่ควรเสพ อธิบายวา ฝายที่เมื่อเสพแลวทำใหกุศลธรรม

ทั้งหลายเจริญขึ้น อกุศลธรรมทั้งหลาย เสื่อมไป 2) ฝายที่ไมควรเสพ มีนัยตรงกันขาม อนึ่ง ในโสมนัส โทมนัส 

และอุเบกขาฝายที่ควรเสพแบงเปน 2 ฝาย คือ ฝายที่มีวิตกและวิจาร และฝายที่ไมมีวิตกและไมมีวิจาร ทั้ง 2 

ฝายนี้ ฝายที่ไมมีวิตกและไมมีวิจารประณีตกวา ภิกษุปฏิบัติอยางนี้ ชื่อวาปฏิบัติตามขอปฏิบัติอันสมควร และ

ดำเนินไปสูความดับแงตางแหงปปญจสัญญา 

 8) การตอบปญหาขอที่ 8 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา ภิกษุปฏิบัติอยางไร  

จึงจะชื่อวาปฏิบัติเพื่อสำรวมในปาติโมกข พระพุทธองคตรัสตอบวา กายสมาจาร คือความประพฤติทางกาย 

วจีสมาจารคือ ความประพฤติทางวาจา และปริเยสนา คือ การแสวงหา มีอยางละ 2 ฝาย คือ ฝายที่ควรเสพ

และฝายท่ีไมควรเสพกลาวคือ 1) ฝายท่ีควรเสพ อธิบายวา ฝายท่ีเม่ือเสพแลวทำใหกุศลธรรมท้ังหลายเจริญข้ึน 

อกุศลธรรมทั้งหลายเสื่อมไป 2) ฝายที่ไมควรเสพ มีนัยตรงกันขามภิกษุปฏิบัติอยางนี้ ชื่อวา ปฏิบัติเพื่อสำรวม

ในปาติโมกข 

 8) การตอบปญหาขอที่ 8 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา ภิกษุปฏิบัติอยางไร  

จึงจะชื่อวาปฏิบัติเพื่อสำรวมอินทรียพระพุทธองคตรัสตอบวา อารมณ 6 คือ รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะ 

และธรรมารมณ 2 ฝาย คือ ฝายท่ีควรเสพ ฝายท่ีไมควรเสพ 

 9) การตอบปญหาขอที่ 9 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา สมณพราหมณทั้งหมดมี

วาทะคือหลักการ ศีลคือขอปฏิบัติ ฉันทะ คือ ลัทธิ และอัชโฌสานะคือจุดหมายอยางเดียวกันใชหรือไม  

พระพุทธองคตรัสตอบวา ไมใชอยางเดียวกัน 

 10) การตอบปญหาขอที ่ 10 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา เพราะเหตุไร  

พระพุทธองคตรัสตอบวา เพราะโลกมีธาตุคือ นิสัยใจคอ ความนิยมหลากหลาย ในโลกที่มีธาตุหลากหลายนี้ 

เหลาสัตวยึดม่ันธาตุใด ๆ อยู ก็ยอมยึดม่ันธาตุนั้น ๆ ดวยเรี่ยวแรง และความยึดม่ันวา นี้เทานั้นจริง อยางอ่ืนไม

จริง 

 11) การตอบปญหาขอท่ี 11 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา สมณพราหมณท้ังหมด 

มีความสำเร็จสูงสุดคือหมดกิเลส มีความเกษมจากโยคะสูงสุดคือบรรลุนิพพาน ประพฤติพรหมจรรยถึงท่ีสุดคือ 

บรรลุอริยมรรค มีท่ีสุดอันสูงสุดคือถึงนิพพาน ใชหรือไม พระพุทธองคตรัสตอบวา ไมใช 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 176 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 12) การตอบปญหาขอที ่ 12 ในสักกปญหสูตร กลาว คือ ทาวสักกะทูลถามวา เพราะเหตุไร  

พระพุทธองคตรัสตอบวา เพราะสมณพราหมณเหลานั้นยังไมสิ้นตัณหา ภิกษุทั้งหลายเทานั้นเปนผูหลุดพน

เพราะสิ้นตัณหาจึงมีความสำเร็จสูงสุด มีความเกษมจากโยคะสูงสุด ประพฤติพรหมจรรยถึงท่ีสุด และมีท่ีสุดอัน

สูงสุด 

 ผลของการตอบปญหาทาวสักกะของพระพุทธเจา แบงออกเปน  

 1) ทาวสักกะไดโสมนัส กลาว คือ ทาวสักกะกราบทูลพระผูมีพระภาคถึงการไดโสมนัสของขาพระองค 

เพราะไดฟงธรรมของพระผูมีพระภาคนั้นจึงไมเปนทางมาแหงทัณฑาวุธ ไมเปนทางมาแหงศัสตราวุธ แตเปนไป

เพ่ือความเบื่อหนายโดยสวนเดียว เพ่ือคลายกำหนัด เพ่ือดับ เพ่ือสงบระงับ เพ่ือรูยิ่ง เพ่ือตรัสรู เพ่ือนิพพาน ขา

พระองคพิจารณาเห็นอำนาจประโยชน 6 ประการเชน เมื่อขาพระองคเกิดเปนเทพดำรงอยูในที่นี้ ขาพระองค

กลับไดอายุเพ่ิมข้ึนอีก จึงประกาศการไดโสมนัสเชนนี้ เปนตน 

 2) ทาวสักกะบรรลุพระโสดาบัน กลาว คือ ในการตอบปญหาเทวดาของพระพุทธเจาในแตละครั้ง

สงผลใหเกิดการพัฒนาภาวะความเปนอยูของเทวดาไปในทางที่ดีขึ ้น กลาว คือ เทวดาบางตนไดเปนพระ

โสดาบันซ่ึงเปนการยกระดับภาวะของเทวดาใหสูงข้ึนเชน ทาวสักกะพรอมเหลาเทวดาชั้นดาวดึงสไดเขาเฝาทูล

ขอโอกาสถามปญหา เม่ือพระพุทธเจาทรงอนุญาตจึงทูลถามปญหามีใจความสรุปไดเปน 12 ขอ ผลของการฟง

พยากรณปญหาในครั้งนั้นทำใหทาวสักกะและเทวดาผูเปนบริวาร 80,000 ตน ไดดวงตาเห็นธรรมบรรลุเปน

พระโสดาบันละความเปนทาวสักกะแกถึงความเปนทาวสักกะหนุม ดวยผลของการฟงธรรมดังกลาวนี้ 

 

อภิปรายผลการวิจยั 

 1. คำตอบของพระพุทธเจาที่มีตอทาวสักกะ (พระอินทร) สงผลใหพระอินทรบรรลุโสดาปตติผล  

เปนเพราะพระอินทรไดฟงธรรมอันเปนไปโดยลำดับของพระพุทธเจา คือ ธรรมที่ดับปปญจสัญญา เปนตน  

ไปจนถึงธรรมที่ทำใหหลุดพน สอดคลองกับผลการวิจัยของ ผศ.ดร. มนตรี สิระโรจนานันท ที่วา “พระอินทร

ตามท่ีปรากฏในคัมภีรจึงมีบทบาทเปนผูสนใจในธรรม เปนเทพเจาท่ีมีภูมิธรรมความรูในหลักคำสอน พรอมท้ัง

คอยใหความชวยเหลือพระพุทธเจาและ พระพุทธสาวกในดานตาง ๆ” (มนตรี สิระโรจนานันท, 2561) 

 2. รูปแบบการตอบปญหาของพระพุทธเจามี 4 วิธ ีไดแก 1) เอกังสพยากรณียปญหา (ปญหาท่ีตอบ

แบบตรงไปตรงมา) 2) ปฏิปุจฉาพยากรณียปญหา (ปญหาที่ยอนถามใหชัดเจนกอนแลวจึงตอบปญหานั ้น)  

3) วิภัชชพยากรณียปญหา (ปญหาที่ควรแยกตอบเปนประเด็น) 4. ฐปนียปญหา (ปญหาที่ไมควรตอบ) ทั้งนี้

อาจเปนเพราะการตอบปญหาของพระพุทธเจาที่มาในพระสูตรตาง ๆ มักจัดเขาไดในวิธีเหลานี้อยางใดอยาง

หนึ่ง (หรือหลายวิธีประกอบกัน) สอดคลองกับ งานวิจัยของพระอธิการวิชาญ ปยธมฺโม ที่วา “วิธีการตอบ

ปญหาของพระพุทธเจามี 4 วิธี 1) การตอบปญหาแบบเชิงเดี่ยว 2) การตอบปญหาแบบแยกแยะ 3) การตอบ

ปญหาแบบยอนถาม 4) การตอบโดยอาการนิ่ง” (พระอธิการวิชาญ ปยธมฺโม, 2564) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 177 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 3. หลักธรรมสำคัญในสักกปญหสูตรที่ทรงตรัสตอเทวดา ไดแก เวทนากัมมัฏฐานที่นำไปสูความดับ

แหงปปญจสัญญา ปาติโมกขสังวรเพ่ือสำรวมในปาติโมกข และอินทริยสังวรเพ่ือความระวังในทวารท้ัง 6 ไมให

ทำบาปอกุศล ผลการวิจัยในประเด็นนี้สอดคลองกับงานวิจัยของ พระครูพิมลธรรมานุกูล (สันติชัย โชติโก) 

และ พันตรีสมคิด สวยล้ำ โดยสรุปคือ หลักธรรมที่ไดจากการตอบปญหาระหวางเทวดากับพระพุทธเจา

สามารถสรุปไดวามี 4 จำพวกคือ 1) หลักธรรมเพื่อสนองความอยากรูของเทวดา 2) หลักธรรมเพื่อพัฒนา

ตนเอง 3) หลักธรรมเพ่ือพัฒนาสังคม และ 4) หลักธรรมเพ่ือพัฒนาไปสูความหลุดพน (สันติชัย โชติโก, 2561, 

สมคิด สวยล้ำ, 2554) เพราะ ที่วาหลักธรรม 3 ประการ คือ เวทนากัมมัฏฐาน ปาติโมกขสังวร และอินทริย

สังวร เปนหลักธรรมเพ่ือพัฒนาตนเองไปสูความสงบสุขในสังคมและการหลุดพนเชนกัน  

 

องคความรูใหม 

 จากการศึกษาพุทธวิธีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญหสูตร ผูวิจัยไดพบองคความรูใหมจาก

การตอบปญหาของเทวดาดังตอไปนี้ 

 

 
ภาพท่ี 1 : พุทธวิธีการตอบปญหาของเทวดา 

  

 1. ตั้งเจตนาใหถูก หมายถึง ผูตอบปญหาจะตองทราบวา ตนเองนั้นอยูในฐานะใดและจะสอนใครไป

เพื่ออะไร การตั้งเจตนาเสมือนการตอบคำถามกับตัวเองวา ทำไมฉันจะตองตอบปญหาเหลานี้ การตั้งเจตนาท่ี

ถูกจะทำใหไดผลสัมฤทธิ์ท่ีตองการ เหมือนการตั้งวัตถุประสงคแลวไดผลการวิจัยตามท่ีคาดหวังไว 

 2. สำรวจภูมิธรรมของผูถาม หมายถึง ผูตอบคำถามยอมตองอาศัยความรูเดิมของผูถามเพื่อเปน

ขอมูลในการตอบ เชนวา เด็กป.1 ถามคำถามก็ตอบใหสอดคลองกับภูมิปญญาของเด็กป.1 มิใชตอบดวยความ

1. ตั้งเจตนาใหถูก
2. สํารวจภูมิธรรม

ของผูถาม

3. ตอบไป
ตามลําดับ

4. ใชโวหารท่ี
เหมาะกับจริต



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 178 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เขาใจของเด็กมหาวิทยาลัย การสำรวจภูมิปญญาของผูถามเสมือนเปนการสำรวจในเบื้องตนวา ผูตอบควรจะ

ตอบอะไรและอยางไรเพ่ือใหผูฟงเกิดความเขาใจและนำสิ่งนั้นไปปฏิบัติได  

 3. ตอบไปตามลำดับ หมายถึง ผูถามมักจะเขาใจในสิ่งที่ผูตอบตอบไปตามลำดับโดยไมขามขั้นตอน 

โดยเฉพาะอยางยิ ่งการตอบปญหาในเชิงปฏิบัติกรรมฐานที่ต องอาศัยการอธิบายวิธีการเพื ่อแกป ญหา  

เมื่อแกปญหาไดแลวก็อาศัยการตอยอดการปฏิบัติเพื่อการบรรลุขึ้นสูงตอไป ดังนั้น ถาผูตอบอธิบายแบบขาม

ขั ้นจะทำใหผู ถามเกิดความสับสันและปฏิบัติไดไมถูกตอง การตอบคำถามในครั ้งนั ้นก็ยากที ่จะบรรลุ

วัตถุประสงคของท้ังสองฝาย 

 4. ใชโวหารที่เหมาะกับจริต หมายถึง ถาผูถามเปนเทวดาก็ใชบรรยายโวหารและเทศนาโวหาร คือ 

การอธิบายอยางตรงไปตรงมาใหผูอานไดรับความรูตามขั้นตอนเพื่อหวังใหผูถามเกิดความเชื่อเพื่อจะนำไป

เปลี่ยนแปลงพฤติกรรมสูความดีงามของชีวิต เพราะโดยทั่วไปแลว แสดงวาเทวดามีจริตที่ชอบการอธิบายใน

โวหารลักษณะนี้ดังแสดงออกในสักกปญหสูตรและมงคลสูตร การประยุกตใชจึงตองสังเกตในขอท่ี 2. กอนแลว

ผูตอบจึงเลือกโวหารใหเหมาะกับผูฟงเปนกรณีเฉพาะ 

 

สรุป 

 พุทธวิธ ีการตอบปญหาของทาวสักกะในสักกปญสูตรเปนการศึกษาลีลาการตอบปญหาของ

พระพุทธเจาท่ีมีตอทาวสักกะ 12 ประการ เปนการวิเคราะหลักษณะการตอบปญหาและเจตนาของพระองควา

ตองการใหเกิดผลลัพธเชนใดและศึกษากลวิธีการสื่อสารใหประสบความสำเร็จ เพราะพระพุทธศาสนาเปน

ศาสนาที่จะตองอนุเคราะหแกชาวโลก การตอบปญหาเปนขอปฏิบัติพื้นฐานที่ผูเผยแผจะตองรูกลวิธีและมี

ความรูในเรื่องท่ีผูถามตองการจะรู ท้ังนี้การสื่อสารโดยการตอบคำถามจะสำเร็จไดก็ดวยการตั้งเจตนาใหถูก คือ 

เปนสัมมาทิฏฐิเพื่อหวังใหความรูความเขาในแกผูถามโดยไมหวังสิ ่งตอบแทน สำรวจเจตนาของผูถามใน

เบื้องตนเพ่ือจะไดรูวิธีตอบใหเขาใจ ใชการตอบตามลำดับเพ่ือไมใหผูฟงสับสน และเลือกโวหารท่ีเหมาะสมแกผู

ถามเพื่อทำใหเกิดความเขาใจในขอปฏิบัติ เมื่อผูตอบปญหาอาศัยการตอบปญหาไปตามขั้นตอนดังนี้แลวก็จะ

ทำใหผูถามเกิดความเขาใจและไดบรรลุวัตถุประสงคของการถาม ในทางพุทธศาสนาคือการใหความกระจางใน

ขอธรรมอันเปนปญหาของสรรพชีวิตที่มีสาเหตุจากกิเลส แตผูตอบก็จะใหวิธีการแกไขอันเปนสัมมาปฏิบัติเพ่ือ

แกขอผิดพลาดเหลานั้นดวย พุทธวิธีการตอบปญหาจึงประกอบดวยการอธิบายสาเหตุแหงทุกขและขอปฏิบตัิ

เพื่อการดับทุกขตรงตามหลักการแกปญหาแบบอริยสัจ 4 ประการ คือ ทุกข สมุทัย นิโรธ และมรรค ดวยสิ่งท่ี

ผูวิจัยกลาวมาท้ังหมดนี้จึงเปนความรูท่ีไดวา การตอบปญหาแบบพุทธตองอาศัยเจตนาท่ีบริสุทธิ์เพ่ือสงเคราะห

กัน อาศัยความรูของผูตอบที่มีประสบการณ เลือกใชวิธีที ่เหมาะสมกับผูถาม และตอบอยางมีขั ้นตอนไป

ตามลำดับ  

  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 179 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ขอเสนอแนะ 

  จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

 จากผลการวิจัยพบวา ผลของการฟงพยากรณปญหาในครั้งนั้นทำใหทาวสักกะและเทวดาผูเปนบริวาร 

80,000 ตน ไดดวงตาเห็นธรรม บรรลุเปนพระโสดาบัน และละความเปนทาวสักกะแกถึงความเปนทาวสักกะ

หนุม ดังนั้น การเผยแผพระธรรมของพระพุทธเจานั้น ผูสอนธรรมควรมีความรูในหลักการทางพระพุทธศาสนา

และเขาใจความตองการของผูถาม เมื่อผูสอนสามารถตอบคำถามไดตรงใจผูถามและตอบไดอยางถูกตองตาม

ธรรมแลว ก็จะทำใหผูถามเกิดความเลื่อมใสจนนำไปสูการปฏิบัติตามธรรม ตอมาเมื่อผูถามปฏิบัติไดจนเกิด

ปญญาแลวก็จะสามารถบรรลุมรรคผลตามท่ีตองการได หนวยงานท่ีเก่ียวของกับธรรมนิเทศจึงควรนำหลักการ

ในสักกปญหสูตรไปปรับใชเพ่ือประโยชนในทางเผยแผพระศาสนาตอไป 

  2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไป ควรทำวิจัยในประเด็น

หัวขอเก่ียวกับ 

  2.1 ศึกษาวิเคราะหอิสสาและมัจฉริยะในสักกปญหสูตร เพราะเปนองคธรรมท่ีเปนปฏิปกษกับความดี 

การศึกษาวิเคราะหองคธรรมเหลานี้จะทำใหไดความรูความเขาใจเรื่องอิสสา (ความอิจฉา) และมัจฉริยะ (ความ

ตระหนี่) ท่ีเปนสาเหตุใหการบรรลุธรรมลาชา เม่ือไดศึกษาสาเหตุแหงทุกขแลวก็จะไดวิธีดับทุกขตอไป 

 2.2 ศึกษาวิเคราะหปาติโมกขสังวรในสักกปญหสูตร เพราะเปนวิธีปฏิบัติท่ีนำไปสูความหลุดพนได 

เปนการแกปญหาเรื่องความขาดสติและความประมาทอันเปนพ้ืนฐานของการปฏิบัติธรรม เม่ือศึกษาวิเคราะห

เรื่องนี้ใหชัดแลวก็จะไดแนวทางท่ีชัดเจนของความระมัดระวังในสิกขาบทอันมีวัตถุประสงคเพ่ือการบรรลุธรรม

ในข้ันสูงโดยลำดับ 

 2.3 ศึกษาวิเคราะหอินทรียสังวรในสักกปญหสูตร เหมือนกับขอเสนอแนะท่ี 2. ท่ีเก่ียวของกับการ

ปฏิบัติเพ่ือปองกันทวารท้ัง 6 มิใหหลงเสพอารมณอยางประมาท การศึกษาประเด็นนี้จะไดประโยชนอันเปน

ผลลัพธคือการปฏิบัติธรรมใหถูกวิธีเชนกัน 

 

บรรณานุกรม 

กิตติธัช ศรีฟา. (2561). พระอินทรในบริบทสังคมไทย. วารสารศิลปพีระศรี. 6(1), 68-72. 

บวรนรรฏ อัญญะโพธิ์ และอนุกูล โรจนสุขสมบูรณ. (2565). พระอินทรในนาฏกรรมไทย. วารสารศิลปกรรม

ศาสตร มหาวิทยาลัยขอนแกน. 14(1), 183-202.  

พระครูพิมลธรรมานุกูล (สันติชัย โชติโก). (2561). การวิเคราะหหลักพุทธธรรมที่ปรากฏในสักกปญหสูตร. 

วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 180 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พระอธิการวิชาญ ปยธมฺโม (พันเกษราช). (2564). การศึกษาวิเคราะหพุทธวิธีการตอบปญหาของพระพุทธเจา

ที ่ปรากฏในอภยราชกุมารสูตร. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย:  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มนตรี สิระโรจนานันท. (2561). พระอินทรในคัมภีรพระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสารมหาจุฬาวิชาการ. 5(1), 

44-56. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2556). อรรถกถาฉบับภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

สมคิด สวยล้ำ. (2554). การศึกษาวิเคราะหหลักธรรมจากการตอบปญหาเทวดาของพระพุทธเจา. วิทยานิพนธ

หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุทธโฆสาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2562). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบบัประมวลศัพท. พิมพครั้งท่ี 28. 

กรุงเทพฯ: ผลิธมัม.  

สุโขทัยธรรมาธิราช. (2540). เอกสารการสอนชุดวิชาภาคเพ่ือการสื่อสาร (Language for Communication). 

พิมพครั้งท่ี 14. กรุงเทพฯ: สุโขทัยธรรมาธิราช. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 181 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การเปรียบเทียบหลกัการสงเคราะหชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกายเถรวาท 

กับหลักการอภิบาลชุมชนวิถีคริสตศาสนานิกายโรมันคาทอลิก:  

กรณีศึกษาเปรียบเทียบสองชุมชนในจังหวัดประจวบคีรีขันธ 

A Comparison of the Principles of Community Assistance in Theravada 

Buddhism with the Principles of Community Pastoral Care in  

the Roman Catholic Way of Life: A Comparative Case Study  

of Two Communities in Prachuap Khiri Khan Province 

 
1พระอาทิตย อาทิจฺจวํโส (กรุดทอง) และ 2คงสฤษฎ แพงทรัพย  

1Phra Athit Athichavaṃso (Krudthong) and 2Khongsaris Pangthrap 
1,2คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2Faculty of Buddhism Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
1Corresponding Author’s Email: artid7836@gmail.com  

Received: May 28, 2024; Revised: August 25, 2024; Accepted: August 29, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงคเพื่อ 1) เพื่อศึกษาหลักการสงเคราะหชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกาย เถร

วาท 2) เพ่ือศึกษาหลักการอภิบาลชุมชนวิถีคริสตนิกายโรมันคาทอลิก 3) เพ่ือเปรียบเทียบหลักการสงเคราะห

ชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกายเถรวาทกับหลักการอภิบาลชุมชนวิถีคริสตศาสนานิกายโรมันคาทอลิก 

  ผลการวิจัยพบวา 1) หลักการสงเคราะหชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกายเถรวาท ไดแก หลักสังคหวัตถุ 4 

ประกอบดวย 1) ทาน ใหการชวยเหลือเกื้อกูลชุมชน 2) ปยวาจา ใหคำปรึกษาและวัดเปนแหลงเรียนรูธรรม     

3) อัตถจริยา ชวยเปนแหลงจิตอาสา สามารถชวยเหลือชุมชนอื่นๆ ไดตลอดเวลา 4) สมานัตตตา ปฏิบัติคลอย

ตามกฎระเบียบของชุมชนอยางเครงครัด 2. หลักการอภิบาลชุมชนวิถีคริสตนิกายโรมันคาทอลิก ไดแก 1) หลัก

ความรักความเมตตา การฟนฟูความเชื่อ 2) หลักเกื้อกูล พระสงฆอภิบาลชุมชนโดยเขาเยี่ยมเยียนสัตบุรุษใน

ชุมชน และ 3) การแบงปน คือ ความรัก และการชวยเหลือแบงปน 3. เม่ือนำหลักการสงเคราะหชุมชนของท้ัง

สองศาสนามาเปรียบเทียบความเหมือนและความแตกตาง พบวา ความเหมือนของทั ้ง 2 ศาสนานั้น 

จุดประสงคหลัก คือ ดำเนินการเพื่อปองกัน แกไขชวยเหลือ และสงเสริมใหผูที่ประสบความเดือดรอนตาง ๆ 

ในชุมชนใหสามารถชวยเหลือตนเองได ความแตกตาง คือหลักธรรมของแตละศาสนาที่นำมาปฏิบัติ ทำใหเกิด

คุณูปการของการศึกษาเปรียบเทียบทั้ง 2 ศาสนานี้สามารถนำวิธีการสงเคราะหชุมชนในพระพุทธศาสนา

เชื่อมโยงกับการอภิบาลชุมชนในศาสนาคริสตได 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 182 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

คำสำคัญ: ชุมชนวิถีพุทธ; ชุมชนวิถีคริสต; การสงเคราะหชุมชน; การอภิบาลชุมชน 

 
Abstract  
  This research article aims to 1) Principles of community assistance in Theravada 
Buddhism 2) Principles of community pastoral care in the Roman Catholic way nd 3) compare 
the similarities and differences of the Theravada Buddhist community with the principles of 
community pastoral care of the Roman Catholic Christian community.  
 Research results found that: 1. The principles of community assistance in Theravada 
Buddhism include the 4 principles of Sangha Vatthu, consisting of 1) alms, providing 
assistance and support to the community, 2) piyavaja, giving advice and temples as a source of 
Dhamma learning, 3) Atthacariya, helping as a source of volunteerism. Able to help other 
communities at any time. 4) Samanatta. Strictly comply with the rules and regulations of the 
community. 2. Principles of love and kindness. Restoring faith 2) principles of support, monks 
caring for the community by visiting the faithful in the community, and 3) sharing, which is 
love and helping share. 3. When comparing the principles of community assistance of the two 
religions to compare the similarities and differences, it was found that the similarities of the 
two religions have the main purpose is to act to prevent Edit Help and encourage those who 
experience various difficulties in the community to be able to help themselves. The difference 
is the principles of each religion that are put into practice. This makes the contribution of a 
comparative study of these two religions able to connect the methods of community care in 
Buddhism with community care in Christianity.  
Keywords: Buddhist Community; Christian Community; Community Assistance;  
      Pastoral Care According. 
 

บทนำ 

 ศาสนาเปนสวนหนึ่งของระบบสังคมและเปนสิ่งจำเปนอยางหนึ่งในชีวิตมนุษย (อทิตยา จารุจินดา, 

2556) ศาสนามีความสัมพันธอยางใกลชิดกับชุมชน ชุมชนไดรับอิทธิพลจากบทบาทผูนำศาสนา ระบบความ

เชื่อถือจึงมีอิทธิพลมาก สถาบันศาสนามีหนาที่สำคัญอยูหลายประการ การเสริมบาทบาทและความสัมพันธ

ของสมาชิกชุมชนถือเปนคานิยมพื้นฐานของสังคม เพราะศาสนากอใหเกิดความเปนระเบียบขึ้นในสังคม 

การศึกษาหลักคำสอนของศาสนาทำใหเขาใจในสังคมหนึ ่ง ๆ ไดและจำเปนตองใหความสำคัญกับกับ 

วัฒนธรรมของชุมชนนั้น ๆ ในความหมายท่ีแฝงอยูในรูปแบบของ “สัญลักษณ” (ประเวศ วะสี, 2542) ซ่ึงคลิฟ

ฟอรด เกียรซ (Clifford Geertz) ไดเสนอวาว ัฒนธรรม‚บงช ี ้ถ ึงรูปแบบของความหมาย (Pattern of 

meanings) ที่ไดรับสืบตอกันมาในรูปแบบของสัญลักษณ เปนระบบของแนวคิดที ่ไดรับสืบทอดกันมา 

(Inheritedconceptions) และแสดงออกในรูปแบบของสัญลักษณ (อคิน รพีพัฒน, 2551)  

 วัดและพระสงฆคือสถาบันทางพระพุทธศาสนาที่สำคัญหนาที่หลักของพระสงฆคือการศึกษาปฏิบัติ

ธรรมและการสั่งสอนหลักธรรมทางศาสนาใหแพรหลายและสืบตอคำสอนของศาสนาใหคงอยูในสังคมตลอด

ระยะเวลาที่ผานมา วัดในฐานะองคกรที่สำคัญองคกรหนึ่งในสังคมไทย และเปนศูนยกลางของชุมชน ในอดีต

วัดเปนทุกอยางของสังคม เปนศูนยกลางท่ีรวมจิตใจของประชาชนเปนศูนยรวมแหงความเคารพนับถือและเปน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 183 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ศูนยรวมในดานจัดกิจกรรมตาง ๆ โดยนัยนี้วัดและพระสงฆเปนผูสืบทอดพระพุทธศาสนาจึงเปนหลักที่สำคัญ

ของประเทศชาติ (พระราชญาณวิสิฐ (เสริมชัย ชยมงฺคโล), 2552)  

 คริสตศาสนานิกายโรมันคาทอลิก มีธรรมเนียมในการยกยองคริสตชนที่ปฏิบัติตนดวยความรักและ

ความม่ันคงในองคพระผูเปนเจา ยอมสละชีพเพ่ือความศรัทธา ยอมรับความยากจนถือความบริสุทธิ์มีความ นบ

นอบ และถึงพรอมดวยคุณธรรมและความศักดิ ์สิทธิ ์เปนที ่ประจักษแกสาธารณชน ใหเปนศาสนบุคคล             

ผูศักดิ์สิทธิ์หรือเรียกวา“นักบุญ”เปนผูสืบทอดศาสนา โดยยึดมั่นในหลักคำสอนของพระเยซูคริสต ใหความ

ชวยเหลือและดูแลคนอ่ืน ๆ ในคริสตจักร หรือชุมชนของพวกเขาอภิบาลในความรูสึกนี้สามารถนำไปใชกับการ

ฟง การสนับสนุน สงเสริม และตีสนิท ชุมชนแหงความเชื่อ หมายถึง สมาชิกในชุมชนนั้น ๆ มีความคิดความ

เขาใจและการยอมรับ นับถือ เชื่อมั่นในสิ่งหนึ่งสิ่งใดโดยไมตองมีเหตุผลใดมาสนับสนุนหรือพิสูจน (บาทหลวง

สมชัย พิทยาพงศพร, 2566) 

 พระสงฆในพระพุทธศาสนา มีหนาท่ีหลักคือการศึกษาตามหลักธรรมคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจา

ในเรื่องศีล สมาธิ ปญญา เนื่องจากพระสงฆคือสาวกของพระพุทธเจา บทบาทของพระสงฆในยุคปจจุบัน พุทธ

ทาสภิกขุกลาวถึง บทบาทท่ีพระสงฆทำไดสามารถแบงออกเปน 3 ประการ(เบญจา มังคละพฤกษ, 2552)  คือ 

พัฒนาจิตวิญญาณความเปนมนุษยใหแกประชาชน ดวยการแนะนำใหประพฤติตามหลักพระพุทธศาสนา 

สงเสริมใหประชาชนปฏิบัติธรรมตามสมควรแกโอกาส 2) ทำหนาที่เปนผูใหการศึกษาแกประชาชนในทองท่ี 

ดวยการสงเสริมใหมีการเรียนและสอบธรรมศึกษาแกเยาวชน และ 3) เปนผูนำการพัฒนาชุมชนในดานตาง ๆ 

อาทิ การเปนผูนำในการทำงาน การเปนผูประสานเพื่อใหเกิดการรวมมือจากทุกฝาย เปนผูริเริ่มในการกอต้ัง

มูลนิธิเพื่อการศึกษาและการพัฒนา นอกจากนั้นทานยังเปนวิทยากรใหความรูและกระตุนใหเกิดการพัฒนา

ทองถิ่นที่ตนเองอาศัยอยูแตอยางไรก็ตาม บทบาทนั้นจะเกิดขึ้นและประสบความสำเร็จได ตองไดรับการ

เรียกรองหรือตอบรับหรือตอบสนองจากสังคม และโดยเฉพาะอยางยิ่งชุมชนที่อยูในพื้นที่เดียวกับวัด ที่ยังมี

วัฒนธรรม ประเพณีคานิยม และความเชื่ออ่ืน ๆ ท่ีมีอิทธิพลมาจากพระพุทธศาสนา 

 คริสตศาสนาเนนหลักคำสอนที่ชวยใหผูศรัทธาถือปฏิบัติตนเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตโดยเฉพาะ

อยางยิ่งดานจิตวิญญาณ กิจกรรมตาง ๆ ในชีวิต และการมีสวนรวมพัฒนาสังคมมีความเชื่อในคำสอนและการ

เลียนแบบการดำเนินชีวิตอยางพระเยซูคริสตเปนสำคัญซ่ึงทรงสอนใหคริสเตียนสำแดงความรักท่ีมีตอพระเจาท่ี

มีตอเพื่อนมนุษย (ยุทธภัณฑ พินิจและคณะ, 2566) “ความรัก” ถือเปนหัวใจสำคัญและพื้นฐานคำสอนของ

ศาสนาคริสตซึ่งความรักขององคพระผูเปนเจา เปนความรักที่มีตอมนุษยโดยปราศจากเงื่อนไข (อภิชาติ นาม

วงษ, 2549) พันธกิจเพ่ือสังคม เปนการกรทำตามพระมหาบัญญัติขอท่ีสองขององคพระเยซูคริสต มีใจความวา 

“จงรักเพื่อนบานเหมือนรักตนเอง” (มธ. 22:39) คำวา “เพื่อนบาน” ในที่นี้หมายถึงเพื่อนมนุษย ซึ่งรวมถึง

เพื่อนตางศาสนิกและผูคนในสังคม ดวยเหตุนี ้องคกรคริสตทั ่วโลกจึงมักกำหนดใหพันธกิจเพื่อสังคมเปน

นโยบายหนึ่งขององคกร และจัดกิจกรรมเพื่อสังคมในลักษณะตาง ๆ ตลอดจนสงเสริมใหสมาชิกในองคกรมี

สวนรวมในกิจกรรมเพื่อสังคม โดยเฉพาะการทำดีตอผูที่ขัดสน ผูดอยโอกาส ถูกเอารัดเอาเปรียบ หรือถูกกดข่ี

ขมเหง ท้ังนี้การทำดีจะตองมีพ้ืนฐานมาจากความรักความปรารถนาดีตอเพ่ือนมนุษยแสดงออกเปนการกระทำ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 184 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อยางชัดเจน ซึ่งสิ่งพิเศษคือความการุณยคือการมีความเขาอกเขาใจความเดือดรอนของผูอื่น ควบคูกับความ

ปรารถนาจะแบงเบาหรือบรรเทาความเดือดรอนนั้น พันธสัญญาจะติดตามพระผูชวยใหรอดเปนพันธสัญญา

ของความการุณยอยาก “แบกภาระของกันและกัน” (โมไซยาห 18: 8) งานมอบหมายใหดูแลผูอื่นเปนโอกาส

ใหปฏิบัติศาสนกิจเฉกเชนพระเจาจะทรงทำดวย “เมตตาคนที่ยังสงสัยอยู” (ดา 1: 22) พระเจาทรงบัญชาให 

“แสดงความกรุณาและความปรานีตอพ่ีนองของตน” (ศคย. 7: 9) 

 ชุมชนคริสตชนท่ีสมาชิกทุกคนในชุมชน ท้ังบาทหลวง นักบวช และฆราวาส รวมเปนหนึ่งเดียวกัน โดย

มีประสบการณการประทับอยูของพระเยซูเจาผูทรงกลับคืนพระชนมชีพใน “พระวาจา” ที่พวกเขาแบงปน 

และใน “ศีลมหาสนิท” ที่พวกเขาเขาไปรับในพิธีบูชาขอบพระคุณ การมีประสบการณชีวิตกับพระเยซูคริสต

เจาผูทรงกลับคืนพระชนมชีพดังกลาว จะขับเคลื่อนสมาชิกแตละคนใหออกไปประกาศขาวดี และแบงปน

ประสบการณความเชื่อในชีวิตของตนใหแกบุคคลที่อยูรอบขางในทุกซอกทุกมุมของชุมชนที่เขาอาศัยอยูทั้งกับ

ผูที่เปนคริสตชนและกับผูนับถือศาสนาอื่น เพื่อใหความมุงหวังนี้ประสบความสำเร็จ พระศาสนจักรแนะนำให

ฟนฟูกลุมชุมชน (บาทหลวงอภิสิทธิ์ กฤษเจริญ และคณะ, 2554) องคกรคริสตมีความโดดเดนดานงานพันธกิจ

เพ่ือสังคม เปนองคกรรวมพันธกิจมีเจตจำนงท่ีจะดำเนินตามแบบอยางขององคพระเยซูคริสตพระผูชวยใหรอด 

ในการทำงานรวมกับคนยากไร และดอยโอกาส สงเสริมการเปลี่ยนแปลงชีวิตที่ดีขึ้น แสวงหาความยุติธรรม 

และเปนพยานถึงขาวประเสริฐแหงแผนดินของพระเจา โดยมุงม่ันดำเนินพันธกิจดวยแนวทางท่ีผสมผสานและ

ครบบริบูรณ ไดแก การพัฒนาชุมชนสูการเปลี่ยนแปลงชีวิต มีฐานท่ีชุมชนอยางยั่งยืน และเนนความตองการท่ี

จำเปน การบรรเทาทุกขฉุกเฉินในการชวยคนผูประสบทุกขภัยจากความขัดแยง หรือวินาศภัย การสงเสริม

ความยุติธรรมในสังคมในการแสวงหาการเปลี่ยนแปลงโครงสรางทางสังคมที่ไมเปนธรรม ซึ่งมีผลกระทบตอผู

ยากไร การรวมพันธกิจกับคริสตจักรเพ่ือชวยเหลือคริสตจักรทำพันธกิจของตนเองใหสมบูรณ  

  บทบาทของพระสงฆและบาทหลวง จะเห็นไดวาสังคมปจจุบันมีบทบาทอยางมากในแงของความสุข 

เวลา การปฏิสัมพันธ ปญหาที่เกิดขึ้นจึงนอย ผูคนมีความเคารพยำเกรงซึ่ง กันและกัน คนในชุมชนสังคมตาง

คนตางรูหนาที่ของตน หนาที่ของกันและกันวาควร หรือตองทำอยางไรจึงจะทำใหเกิดประโยชนสุขแกตนเอง

และผูอ่ืนตอไป ดังนั้นการพัฒนาจึงตองมีการวางเปาหมาย ในการพัฒนา และสิ่งท่ีควรพัฒนาเปนประการแรก 

คือ การพัฒนาคน เพ่ือนำศักยภาพของคนมาใชใน การบริหารงาน การมีเศรษฐกิจเจริญไดดีตองเริ่มมาจากการ

พัฒนาคน และตองพัฒนา แบบองครวม ซึ่งเปนการพัฒนาทางพฤติกรรม จิตใจ และปญญาใหประสาน

เกื้อหนุนสอดคลองกัน จึง เปนหนทางที่ทำใหการพัฒนาถูกตองและยั่งยืนนำไปสูอารยธรรมที่ยั่งยืน ถาจะ

แกปญหาของโลกให สำเร็จนำมนุษยไปสูชีวิตที่ดีงามมีความสุขอยางอารยชนผูมีอารยธรรมที่แทจริงได มนุษย

ตองดำเนินชีวิตเปนระบบ และตองพัฒนาใหเกิดประโยชนเก้ือกูลโยงประสานกันครบท้ังสามดาน คือ ตัวมนุษย

เอง สังคม สิ่งแวดลอม และการพิจารณาใหตลอดรวม เรียกวา ระบบองครวมสมบูรณ (พระธรรมปฎก (ป.อ.  

ปยุตฺโต), 2543) 

  จากที่กลาวมาขางตน ผูวิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาในดานความเหมือนกันและความแตกตางกันใน

ประเด็นหลัก คือ แนวคิดทฤษฎี หลักการ การประยุกตใช การสงเคราะหชุมชนวิถีพุทธศาสนาเถรวาทและ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 185 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

หลักการอภิบาลชุมชนวิถีคริสตศาสนานิกายโรมันคาทอลิก และความรวมมือกันระหวางศาสนาในชุมชนเพ่ือให

เกิดกระบวนสรางการสงเคราะหชุมชนวิถีศาสนาพุทธนิการเถรวาทและการอภิบาลชุมชนวิถีศาสนาคริสตนิกาย

โรมันคาทอลิกอยางยั่งยืนตอไป 

 

วัตถุประสงคของการวิจัย 

 1. เพ่ือศึกษาหลักการสงเคราะหชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกายเถรวาท  

 2. เพ่ือศึกษาหลักการอภิบาลชุมชนวิถีคริสตนิกายโรมันคาทอลิก 

 3. เพ่ือเปรียบเทียบหลักการสงเคราะหชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกายเถรวาทกับหลักการอภิบาลชุมชนวิถี

คริสตศาสนานิกายโรมันคาทอลิก 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

 ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาดานเนื้อเอกสารแนวคิดทฤษฎี (Documentary Study) การวิจัยครั้งนี้เปน

การวิจัยเชิงคุณภาพ ข้ันตอนดังนี้ 

 1. ปฐมภูมิ (Primary Sources) ไดแก คัมภีรสำคัญของพระพุทธศาสนาคือพระไตรปฎก และคัมภีร

สำคัญของศาสนาคริสต คือ ไบเบิล 

 ขั ้นตอนที ่  2 การศึกษาในภาคสนาม (Field Study)เป นการศึกษารวบรวมข อม ูลปฐมภ ู มิ 

(Primarydata) จากประชากรหรือกลุมตัวอยางในพื้นท่ีชุมชนวัดแสงอรุณ ตำบลวัดแสงอรุณ อำเภอทับสะแก 

จังหวัดประจวบคีรีขันธ และชุมชนวัดวังยาว ตำบล กุยบุรี อำเภอกุยบุรี จังหวัดประจวบคีรีขันธ การวิจัยในครั้ง

นี้ใชเครื่องมือแบบสอบถามแบบสอบถามแบบปลายปดและปลายเปด 

 ข้ันตอนท่ี 3 ผูใหขอมูลสำคัญ (Key Information) 

   1. พระสงฆและบาทหลวงท่ีมีบทบาทในการพัฒนาชุมชนในพ้ืนท่ี จำนวน 2 รูป 

   2. ผูนำชุมชนหรือผูใหญบานศาสนาพุทธและศาสนาคริสตในพ้ืนท่ี จำนวน 2 คน 

   3. ประชากรในชุมชนวัดพุทธและคริสตในพ้ืนท่ี จำนวน 6 คน 

 ข้ันตอนท่ี 4 เครื่องมือและวิธีการท่ีใชในการศึกษา 

 1. การสำรวจ โดยการลงพื้นที่สำรวจขอมูลเบื้องตนที่จำเปนที่จะตองใชประกอบในการวิเคราะห

ขอมูล ซึ่งการสำรวจนี้ผูวิจัยใชแบบสัมภาษณประกอบการสำรวจเพื่อใหไดขอมูลที่ละเอียดและครอบคลุมมาก

ยิ่งขึ้น ขั้นตอน คือ 1) สำรวจทางโทรศัพท 2) ลงพื้นสำรวจรายบุคคล 3) สำรวจผูตอบรับ 4) บอกประโยชน

ของการสำรวจ ผลจากการสำรวจไดรับความรวมมือจากผูตอบรับการสำรวจเปนอยางดี 

 2. การสัมภาษณแบบเจาะลึก (In – depth interview) ในทุกประเด็นที่เกี่ยวของ เพื่อตอบคำถาม

การวิจัย โดยเลือกสัมภาษณจากพระสงฆ บาทหลวง ผูนำชุมชน และประชาชน โดยจะใชท้ังการสัมภาษณแบบ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 186 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

มีโครงสรางและไมมีโครงสราง เพื่อใหไดขอมูลหลักการสงเคราะหชุมชนในพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทและ

การอภิบาลชุมชนในศาสนาคริสตนิกายโรมันคาทอลิกถูกตอง และครอบคลุมประเด็นท่ีศึกษามากท่ีสุด 

 3. การสังเกตทั้งแบบมีสวนรวมและไมมีสวนรวมในกิจกรรมตาง ๆ ของกลุมเปาหมายที่ศึกษา 

รวมท้ังการเขาไปรวมกิจกรรมและเรียนรูวิถีชีวิตของคนในชุมชนท่ีเปนพ้ืนท่ีศึกษาเพ่ือใหไดขอมูลในเชิงลึกมาก

ยิ่งข้ึน โดยมีการสังเกตดังนี้ 

 3.1 การสังเกตแบบมีสวนรวม คือ การทีผูวิจัยเขาไปมีสวนรวมเรียนรูการสังเคราะหชุมชนของวัดใน

ป 2565 ใหมีความสอดคลองกับชุมชนในระดับตาง ๆ ตั้งแตการเขารวมประชุม การตั้งประเด็น การเก็บ

รวบรวมขอมูลและพฤติกรรมของสมาชิกท่ีเขารวมทำกิจกรรม รวมถึงความกาวหนาในการสงเคราะหชุมชนวัด 

 3.2 การสังเกตแบบไมมีสวนรวม เนื่องจากผูวิจัยอาสัยประสบการณจากการเปนพระสงฆในในชุมชน

กับเหตุการณตาง ๆ ที่เกิดในชุมชน เชน น้ำทวม ไฟไหม การรับบริจาคชวยเหลือผูประสบภัยโดยใชวัดเปน

ศูนยกลางของความชวยเหลือโดยเจาอาวาสมอบหมายใหเปนผูอำนวยความสะดวกในกิจกรรมเหลานั้น 

 ข้ันตอนท่ี 5 การรวบรวมขอมูล 

 1. การศึกษาและรวบรวมขอมูล จากเอกสารและหลักฐานที่เกี่ยวของ ทั้งหนังสือ รายงานการ วิจัย 

รายงานการประชุม ภาพถาย เอกสาร ที่แสดงความสัมพันธของแนวคิด หลักการ วิถีชุมชน ความสัมพันธ

พ้ืนฐานทางศาสนา และการประยุกตหลักธรรมคำสอน ดังนี้ 

 1.1 ขอมูลปฐมภูมิ (Primary Source) พระไตรปฎกฉบับภาษาไทยและภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย คัมภีรพระคริสตธรรม ภาคพันธสัญญาเดิมและพันธสัญญาใหม พ.ศ. 2531 และหลักคำสอน

และพันธสัญญา  

 1.2 ขอมูลทุติยภูมิ (Secondary Source) ไดแก การสัมภาษณพระภิกษุสงฆและคฤหัสถ และ

งานวิจัยที่เกี่ยวของกับหลักการสงเคราะหชุมชนของศาสนาพุทธและการอภิบาลชุมชนของศาสนาคริสต โดย

เปนการศึกเฉพาะพุทธศาสนานิกายเถรวาทและคริสตศาสนานิกายโรมันคาทอลิก ประกอบดวย 1) หนังสือ

และตำรา 2) งานวิจัย 3) วิทยานิพนธ 4) บทความวิชาการ 5) บทความวิจัย 6) วารสาร 7) ออนไลน 

 ข้ันตอนท่ี 6 การวิเคราะหขอมูล 

 1. ผูวิจัยนําขอมูลท่ีไดจากการสัมภาษณมาแยกประเด็นตามแตละประเด็น 

 2. นําขอมูลที่ไดจากการสัมภาษณมาแยกประเด็นคําถาม แลวนํามาเปรียบเทียบความเหมือนหรือ

ความแตกตางของผูใหสัมภาษณแตละคน กอนจะนําขอมูลนั้นไปวิเคราะห 

 3. นําขอมูลที่ไดจากการสัมภาษณมาแยกประเด็นคําถาม แลวนํามาเปรียบเทียบกับขอมูลเอกสารท่ี

เกี่ยวของไดแก แนวคิว ทฤษฎี ผลงานวิจัยที่เกี่ยวของ เพื่อจะไดทราบถึงลักษณะที่มีความคลายคลึงกันและ

แตกตางกันของขอมูลกอนจะนําขอมูลนั้นไปวิเคราะห 

 4. นําขอมูลท่ีไดจากการเปรียบเทียบมาทำการวิเคราะหขอมูลรวมกัน เพ่ือสรุปผลการวิจัย 

 โดยใชการนําเสนอผลการวิจัยในรูปแบบพรรณนา  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 187 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ผลการวิจัย 

 วัตถุประสงคท่ี 1 หลักการสงเคราะหชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกายเถรวาท พบวา พระสงฆในปจจุบัน

เปนนักพัฒนาการสาธารณสงเคราะห นอกจากมีบทบาทดานการเผยแผพระพุทธศาสนาดวยวิธีการเทศน 

ปาฐกถาธรรม สนทนาธรรม หรือบรรยายธรรมตามวันสำคัญทางศาสนาตาง ๆ พระสงฆยังมีบทบาทดานสา

ธารณสงเคราะห ซึ่งเปนบทบาทในพันธกิจตามแผนยุทธศาสตรการปฏิรูปกิจการพระพุทธศาสนา พ.ศ 2560-

2564 

  (1) หลักการสำคัญของงานสงเคราะหชุมชนในศาสนาพุทธทางพระพุทธศาสนาท่ีสำคัญคือ ธัมจัก

กัปวัตนนสูตร 2 ประการ คือ กามสุขัลลิกานุโยค คือการหมกหมุนในความสุขทางกาม กับอัตตกิลมถานุโยค 

คือการทรมานตนใหลำบาก มัชฌิมาปฏิปทา หรือทางสายกลาง (มรรคมีองค 8) หลัก 4 ส. สังคหวัตถุ 4 พรหม

วิหาร 4 อิทธิบาท 4 และอริยสัจ 4 แลวนักชุมชนสงเคราะหยังไดยึดถือหลักการทางวิชาชีพอื่น ๆ อีก 7 

ประการ คือ 1) หลักปจเจกภาพของบุคคล 2) หลักการยอมรับในศักดิ์ศรีของมนุษย 3) หลักการไมตำหนิ ติ

เตียน 4) หลักการใหบุคคลตัดสินใจดวยตนเอง 5) หลักในการรักษาความลับ 6) หลักการมีสวนรวม 7) 

หลักการรูจักสังวรใหตนเอง 

  (2) ลักษณะชุมชนวิถีพุทธ ที่แสดงถึงวิถีชีวิตของชาวพุทธที่ครอบคลุมทั้งระดับพฤติกรรม จิต และ

ปญญา ลักษณะของความเปนชุมชนผูนับถือศาสนาพุทธหลักๆ ดังตอไปนี้คือ 1) ศาสนาพุทธคือศาสนาหลัก

ของชุมชน 2) วัดคือศูนยกลางของชุมชน 3) พระพุทธรูปและสัญลักษณทางพุทธประจำบาน 4) งานประเพณี

ไมทิ้งลักษณะทางพุทธ 5) การตรวจสอบพฤติกรรมมักอางอิงพุทธศาสนา 6) การสงเคราะหศาสนสถาน เชิง

สรางสรร และ 7) การมีสวนรวมในกิจกรรมทางศาสนาของชุมชน ศีลสำหรับผูประพฤติดี คือ สัปปุริสธรรม 7 

พรหมวิหาร 4 ศีลการเปนสมาชิกชุมชน คือ สีลสามัญญตา ทิฏฐิสามัญญตา ศีลของผูนำชุมชน คือ ฉันทาคติ 

โทสาคติ โมหาคติ และโภยาคติ 

 (3) บทบาทของพระสงฆในศาสนาพุทธนิกายเถรวาทกับการสงเคราะหชุมชน ประกอบดวย 3 

หลักใหญ คือ 1. สงเคราะหชวยเหลือ เปนกิจกรรมท่ีพระสงฆใหความชวยเหลือทางตรงในแบบใหเปลา ซ่ึงการ

ใหความชวยเหลือสงเคราะหแกประชาขนทั้งในยามปกติที่เปนการชวยเหลือแกประชาชนผูประสบปญหาใน

การดำเนินชีวิต 2. สนับสนุนเกื้อกูล หมายถึง การที่พระสงฆใหการสนับสนุนชุมชนหรือหนวยงาน/องคกร

สาธารณะที่ตองการความชวยเหลือ และ 3) สนับสนุนโครงการหรือกิจกรรมเศรษฐกิจของชุมชน โดยเฉพาะ

การจดักิจกรรม ดานอาชีพและเพ่ิมรายไดหรือลดรายจายใหแกประชาชน 

 (4) หลักคำสอนสำคัญในพระพุทธศาสนาท่ีเกี่ยวของกับการชุมชนสงเคราะห หลักธรรมใพระพุทธ

ศาสนามุงเนนใหการชวยเหลือเกื้อกูลแกมหาชนทั้งในดานจิตใจและวัตถุ การนำเอาหลักพุทธธรรมมาใชให

เหมาะสมกับงานสาธารณสงเคราะห ไดแก สังคหวัตถุ 4 เพ่ือ การยึดเหนี่ยวจิตใจ ประสานหมูชนไวใหรวมเปน

อันหนึ่งอันเดียวกัน หรือการใหชุมชนเกาะกุมคุมกันอยูเปนอันหนึ่งอันเดียวกัน สาราณียธรรม 6 เปนหลักธรรม

การเสริมสรางความปรองดองของการอยูรวมกันในชุมชน พรหมวิหาร 4 เปนหลักธรรมพื้นฐานของงานชุมชน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 188 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สงเคราะห ซ่ึงเนนท่ีการชวยเหลือบุคคลใหสงเคราะหจนกระท่ังสามารถชวยตนเองไดนั้นก็สอดคลองกับคำสอน

ในพระพุทธศาสนา ที่ใหบุคคลฝกตนเพื่อใหเปนที่พึ่งของตนเองได และทศพิธราชธรรม หลักการสำคัญในการ

กลอมเกลาอารมณ หรือเปนธรรมที่หลอเลี้ยงอารมณของคนที่เปนผูนำเพื่อใหผูนำสามารถกำกับ และควบคุม

อารมณของผูนำใหสามารถบริหารจัดการอารมณ และความรูสึกของตัวเองใหมีสุขภาพจิตดี คุณภาพจิตดี และ

สมรรถภาพจิตดี เปนหลักปฏิบัติสำหรับกลอมเกลาจิตใจเพื่อใหสามารถปรับใจใหสอดรับกับวิกฤติการณตางๆ 

ที่เขามากระทบ และทดสอบจิตใจ และสามารถตัดสินใจไดอยางถูกตอง ไมมีอคติ และมุงประโยชนสวนรวมท่ี

จะเกิดข้ึนแกชุมชนเปนสำคัญ 

  (5) การประยุกตใชหลักธรรมกับชุมชนวีถีพุทธปจจุบันนี้ทางพระพุทธศาสนาก็มีกลยุทธในการ

สรางคนใหเปนคนปกติคือเปนมนุษยที่สมบูรณคือ มีศีล มีสมาธิ มีปญญาเขาใจลักษณะการดำเนินชีวิตที่ดีงาม

ประกอบดวยหลักธรรมที่นำมาประยุกตใชกับการดำเนินชีวิต คือ หลักสัปปุริสธรรม 7 อันเปนธรรมะของคนดี

หรือคนท่ีแทเปนคุณสมบัติของความเปนคนท่ีสมบูรณเนื่องจากธรรมะนี้ จะทำใหบุคคลรูจักการดำเนินชีวิตท่ีดี

งามดวยตนเองและชวยใหสังคมดำรงอยูในสันติสุข หลักอริยสัจ 4 เปนเรื ่องของเหตุและผล หลักโยนิโส

มนสิการ เพื่อวิเคราะหปญหาที่เกิดขึ้นและหาแนวทางที่จะชวยกำจัดปญหา และหลักอิทธิบาท 4 เพื่อการ

บรรลุเปาหมายของความสำเร็จ  

  วัตถุประสงคที่ 2 หลักการอภิบาลชุมชนวิถีคริสตนิกายโรมันคาทอลิก พบวา คริสตจักรเปนแหลง

แหงความหวังท่ีพระเยซูคริสตทรงสถาปนาข้ึน เพ่ือจะสำแดงใหคนใน ชุมชนไดเห็นและรับความรักของพระเจา 

อีกท้ังเชิญชวนผูคนไดเขามาสูความสัมพันธท่ีดีตอพระองค คริสตจักรเปนพระกายของพระเยซูคริสตบนโลกนี้ท่ี

มีบทบาทสำแดงอาณาจักรของพระเจาและกระทำพันธกิจตามที่พระเยซูคริสตมอบหมายคือการสำแดงความ

รักและมอบสัมพันธภาพที่ดีเยี่ยมแกผูคนเปลี่ยนแปลงชีวิตผูคนในชุมชนกับชุมชนเพื่อชุมชน อันเปนพันธกิจท่ี

สำคัญของคริสตจักรคือการดูแลหรืออภิบาลชีวิตของผูคนในชุมชน 

 (1) หลักการอภิบาลชุมชนในศาสนาคริสต คือการชวยเหลือสมาชิกในชุมชนคริสต บนพ้ืนฐานของ

ความรักเมตตา ความเสียสละ ดวยความสุภาพถอมตน และความยากจนโดยไมคำนึงถึงผลประโยชนสวนตน  

 (2) ชุมชนคริสตมีลักษณะท้ังแบบท่ีเปนกลุมคนท่ีมีเอกลักษณรวมกันดานวัฒนธรรมศาสนา และมี

แนวปฏิบัติหรือแบบแผนพฤติกรรมบนพ้ืนฐานความเชื่อทางศาสนาของตนเอง  

 (3) บทบาทของบาทหลวงในการอภิบาลชุมชน ไดแก 1) บทบาทบาทหลวงผูสืบทอดงาน พระ

คริสตเจา 2) บทบาทหนาที่ประกาศก ผูประกาศขาวดีแหงอาณาจักรของพระเจา ซึ่งมีหนาที่ผูบันดาลความ

ศักดิ์สิทธิ์โดยอาศัยบูชามิสซาศีลศักดิ์สิทธิ์ตาง ๆ 3) บทบาทผูมีหนาท่ีนำประชากรของพระเจา คือ การปกครอง

เอาใจใสสัตบุรุษเยี่ยงนายชุมพาบาลท่ีดี  

 (4) หลักคำสอนสำคัญในศาสนาคริสตท่ีเกี่ยวของกับการอภิบาลชุมชน จากพระคัมภีรภาคพันธมิตร

สัญญาเดิมเปนเรื่องการดูแลเลี้ยงดูชุมชนใหมีความสัมพันธบนพื้นฐานคุณคาของพระเจา ความสัมพันธในมิติ 

ตาง ๆ ตองมีคุณคาแหงพระบัญญัติ 10 ประการ วิธีอภิบาลชุมชนจากพระคัมภีรภาคพันธสัญญาใหม คือ ตอง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 189 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ประกอบดวย ความรักความเมตตา เคารพซึ่งกันและกัน เกื้อกูลและแบงปน และมีความเปนพี่นองกัน และ

หลักธรรมที่นำมาประยุกตใชวิถีศาสนาคริสต ไดแก ความรัก ความเมตตา ความอดทนอดกลั้น การใหอภัย 

และบัญญัติ 10 ประการ ไดแก ไมกราบไหวรูปเคารพ ศรัทธาในพระเจาองคเดียว ไมฆาคน นับถือบิดามารดา 

ไมลักทรัพย ไมคิดมิชอบ ไมโลภของคนอื่น ไมผิดประเวณี วันอาทิตยเปนวันของพระเจา และไมนินทาวาราย

ผูอ่ืน  

 (5) หลักธรรมที่นำมาประยุกตใชวิถีศาสนาคริสต ไดแก ความรัก ความเมตตา ความอดทนอดกลั้น 

การใหอภัย และบัญญัติ 10 ประการ ไดแก ไมกราบไหวรูปเคารพ ศรัทธาในพระเจาองคเดียว ไมฆาคน นับถือ

บิดามารดา ไมลักทรัพย ไมคิดมิชอบ ไมโลภของคนอื่น ไมผิดประเวณี วันอาทิตยเปนวันของพระเจา และไม

นินทาวารายผูอ่ืน 

 วัตถุประสงคที่ 3 เปรียบเทียบความเหมือนและความแตกตางของชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกายเถร

วาทกับหลักการอภิบาลชุมชนวิถีคริสตศาสนานิกายโรมันคาทอลิก พบวา  

   (1) เปรียบเทียบหลักการสงเคราะหชุมชนในศาสนาพุทธนิกายเถรวาทกับการอภิบาลชุมชนใน

ศาสนาคริสตนิกายโรมันคาทอลิก พบวา หลักการสงคราะหชุมชนในศาสนาพุทธ เพ่ือใหเกิดการพัฒนาท้ังสอง

ดาน คือดานจิตใจ และดานวัตถุ ดานหลักการอภิบาลชุมชนในศาสนาคริสตลักษณะคลายคลึงกับศาสนาพุทธ 

ท้ังทางดานวัตถุและจิตใจ กลาวคือ ดานจิตใจ เปนการสอนและพัฒนาใหคริสตศาสนิกชนเขาใจถึงแกนแทของ

พระวารสารในพระคัมภีรเม่ือเขาใจถึงหลักคำสอนแลวคริสตศาสนิกชนก็จะรับรูถึงสิ่งท่ีพระเยซูเจานั้นถายทอด

ใหคริสตศาสนิกชนนั้นไดปฏิบัติตามไดอยางถูกตอง ดานวัตถุ มุงการเสริมสรางและพัฒนาชุมชนวัดใหเปน

ชุมชนแหงความเชื่อท่ีมีชีวิตชีวา 

 (2) เปรียบเทียบลักษณะชุมชนวัดตามวิถีพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทกับชุมชนวัดตามวิถีคริสต

น ิกายโรมันคาทอลิก พบวา ล ักษณะชุมชนวิถ ีพุทธไดร ับการหลอหลอมดวยหลักธรรมคำสอนทาง

พระพุทธศาสนาและวิถีชีวิตของคนในชุมชนท่ีเก่ียวโยงสัมพันธเปนอันหนึ่งอันเดียวกันกับพระพุทธศาสนา มีวัด

เปนศูนยกลางของชุมชน มีประเพณีและการมีสวนรวมทางศาสนาที่เหมือนกันของชุมชน สวนลักษณะชุมชน

วิถีคริสต มีลักษณะชุมชนคลายกับชุมชนศาสนาพุทธ ชุมชนหมูคณะคริสตชน มีแกนกลางของชีวิตหมูคณะอยู

ที่องคพระเยซูคริสตเจา มีการอานพระวาจาไตรตรองแบงปนประสบการณ ภาวนาเปนองคประกอบสำคัญใน

การพบปะและหลอเลี้ยงชีวิตของสมาชิก  

 (3) เปรียบเทียบบทบาทของพระสงฆในศาสนาพุทธนิกายเถรวาทกับการสงเคราะหชุมชนกับ

บทบาทพระสงฆในศาสนาคริสตนิกายโรมันคาทอลิกกับการอภิบาลชุมชน พบวา บทบาทของพระสงฆใน

ศาสนาพุทธนิกายเถรวาทกับการสงเคราะหชุมชน 2 ดาน ไดแก 3.1 พัฒนาดานจิตใจของคนในชุมชน 3.2 การ

พัฒนาดานวัตถุ เนนสงเคราะหดานการสาธารณะ ในดานตาง ๆ สวนบทบาทการอภิบาลชุมชนของคริสต

ศาสนานิกายคาทอลิกนั้น ลักษณะคลายศาสนาพุทธนิกายเถรวาท แบงเปน 2 ประเภท ไดแก 1) ดานจิตใจ คือ 

การเผยแพรศาสนาและการสงเคราะหดานการศึกษา สราง ความเชื่อ การดำเนินชีวิต และประเพณีวัฒนธรรม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 190 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ของชุมชนคาทอลิก 2) การพัฒนาดานวัตถุคือการอภิบาลดานการชวยเหลือผูยากไรและการสงเสริมอาชีพและ

การปรับปรุงชุมชนในดานตาง ๆ  

 (4) เปรียบเทียบหลักคำสอนสำคัญในศาสนาพุทธนิกายเถรวาทท่ีเกี่ยวของกับการสังคมสงเคราะห

ชุมชนกับศาสนาคริสตนิกายโรมันคาทอลิกที่เกี่ยวของกับการอภิบาลชุมชน พบวา หลักคำสอนสำคัญใน

ศาสนาพุทธนิกายเถรวาทท่ีเก่ียวของกับการสังคมสงเคราะหชุมชน ไดแก สังคหวัตถุ 4 และหลักสาราณียธรรม

สวนหลักคำสอนสำคัญในศาสนาคริสตนิกายโรมันคาทอลิกท่ีเก่ียวของกับการอภิบาลชุมชนมีลักษณะคลายคลึง

กับศาสนาพุทธ ไดแก 1) หลักความรัก (ความรักและความเมตตาในเพื่อนมนุษย) 2) หลักคำสอนเรื่องการ

แบงปนและการใหทาน (การเสียสละหรือการสงเคราะห) 3) จิตอาสา (เปนผูที่เสียสละเวลา แรงกาย แรงใจ 

เพ่ือชวยเหลือผูอ่ืน) 

 (5) เปรียบเทียบการประยุกตใชหลักธรรมในศาสนาพุทธนิกายเถรวาทกับการสงเคราะหชุมชนกับ

หลักธรรมในศาสนาคริสตนิกายโรมันคาทอลิกกับการอภิบาลชุมชน พบวา พบวา หลักคำสอนสำคัญ 2 

ศาสนา ไดแก พระพุทธศาสนา และศาสนาคริสต พบวา ศาสนาพุทธประยุกตใชหลักสังคหวัตถุ 4 กับการ

สงเคราะหชุมชน แบงไดเปน 2 สวน คือ 1. หลักธรรมดานจิตวิญญาณ ไดแก 1) ทาน 2) ปยวาจา 2. หลักธรรม

ดานวัตถุ ไดแก 1) อัตถจริยา 2) สมานัตตตา ซึ่งสอดคลองกับการประยุกตใชหลักธรรมในศาสนาคริสต 

แบงเปน 2 สวน ไดแก 1. หลักธรรมฝายจิต ไดแก หลักความรักความเมตตาธรรม 2. หลักธรรมฝายกาย ไดแก 

หลักการชวยเหลือเก้ือกูล และหลักความเสมอภาค  

 (6) เปรียบเทียบความเหมือนและความแตกตางของหลักการสงเคราะหชุมชนวิถีพุทธชุมชนวัดวัง

ยาว ตำบลกุยบุรี อำเภอกุยบุรี จังหวัดประจวบคีรีขันธ กับหลักการอภิบาลชุมชนวิถีคริสตของชุมชน วัด

แสงอรุณ ตำบลวัดแสงอรุณ อำเภอทับสะแก จังหวัดประจวบคีรีขันธ พบวา ของหลักการสงเคราะหชุมชน

วิถีพุทธชุมชนวัดวังยาว ตำบลกุยบุรี อำเภอกุยบุรี จังหวัดประจวบคีรีขันธ ดังนี้ 1) หลักการ ใชหลักธรรมสังคห

วัตถุ 4 2) ทาน วิธีการ ชวยเหลือเกื้อกูลชุมชน ปยวาจา วัดเปนแหลงเรียนรูธรรม อัตถจริยา เปนจิตอาสา 

สามารถชวยเหลือชุมชนอื่นๆ ไดตลอดเวลา สมานัตตตา ปฏิบัติตามกฏระเบียบของชุมชนอยางเครงครัด 3) 

ผลสัมฤทธิ์ ประชากรในชุมชนมีความรัก ความสามัคคีปรองดองกันจึงทำใหชุมชนเขมแข็งและสงบสุข สวน

หลักการอภิบาลชุมชนวิถีคร ิสตของชุมชน วัดแสงอรุณ ตำบลวัดแสงอรุณ อำเภอทับสะแก จังหวัด

ประจวบคีรีขันธ ไดแก 1) หลักการ หลักความรักความเมตตา หลักเกื้อกูล การแบงปน, 2) วิธีการ หลักความ

รักความเมตตา หลักเก้ือกูล การแบงปน 3) อุดมการณ เชื่อศรัทธาและไววางใจในพระเจา ชุมชนชีวิตท่ีมีความ

รักมั่นคงในความรักพระเจาและรักเพื่อนบานเหมือนรักตนเอง มีความความเสียสละและการแบงปน และ 

ความเห็นใจกัน  
  

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 191 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อภิปรายผลการวิจัย  

 วัตถุประสงคที่ 1 หลักการสงเคราะหชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกายเถรวาท พบวา ชุมชนเปนฐานใน

การทำงาน บานกับวัดตองผนึกกันใหเหนียวแนนยิ่งข้ึน รวมคิด รวมทำกับชาวบาน พระสงฆเปนแกนกลางของ

ชุมชน วัดเปนศูนยกลางแหงการขับเคลื่อนในดานการสงเคราะห พระสงฆทำงานเปนผูประสาน กระตุน 

สงเสริม เพื่อใหเกิดการพัฒนา โดยใชหลักสังคหวัตถุในการสงเคราะหทั้งสองดาน คือ ดานจิตใจ และดานวตัถุ 

ใหมีการพัฒนาควบคูกันไป ใหในการพึ่งพาอาศัยกันสอดคลองกับแนวคิดของ พระราชวรมุนี (ประยุทธ (ป.อ. 

ปยุตฺโต), 2543) ไดกลาวถึงบทบาทพระสงฆไววา “การที่พระสงฆมีบทบาทอยางไรนั้น คงอยูที่หลักการ อันมี

อยูในคำสอนของพระพุทธเจาแลว คือในฝายตนเองก็มีหนาที่ในการศึกษาปฏิบัติ คือศึกษาเพื่อใหตนปฏิบัติได

ถูกตอง และพรอมทั้งสามารถแนะนำแกผู อื ่นไดดวย ในฝายความสัมพันธกับสังคมคฤหัสถ ก็มีหนาที่ให

การศึกษา การเผยแผ และการสงเคราะห พรอมกับการปฏิบัติหนาที่ทางสมณเพศของตน รักษาเกียรติ และ

ความบริสุทธิ์ของสถาบันสงฆไวดวย และสอดคลองกับ พระเดนชัย ยโสธโร (สุขพิพัฒน) และคณะ (2565)     

ไดกลาววา บทบาทของพระสงฆดานการพัฒนาและชุมชนเปนแบบอยางที่ดีแกสังคม พรอมกับการพัฒนา

ความสัมพันธกับสังคมดวยการพัฒนาการสงเสริมกิจกรรมที่ดีมีคุณคาใหตอเนื่องและตองยึดหลักการในการ

พัฒนาคือความเปนกลางทางการเมือง เปนผูใหสติและปญญาแกสังคม และตองอยูเหนือความขัดแยงพรอมกับ

การสรางภูมิคุมกันใหสังคมดวยการใชหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในการปองกันความขัดแยงที่อาจเกิดข้ึน

ใหมในอนาคต ทำใหชุมชนมีการพัฒนาไปในทิศทางที่ดีขึ้นผลสำเร็จของการพัฒนาชุมชน จะชวยลดความ

เหลื่อมล้ำแตกตางในเรื่องชนชั้นในสังคมใหนอยลงมีความเสมอภาคเปนธรรมแกสังคม 

  วัตถุประสงคที่ 2 หลักการอภิบาลชุมชนวิถีคริสตนิกายโรมันคาทอลิก พบวา การชวยเหลือสมาชิก

ในชุมชนคริสต บนพ้ืนฐานของความรักเมตตา ความเสียสละ ดวยความสุภาพถอมตน และความยากจนโดยไม

คำนึงถึงผลประโยชนสวนตน สอดคลองกับแนวคิดของ อภิชาติ นามวงษ และคณะ (2564) ไดกลาวา การ

อภิบาลชุมชนตามหลักจิตตารมณ คือการอภิบาลท่ีมุงเนนความรักเมตตาเปนสิ่งสำคัญในการประกาศขาวดีแก

กลุมชาติพันธุพี่นองตางความเชื่อ และผูอยูในสถานการณที่ยากลำบาก โดยไมจำกัดเชื้อชาติหรือศาสนา ให

ความชวยเหลือคนยากจน คนพิการ คนปวย คนชราท่ีถูกทอดทิ้ง เด็กกำพรา และคนที่อยูชายขอบของสังคม 

บนพ้ืนฐานของความรักเมตตา ความเสียสละ ดวยความสุภาพถอมตน และสอดคลองกับ พระคารดินัล ฟรังซิส

เซเวียร และเกรียงศักดิ์ โกวิชวานิช (2558) กลาววา หลักการอภิบาลชุมชนในศาสนาคริสต คือการชวยเหลือ

สมาชิกในชุมชนคริสต บนพ้ืนฐานของความรักเมตตา ความเสียสละ ดวยความสุภาพถอมตน และความยากจน

โดยไมคำนึงถึงผลประโยชนสวนตน 

  วัตถุประสงคที่ 3 เปรียบเทียบความเหมือนและความแตกตางของชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกายเถร

วาทกับหลักการอภิบาลชุมชนวิถีคริสตศาสนานิกายโรมันคาทอลิก พบวา หลักการสงเคราะหชุมชนใน

ศาสนาพุทธ เพ่ือใหเกิดการพัฒนาท้ังสองดาน คือดานจิตใจ และดานวัตถุ ดานหลักการอภิบาลชุมชนในศาสนา

คริสตลักษณะคลายคลึงกับศาสนาพุทธ ท้ังทางดานวัตถุและจิตใจ กลาวคือ ดานจิตใจ เปนการสอนและพัฒนา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 192 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ใหคริสตศาสนิกชนเขาใจถึงแกนแทของพระวารสารในพระคัมภีรเม่ือเขาใจถึงหลักคำสอนแลวคริสตศาสนิกชน

ก็จะรับรูถึงสิ่งที่พระเยซูเจานั้นถายทอดใหคริสตศาสนิกชนนั้นไดปฏิบัติตามไดอยางถูกตอง ดานวัตถุ มุงการ

เสริมสรางและพัฒนาชุมชนวัดใหเปนชุมชนแหงความเชื่อที่มีชีวิตชีวา สอดคลองกับแนวคิดของ พระเทพเวที 

(ประยุทธ ปยุตฺโต) (2543) กลาวไววา โดยอาศัยบทบาทและสถานะในความเปนผูนำทั้งทางโลกและทางธรรม

ชวยเหลือสังคมในทุกรูปแบบ บางครั้งออกมาในรูปแบบของการพัฒนาทางดานวัตถุบางครั้งออกมาในรูปแบบ

ของการพัฒนาทางดานจิตใจหรือ แมกระท่ังออกมาในรูปแบบของการพัฒนาท้ังทางดานวัตถุและทางดานจิตใจ

ควบคูกันไป ยังผลใหประชาชนเปลี่ยนแปลงวิถีชีวิตไปในทิศทางที่ดียิ่งขึ้น และสอดคลองกับ จำเรียง ภาวิจิตร 

(2557) กลาวา วิถีชุมชนวัดคริสต : พระศาสนจักรที่ทุกคนตางรวมมือกัน วิถีชุมชนวัดเปนการดำเนินชีวิตตาม

วิถีทางคริสตชนที่มีพระคริสตเจาเปนศูนยกลางในการดำเนินชีวิต ซึ่งแนววิถีทางการดำเนินชีวิตนี้ไดรับการ

ปฏิบัติมายาวนาน เริ่มตั้งแตกลุมคริสตชนสมัยแรกเริ่ม พวกเขาดำเนินชีวิตโดยมีพระคริสตเจาเปนศูนยกลาง

โดยมีพิธีบิปงหรือพิธีบูชาขอบพระคุณเปนอาหารหลอเลี้ยงชีวิตคริสตชน อีกทั้งการชุมนุมกันเพื่อรับฟงพระ

วาจาของพระเจาอยางสม่ำเสมอ ฟงคำสอน คำอธิบายจากบรรดาอัครสาวก และเจริญชีวิตเปนประจักษพยาน

ถึงคุณคาแหงพระวารสารทามกลางเพื่อนพี่นอง ในหมูพวกเขาไมมีผูใดขัดสนเพราะพวกเขาไดเจริญชีวิตใน

ความรัก ความเปนหนึ่งเดียว และทุกคนตางสำนึกวาตนเองเปนสวนหนึ่งของพระศาสนจักรท่ีตองมีสวนรวม 

 

องคความรูใหม  

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

วัด ชมชน 

สถานะ :  ผูนำทางศาสนา

 

สถานะ : ญาติพ่ีนอง, 

  

วัตถุประสงค ชุมชนเศรษฐกิจพอเพียง (พอประมาณ มเีหตผุล มภีูมคิุมกัน) 

เง่ือนไข :ซื่อสัตย สจุริต ขยัน 

  

เง่ือนไข: รอบรู รอบครอบ 

 

พันธกิจ 
1. การพ ัฒนาพ ื ้นท ี ่ จ ิตใจและป ญญาของว ัดและช ุมชนตามแนว

พระพุทธศาสนา 

2. การมีสวนรวมระหวางพระสงฆและชุมชนตั้งแตประชุมวาง ดำเนินงาน 

และเมินผล 

    

 

 
 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 193 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

สรุป 

 หลักการสงคราะหชุมชนในพระพุทธศาสนา เพื่อใหเกิดการพัฒนาทั้งสองดาน คือดานจิตใจ และดาน

วัตถุ ดานหลักการอภิบาลชุมชนในศาสนาคริสตลักษณะคลายคลึงกับศาสนาพุทธ ทั้งทางดานวัตถุและจิตใจ 

กลาวคือ ดานจิตใจ เปนการสอนและพัฒนาใหคริสตศาสนิกชนเขาใจถึงแกนแทของพระวารสารในพระคัมภรี

เม่ือเขาใจถึงหลักคำสอนแลวคริสตศาสนิกชนก็จะรับรูถึงสิ่งท่ีพระเยซูเจานั้นถายทอดใหคริสตศาสนิกชนนั้นได

ปฏิบัติตามไดอยางถูกตอง ดานวัตถุ มุงการเสริมสรางและพัฒนาชุมชนวัดใหเปนชุมชนแหงความเชื่อที่มี

ชีวิตชีวา  ในลักษณะของความแตกตางหลักการสงเคราะหชุมชนในพระพุทธศาสนากับหลักการอภิบาล

ชุมชนในศาสนาคริสตคือหลักธรรมของแตละศาสนา หลักความเชื่อในศาสนา และลำดับขั้นตอนการพัฒนา

ชุมชนในแตละศาสนา 

 

ขอเสนอแนะ  

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

 ผลจากการวิจัย พบวา การสงเคราะหชุมชนในพุทธศาสนานิกายเถรวาทกับการอภิบาลชุมชนใน

ศาสนาคริสตนิกายโรมันคาทอลิกมีจุดประสงคเดียวกันคือการชวยเหลือคนในชุมชนที่เดือดรอนใหบรรเทาเบา

บางและสามารถชวยเหลือตนเองไดต อไป หนวยงานที ่เก ี ่ยวของในพื ้นที ่ ได แก กำนัน ผู ใหญบาน 

คณะกรรมการหมูบาน/ชุมชน ผูนำชุมชน เปนตน สามารถนำแนวทางการสงเคราะหชุมชนในพระพุทธศาสนา 

และการอภิบาลชุมชนในคริสตศาสนาไปประยุกตใชในชุมชนเพ่ือใหเกิดชุมชนอยางยั่งยืน 

 

 

แนวปฏิบัติ 

5. การแตงตั้งคณะกรรมการโครงการฯ 

6. รวมประชุมและการประกาศนโยบายของโครงการ 

7. การอบรมใหความใหความรูการพัฒนาชุมขน 

8.  การสำรวจพ้ืนท่ี จัดทำแผนผังวัด และวิเคราะหข้ึนท่ีเพ่ือการพัฒนา 

9. จัดทำแผนปรับปรุงพัฒนาพ้ืนท่ีชุมชนและผังบริเวณ 

10. ลงมือปฏิบัติ  

11. สรุปผลการคำเนินงาน 

 

ประโยชนท์ีไ่ด้รับ ชีวติ / เศรษฐกิจ / สงัคมสมดลุ / มั่นคง / ยั่งยนื 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 194 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

 2.1 ศึกษาหลักการสงเคราะหชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกายเถรวาท คณะสงฆควรสนับสนุนพระ สังฆาธิ

การผูดำเนินงานดานสาธารณสงเคราะหเพ่ือใหคุณคา โดดเดนดวยการยกยองเชิดชูใหปรากฏในสังคม เพ่ือเปน

กำลังใจในการปฏิบัติงานพระพุทธศาสนาตอไป 

 2.2 ศึกษาหลักการอภิบาลชุมชนวิถีคริสตศาสนานิกายโรมันคาทอลิก การวางแผนการดําเนินงาน การ

ทำกิจกรรม การสรุปและการประเมินผลงานใหสอดคลองกบความเชื่อ และจิตตารมณของพระศาสนจักร

คาทอลิก เปนเหตุใหตองมีการฟนฟูจิตตารมณพ้ืนฐานของกลุมกิจการคาทอลิก เพ่ือใหบังเกิดผลข้ึนตอ คริสต

ชนท่ีเขารวมบางสวนของคนในชุมชนวัด 

 2.3 เปรียบเทียบหลักการสงเคราะหชุมชนวิถีพุทธศาสนานิกายเถรวาทกับหลักการอภิบาลชุมชนวิถี

คริสตศาสนานิกายโรมันคาทอลิก ผูวิจัยทำการศึกษาตอไป อาจเปรียบเทียบประเด็นดานหลักธรรมอยางเดียว

ของ 2 ศาสนาท่ีสงผลตอความสำเร็จขององคกรอ่ืนท่ีมีลักษณะคลายกัน  

 

บรรณานุกรม  

กรมการศาสนา. (2525). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับหลวง. กรุงเทพฯ: การศาสนา. 

จำเรียง ภาวิจิตร. (2557). ปจจัยพื้นฐานในการเปนวิถีชุมชนวัด/ชุมชนคริสตชนพื้นฐานในประเทศไทย. 

รายงานวิจัย ศูนยวิจัยคนควาศาสนาและวัฒนธรรม: วิทยาลัยแสงธรรม. 

บาทหลวง ดร.อภิสิทธิ์ กฤษเจริญ และคณะ. (2554). ปจจัยพื้นฐานในการเปนวิถีชุมชนวัด/ชุมชนคริสตชน

พ้ืนฐานในประเทศไทย. ศูนยวิจัยคนควาศาสนาและวัฒนธรรม. นครปฐม: วิทยาลัยแสงธรรม. 

เบญจา มังคละพฤกษ. (2552). พระกับการเมือง หลวงตามหาบัวกับทักษิณ บันทึกเหตุการณทางการเมืองรวม

สมัย. นนทบุรี: บานหนังสือ. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). ถึงเวลามารื้อปรับระบบพัฒนาคนกันใหม. พิมพครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ: 

มูลนิธิพุทธธรรม. 

พระคารดินัล ฟรังซิสเซเวียร และเกรียงศักดิ์ โกวิชวานิช. (2558). ศิษยพระคริสตเจริญชีวิตประกาศขาวดีใหม. 

กรุงเทพฯ: มปพ.. 

พระเดนชัย ยโสธโร (สุขพิพัฒน) และคณะ. (2565). บทบาทพระสงฆดานการพัฒนาชุมชนและสังคม. วารสาร

สังคมศาสตรมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย. 5(1), 12-34.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยพุทธศักราช

2539. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ศิลปชัย เชาวเจริญรัตน. (2549) หลักความเชื่อคริสเตียน. กรุงเทพฯ: สถาบันคริสเตียนศึกษาและพัฒนา

คริสตจักร.  

สมาคมพระคริสตธรรมไทย. (2531). พระคริสตธรรมคัมภีรภาคพันธสัญญาเดิมและพันธสัญญาใหม (ฉบับ 

1971). กรุงเทพฯ: สมาคมพระคริสตธรรมไทย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 195 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สมาคมคริสตธรรมในประเทศไทย. (2541). ไบเบิ้ล พระคริสตคัมภีร ภาคพันธสัญญาเดิม. กรุงเทพฯ: คริสต

ธรรมในประเทศไทย.  

อภิชาติ นามวงษ. (2564). การอภิบาลคริสตชนคาทอลิกตามจิตตารมณความรักเมตตาของพระสงฆคณะธรรม

ทูตไทย. วารสารวิชาการวิทยาลัยแสงธรรม. 13(2), 235-300.  

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 196 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชน 

ประจำตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชร 

Potential Strengthening of Sub-District People's Training Unit Administration 

in Muang District, Kamphaeng Phet Province  

  
1พระครูสิทธิวชิรโสภิต (ประสิทธ พวงไทยสงค), 2พระเทพวชิรเมธี (วีระ ภูมิเมือง),  

 3พระครูวชิรคุณพิพัฒน (เอนก เตไธสง) และ4พระครูสังฆรักษโกศล มณิรตนา (โกศล ญึม) 

1Phrakhru Sitthiwachirasophit (Prasit Phuangthaisong), 2PhraThepwachiramethi  

(Veera Pumemueng), 3Phrakhru Wachirakoonpipat (Anek Tethaisong),  

and 4Phrakhrusangkharak Kosal Maniratana (Kosal Yoem) 
1,2,3,4วิทยาลัยสงฆกำแพงเพชร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

1,2,3,4 Kamphaeng Phet Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.  
1Corresponding Author’s Email: khmerkosal999@gmail.com  

Received: July 8, 2024; Revised: July 29, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ 

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาสภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำ

ตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชร 2) เพื่อพัฒนาศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชน

ประจำตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชร 3) เพ่ือวิเคราะหและเสนอรูปแบบการเสริมสรางศักยภาพการ

บริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชร การวิจัยนี้เปนการวิจัย

แบบผสมผสานวิธี ระหวางการวิจัยเชิงปริมาณ และการวิจัยเชิงคุณภาพ การวิจัยเชิงปริมาณดำเนินการโดย

ศึกษากลุมตัวอยาง จำนวน 160 รูปคน เครื่องมือที่ใชในการเก็บรวบรวมขอมูลคือแบบสอบถาม สถิติที่ใชใน

การวิเคราะหขอมูลไดแก คาความถี่ คารอยละ คาเฉลี่ย และคาเบี่ยงเบนมาตรฐาน สวนการวิจัยเชิงคุณภาพ 

ดำเนินการโดยสัมภาษณแบบมีโครงสรางผูใหขอมูลสำคัญ จำนวน 19 รูปคน โดยเลือกแบบเจาะจง และการ

สนทนากลุมกับผูทรงคุณวุฒิ จำนวน 10 รูปคน วิเคราะหขอมูลดวยเทคนิคการวิเคราะหเชิงเนื้อหา  

  ผลการวิจัยพบวา 1) สภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอเมือง 

จังหวัดกำแพงเพชร โดยภาพรวมอยูในระดับมาก เมื่อพิจารณารายละเอียดในแตละดาน พบวา อยูในระดับ

มากทุกดาน คือ ดานสาธารณสงเคราะห ดานสุขภาพและอนามัย ดานศึกษาสงเคราะห ดานศีลธรรมและ

วัฒนธรรม ดานสัมมาชีพ ดานสามัคคีธรรม ดานกตัญูกตเวทิตา และดานสันติสุข 2) พัฒนาศักยภาพการ

บริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชร ประกอบดวย การการ

mailto:khmerkosal999@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 197 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วางแผนสงเสริมพัฒนากิจกรรม การดำเนินกิจกรรม การตรวจสอบประเมินผลการดำเนินงาน และการ

ปรับปรุงแกไขการดำเนินงานของหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลใน ดานศีลธรรมและวัฒนธรรม ดาน

สุขภาพและอนามัย ดานสัมมาชีพ ดานสันติสุข ดานศึกษาสงเคราะห ดานสาธารณสงเคราะห ดานกตัญู

กตเวทิตา ดานสามัคคีธรรม 3) รูปแบบการเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำ

ตำบลอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชร ประกอบดวย รูปแบบการวางแผนพัฒนา, รูปแบบการดำเนินการ

พัฒนา, รูปแบบการตรวจสอบประเมินผล และรูปแบบการปรับปรุงแกไขการพัฒนาศักยภาพ 

คำสำคัญ: การเสริมสรางศักยภาพ; การบริหารจัดการ; หนวยอบรมประชาชนประจำตำบล  

 
Abstract  
  Objectives of this research article were to: 1)  the conditions of sub-district public 
training unit management, 2)  to the potential development of sub-district public training unit 
management, 3)  to analyze and propose the model for potential strengthening of sub-district 
public training unit management. The research methodology was mixed methods research 
between quantitative and qualitative research. The quantitative research was conducted by 
studying a sample of 160 people. The tools used to collect data was a questionnaire. The 
statistics used frequency, percentage, mean and standard deviation. The qualitative research 
conducted by structured interviewing the 19 key informants which selected by specific and 
focus group discussion with 10 experts and analyzing the data by Content Analysis.  
  The Results of the study are summarized as follows 1) The overall of the conditions of 
sub-district public training unit management is in high level. When considering in each aspect, 
it was found that in high level at all aspects such as public welfare, health and Hygiene, welfare 
education, morality and culture, right livelihood, harmony, Gratitude and gratefulness, and 
peace. 2) The potential development of sub-district public training unit management consisting 
of: planning promotion and activities development, doing activities, checking of performance 
evaluation and acting of operational of sub-district public training unit in morality and culture, 
health and hygiene, right livelihood, peace, welfare education, public welfare, gratitude and 
gratefulness, harmony. 3) The model for potential strengthening of sub-district public training 
unit management consisting of: development planning model, development doing model, 
development checking model and development action model of sub-district public training 
unit.  
Keywords: Potential Strengthening; Administration; Sub-District People's Training Unit 
 

บทนำ 

  หนวยอบรมประชาชนประจำตำบลเปนหนวยเผยแผพระพุทธศาสนาของคณะสงฆที่จัดตั้งขึ้นตาม

ระเบียบมหาเถรสมาคม วาดวยการตั้งหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลซึ่งปรับปรุงแกไขในป พ.ศ. 2546 

เริ่มดำเนินการและมีระเบียบมาตั้งแตป พ.ศ. 2518 โดยใหวัดที่มีความพรอมในตำบลหนึ่งๆ จัดตั้งดำเนินงาน

หนวยอบรมประชาชนประจำตำบล เพื่อทำหนาที่อบรมและปฏิบัติการอันเปนประโยชนแกประชาชนในตำบล

นั้นๆ โดยมีคณะกรรมการหนวยอบรมดำเนินการในความควบคุมของคณะกรรมการอำนวยการอบรม

ตามลำดับชั้น โดยมีวัตถุประสงคหลัก 5 ประการ คือ 1) เพื่อสงเคราะหและอนุเคราะหประชาชนในทองถ่ิน 

โดยเฉพาะประชาชนที่อาศัยอยูในตำบลที่หนวยอบรมประชาชนประจำตำบลตั้งอยู ทั้งนี้เพื่อใหประชาชนได



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 198 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ชวยเหลือตนเองไดและพัฒนาตนเองไปในทิศทางที่ถูกตองตามสภาพแวดลอมของทองถิ่นนั้น ๆ 2) เพื่อเปน

ศูนยกลางประสานงานระหวางวัด บาน และหนวยงานในการท่ีจะรวมกันพัฒนาทองถ่ินใหเจริญกาวหนาในทุก

ดาน 3) เพ่ือเปนศูนยรวมความคิดของประชาชนทุกหมูเหลา 4) เพ่ือเปนศูนยรวมพลังในการปองกันหมูบานให

เกิดสันติสุข 5) เพื่อเปนศูนยรวมขอมูลขาวสาร โดยเฉพาะขอมูลขาวสารของทางราชการจำเปนจะตอง

รับทราบอยางทันทวงทีตรงไปตรงมา (พระสุธีรัตนบัณฑิต และคณะ, 2562)  

  จากระบบเศรษฐกิจแบบเสรีการคาการลงทุนทำใหประชาชนไดรับเอาวัฒนธรรมแบบตะวันตกที่เขา

มามีอิทธิพลหลอหลอมทำใหคนไทยมีคานิยมมีวิถีชีวิตทัศนคติ พฤติกรรม นิสัยใจคอเปลี่ยนแปลงไปจากเดิม 

สมดังที่ พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) (2546) ไดกลาวถึงปญหาทางดานสังคมซึ่งในปจจุบันจะเห็นไดวา

ศีลธรรมไดเสื่อมถอยลง เห็นไดจากขาวอาชญากรรมตามหนาหนังสือพิมพมีใหพบเห็นกันอยูทุกวันเปนผลสืบ

เนื่องมาจากการพัฒนาประเทศตามแบบอยางตะวันตกทำใหผูคนละทิ้งความคิด และคุณธรรมจึงสงผลให

คุณธรรมทางดานจิตใจลดต่ำลงเกิดปญหาความรุนแรงในสังคมไทย ซ่ึงสรุปสาเหตุได 2 ประเด็น คือ ประเด็นท่ี 

หนึ่ง ปญหาความเจริญทางดานวัตถุ ทำใหสังคมไทยกลายเปนสังคมของการบริโภคหรือความตองการวัตถุ 

หรือสิ่งอำนวยความสะดวกอยางไมมีที่สิ้นสุด สงผลใหเกิดปญหาอาชญากรรม มีโจรผูรายทั้งโจรในเครื่องแบบ 

และโจรผูรายจริง และประเด็นที่สอง ปญหาความเสื่อมทางดานจิตใจ จาการแสวงหาความเจริญดานวัตถุ 

หลงใหลวัฒนธรรมตะวันตก ทำใหคุณคาดานจิตใจลดลง และจากระบบการศึกษาสมัยใหมท่ีโรงเรียนแยกออก

จากวัดทำใหเยาวชนสมัยใหมไมสนใจศาสนา และคำสอนทางศีลธรรม ขาดการอบรมดานจิตใจจึงสงผลให

วัยรุนขาดความรับผิดชอบตอตนเองและสังคม ขาดความซื่อตรงเริ ่มจาก พฤติกรรมทุจริตในการสอบเขา

โรงเรียน หรือการเขาทำงานโดยใชอำนาจเงิน ดังนั้น เมื่อไปทำธุรกิจก็ไมมีความซื่อสัตย และขาดความคิด

สรางสรรค 

  จากนโยบายรัฐบาลท่ีเนนการสรางสังคมเขมแข็งใหคนในชาติอยูเย็นเปนสุขรวมกันอยางสมานฉันทบน

พื้นฐานของคุณธรรม สงเสริมใหทุกภาคสวนของสังคมมีสวนรวมในการพัฒนาสังคมไทยใหเปนสังคมที่มีสันติ

สุขอยางยั่งยืน บนฐานของวัฒนธรรมไทย เพื่อเชิดชูคุณคา และจิตวิญญาณของความเปนไทย ตลอดจนสราง

ความสามัคคี เอื้ออาทร สมานฉันทของสังคมและประเทศชาติ เรงรัดการปฏิรูปการศึกษาโดยยึดคุณธรรมนำ

ความรู และสรางความเขมแข็งของชุมชนและสงเสริมบทบาทของครอบครัวและชุมชน ใหมีสวนรวมในการ

พัฒนาสังคมไทยใหเปนสังคมที่มีสันติสุขอยางยั่งยืนประกอบกับการนำทุนทางสังคมที่เปนเสมือนรากแกวของ

ประเทศไทยมาตั้งแตอดีตดวยการสงเสริมใหคณะสงฆรวมพัฒนาสังคมโดยเฉพาะในระดับชุมชน ทองถิ่น จาก

บทบาทภารกิจของคณะสงฆ โดยเฉพาะเรื่องการศึกษาสงเคราะหท่ีทุกวัดไดปฏิบัติภารกิจตามศักยภาพของวัด

ที่อาจออนดอยหรือโดดเดน การสงเสริมและผลักดันใหมีการนำพระพุทธศาสนากับการพัฒนาเยาวชนไทยให

เปนคนดี มีคุณธรรมและจริยธรรมที่พึงปรารถนาเพื่อเปนการวางรากฐานใหกับเด็ก เยาวชนไทยอยางแทจริง

ตามความคาดหวังของทุกภาคสวนของสังคมและวัดมีบทบาทที่เกี่ยวของกับวิถีชีวิตของคนไทยเพราะคนไทย

กับพระพุทธศาสนาเปนของคูกัน คนไทยกับวัดมีความผูกพันกันอยางแยกไมออก วัดคือศูนยรวมจิตใจของคน

ไทย (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2551)  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 199 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  จากความเปนมาและความสำคัญของปญหาดังกลาวนั้น คณะผูวิจัยจึงเล็งเห็นถึงประโยชนที่ผูใชจะ

ไดรับจากการวิจัยเรื่อง การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอ

เมือง จังหวัดกำแพงเพชร เพื่อเปนหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในการอบรมปลูกฝงหลอหลอมเด็ก 

เยาวชน ประชาชน คนในชุมชนทองถิ่นในสังคมประเทศชาติใหมีคุณธรรม จริยธรรมและเปนคนดีมีทักษะมี

ความรูความสามารถในการดำเนินชีวิตและเพื่อเปนสวนสำคัญในการชวยพัฒนาชุมชนสังคมประเทศชาติสืบ

ตอไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

  1. เพื ่อศึกษาสภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอเมืองจังหวัด

กำแพงเพชร 

  2. เพื่อพัฒนาศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอเมือง จังหวัด

กำแพงเพชร  

  3. เพื่อวิเคราะห และเสนอรูปแบบการเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชน

ประจำตำบล ในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชร 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

  การวิจัยเรื่อง “การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอ

เมือง จ ังหวัดกำแพงเพชร” เปนการวิจัยแบบผสมผสานระหวางการวิจัยเชิงปริมาณ (Quantitative 

Research) และการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมีข้ันตอนการวิจัย ดังนี้ 

  ข้ันตอนท่ี 1 การศึกษาเนื้อหาและรวบรวมขอมูล จากเอกสารแนวคิดทฤษฎี หนังสือ รายงานการวิจัย 

และเอกสารหลักฐานที่เกี่ยวของที่แสดงความสัมพันธที่แสดงใหเห็นถึง การเสริมสรางศักยภาพการบริหาร

จัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล 

  ขั้นตอนที่ 2 การศึกษาในภาคสนาม/พื้นที่กรณีศึกษา เปนการวิจัยปริมาณ และการวิจัยเชิงคุณภาพ 

โดยมีข้ันตอนดังนี้ 

  1. การวิจ ัยในเชิงปริมาณ (Quantitative Research) มุ งเนนการสำรวจความคิดเห็นของ

ประชาชนในพื้นที่ และหนวยงานภาครัฐ ภาควิขาการ และภาคประชาชน ที่มีความคิดเห็นตอ การเสริมสราง

ศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลโดยมีกระบวนการ คือ 1) การสำรวจความ

คิดเห็นของประชาชนท่ีอาศัยอยูในพ้ืนท่ี 2) การสำรวจกลุมประชาชน และหนวยงานภาครัฐ ภาควิขาการ และ

ภาคประชาชน 3) ประมวลความคิดเห็นในรูปแบบของขอมูลทางสถิติ ระบบสารสนเทศ และพัฒนาไปสู

ประเด็นของการเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล 4) การวิเคราะห

ขอมูลเพ่ือเปนฐานการวิจัย  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 200 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  2. การวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยผูวิจัยลงพ้ืนท่ีภาคสนามเพ่ือการเก็บรวบรวม

ขอมูลโดยสัมภาษณแบบมีโครงสราง และสนทนากลุมในประเด็นที่เกี่ยวกับสภาพการบริหารจัดการหนวย

อบรมประชาชนประจำตำบล และนำขอมูลที่ไดจากการเก็บมูลภาคสนามมาจัดทำขอมูล เพื่อทำการวิเคราะห 

โดยใชแนวคิดทฤษฎีเอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวของมาเปนแนวทางงในการวิเคราะหขอมูล โดยผูวิจัยจําแนก

ตามความมุงหมายของการวิจัย และนําเสนอขอมูลตามความมุ งหมายของการวิจัยโดยการวิเคราะหเชิง

พรรณนา 

  ขั้นตอนที่ 3 ผูใหขอมูลสำคัญ/กลุมประเภทประชากร (Key Informant) การวิจัยครั้งนี้ ผูวิจัยได

กำหนด ประชากร กลุมตัวอยาง และผูใหขอมูลสำคัญดังนี้ 

  1. การวิจัยเชิงปริมาณ (Quantitative Research) ประชากร และกลุมตัวอยาง ประกอบดวย 

พระสงฆาธิการ คณะกรรมการและผูบริหารหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล ผูนำชุมชน กำนัน ผูใหญบาน 

กับตัวแทนหนวยงานภาครัฐ และประชาชนท่ัวไปท่ีอยูในพ้ืนท่ี โดยเปนการสุมกลุมตัวอยางแบบความนาจะเปน 

คือการสุมตัวอยางแบบชั้นภูมิ (Stratified sampling) เปนการสุมตัวอยางโดยแยกประชากรออกเปนกลุม

ประชากรยอย ๆ หรือแบงเปนชั้นภูมิกอน โดยหนวยประชากรในแตละชั้นภูมิจะมีลักษณะเหมือนกัน แลวสุม

อยางงายเพื่อใหไดจำนวนกลุมตัวอยางตามสัดสวนของขนาดกลุมตัวอยางและกลุมประชากร จำนวน 160 รูป

คน  

  2. การวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) 1) การสัมภาษณแบบมีโครงสราง (Structure 

Interview) ดำเนินการสัมภาษณผูใหขอมูลสำคัญท่ีผูวิจัยกำหนดขอบเขตผูใหขอมูลสำคัญ (Key Informants) 

ประกอบดวย พระสังฆาธิการ คณะกรรมการและผูบริหารหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล ผูนำชุมชน 

กำนัน และตัวแทนจากหนวยงานภาครัฐ ภาควิชาการ และประชาชนท่ัวไป รวมท้ังสิ้นจำนวน 19 รูป/คน และ 

2) การสนทนากลุม (Focus Group Discussion) ผูวิจัยจัดสนทนากลุมโดยการคัดเลือกผูทรงคุณวุฒิ ผูเชียว

ชาญแบบเจาะจง เพื่อใชในการศึกษาความคิดเห็น ทัศนคติ ความรูสึก การรับรู ความเชื่อตอ การเสริมสราง

ศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล จำนวน 10 รูปคน 

  ขั้นตอนที่ 4 เครื่องมือและวิธีการที่ใชในการวิจัย ประกอบดวย แบบสอบถาม แบบสัมภาษณ และ

การจัดประชุมสนทนากลุมยอย 

  1. ศึกษาและรวบรวมขอมูล จากเอกสารแนวคิดทฤษฎี หนังสือ รายงานการวิจัย ที่เกี่ยวของ การ

เสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล 

  2. นำความรูที่ไดรับมากำหนดเปนกรอบแนวคิดในการที่จะสรางเครื่องมือในการวิจัย เครื่องมือที่เปน

แบบสอบถาม แบบสัมภาษณ และสนทนากลุม 

  3. กำหนดวัตถุประสงคในการที่จะสรางเครื่องมือเพื่อใหไดมาซึ่งการเสริมสรางศักยภาพการบริหาร

จัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล 

  4. ดำเนินการสรางเครื่องมือท่ีเปนแบบสอบถาม แบบสัมภาษณ และสนทนากลุม 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 201 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 5. นำเสนอรางเครื่องมือการวิจัยตอที่ปรึกษาวิจัยเพื่อขอรับคำชี้แนะและนำมาดำเนินการปรับปรุง

แกไข 

 6. นำเสนอรางเครื่องมือการวิจัยตอคณะผูเชี ่ยวชาญเพื ่อรับการตรวจสอบและนำมาดำเนินการ

ปรับปรุงแกไข 

 7. จัดพิมพเครื่องมือฉบับสมบูรณที่เปนแบบสอบถามความคิดเห็นเพื่อนำไปเก็บรวบรวมขอมูลจาก

กลุมตัวอยาง 

 ขั้นตอนที่ 5 การเก็บรวบรวมขอมูล ในการเก็บรวบรวมขอมูลผูวิจัยไดรวบรวมขอมูล และการ

ปฏิบัติการวิจัยเพ่ือใหไดขอมูลตามวัตถุประสงคท่ีตั้งไวคณะผูวิจัยจึงไดแบงการเก็บรวบรวมขอมูลดังนี้ 

 1. จัดประชุมทีมวิจัย เพื่อชี้แจงความรูความเขาใจ และจัดสรางเครื่องมือประกอบการวิจัย ไดแก 

แบบสอบถาม (Questionnaire) การสัมภาษณแบบมีโครงสราง (Structure Interview) และการสนทนากลุม 

(Focus Group Discussion) การใชเครื่องมืออุปกรณประกอบการวิจัยไดแก เครื่องบันทึกภาพและเสียง และ

ความพรอมของอุปกรณเครื่องมือตาง ๆ ในการทำงาน 

 2. การสำรวจขอมูลภาคสนาม (Field Study) คือคัดเลือกพื้นที่เปาหมายแบบเจาะจง (Purposive 

Sampling) เพื่อรวบรมขอมูลในเชิงกายภาพของพื้นที่ โดยการทำจดหมายและประสานงานติดตอเพื่อขอ

อนุญาตทำวิจัยกับกลุมเปาหมายโดยใช แบบสอบถาม (Questionnaire) แบบการสัมภาษณแบบมีโครงสราง 

(Structure Interview) และการสนทนากลุม (Focus Group Discussion) 

 3. การจัดพิมพเอกสารรายงานความกาวหนางานวิจัยเพื่อนำเสนอรายงานความกาวหนาแกแหลงทุน

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย โดยมีสถาบันวิจัยพุทธศาสตร ทำหนาท่ีกำกับติดตามตรวจสอบเพ่ือ

พัฒนาและปรับปรุงรายงานความกาวหนางานวิจัยและนำเครื่องมือการวิจัยไปทดสอบความตรงเชิงเนื้อหา 

(Content Validity) และทดสอบความเชื่อม่ัน (Reliability) ในการจัดทำฉบับสมบรูณ 

 ขั้นตอนที่ 6 การวิเคราะหขอมูล การวิจัยครั้งนี้ เปนการวิเคราะหขอมูลทั้งในเชิงปริมาณ และเชิง

คุณภาพ ดังนี้ 

 1. การวิเคราะหขอมูลเชิงปริมาณ (Quantitative Analysis) โดยผูวิจัยดำเนินการวิเคราะหขอมูล 

โดยใชโปรเกรมคอมพิวเตอรสำเร็จรูปทางสังคมศาสตร (Social Science) ผลการวิเคราะหขอมูลนำเสนอ

ตามลำดับ โดยสถิติที่ใชคือคาความถี่ (Frequency) คารอยละ (Percentage) คาเฉลี่ย (Mean) (x̄) และคา

เบี่ยงเบนมาตรฐาน (Standard Deviation= S.D.)  

 2. การวิเคราะหขอมูลเชิงคุณภาพ เปนการวิเคราะหขอมูลทั้งในเชิงเอกสาร และเชิงคุณภาพ คือ 

การวิเคราะหขอมูลเชิงคุณภาพ โดยการวิเคราะหสังเคราะหขอมูลจากการเก็บรวบรวมขอมูล โดยคณะผูวิจัย

จะนำขอมูลจากการวิเคราะหจากเอกสาร ประกอบขอมูลที่ไดจากแบบสัมภาษณแบบมีโครงสราง (Structure 

Interview) และการสนทนากลุม (Focus Group Discussion) โดยวิธีการวิเคราะหเชิงเนื้อหาประกอบบริบท 

(Context Content Analysis Technique) และสรุปตามวัตถุประสงคท่ีตั้งไว  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 202 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ผลการวิจัย 

 1. สภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชร 

โดยภาพรวมอยูในระดับมาก (Χ  = 3.86) เมื่อพิจารณารายละเอียดในแตละดาน พบวา อยูในระดับมากทุก

ดาน คือ ดานสาธารณสงเคราะห (Χ  = 3.95) ดานสุขภาพและอนามัย(Χ  = 3.90) ดานศึกษาสงเคราะห (Χ  

= 3.88) ดานศีลธรรมและวัฒนธรรม (Χ  = 3.87) ดานสัมมาชีพ (Χ  = 3.87) ดานสามัคคีธรรม (Χ  = 3.86) 

ดานกตัญูกตเวทิตา (Χ  = 3.80) และดานสันติสุข (Χ  = 3.73) 

 2. พัฒนาศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอเมือง จังหวัด

กำแพงเพชร ประกอบดวย 1. การการวางแผนสงเสริมพัฒนากิจกรรม 2. การดำเนินกิจกรรม 3. การ

ตรวจสอบประเมินผลการดำเนินงาน และ 4. พัฒนาศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำ

ตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชร โดยการปรับปรุงแกไขการดำเนินงานของหนวยอบรมประชาชน

ประจำตำบลใน ดานศีลธรรมและวัฒนธรรม ดานสุขภาพและอนามัย ดานสัมมาชีพ ดานสันติสุข ดานศึกษา

สงเคราะห ดานสาธารณสงเคราะห ดานกตัญูกตเวทิตา ดานสามัคคีธรรม 

 3. รูปแบบการเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลอำเภอ

เมือง จังหวัดกำแพงเพชร ประกอบดวย รูปแบบการวางแผนพัฒนาศักยภาพการบริหารจัดการ รูปแบบการ

ดำเนินการพัฒนาศักยภาพการบริหารจัดการ รูปแบบการตรวจสอบประเมินผลการพัฒนาศักยภาพการบริหาร

จัดการ และ รูปแบบการปรับปรุงแกไขการพัฒนาศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำ

ตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชร ดานศีลธรรมและวัฒนธรรม ดานสุขภาพและอนามัย ดานสัมมาชีพ 

ดานสันติสุข ดานศึกษาสงเคราะห ดานสาธารณสงเคราะห ดานกตัญูกตเวทิตา ดานสามัคคีธรรม  

 

อภิปรายผลการวิจัย 
 1. สภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชร 

โดยภาพรวมอยูในระดับมาก เม่ือพิจารณารายละเอียดในแตละดาน พบวา อยูในระดับมากทุกดาน คือ ดานสา

ธารณสงเคราะห ดานสุขภาพและอนามัยดานศึกษาสงเคราะห ดานศีลธรรมและวัฒนธรรม ดานสัมมาชีพ ดาน

สามัคคีธรรม ดานกตัญูกตเวทิตา และดานสันติสุข ผลการศึกษาสอดคลองกับผลการวิจัยของ พิศณุพงศ กลา

กสิกิจ (2562) พบวา ประสิทธิผลการบริหารจัดการกองทุนหมูบานและชุมชนเมืองในจังหวัดกำแพงเพชร ดาน

การเปนแหลงเงินทุนหมุนเวียนสำหรับการลงทุน พบวา ภาพรวมอยูในระดับมาก ดานสงเสริมและพัฒนาใหมี

ขีดความสามารถ พบวา ภาพรวมอยูในระดับมาก ดานการเสริมสรางกระบวนการพ่ึงพาตัวเอง พบวา ภาพรวม

อยูในระดับมาก ดานการกระตุนเศรษฐกิจในระดับฐานราก พบวา ภาพรวมอยูในระดับมาก ดานเกิดศักยภาพ

ความเขมแข็งของประชาชนในหมูบาน พบวา ภาพรวมอยูในระดับมาก และสอดคลองกับผลการวิจัยของ พระ

ปลัดนพรัตน สุเมโธ (ล้ำเลิศ) (2565) พบวา สภาพทั่วไปของรูปแบบการบริหารจัดการทรัพยสินของวัดใน

จังหวัดนนทบุรี ดานจุดแข็ง วัดมีเจาหนาที่ทำบัญชีรายรับรายจายทุกประเภท มีคณะกรรมการวัดเขามาดูแล



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 203 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การจัดการทรัพยสินของวัด ดานจุดออน การทำบัญชีของวัดยังไมเปนระบบเทาที่ควร ขาดบุคลากรที่มีความรู

ความสามารถดานบัญชีเขามาชวยดูแล ดานโอกาส สินทรัพยประเภทท่ีดินสามารถจัดประโยชนเพ่ือสรางมูลคา

ได วัดเปนนิติบุคคลสามารถทำนิติกรรมได ดานอุปสรรค ที่ดินของวัดไมสามารถขายและแปลงเปนสินทรัพย

อยางอ่ืนได ไมสามารถนำเงินของวัดมาลงทุนเพ่ือเพ่ิมมูลคาได 

 2. การพัฒนาศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอเมือง จังหวัด

กำแพงเพชร ประกอบดวย การการวางแผนสงเสริมพัฒนากิจกรรม การดำเนินการพัฒนากิจกรรม การ

ตรวจสอบประเมินผลการดำเนินงาน และ 4. การปรับปรุงแกไขการดำเนินงานของหนวยอบรมประชาชน

ประจำตำบลในเรื่องดานศีลธรรมและวัฒนธรรม ดานสุขภาพและอนามัย ดานสัมมาชีพ ดานสันติสุข ดาน

ศึกษาสงเคราะห ดานสาธารณสงเคราะห ดานกตัญูกตเวทิตา ดานสามัคคีธรรม การศึกษาสอดคลองกับ

ผลการวิจัยของ พระราชปญญากรณ (สิงหคำ ชยวํโส) (2565) พบวา ความดีและความมีคุณธรรมนั้น เปน

รากฐานสำคัญของสังคมเปนอุดมการณที่กอใหเกิดประโยชนและความสุขแกทุกฝาย ไมมีความรุนแรงลาง

ผลาญไมเบียดเบียนซึ่งกันและกัน มีความเอื้อเฟอแบงปน สามารถพัฒนาบุคลากรในสังคมไดอยางสรางสรรค

ทั้งทางรางกายจิตใจ และสติปญญา พระพุทธศาสนามีหลักการในการพัฒนาสังคม ไปสูสังคมที่มีคุณธรรม 8 

ประการ คือ ความถูกตอง ความเสมอภาค ความยุติรรม ความสันติ ความพอเพียง สามัคคีธรรม การพึ่งพา

อาศัย การมีศรัทธาและปญญา ซึ่งถาสังคมใดมีธรรมเหลานี้ทั้งหมด สังคมนั้นก็จะมีความสงบสุข มีการเกื้อกูล

แบงปน และชวยพัฒนาบุคคลให เปนผูมีความสุจริตสามารถกาวขามไปสูการหลุดพนจากกิเลส ตัณหา ความ

อยากตาง ๆ ได หรือสามารถเขาถึงธรรมได 

 3. รูปแบบการเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลอำเภอเมือง 

จังหวัดกำแพงเพชร ประกอบดวย รูปแบบการวางแผนพัฒนาศักยภาพ รูปแบบการดำเนินการพัฒนาศักยภาพ 

รูปแบบการตรวจสอบประเมินผลการพัฒนาศักยภาพ และรูปแบบการปรับปรุงแกไขการพัฒนาศักยภาพใน

ดานศีลธรรมและวัฒนธรรม ดานสุขภาพและอนามัย ดานสัมมาชีพ ดานสันติสุข ดานศึกษาสงเคราะห ดานสา

ธารณสงเคราะห ดานกตัญูกตเวทิตา ดานสามัคคีธรรม ผลการศึกษาสอดคลองกับผลการวิจัยของ พระครู

สุนันทกิจโกศล (2559) พบวา การพัฒนารูปแบบการจัดการวัดใหเปนอุทยานการศึกษาในจังหวัดสระบุรี       

1) ดานสิ่งอำนวยความสะดวก 2) ดานสภาพแวดลอมเปนการจัดบริเวณวัดใหมีความรมรื่นใหสอดรับกับการ

เปนอุทยานการศึกษาทางพระพุทธศาสนา 3) ดานการเผยแผโดยการจัดใหมีการแสดงพระธรรมเทศนาแก

ประชาชนทั่วไป เยาวชน นักเรียน นักศึกษา 4) ดานบุคลากรโดยจัดพระสงฆภายในวัดที่มีความรูเปนผูให

ความรูแกประชาชนผูสนใจทางพระพุทธศาสนา 5) ดานการจัดการ เจาอาวาสไดถายทอดแนวความคิดการ

จัดการวัดใหเปนอุทยานการศึกษาผานการกำหนดกิจกรรมท่ีชัดเจน  

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 204 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

องคความรูใหม 

  การวิจัยเรื่อง การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอ

เมือง จังหวัดกำแพงเพชร ผูวิจัยไดสรุปองคความรูท่ีไดจากการวิจัยดังนี้ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพท่ี 1: การเสรมิสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล 

 

  จากภาพที่ 1 องคความรูที่ไดจากการวิจัยแสดงใหเหนถึงการเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการ

หนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชรดังนี ้

 1. ดานศีลธรรมและวัฒนธรรม การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชน

ประจำตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชรประกอบดวยการวางแผนพัฒนาศักยภาพการดำเนินการ

พัฒนาศักยภาพ การตรวจสอบประเมินผลการพัฒนาศักยภาพ และการปรับปรุงแกไขการพัฒนาศักยภาพ

หนวยอบรมประชาชนประจำตำบล ในเรื่องตางๆ เชน การรักษาศีล 5 การจัดเขาคายอบรมเยาวชน การทำบุญ

ตักบาตร การจัดบรรพชาสามเณรภาคฤดูรอน ฟงธรรม นั่งสมาธิ ทุกวันพระ จัดอบรมเยาวชนภาคฤดูรอน การ

เทศนมหาชาติ การจัดอบรมศีลธรรม การอนุรักษประเพณีทองถิ่น เชน การแหเทียนพรรษา วันสงกรานต วัน

ข้ึนปใหม วันลอยกระทง ประเพณีแขงเรือ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 205 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 2. ดานสุขภาพและอนามัย การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำ

ตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชรประกอบดวยการวางแผนพัฒนาศักยภาพการดำเนินการพัฒนา

ศักยภาพ การตรวจสอบประเมินผลการพัฒนาศักยภาพ และการปรับปรุงแกไขการพัฒนาศักยภาพหนวย

อบรมประชาชนประจำตำบล ในเรื่องตางๆ เชน การจัดตั้งตูยาประจำวัด การจัดกิจกรรมบริจาคโลหิตเพ่ือ

สภากาชาด การเชิญนายแพทยมาตรวจรักษา การอบรมเนนใหรูจักโทษของบุหรี่ สุรา การจัดตั้งโรงเรียน

ผูสูงอายุ การอบรมเนนใหรูจักโทษของบุหรี่ การจัดสวนสมุนไพรในวัด การจัดสถานท่ีออกกำลังกายเพ่ือชุมชน 

การจัดตั้งชมรมออกกำลังกาย การสงเคราะหผูปวยยากจน การพัฒนาใหลานวัดกลายเปนลานกีฬา การจัดหอ

กระจายขาวเผยแพรขาวสารดานสุขอนามัย  

 3. ดานสัมมาชีพ การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลใน

อำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชรประกอบดวยการวางแผนพัฒนาศักยภาพการดำเนินการพัฒนาศักยภาพ การ

ตรวจสอบประเมินผลการพัฒนาศักยภาพ และการปรับปรุงแกไขการพัฒนาศักยภาพหนวยอบรมประชาชน

ประจำตำบล ในเรื่องตางๆ เชน การตั้งกลุมสัจจะสะสมทรัพย การนำศาสตรพระราชาไปสงเสริมอาชีพ การ

เชิญวิทยากรมาชวยฝกอบรมในการประกอบวิชาชีพตางๆ การสงเสริมและพัฒนากลุมงานที่มีอยูในชุมชนให

มั่นคงขึ้น การจัดอบรมวิชาชีพที่ชาวบานสนใจและประกอบอาชีพได เชน การนวดแผนไทย การทำขนมการ

เพาะเห็ด การประสานงานกับหนวยงานท่ีเก่ียวของ เพ่ือลดการวางงานของคนในชุมชน 

 4. ดานสันติสุข การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลใน

อำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชรประกอบดวยการวางแผนพัฒนาศักยภาพการดำเนินการพัฒนาศักยภาพ การ

ตรวจสอบประเมินผลการพัฒนาศักยภาพ และการปรับปรุงแกไขการพัฒนาศักยภาพหนวยอบรมประชาชน

ประจำตำบล ในเรื่องตางๆ เชน การจัดตั้งตูยาม ปอมยาม การจัดตั้งอาสาสมัครดูแลหมูบานในยามวิกาล การ

จัดฝกอบรมปฏิบัติธรรม นั่งสมาธิ การจัดอบรมประชาชนใหมีความรักสามัคคี การเชิญเจาหนาท่ีจากหนวยงาน

ตางๆ มาบรรยายใหความรูในเรื่องยาเสพติดใหแกพระภิกษุสงฆและสามเณร เยาวชนและประชาชนท่ัวไป 

 5. ดานศึกษาสงเคราะห การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำ

ตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชรประกอบดวยการวางแผนพัฒนาศักยภาพการดำเนินการพัฒนา

ศักยภาพ การตรวจสอบประเมินผลการพัฒนาศักยภาพ และการปรับปรุงแกไขการพัฒนาศักยภาพหนวย

อบรมประชาชนประจำตำบล ในเรื ่องตางๆ เชน การจัดกิจกรรมหาทุนการศึกษาใหแกนักเรียน การมอบ

ทุนการศึกษาแกนักเรียนที่เรียนดีแตยากจน การจัดหาอุปกรณการเรียนการสอน การจัดหาอุปกรณทางการ

กีฬา การจัดตั้งศูนยการเรียนชุมชนในวัด การใชสถานที่ของวัดจัดทำหองสมุดประชาชน การดูแลการศึกษา

ของเด็กที่ดอยโอกาส เชน จัดตั้งศูนยอบรมเด็กกอนเกณฑในวัด จัดตั้งศูนยศึกษาพระพุทธศาสนาวันอาทิตย 

จัดตั้งโรงเรียนการกุศลของวัด ฯลฯ การสงพระบัณฑิตเขาไปสอนศีลธรรมในสถานศึกษา การจัดสอนธรรม

ศึกษา ท้ังเด็กและประชาชนในหมูบาน การจัดอุทยานการศึกษาภายในวัด 

 6. ดานสาธารณสงเคราะห การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำ

ตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชรประกอบดวยการวางแผนพัฒนาศักยภาพการดำเนินการพัฒนา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 206 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ศักยภาพ การตรวจสอบประเมินผลการพัฒนาศักยภาพ และการปรับปรุงแกไขการพัฒนาศักยภาพหนวย

อบรมประชาชนประจำตำบล ในเรื่องตางๆ เชน การจัดโครงการชวยเหลือผูยากไรผูยากจน ไมมีที่อยูอาศัย 

การมอบเครื่องอุปโภค บริโภค และปจจัยยังชีพ ใหกับผูดอยโอกาส การชวยเหลือบรรเทาสาธารณภัย เชน 

การชวยเหลือผูประสบภัยพิบัติ การออกเยี่ยมดูแลตามบานประชาชน  

 7. ดานกตัญูกตเวทิตา การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำ

ตำบลในอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชรประกอบดวยการวางแผนพัฒนาศักยภาพการดำเนินการพัฒนา

ศักยภาพ การตรวจสอบประเมินผลการพัฒนาศักยภาพ และการปรับปรุงแกไขการพัฒนาศักยภาพหนวย

อบรมประชาชนประจำตำบล ในเรื่องตางๆ เชน จัดกิจกรรมอบรมปลูกจิตสำนึกใหประชาชนรูจักกตัญูตอผูมี

พระคุณ การสั่งสอนใหรูจักหนาที่ของบุตรตอบิดามารดา จัดกิจกรรมวันผูสูงอายุเพื่อสรางจิตสำนึกใหเยาวชน

นึกถึงผูสูงอายุ ผูมีพระคุณ และปูชนียบุคคลของครอบครัว 

 8. ดานสามัคคีธรรม การเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลใน

อำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชรประกอบดวยการวางแผนพัฒนาศักยภาพการดำเนินการพัฒนาศักยภาพ การ

ตรวจสอบประเมินผลการพัฒนาศักยภาพ และการปรับปรุงแกไขการพัฒนาศักยภาพหนวยอบรมประชาชน

ประจำตำบล ในเรื่องตางๆ เชน สนับสนุนวัดเปนศูนยกลางจัดกิจกรรมสรางความสามัคคีปรองดองในชุมชน 

เชนการจัดงานประเพณีวันสงกรานต การสนับสนุนใหวัดเปนศูนยกลางการสรางกิจกรรมการเรียนรูหลักธรรม

ทางพระพุทธศาสนาใหประชาชน 

 

สรุป 

 ผลของการพัฒนาศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภอเมือง 

จังหวัดกำแพงเพชร ประกอบดวยการวางแผนสงเสริมพัฒนากิจกรรมในดานศีลธรรมและวัฒนธรรม ดาน

สุขภาพและอนามัย ดานสัมมาชีพ ดานสันติสุข ดานศึกษาสงเคราะห ดานสาธารณสงเคราะห ดานกตัญู

กตเวทิตา ดานสามัคคีธรรม, การดำเนินกิจกรรมใน ดานศีลธรรมและวัฒนธรรม ดานสุขภาพและอนามัย ดาน

สัมมาชีพ ดานสันติสุข ดานศึกษาสงเคราะห ดานสาธารณสงเคราะห ดานกตัญูกตเวทิตา ดานสามัคคธีรรม, 

การตรวจสอบประเมินผลการดำเนินงานใน ดานศีลธรรมและวัฒนธรรม ดานสุขภาพและอนามัย ดานสัมมาชีพ 

ดานสันติสุข ดานศึกษาสงเคราะห ดานสาธารณสงเคราะห ดานกตัญูกตเวทิตา ดานสามัคคีธรรม และ การ

ปรับปรุงแกไขการดำเนินงานของหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลใน ดานศีลธรรมและวัฒนธรรม ดาน

สุขภาพและอนามัย ดานสัมมาชีพ ดานสันติสุข ดานศึกษาสงเคราะห ดานสาธารณสงเคราะห ดานกตัญู

กตเวทิตา ดานสามัคคีธรรม และผลของการเสนอรรูปแบบการเสริมสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวย

อบรมประชาชนประจำตำบลอำเภอเมือง จังหวัดกำแพงเพชร ประกอบดวย รูปแบบการวางแผนพัฒนา

ศักยภาพหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล, รูปแบบการดำเนินการพัฒนาศักยภาพหนวยอบรมประชาชน

ประจำตำบล, รูปแบบการตรวจสอบประเมินผลการพัฒนาศักยภาพหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล และ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 207 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

รูปแบบการปรับปรุงแกไขการพัฒนาศักยภาพหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลในอำเภองเมือง จังหวัด

กำแพงเพชร 

 

ขอเสนอแนะ  

  จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

 คณะสงฆ หนวยงานภาครัฐ องคกรปกครองสวนทองถิ่น หนวยอบรมประชาชนประจำตำบล ซึ่งเปน

หนวยงานที่เกี่ยวของควรสงเสริมการพัฒนาศักยภาพการบริหารจัดและสงเสริมการเรียนรูของคณะสงฆ เพ่ือ

นำไปปฏิบัติหนาที่ในหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล และสงเสริมใหพระสงฆเรียนรูกระบวนการทำงาน

พัฒนาตามพันธกิจ สุขภาพอนามัย สาธารณสงเคราะห ศีลธรรม รวมทั้งการเรียนรูจากประสบการณการ

ทำงาน ถือเปนกระบวนการที่มีคุณคาและชวยพัฒนาศักยภาพและการเรียนรูใหเกิดขึ้น ในการสรางความรู

ความเขาใจ และปลูกฝงคานิยม วัฒนธรรม วิธีคิดและกระบวนทัศนใหคนมีความตระหนักและมีพฤติกรรม

แสดงออกที่มีคุณธรรมจริยธรรม เพื่อยกระดับคุณภาพจิตใจ ปญญาโดยสามารถสอดแทรกองคความรูทาง

พระพุทธศาสนาเปนพ้ืนฐานของการสงเสริมกระบวนการพัฒนากิจกรรมในรูปแบบท่ีหลากหลายและเหมาะสม

กับบริบททางสังคมและวัฒนธรรม 

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป 

 2.1 ควรวิจยัในประเด็นเรื่องกระบวนการเสรมิสรางศักยภาพการบริหารจัดการหนวยอบรมประชาชน

ประจำตำบลดานการเผยแพรพระพุทธศาสนา 

 2.2 ควรวิจัยในประเด็นเรื่องรูปแบบการขับเคลื่อนเครือขายหนวยอบรมประชาชนประจำตำบลเพ่ือ

สงเคราะหและอนุเคราะหประชาชนในทองถ่ิน  

 2.3 ควรวิจัยในประเด็นเรื ่องการสงเสริมการสรางนวัตกรรมวิถีพุทธในชุมขนของหนวยอบรม

ประชาชนประจำตำบลในจังหวัดกำแพงเพชร 

 

บรรณานุกรม  

พระครูสุนันทกิจโกศล. (2559). การพัฒนารูปแบบการจัดการวัดใหเปนอุทยานการศึกษาในจังหวัดสระบุรี.

วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. 

พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2546). รุงอรุณของการศึกษา เบิกฟาแหงการพัฒนาที่ยั่งยืน. กรุงเทพฯ: 

สหธรรมิกจำกัด. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 208 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พระปลัดนพรัตน สุเมโธ (ล้ำเลิศ). (2565). การพัฒนารูปแบบการบริหารจัดการทรัพยสินของวัดในจังหวัด

นนทบุรี. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 

พระราชปญญาภรณ (สิงหคำ ชยวํโส). (2565). กระบวนการสรางสังคมคุณธรรมแบบมีสวนรวมภายใตรูปแบบ

ธนาคารความดีสำหรับหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล หนเหนือ. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธ

ศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระสุธีรัตนบัณฑิต และ คณะ. (2562). คูมือและแบบรายงานหนวยอบรมประชาชนประจำตำบล (อ.ป.ต.). 

นนทบุรี: นิติธรรมการพิมพ. 

พิศณุพงศ กลากสกิิจ. (2562). ตนแบบการพัฒนาประสิทธิผลการบริหารจัดการกองทุนหมูบานและชุมชนเมือง

ในจังหวัดกำแพงเพชร. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สำนักพัฒนาคุณธรรมจริยธรรม กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2550). คูมือการดำเนินงาน โครงการ

ศูนยศึกษาพระพุทธศาสนาวันอาทิตย ปงบประมาณ 2551. กรุงเทพฯ: ชุมชนสหกรณการเกษตรแหง

ประเทศไทย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 209 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ศึกษาวิเคราะหเพศทางเลือกกับการบรรลธุรรมในพระไตรปฎก 

An Analytical Study of Alternative Gender  

and Enlightenment in Tipitaka  

 
1สุจินต เกตุไทย, 2พระมหายุทธนา นรเชฏโ และ3พระมหายงยุทธ ธีรธมฺโม 

1Sujin Katethai, 2Phramaha Yutthana Narajettho and 

 3Phramaha Yongyut Dhiradhammo  
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั  

1,2,3Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.  
1Corresponding Author’s Email: Sujinkt2512@gmail.com  

 Received: May 24, 2024; Revised: August 28, 2024; Accepted: August 29, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาแนวคิดเรื ่องเพศทางเลือกในวิทยาการสมัยใหมและ

พระไตรปฎก 2) เพื่อศึกษาการบรรลุธรรมในพระไตรปฎก 3) เพื่อวิเคราะหเพศทางเลือกกับการบรรลุธรรมใน

พระไตรปฎก งานวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ ดวยการศึกษาขอมูลจากคัมภีรพระไตรปฎก และเอกสารท่ี

เก่ียวของ วิเคราะหขอมูลดวยการพรรณนาวิเคราะห  

 ผลการวิจัยพบวา 1) ในวิทยาการสมัยใหม เพศทางเลือกคือกลุมบุคคลที่มีความหลากหลายใน

พฤติกรรมทางเพศและเพศสรีระ ในโลกยุคปจจุบันนี้มีมากถึง 20 เพศ มีหญิงรักหญิง ชายรักชาย เปนตน สวน

เพศทางเลือกในพระไตรปฎก หมายถึง“บัณเฑาะก” แบงได 5 ประเภท คือ 1) อาสิตตบัณเฑาะก หมายถึง 

ชายท่ีเอาปากคาบอวัยเพศชายอ่ืนเม่ือถูกน้ำอสุจิรดเอาแลวความเรารอนจึงสงบไป 2) อุสูยบัณเฑาะก หมายถึง 

คนที่มีความรูสึกพอใจมีความสุขเมื่อไดเห็นอัชฌาจารของผูอื่นหรือการไดแอบดูคนอื่นสมสูกัน 3) โอปกกมิก

บัณเฑาะก หมายถึง ชายที่ถูกตัดอวัยวะเพศหรือถูกตอนดวยความพยายามเรียกวาขันที 4) ปกขบัณเฑาะก 

หมายถึง คนท่ีขางแรมเปนบัณเฑาะกดวยอานุภาพแหงอกุศลกรรมวิบาก แตขางข้ึนความเรารอนของเขาก็สงบ

ไป 5) นปุงสกบัณเฑาะก หมายถึง คนที่เกิดมาไมมีเพศ ไมมีภาวะรูปใดๆ คือไมปรากฏวาเปนชายหรือหญิงมา

แตกำเนิด 2) การบรรลุธรรมในพระไตรปฎก พบวา การบรรลุธรรม หมายถึง การเขาถึงมรรคผลนิพพาน     

การเขาใจธรรมในระดับตน ๆ คือ ระดับโลกียะ จนถึงเขาใจเขาถึงธรรมในระดับมรรคผล คือระดับโลกุตระ          

3) เพศทางเลือกหมายถึงบัณเฑาะกเรียกวาอภัพบุคคล แมวาจะพยายามฝกพัฒนาตนเองตามหลักไตรสิกขา 

ที ่สุดแลวก็ไมสามารถที ่จะบรรลุธรรมไดในทันที เพราะวาเปนผู ถือกำเนิดมาเปนมนุษยเพราะผลแหง

อกุศลกรรมปฏิสนธิที่ปราศจากอโมหะเหตุ คือผูมีวิบากเปนเครื่องกั้น แตอยางไรก็ตามก็ยังสามารถสั่งสมบุญ

เพ่ือบรรลุธรรมในชาติภพตอไป ในพระพุทธศาสนาเรียกผูบรรลุธรรมวาอริยบุคคล สวนของเพศทางเลือกแมจะ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 210 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

บรรลุธรรมในชาตินี้ยังไมได ก็สามารถฝกพัฒนาและมีแนวทางการดำเนินชีวิตท่ียกระดับข้ึนมาได เพราะการฝก

ปฏิบัติตนตามหลักไตรสิกขาเพ่ือการบรรลุธรรมไดนั้นตองมีความม่ันคงในพระรัตนตรัย ในศีล สมาธิและปญญา 

คำสำคัญ: เพศทางเลือก; การบรรลธุรรม; พระไตรปฎก 

 

Abstract  
  This research article has three objectives: (1) to study the concept of alternative genders 
in modern science, (2 )  to examine the concept of enlightenment in the Tipiṭaka, and (3 )  to 
analyze the relationship between alternative genders and enlightenment in the Tipiṭaka. This 
research is qualitative in nature. 
 The study of alternative genders in modern science reveals that queer individuals 
represent a diverse group in terms of sexual behavior and physiology. Modern classifications 
identify as many as 20 genders, including identities such as lesbian, homosexual. In the context 
of the Tipiṭaka, the term "Bandha" can be categorized into five types: (1) Asita Bandhaka, (2) 
Usuiya Bandhaka, (3 )  Opakkamika Bandhaka, (4 )  Pakkha Bandhaka, and (5 )  Napungsaka 
Bandhaka Regarding enlightenment in the Tipiṭaka, it is described as the attainment of the Four 
Paths, Four Fruitions, and the Unconditioned State. Within this framework, an alternative 
gender referred to as the eunuch, or Abhabba (unable person), is notable. Despite earnest efforts 
in self-development according to the Threefold Training, the eunuch is ultimately unable to 
attain enlightenment due to unwholesome karmic re-linking and the absence of non-delusion. 
Nonetheless, such individuals can accumulate merit for the potential attainment of 
enlightenment in future lives. The analysis of alternative genders and enlightenment in the 
Tipiṭaka reveals that an enlightened individual in Buddhism is referred to as a Noble Person 
(Ariyapuggala). Although an alternative gender may not attain enlightenment in this life, they 
can still be trained and accumulate merit through the practice of the Threefold Training. This 
training requires steadfast adherence to the Triple Gem, morality, concentration, and wisdom. 
Keywords: Alternative gender; Enlightenment; Tipiṭaka. 
 

บทนำ  

 เพศสรีระของคนที่มีมาแตกำเนิด ระบุวาเปนเพศหญิง หรือเพศชาย ตามลักษณะทางกายภาพท่ี

ปรากฏ เมื่อสังคมรอบตัวหรือไดเห็นไดฟงตามสื่อวา บุคคลนั้นเปนกระเทย เปนตุด เปนทอม เปนเลสเบี้ยน     

มีสรีระทางเพศเปนทั้งหญิง และชาย ในคนเดียวกัน หรือมีคนในครอบครัวมีลูกเปนชายขามเพศ มีหลานชอบ

ผูชายดวยกัน การพูดวาหรือกลาววาบุคคลนั้นมีความผิดปกติทางสรีระ ทางกายภาพ ซึ่งการกำหนดเพศสรีระ

หรือเพศวิถีในโลกปจจุบันนี้ มิไดมีเพียงเพศหญิง หรือ เพศชาย ท่ีเห็นกันอยูทุกวันนี้เทานั้น ดวยเทคโนโลยีทาง

การแพทย วิทยาการสมัยใหม กอรปกับจิตใจของบุคคลนั ้นมีการเปลี ่ยนไปจากเพศสรีระเดิม เกิดการ

เปลี่ยนแปลงเพศสรีระท่ีมีมาแตกำเนิด ใหเปนเพศสรีระตรงกันขาม เปนการเปลี่ยนทางกายภาพภายนอกท่ีเห็น

ไดชัด แตในอีกสวนหนึ่งเปนการเปลี่ยนแปลงทางดานจิตใจ โดยมีเพศสรีระเดิมที่มีมาแตกำเนิด แตจิตใจใฝใน

กามารมณ มีอารมณ ความรักใคร ความชอบพอ เกิดการกำหนัดในเพศสรีระเดียวกัน ตางกับเพศสวนใหญท่ีมี

ความชอบพอในเพศสรีระตรงขาม  

  ในคัมภีรพระไตรปฎกและอรรถกถา คำวาบัณเฑาะก เปนกลุมบุคคลที่ถูกหามไมใหอุปสมบทวา 

หมายถึง ชายมีราคะกลาชอบประพฤตินอกรีตในการเสพกาม และยั่วยวนชายอื่นใหประพฤติตามอยาง,ชายท่ี



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 211 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ถูกตอนหรือท่ีเรียกวาขันที,คนท่ีเปนกะเทยโดยกำเนิดและอุภโตพยัญชนก หมายถึงคน 2 เพศ ในสมัยพุทธกาล 

มีเหตุการณออกบวชของบุคคลทั้งที่มีเพศสรีระเปนชาย การประพฤติปฏิบัติธรรมออกบวชของบุคคลที่มีเพศ

สรีระเปนหญิง และปรากฏในพระวินัยปฏกพบวามีบุคคลที่เปนบัณเฑาะกเปนลักษณะของชายรักชาย เมื่อได

บวชแลวชักชวนใหพระภิกษุและสามเณรประทุษรายตน ตอมาพระพุทธเจามีพระบัญญัติหามมิใหสงฆบวชให 

ถึงแมวาบวชแลวทราบในภายหลังก็ตองใหสึก ทรงกลาววา “ภิกษุทั้งหลาย อนุปสัมบันคือบัณเฑาะก ภิกษุไม

พึงใหอุปสมบท ท่ีอุปสมบทแลวตองใหสึกเสีย”(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับหลวง: 4/125/141-142)  

 สาเหตุท่ีบัณเฑาะกไมไดรับอนุญาตใหอุปสมบท เปนเรื่องพฤติกรรมทางเพศและปญหาดานบุคลิกของ

สงฆที่เปนบัณเฑาะก รวมทั้งศักยภาพและอุปนิสัยที่จะบรรลุธรรมดวย ตอมาอรรถกถาจารยไดอธิบายวามี

บัณเฑาะกบางประเภทที่สามารถบวชได พระพุทธศาสนาใหโอกาสมนุษยทุกเพศไดเขามาศึกษาหลักธรรมคำ

สอนและเชื ่อมั ่นในศักยภาพของมนุษยวาสามารถบรรลุธรรมไดหากมีความพากเพียรพยายามมากพอ 

“ธรรมชาติสวนพิเศษของมนุษยคือเปนสัตวท่ีฝกไดและตองฝก สามารถท่ีจะศึกษาเรียนรูและพัฒนาได เรียกวา

เปนสัตวพิเศษคือแปลกกวาสัตวชนิดอื่นตรงที่สามารถฝกไดและฝกไดแทบไมมีที่สิ้นสุด แมแตพระพุทธองคก็

ทรงฝกมาแลว”(พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2544) การบวชเปนการเขาสูกระบวนการฝกตนอยาง

เขมขน ผูบวชจะตองสละทรัพยสมบัติ ละวงศญาติ ละการนุงหุมอยางฆราวาส ละการกินอยูอยางฆราวาส ละ

การใชสอยอยางฆราวาส ละกิริยาอาการทางกายวาจาอยางฆราวาส และละความรูสึกนึกคิดอยางฆราวาส

(พุทธทาสภิกขุ, 2534) โดยหลักแลวมนุษยทุกคนทุกชนชั้นวรรณะและทุกเพศลวนประสบกับปญหาเดียวกัน

คือความทุกข และปรารถนาท่ีจะนำพาตนใหหลุดพนไปจากความทุกข 

 มีการศึกษาวิจัยเกี่ยวกับเพศนักบวชกับการบรรลุธรรม ฆราวาสกับการบรรลุธรรม บัณเฑาะกกับการ

บรรลุธรรม ทำใหผูวิจัยประสงคจะทำการคนควาเพิ่มเติมวา ความหลากหลายทางเพศหรือเพศทางเลือก ที่มี

ลักษณะที่แตกตางจากเพศสรีระที่มีมาแตกำเนิดทั้งทางรางกาย และจิตใจ มีปรากฏในพระไตรปฎกอีกหรือไม 

และบุคคลเหลานี้อยูในสมัยพุทธกาลมีพระพุทธเจาเปนพระศาสดา และทรงเผยแผพระพุทธศาสนาไปท่ัวแควน 

บุคคลเหลานี้ มีขอจำกัด หรือพระวินัยบัญญัติเปนเชนไร ประเด็นตอมา จะศึกษาหลักเกณฑการบรรลุธรรมโดย

เชื่อมโยงไปที่ความเปนเพศทางเลือก เปนอุปสรรคตอการพัฒนาตนเองตามหลักพุทธธรรมหรือไม และอีก

ประเด็นคือศักยภาพหรืออุปนิสัยที่จะไดบรรลุธรรม วาสามารถเขาใจธรรมหรือเขาถึงมรรคผลขั้นใดขั้นหนึ่งใน

ปจจุบันชาติหรือไม จากการศึกษาเอกสารงานบทความ วิทยานิพนธและดุษฎีนิพนธอื่นๆ จะเปนงานวิจัย

เฉพาะเรื่องการระบุเพศสรีระเปนสวนใหญ ผูวิจัยจึงไดทำการศึกษาเจาะจงวา บุคคลท่ีมีเพศสภาพเปลี่ยนแปลง

ไปจากเดิม มีเพศสรีระเปลี่ยนแปลงไปจากเดิม จนเปนที่มาของคำวาเพศทางเลือกในงานวิจัยนี้ สามารถบรรลุ

ธรรมไดหรือไมอยางไร  

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 212 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วัตถุประสงคการวิจัย  

 1. เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องเพศทางเลือกในวิทยาการสมัยใหมและพระไตรปฎก 

 2. เพ่ือศึกษาการบรรลุธรรมในพระไตรปฎก 

 3. เพ่ือวิเคราะหเพศทางเลือกกับการบรรลุธรรมในพระไตรปฎก. 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

   การดำเนินการวิจัยในครั้งนี้ วิธีที่ใชในการศึกษาคนควา เปนการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary 

Research) เปนกระบวนการศึกษาขอมูลจากเอกสารเปนการศึกษาคนควา และรวบรวมขอมูลจากเอกสารท่ี

เกี ่ยวของ โดยการศึกษาคนควาจากเอกสารชั ้นปฐมภูมิ (Primary Sources) ที ่ปรากฏในพระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย และคนควาชั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) ที่ปรากฏใน 

อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย รวมท้ังเอกสารงานวิจัย ตำรา หนังสือ และเอกสารตาง 

ๆ ที ่เกี ่ยวของ ผู ว ิจัยมุ งศึกษาวิเคราะหขอมูลจากคัมภีรพระไตรปฎก อรรถกถา และวรรณกรรมทาง

พระพุทธศาสนาในสวนท่ีเปนแนวคิด ทฤษฎี หลักการท่ีเก่ียวของ โดยดำเนินการตามข้ันตอน ดังนี้ 

 ข้ันตอนท่ี 1 คนควา รวบรวม ขอมูลชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) คือพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เปนหลัก  

 ข้ันตอนท่ี 2 คนควา รวบรวม ขอมูลในชั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) คนควา รวบรวม ขอมูลใน

อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เอกสารงานวิจัย ตำรา รวมท้ังหนังสือ และเอกสาร ตาง 

ๆ ที่เกี่ยวของ โดยรวบรวมเรื่องแนวคิดเรื่องเพศทางเลือกกับการบรรลุธรรม จากเอกสารงานวิจัย หนังสือ สื่อ

ออนไลน และเอกสารตาง ๆ ท่ีเก่ียวของ 

 ขั้นตอนที่ 3 นำขอมูลเนื้อหาที่เรียบเรียงขอมูลจากแหลงขอมูลชั้นปฐมภูมิ ทุติยภูมิ และเอกสาร

งานวิจัยที่เกี่ยวของ นำมาสังเคราะหดวยวิธีศึกษาเชิงคุณภาพ ดานเอกสารลงในรายงานวิทยานิพนธ 5 บท

ผูวิจัยไดศึกษาคนควารวบรวมขอมูล  

 ขั้นตอนที่ 4 ประมวลวิเคราะห ศึกษาวิเคราะหความหมาย ลักษณะและประเภทของเพศทางเลือก

หรือบัณเฑาะก จนถึงหลักธรรมตามที่ปรากฏในหลักคำสอนของพุทธศาสนา เพื่อใหทราบเนื้อหาสาระสำคัญ

ของหลกัไตรสิกขาในพระไตรปฎก  

 ขั้นตอนที่ 5 นำเสนอผสมผสานทำการจัดหมวดหมู แบงประเภท เปรียบเทียบ วิเคราะห สังเคราะห

บูรณาการ ทำเปนโมเดล นวัตกรรมองคความรูใหม กลาวคือ อธิบาย ตีความ และตีพิมพเผยแพรผานรูปเลม

เอกสาร หรือไฟลสื่อออนไลนตอไป 

  

  

  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 213 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ผลการวิจัย  

 1. แนวคิดเรื่องเพศทางเลือกในวิทยาการสมัยใหมและพระไตรปฎก ผลการวิจัยพบวาเพศทางเลือก 

เปนกลุมคนกลุมหนึ่งที่มีอัตลักษณทางเพศหรือรสนิยมทางเพศที่แตกตางไปจากคนสวนใหญในสังคม ดวย

วิทยาการสมัยใหม ทำใหเกิดการเปลี่ยนแปลงเพศสรีระที่มีมาแตกำเนิด อีกทั้งการเปลี่ยนแปลงทางดานจิตใจ

ในเรื่องกามารมณ ทำใหเกิดความสัมพันธที่ตางไปจากธรรมชาติกำหนด โครงสรางสรีระของรางกายทางกาย

ภาคของมนุษยท่ัวไปจำแนกเปน 2 เพศ คือเพศชายและเพศหญิง เพศของมนุษยแยกทางชีววิทยานั้น สามารถ

แบงไดโดยโครโมโซมเพศชาย คือ XY และ โครโมโซมเพศหญิง คือ XX ทั้งยังมีการกำหนดฮอรโมนเพศ อยาง

ฮอรโมนเทสโทสเทอโรน (Testosterone) คือ ฮอรโมนเพศชาย ซึ่งจะมีหนาที่ทำใหลูกกระเดือกมีขนาดใหญ

ขึ้น, มีขนที่ใบหนา, มีกลามเนื้อ และฮอรโมนเอสโตรเจน (Estrogen) คือ ฮอรโมนเพศหญิง ที่ทำใหผูหญิงมี

หนาอก สะโพกที่พาย มีเสียงที่แหลม มีชวงไหลที่แคบ “เมื่อมีโครโมโซม Y อยู คุณเปนผูชาย และหากไมมี

โครโมโซม Y คุณก็คือผูหญิง แตทางการแพทยทราบมานานแลววาคนบางคนครอมพรมแดนเพศ โครโมโซม

เพศของพวกเขาบอกสิ่งหนึ่ง แตอวัยวะสืบพันธุ (รังไขหรืออัณฑะ) หรือกายวิภาคศาสตรทางเพศบอกอีกอยาง

หนึ่ง ที่รูจักกันในภาวะที่มีเพศคลุมเครือหรือความแตกตางหรือความผิดปกติของพัฒนาการทางเพศ (DSDs) 

ซ่ึงงานวิจัยในปจจุบัน ทุกๆ ทารก 100 คนจะมีมากกวา 1 คนท่ีเปน DSDs หรือ อินเทอรเซ็กซ (Intersex) 

  เพศเปนตัวแปรในการกำหนดความคาดหวัง กฏเกณฑหรือมาตรฐานการประพฤติปฏิบัติตนท่ีตางกัน

สำหรับชายและหญิง ทางจิตวิทยามีการศึกษาบทบาททางเพศในปลาย ค.ศ. 19 สรุปไดวา บทบาททางเพศท่ี

สังคมคาดหวังใหบุคคลเพศชายหรือเพศหญิงแสดงออกวาเปนชายหรือหญิง ไดถูกกำหนดดวยปจจัยสำคัญ 2 

ประการ คือปจจัยดานชีวภาพ (Biological Factors) และปจจัยทางดานสภาพแวดลอม (Environmental 

Factors) (Boonsat: 2022) ปจจุบันนี้เพศทางเลือกมีถึง 20 เพศ นับเพศสวนใหญคือเพศชายและหญิง แลวก็

มี ทอม ดี ้ ทอมเกย เลสเบี ้ยน ผู หญิงขามเพศ และผู ชายขามเพศ เปนตน (สำนักขาวอิศรา: 2560)                 

ในพระไตรปฎกไดจำแนกลักษณะของบัณเฑาะกหรือเพศทางเลือกไว 5 ประเภท (อรรถกถา มหาวรรค ภาค 1 

มหาขันธกะ ปณฑกะวัตถุ) ไดแก 

  1) อาสิตตบัณเฑาะก หมายถึง ชายที่เอาปากคาบอวัยเพศชายอื่นเมื่อถูกน้ำอสุจิรดเอาแลวความเรา

รอนจึงสงบไป 

  2) อุสูยบัณเฑาะก หมายถึง คนที่มีความรูสึกพอใจมีความสุขเมื่อไดเห็นอัชฌาจารของผูอื่นหรือการ

ไดแอบดูคนอ่ืนสมสูกัน 

  3) โอปกกมิกบัณเฑาะก หมายถึง ชายท่ีถูกตัดอวัยวะเพศหรือถูกตอนดวยความพยายามเรียกวาขันที 

  4) ปกขบัณเฑาะก หมายถึง คนที่ขางแรมเปนบัณเฑาะกดวยอานุภาพแหงอกุศลกรรมวิบาก แต

ขางข้ึนความเรารอนของเขาก็สงบไป 

  5) นปุงสกบัณเฑาะก หมายถึง คนที่เกิดมาไมมีเพศ ไมมีภาวะรูปใดๆ คือไมปรากฏวาเปนชายหรือ

หญิงมาแตกำเนิด 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 214 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  แนวทางจิตวิทยาไดศึกษาบทบาททางเพศที่สังคมคาดหวัง ใหบุคคลเพศชายหรือเพศหญิงแสดงออก

วาเปนชายหรือหญิง ไดถูกกำหนดดวยปจจัยสำคัญ 2 ประการ คือปจจัยดานชีวภาพ (Biological Factors) 

และปจจัยทางดานสภาพแวดลอม (Environmental Factors) องคการอนามัยโลก(WHO)ไดกำหนดวาระการ

พัฒนาสุขภาพที่ยั ่งยืนของประชากรโลก โดยกำหนดวาภายในป 2030 ผูคนทั่วโลกกำลังดำเนินการไปสู

เปาหมายโลกที่สะทอนความยุติธรรมสากลทางดานสุขภาพ ที่เคารพตอศักดิ์ศรีความเทาเทียมกันของมวล

มนุษยชาติในโลก ไดยกเลิกกลุมผูมีความหลากหลายทางเพศและกลุมคนรักเพศเดียวกัน ไดมีการเปลี่ยนแปลง

การจดัประเภทของโรคระหวางประเทศหรือ ICD 11 ฉบับลาสุด โดยยายหัวขอ “การมีเพศสภาพไมสอดคลอง

กับเพศกำเนิด” ออกจากหมวดความผิดปรกติของจิตและพฤติกรรม และยายไปอยูหมวด “กรณีท่ีเก่ียวของกับ

สุขภาพทางเพศ” เพราะการมีเพศสภาพไมสอดคลองกับเพศกำเนิดนั้นไมถือวาเปนอาการปวยทางจิต แตก็มี

กลุมที่ไมเขาใจ มองในแงลบ ทั้งไมแสดงออกและแสดงออกอยางชัดเจน ใชกำลังตอตานอยางรุนแรง ไมใหรับ

สิทธิเทาเทียมกับคนอ่ืน (คณะจิตวิทยา จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 2019) 

  ในพระไตรปฎกท่ีมีความเปนมาอยางยาวนาน พระพุทธเจาไมไดทรงเรียกเพศหลากหลายเหมือนใน

ปจจุบัน แตใชคำวาบัณเฑาะก เทียบเคียงกับเพศทางเลือกในวิทยาการสมัยใหม และทรงใหพระภกิษุศึกษา

เก่ียวกับพระวินัย พระสุตตันตปฏกและพระอภิธรรมปฏก แตเปาหมายการศึกษาในทางพระพุทธศาสนา

แตกตางกัน ตรงท่ีพระพุทธศาสนาตองการสอนใหเกิดความเบื่อหนาย คลายกำหนัด ไมยึดม่ันถือม่ันในรูปกาย

ของตน 

 2. การบรรลุธรรมในพระไตรปฎก ผลการวิจัยพบวา มนุษยมีธรรมชาติสวนพิเศษคือเปนสัตวท่ีฝกได

และตองไดรับการฝกหัดขัดเกลาตนเองเพื่อใหพนไปจากอำนาจของกิเลส เพื่อความหลุดพนเปนอิสระและ

กระทำการตางๆ ดวยสติและปญญา เปนสัตวที่สามารถเรียนรูและพัฒนาตน ความดีเลิศประเสริฐของมนุษย

นั้นอยูท่ีการเรียนรูฝกพัฒนาใหมีคุณธรรมยิ่งๆข้ึนไป การเปนสัตวประเสริฐดวยการฝกนี้ ดั่งพระพุทธองคไดรับ

การสรรเสริญวาเปนผูเลิศในการฝกมนุษยในพุทธคุณบทหนึ่งวา "เปนสารถีฝกผูที่ควรฝกไดอยางยอดเยี่ยม" 

เพศทางเลือกก็มีความเปนมนุษยเทาเทียมกับเพศสวนใหญคือเพศชายเพศหญิง หากแมนวามีศรัทธามีความ

มุงมั่นและมีความเพียรพยายามที่จะพัฒนาและฝกฝนตนเองตามหลักไตรสิกขาเหลานั้นก็มีโอกาสบรรลุถึง

จุดหมายในทางพระพุทธศาสนาได 

  มนุษยทุกคนที่เกิดมาในไลกนี้ เกิดมาไดดวยผลแหงกรรม และสิ่งหนึ่งที่ติดตัวมากับมนุษยทุกคน คือ 

กิเลส ซึ่งเปนปจจัยปรุงแตงใหมนุษยกระทำกรรมชั่วบางดีบาง เมื่อมนุษยกระทำการตางๆดวยกิเลสก็เทากับ

มนุษยอยูภายใตอำนาจของกิเลส ไมไดมีอิสระ ในตัวเองอยางแทจริง โดยใชหลักไตรสิกขาเปนหลักใหญ เปน

กระบวนการพัฒนาพฤติกรรม พัฒนาจิตใจ และพัฒนาปญญาเพื่อนำชีวิตมนุษยใหดำเนินไปสูภาวะที่ดีงาม มี

ความสัมพันธกับสิ่งแวดลอมทั้งทางดานสังคมและสิ่งแวดลอมทางวัตถุที่ถูกตอง มีสุขภาพจิตที่ดี พึ่งตนได จน

กระท้ังบรรลุถึงโพธิ คือภาวะแหงผูรู ดำเนินชีวิตดวยปญญา ไมตกอยูภายใตอำนาจควบคุม ของอวิชชา ตัณหา 

อุปาทาน เรียกวาพนจากทุกข บรรลุถึงภาวะที่เปนอิสระ คือ นิโรธ ลักษณะสำคัญของกระบวนการฝกหัดของ

พระพุทธศาสนา จะเริ่มตนจากระดับพฤติกรรมภายนอก ซึ่งเปนระดับที่ตองสัมพันธกับโลกไปสูขั้นที่ละเอียด 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 215 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ประณีต คือกระบวนการฝกจิตใจและปญญาตามลำดับ การฝกหัดอบรมหรือการศึกษาตามกระบวนไตรสิกขา 

ในเบื้องตนตอง อาศัยหลักความเชื่อและความเขาใจในหลักการดังที่พระธรรมปฏกไดกลาวไววา “เชื่อวาสิ่ง

ทั้งหลายเปนไปตามเหตุปจจัย หรือการถือหลักการแหงเหตุปจจัยซึ่งเปนความเชื่อถือที่เปนฐานสำคัญของการ

พัฒนา เริ่มตนดวยความเชื่อที่ตั้งอยูบนฐานของปญญาที่ถูกตองเปนตัวนำที่เรียกวา สัมมาทิฏฐิ” ซึ่งตองอาศัย

ปจจัย 2 ประการ คือ ปจจัยภายนอกเรียกวา ปรโตโฆสะ และปจจัยภายในเรียกวา โยนิโสมนสิการ ดังมีพุทธ

พจนวา “ปจจัยใหเกิดสัมมาทิฏฐิ มี 2 ประการ คือ (1) ปรโตโฆสะ การไดสดับจากบุคคลอื่น (2) โยนิโส

มนสิการ การมนสิการโดยแยบคายเมื่อไดกัลยาณมิตรคอยใหคำแนะนำตามแนวทางที่ถูกตองเปนสื่อชักนำให

เกิดคุณสมบัติ 5 ประการ คือ 

  1. มีความคิดเห็น มีทาทีตอสิ่งตาง ๆ เจตคติหรือทัศนคติ คือ การมองสิ่งทั้งหลาย ตามความเปนไป

แหงเหตุปจจัย เห็นสิ่งท้ังหลายตามความเปนจริง เรียกวา ทิฏฐิสัมปทา 

  2. มีการสังสรรคความสัมพันธท่ีดีในสังคม คือความเปนระเบียบเรียบรอย ในการดำเนินชีวิตและการ

อยูรวมกันในสังคมฝกตนใหมีวินัยที่จะไมใหตัวเองไปเปนเครื่องกอกวนใหเสียความเรียบรอย การจัดระเบียบ

ชีวิตและความสัมพันธในสังคม เพ่ือเอ้ือโอกาสตอการสรางสรรคพัฒนา เรียกวา สีลสัมปทา 

  3. ทำตนใหมีความพรอมเพ่ือการพัฒนาศักยภาพใหเต็มท่ี เรียกวา อัตตสัมปทา 

  4. สรางแรงจูงใจใฝรู มุงปฏิบัติเพ่ือกำจัดกิเลส เรียกวา ฉันทสัมปทา 

  5. ดำเนินชีวิตอยูโดยความไมประมาท อันไดแก จิตสำนึกในเรื่องกาลเวลาและ ความเปลี่ยนแปลง 

กาลเวลาผานไป พรอมดวยการเคลื่อนไหวเปลี่ยนแปลงของสิ่งทั้งหลาย รวมทั้งความเปลี่ยนแปลงในชีวิตของ

เราท่ีไมอยูนิ่งตลอดเวลา ทุกสวนในชีวิตของเราท้ังรูปธรรมนามธรรม มีการเกิดดับอยูตลอดเวลา ดังนั้นจึงตอง

ไมเปนคนนิ่งเฉย ตองมีสติ ระลึก ระวัง ตื่นตัวอยูเสมอ เรียกวา อัปปมาทสัมปทา 

  ปจจัยหลักซึ่งเปนตัวชักนำใหเกิดปจจัยอื่น ๆ ตามมาก็คือโยนิโสมนสิการ การรูจักพิจารณา รูจักคิด 

หรือคิดเปน แยกแยะเห็นประโยชนใช สติปญญาคิดอยางแยบคายและรอบคอบชักนำตนใหเขาหากัลยาณมิตร

เพื่อชี้แนะแนวทางปฏิบัติท่ีถูกตอง เมื่อบุคคลมีความพรอม คือ สัมมาทิฏฐิ อันไดแกความเห็นที่ถูกตองแลว ก็

เขาสู ระบบไตรสิกขา อันเปนวิธีการหรือกระบวนการฝกมนุษยใหมีชีวิตที่ดี ซึ่งถือวาเปนระบบการศึกษาที่ทำ

ใหบุคคลพัฒนาอยางมีบูรณาการ และ ใหมนุษยเปนองครวมอยางมีดุลยภาพ 

  องคประกอบของไตรสิกขา 

  ก. อธิสีลสิกขา มีศีลเปนเบื้องตน เปนที่ตั ้ง เปนบอเกิดแหงคุณธรรมความดีทั้งหลาย และเปน

ประธานแหงธรรมท้ังปวง เพราะฉะนั้น พึงชำระศีลใหบริสุทธิ์ สังวรศีลเปนเครื่องก้ันความทุจริต ทำจิตใหราเริง 

เปนทาที่หยั่งลงมหาสมุทรคือนิพพาน พึงชำระศีลให บริสุทธิ์ศีลเปนกำลังหาเปรียบมิได เปนอาวุธอยางสูงสุด 

เปนอาภรณอันประเสริฐ เปนเกราะอันนาอัศจรรย ศีลเปนสะพาน เปนมหาอำนาจ เปนกลิ่นหอมอยางยอด

เยี่ยม เปนเครื่องลูบไล อันประเสริฐ บุคคลผูสมบูรณดวยศีล ยอมหลุดฟุงขจรไปไดท่ัวทุกทิศ ศีลเปนกำลังอยาง

เลิศ เปนเสบียงเดินทางชั้นเยี่ยม เปนพาหนะอันประเสริฐยิ่งนัก เปนเครื่องหอมฟุงไปท่ัวทุกทิศานุทิศ คนพาลผู

มีจิตไมตั้งมั่นในศีล ยอมไดรับการ นินทาในเวลาที่มีชีวิตอยูในโลกนี้ เมื่อตายไปแลว ยอมไดรับทุกขโทมนัสใน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 216 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อบายภูมิ ยอมไดรับทุกขโทมนัสในท่ีท่ัวไป ศีลเทานั้นเปนยอด และผูมีปญญาเปนผูสูงสุดในโลกนี้ ความชนะใน

มนุษยและเทวโลก ยอมมีไดเพราะศีลและปญญา 

  ประกอบดวยองคมรรค 3 ขอ คือ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะ และสัมมาอาชีวะ 

   สัมมาวาจา มีคำจำกัดความ ดังนี้ 

  1. เจตนาเปนเหตุงดเวนจากการพูดเท็จ 

  2. เจตนาเปนเหตุงดเวนจากวาจาสอเสียด 

  3. เจตนาเปนเหตุงดเวนจากวาจาหยาบคาย 

  4. เจตนาเปนเหตุงดเวนจากการพูดเพอเจอ  

  สัมมาวาจา 2 ระดับ คือ 

  1. สัมมาวาจาท่ียังมีอาสวะ เปนสวนแหงบุญ ใหผลคืออุปธิ 

  2. สัมมาวาจาอันเปนอริยะ ที่ไมมีอาสวะ เปนโลกุตตระ เปนองคแหงมรรค สัมมากัมมันตะ มีคำ

จำกัดความ ดังนี้ 

  1. เจตนาเปนเหตุงดเวนจากการฆาสัตว 

  2. เจตนาเปนเหตุงดเวนจากการถือเอาของท่ีเจาของเขามิไดให 

  3. เจตนาเปนเหตุงดเวนจากการประพฤติผิดในกาม  

  สัมมากัมมันตะ 2 ระดับ คือ 

  1. สัมมากัมมันตะท่ียังมีอาสวะ เปนสวนแหงบุญ ใหผลคืออุปธิ 

  2. สัมมากัมมันตะอันเปนอริยะ ท่ีไมมีอาสวะ เปนโลกุตตระ เปนองคแหงมรรค  

สัมมาอาชีวะ มีคำจำกัดความ ดังนี้ 

  1. ละมิจฉาอาชีวะแลว 

  2. สำเร็จการเลี้ยงชีพดวยสัมมาอาชีวะ 

  สัมมาอาชีวะ 2 ระดับ คือ 

  1. สัมมาอาชีวะท่ียังมีอาสวะ เปนสวนแหงบุญ ใหผลคืออุปธิ 

  2. สัมมาอาชีวะอันเปนอริยะท่ีไมมีอาสวะเปนโลกุตตระ เปนองคแหงมรรค 

  ข. อธิจิตตสิกขา คือ การฝกปรือใหจิตมีคุณสมบัติตามที่ตองการ “การศึกษาในจิต ก็ คือการที่มา

ปฏิบัติอบรมจิตใหสงบจากความคิดลวงละเมิดในศีลตาง ๆ ใหสงบจากอารมณอัน เปนที่ตั้งของกิเลสตาง ๆ ท่ี

เปนตัวนิวรณ ที่บังเกิดขึ้นกลุมรุมจิตใจ กั้นจิตไวใหไมไดสมาธิ ให ไมไดปญญา” หรือการฝกจิตใหอยูในภาวะ

แหงอัมมนียะ ควรแกการงาน เพราะจิตโดย ธรรมชาติ มีสภาพดิ้นรนควบคุมไดยาก จิตท่ีไมไดรับการฝกฝนให

ถูกทาง ยอมจะนำใหคนทำ ความผิดงายข้ึน แตถาจิตท่ีไดรับการฝกฝนอบรมใหถูกทางแลวยอมนำความสุขมา

ให ดังในพุทธภาษิตวา “จิตท่ีฝกดีแลวยอมนำสุขมาให” สภาวธรรมท่ีเกิดข้ึนภายในจิตของผูปฏิบัติในข้ันอธิจิต

ตสิกขา 5 ประการ คือ วิตก วิจาร ปติ สุข และเอกัคคตา และธรรม 5 ประการ เหลานี้จะถูกกำจัดออกไปเม่ือ

จิตไตระดับสูงขึ้นไปในองคฌาน คือ ในองคปฐมฌานมี สภาวธรรมเกิดขึ้นภายในจิต 5 ประการ พอถึงขั้นทุติย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 217 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ฌานถูกกำจัดออกไป 2 เหลือองค ธรรม 3 คือปติ สุข และเอกัคคตา ในขั้นตติยฌานถูกกำจัดออกไป 3 เหลือ

องคธรรม 2 คือ สุข และเอกัคคตา ในขั้นจตุตถฌานจิตอยูในสภาวะที่แนวนิ่ง คือ เอกัคคตา ไมมีภาวะของ 

ความรูสึกท่ีเปนสุขหรือทุกข ลักษณะเชนนี้เรียกวาจิตมีความเปนกลาง คืออุเบกขา  

  ขั้นตอนการพัฒนาคุณสมบัติตาง ๆ ของจิตทั้งในดาน คุณธรรม เชน ความเมตตากรุณา ความเอ้ือ

เพ้ีอเผื่อแผในดานความสามารถของจิต ความ แนวแนม่ันคง ความมีสติ สมาธิ และในดานความสุข เชน ความ

อ่ิมใจ ความราเริงเบิกบาน ใจ ความสดชื่นผองใส ความรูสึกพอใจ การพัฒนาคุณภาพ สมรรถภาพและสุขภาพ 

ของจิต ประกอบดวยองคมรรค 3 ขอ คือ สัมมาวายามะ สัมมาสติและสัมมาสมาธิ องคธรรม ท้ัง 3 ขอ เสมือน

เครื่องมือควบคุมปรับแตงใหจิตมีคุณสมบัติตามตองการ ในข้ันอธิจิตตสิกขา เปนกระบวนการสรางสภาพจิตให

เกิดความเหมาะแกการใช งาน ซึ่งสภาพจิตสงบนิ่ง มีพลัง เปนสมาธิ เมื่อไปเชื่อมประสานกับปญญาแลวยอม

ไดผลดี โดยมีศีลมาเปนตัวคอยค้ำจุน “สมาธิเปนเรื่องของการพัฒนาชีวิตใหกาวไปในมรรคซึ่ง ประสานกับ

องคประกอบทุกดานในมรรคนั้น สมาธินั้นตองเกื้อหนุนปญญา พอจิตเหมาะกับการใชงานโดยเฉพาะ ใชกับ

ปญญา ก็พัฒนาปญญากาวไป แลวก็โยงกันไปท้ังระบบ 

  ค. อธิปญญาสิกขา 

  เปนกระบวนการฝกขั้นสุดทายหรือขั้นสูงสุด เปนขั้นการฝกปรือ ปญญาใหเกิดการรู การเห็น เพื่อให

เกิดความเชาใจ ในปรากฏการณทั้งหลาย ตามความเปนจริง จนกระทั่งไมหลงไมยึดติดในปรากฏการณ

เหลานั้น เพราะเห็นและรูเทาทันตามท่ีมันมี มันเปน “การฝกปญญาเชนนี้ตองอาศัยการฝกจิตใหบริสุทธิผองใส

เปนพื้นฐาน แตในเวลาเดียวกัน เมื่อปญญาที่บริสุทธรูเห็นตามความเปนจริงนี้เกิดขึ้นแลว ก็กลับชวยใหจิตนั้น

สงบ ม่ันคง บริสุทธ ิผองใสอยางแนนอนยิ่งข้ึน ประกอบดวยองคมรรค 2 ขอ คือ สัมมาทิฏฐิและสัมมาสังกัปปะ 

  สัมมาทิฏฐิ มีคำจำกัดความวา 1. ความรูในทุกข 2. ความรูในสมุทัย 3. ความรูในทุกขนิโรธ 4. ความรู

ในทุกขนิโรธคามินิปฏิปทา  สัมมาทิฏฐิ 2 ระดับ คือระดับสาสวะและโลกุตตระ 

  1. สัมมาทิฏฐิท่ียังมีอาสวะ เปนสวนแหงบุญ ใหผลคืออุปธิ 

  2. สัมมาทิฏฐิอันเปนอริยะ ท่ีไมมีอาสวะ เปนโลกุตตระ เปนองคแหงมรรค 

  สัมมาสังกัปปะ มีคำจำกัดความวา  1. ความดำริในการออกจากกาม    2 .  ค ว า ม ด ำ ร ิ ใ น ก า ร ไ ม

พยาบาท 3. ความดำริในการไมเบียดเบียน’’  

  สัมมาสังกัปปะ 2 ระดับ 

  1. สัมมาสังกัปปะท่ียังมีอาสวะ เปนสวนแหงบุญ ใหผลคืออุปธิ 

  2. สัมมาสังกัปปะอันเปนอริยะ ท่ีไมมีอาสวะ เปนโลกุตตระ เปนองคแหงมรรค (พระพรหมคุณาภรณ 

(ป.อ. ปยุตโต) พุทธรรม ฉบับปรับขยาย) 

  3. วิเคราะหเพศทางเลือกกับการบรรลุธรรมในพระไตรปฎก ผลการวิจัยพบวาเพศทางเลือกเปนกลุม

บุคคลที่มีความหลากหลายทางเพศ มีดานอัตลักษณทางเพศ ดานรสนิยมทางเพศและดานการแสดงออกทาง

เพศที่แตกตางไปจากคนสวนใหญ ในทางวิทยาศาสตรเพศของมนุษยแยกทางชีววิทยานั้นมีเพียงแคเพศชาย

และเพศหญิง สามารถแบงไดโดยโครโมโซมเพศชาย คือ XY และ โครโมโซมเพศหญิง คือ XX ท้ังยังมีการกำหนด



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 218 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ฮอรโมนเพศ อยางฮอรโมนเทสโทสเทอโรน (Testosterone) คือ ฮอรโมนเพศชาย และฮอรโมนเอสโตรเจน 

(Estrogen) คือ ฮอรโมนเพศหญิง เพศทางเลือกยังมีการพัฒนาทางเพศ การอบรมเลี้ยงดูและสิ่งแวดลอมรวมท้ัง

พันธุกรรมเปนสิ่งท่ีมีอิทธิพลดวย 

  ในพระไตรปฎก คัมภีรอรรถกถาไดอธิบายบัณเฑาะกวาเปนอภัพบุคคล เปนผูที่มีกรรมเปนเครื่องก้ัน 

ผูที ่มีกิเลสเปนเครื่องกั้น ผูที ่มีวิบากเปนเครื่องกั้น หมายถึง ผูที ่ถือกำเนิดเกิดมาเปนมนุษยเพราะผลแหง 

อกุศลกรรม และผูที ่มีปญญาทราม  ความสามารถในการบรรลุธรรมของบัณเฑาะกหรือเพศทางเลือก ใน

อาวรณตาสูตร มีบุคคลจำนวนหนึ่ง ท่ีไมสามารถบรรลุหรือกาวลงสูอริยมรรคมีองค 8 ได คือ 

  1. เปนผูประกอบดวยความเปนผูมีกรรมเปนเครื่องก้ัน 

  2. เปนผูประกอบดวยความเปนผูมีกิเลสเปนเครื่องก้ัน 

  3. เปนผูประกอบดวยความเปนผูมีวิบากเปนเครื่องก้ัน 

  4. เปนผูไมมีศรัทธา 

  5. เปนผูไมมีฉันทะ 

  6. เปนผูมีปญญาทราม 

  บุคคล 6 ประเภทนี้ ถือวาเปนอภัพบุคคล ในคัมภีรอรรถกถาไดอธิบายขยายใหชัดเจนยิ่งขึ ้นวา 

หมายถึง บุคคลเหลานี้คือ 

  1. ผูท่ีมีกรรมเปนเครื่องก้ันหรืออุปสรรค หมายถึงผูท่ีประกอบอนันตริยกรรม 5อยาง  

  2. ผูที่มีกิเลสเปนเครื่องกั้น หมายถึง บุคคลผูเปนนิยตมิจฉาทิฏฐิ คือ มีความ เชื่อวาสัตววิญญาณ 

หรือชีวาตมันมีความเท่ียงแทไมดับสลาย อันเปนความเชื่อท่ีขัดแยงกับ ความเชื่อทางพระพุทธศาสนา ซ่ึงผูวิจัย

เห็นวาบุคคลกลุมนี้เมื่อมีความเห็นที่ขัดแยงกับหลัก พระพุทธศาสนาทำใหขาดศรัทธาความเชื่อมั่นในหลักคำ

สอนของพระพุทธศาสนาดวย 

  3. ผูที่มีวิบากเปนเครื่องกั้น หมายถึง ผูที่ถือกำเนิดเกิดมาเปนมนุษยเพราะผลแหง อกุศลกรรม หรือ

ปฏิสนธิที่ปราศจากกุศลเหตุ 3 ประการ คือ อโลภะ อโทสะ และอโมหะ (อกุศลวิบากปฏิสนธิหรือเหตุกปฏิ

สนธิ) ไดแก ปฏิสนธิของสัตวดิรัจฉาน และทุกเหตุกปฏิสนธิ หมายถึงปฏิสนธิที่ปราศจากอโมหะเหตุ ไดแก 

ปฏิสนธิของมนุษยบางจำพวก เชน พวก ท่ีบอดใบ แตกำเนิด รวมถึงบัณเฑาะกดวย  

  4. ผูที่มีปญญาทราม หมายถึง ผูที่สอนใหรูไดเพียง ตัวบทคือพยัญชนะ หมายถึงบุคคลที่ฟงไวมาก 

แสดงไวมาก และพูดไวมาก แตไมสามารถ จะบรรลุธรรม ในชาตินี้ คือ ไมสามารถที่จะบำเพ็ญฌาน วิปสสนา 

มรรค หรือผล ใหบังเกิดได บุคคลท่ีไมมีสติปญญาพอท่ีจะศึกษาใหเขาใจในหลักอริยมรรคมีองค 8 ได สวนหนึ่ง

เพราะขาดฉันทะความพอใจใครศึกษา   

  มิลินทปญหาไดจำแนกแยกแยะใหเห็นละเอียดไปอีกเปน 16 จำพวก คือ 1. บุคคลผูเกิดในดิรัจฉาน

แมปฏิบัติดีแลว 2. บุคคลผูเกิดในเปตวิสัย 3. บุคคลผูมิจฉาทิฏฐิ 4. บุคคลโกง 5. บุคคลผูฆามารดา 6. บุคคลผู

ฆาบิดา 7. บุคคลผู ฆาพระอรหันต 8. บุคคลผู ทำลายสงฆ 9. บุคคลผู ทำโลหิตใหหอขึ ้นในพระกายแหง

พระพุทธเจา 10. บุคคลผูลักสังวาส 11. บุคคลผูหลีกไปสูลัทธิแหงเดียรถีย 12. บุคคลผูประทุษรายนางภิกษุณี 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 219 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

13. บุคคลผูตองครุกาบัติสิบสาม อันใดอันหนึ่งแลวไมอยูกรรม 14. บัณเฑาะก (แมปฏิบัติดีแลว) 15. อุภโตพ

ยัญชนก (แมปฏิบัติดีแลว) 16. มนุษยยังเด็กอยูมีอายุตํ่ากวาเจ็ดป  

  พระพุทธองคไดทรงเนนย้ำหลักการฝกฝนพัฒนาตนของมนุษยไวมากและเตือนสงเสริมกำลังใจใหทุก

คนมุงมั่นในการฝกอบรมตนเองตามหลักไตรสิกขา ก็ทำใหมีโอกาสพบความสุขสงบในชีวิตประจำวันจนบรรลุ

ถึงพระนิพพานไดในท่ีสุดไมวาชาหรือเร็ว  

 

อภิปรายผลการวิจัย  

  1. แนวคิดเรื่องเพศทางเลือกในวิทยาการสมัยใหมและในพระไตรปฎก พบวา เพศทางเลือก เปนกลุม

คนกลุมหนึ่งที่มีอัตลักษณทางเพศ รสนิยมทางเพศและการแสดงออกทางเพศ ที่แตกตางไปจากคนสวนใหญท่ี

จำแนกโดยโครงสรางทางสรีระของรางกายทางกายภาคของมนุษยท่ีแบงเปน 2 เพศคือเพศชายและเพศหญิง 

 ในพระไตรปฎกอรรถกถาไดจำแนกลักษณะบัณเฑาะก 5 ประเภท ไดแก 

   1) อาสิตตบัณเฑาะก หมายถึง ชายที่เอาปากคาบอวัยเพศชายอื่นเมื่อถูกน้ำอสุจิรดเอาแลวความเรา

รอนจึงสงบไป 

  2) อุสูยบัณเฑาะก หมายถึง คนท่ีมีความรูสึกพอใจมีความสุขเม่ือไดเห็นอัชฌาจารของผูอ่ืนหรือการได

แอบดูคนอ่ืนสมสูกัน 

  3) โอปกกมิกบัณเฑาะก หมายถึง ชายท่ีถูกตัดอวัยวะเพศหรือถูกตอนดวยความพยายามเรียกวาขันที 

  4) ปกขบัณเฑาะก หมายถึง คนที่ขางแรมเปนบัณเฑาะกดวยอานุภาพแหงอกุศลกรรมวิบาก แต

ขางข้ึนความเรารอนของเขาก็สงบไป 

  5) นปุงสกบัณเฑาะก หมายถึง คนที่เกิดมาไมมีเพศ ไมมีภาวะรูปใดๆ คือไมปรากฏวาเปนชายหรือ

หญิงมาแตกำเนิด 

  2. การบรรลุธรรมในพระไตรปฎก พบวา ในพระพุทธศาสนาเรียกผูบรรลุธรรมวาอริยบุคคล สวนของ

เพศทางเลือกแมจะบรรลุธรรมในชาตินี้ยังไมได ก็สามารถฝกสั่งสมมีแนวทางการดำเนินชีวิตท่ียกระดับข้ึนมาได 

เพราะการฝกปฏิบัติตนตามหลักไตรสิกขาเพื่อการบรรลุธรรมไดนั้นตองมีความมั่นคงในพระรัตนตรัย ในศีล 

สมาธิและปญญาซึ่งตรงกับงานวิจัยของ (พระมหาอดุลย ยโสธโร, 2549) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “การศึกษาเชิง

วิเคราะหเรื่องบัณเฑาะกกับการบรรลุธรรม” ผลการศึกษาพบวาบัณเฑาะกจัดเปนอภัพบุคคลซึ่งไมอาจบรรลุ

ธรรมไดในชีวิตนี้ ถึงแมวาจะพยายาม ฝกปรือพัฒนาตนเองตามหลักไตรสิกขาแลวก็ตาม เพราะบัณเฑาะกเกิด

ไดเพราะผลแหงอกุศลกรรม คือเปนบุคคลที่ปฏิสนธิที่ปราศจากอโมหะเหตุหรือ ทุกเหตุกปฏิสนธิ (ผูมีวิบาก  

เปนเครื่องกั้น) นอกจากบัณเฑาะกแลวผูทําอนันตริยกรรม (ผูมีกรรมเปนเครื่องกั้นหรืออุปสรรค) ผูเปนนิตย

มิจฉาทิฏฐิ (ผูมีกิเลสเปนเครื่องกั้น) และผูมีปญญาทราม ก็ไมสามารถบรรลุธรรมไดในชีวิตนี้ดวยเชนเดียวกัน   

ผูที่ถือกําเนิดเปนบัณเฑาะกนั้นยังไมมีอุปนิสัยบรรลุธรรมในชีวิตปจจุบัน แตเปนการถือกําเนิดในฐานะอภัพ

บุคคลชาติสุดทาย ถัดจากชาติท่ีเปนบัณเฑาะกนั้นไป จะพนจาก สภาพความเปนอภัพบุคคล 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 220 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  3. วิเคราะหเพศทางเลือกกับการบรรลุธรรมในพระไตรปฎก พบวา เพศทางเลือกหมายถึงบัณเฑาะก

เรียกวาอภัพพบุคคล แมวาจะพยายามฝกพัฒนาตนเองตามหลักไตรสิกขา ที่สุดแลวก็ไมสามารถที่จะบรรลุ

ธรรมได เพราะวาเปนผูถือกำเนิดมาเปนมนุษยเพราะผลแหงอกุศลกรรมปฏิสนธิท่ีปราศจากอโมหะเหตุ คือผูมี

วิบากเปนเครื่องกั้น แตอยางไรก็ตามก็ยังสามารถสั่งสมบุญเพื่อบรรลุธรรมในชาติภพตอไปซึ่งตรงกับงานวิจัย

ของ (พระมหาสมเจต สมจารี, 2559) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาบัณเฑาะกกับการบรรลุธรรมขั้นสูงในพุทธ

ศาสนาเถรวาท” ผลการศึกษาพบวา การบรรลุธรรมในพุทธศาสนานั้นตองพัฒนาศักยภาพในตัวเองใหเต็ม

เปยมและการเก็บสั่งสม ทุนทางปญญาเปนปจจัยใหบรรลุเปาหมายสูงสุด การที่บุคคลผูเปนบัณเฑาะกไดเกิด

เปนมนุษย และไดมีโอกาสฟงธรรมของพระพุทธเจาก็นับวาเปนบุคคลที่มีบุญกุศลสะสมมากพอสมควร จาก

พระคัมภีรมหาปรินิพพานสูตร ในพุทธพจนที่ตรัสไววา ตราบใดที่ยังมีผูศึกษาและปฏิบัติตามคำสอนของพระ

พุทธองคอยู ตราบนั้นโลกก็จะไมวางเวนพระอรหันต มนุษยมีลักษณะเปนสัตวท่ีฝกได แมแตพระพุทธเจาก็ทรง

ฝกลองผิดลองถูก จนไดชื่อวาเปนนายสารถีผูฝกบุรุษอยางเยี่ยมยอด จึงมีหลักการสำคัญที่วา มนุษยเปนสัตว

ประเสริฐดวยการฝก ดวยเหตุนี้พระพุทธศาสนาจึงเปดโอกาสใหมนุษยท้ังหลายไดศึกษาหลักคำสั่งสอนและฝก

ปฏิบัติจนสามารถบรรลุธรรมได มีผูที่ไดฟงธรรมจากพระพุทธองคแลวก็จะสามารถพนทุกขได แมพนทุกขไดก็

ไมใชในระดับเดียวกัน บุคคลที่จะเขาถึงธรรมไว 4 ประเภท ประกอบดวย อุคฆฏิตัญู วิปจิตัญู เนยย 

และปทปรมบุคคล 

 

องคความรูใหม  

 เมื่อผูวิจัยพบวาการบรรลุธรรมของเพศทางเลือกหรือบัณเฑาะกสามารถบรรลุได จึงไมควรปลอย

โอกาสใหผานไปโดยไมฝกพัฒนากาย วาจาและใจ ในฐานะของลูก นักเรียนนักศึกษา พอ-แม คนในองคกรการ

ทำงานไมวาจะหนวยงานใดๆ  

  สมณะเพศ นักบวช นักปฏิบัติ ในบทบาทของวัด สำนักงาน สำนักปฏิบัติธรรมตางๆ ครูอาจารยผูสอน

นำปฏิบัติใหความรู และในบทบาทของกัลยาณมิตรที่ดี ใหมีการปฏิบัติเปนไปในทางสรางสรรค ทางบวก ให

เกิดการพัฒนาในทางตนมีรางกายและจิตใจจนถึงสามารถนำไปตอยอดพัฒนาวัตถุ สิ่งของ สถานที่ และเปน

พลังเหนี่ยวนำจิตใจผูอ่ืนใหไดเกิดในรางกายและจิตวิญญานท่ีมีความสงบสุขตอไป 

 

สรุป  

 ในการวิจัยเรื ่องศึกษาวิเคราะหเพศทางเลือกกับการบรรลุธรรมในพระไตรปฎก เปนการวิจัยเชิง

คุณภาพ โดยใชว ิธ ีการวิจัยเอกสาร (Documentary Research) โดยทำการรวบรวมขอมูลชั ้นปฐมภูมิ 

(Primary Sources) จากพระไตรปฎก อรรถกถา และรวบรวมขอมูลชั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) จาก

หนังสือ ตำรา เอกสารทางวิชาการ และเปนงานวิจัยที่เกี่ยวของทั้งในภาษาไทยและภาษาตางประเทศ การอยู

รวมกันของมนุษยที่มีเพศทุกเพศ ไมวาจะเพศทางสรีระ เพศสภาพ เพศวิถี เพศทางเลือก มีการใชหลักธรรม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 221 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เพื่อการดำรงชีวิตในการคิด พูดและทำแตสิ ่งที่ดีมีประโยชนคุณคาทั้งตอตนเองและตอผูอื ่นไมวาจะเปน

หลักธรรมคำสอนใดในองคพระสัมมาสัมพุทธเจาก็ลวนนำมาซ่ึงความสุข สงบ สันติในท่ีสุด 

 

ขอเสนอแนะ  

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

 ผลจากการวิจัยพบวา ในพระพุทธศาสนาเรียกผูบรรลุธรรมวาอริยบุคคล สวนของเพศทางเลือกแมจะ

บรรลุธรรมในชาตินี้ยังไมได ก็สามารถฝกสั่งสมมีแนวทางการดำเนินชีวิตที่ยกระดับขึ้นมาได เพราะการฝก

ปฏิบัติตนตามหลักไตรสิกขาเพื่อหนวยงานที่เกี ่ยวของมี บาน วัด สถานที่ราชการ โรงเรียน โรงแรม ควร

นำไปใชดำเนินการในการจัดสถานที่ที่ทำงาน หองอาหาร หองพัก แนวทางในการปฏิบัติการทำงาน การอยู

รวมกันเปนตน  

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็นหัวขอเก่ียวกับ 

 2.1 ศึกษาเปรียบเทียบการบรรลุธรรมของเพศทางเลือกกับอุบาสกอุบาสิกาและผูท่ีออกบวช (ภิกษุ-

ภิกษุณี) เพ่ือศึกษาเก่ียวกับสถานะและบทบาทภายหลังการบรรลุธรรม (ทำใหทราบการปฏิบัติเพ่ือการบรรลุ

ธรรมในหลากหลายเพศวิถี) 

 2.2 ศึกษาเปรียบเทียบการบรรลุธรรมของเพศทางเลือกในพระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายานและ

เพศทางเลือกในศาสนาอ่ืนๆ (ทำใหทราบการปฏิบัติเพ่ือการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาท้ังเถรวาทและ

มหายาน) 

 2.3 สังคมไทยในยุคปจจุบันและสังคมในสมัยพุทธกาลกับเรื่องการบรรลุธรรมของเพศทางเลือก

เหมือนหรือมีความแตกตางกันอยางไร (ทำใหทราบสังคมในอดีตเพ่ือนำมาประยุกตปรับใชในการปฏิบัติเพ่ือ

การบรรลธุรรมในปจจุบัน) 

 

บรรณานุกรม  

กองบรรณาธิการวอยซออนไลน. Who ประกาศ คนขามเพศไมไดปวยทางจิต. สืบคน 18 มีนาคม 2567 จาก 

https://voicetv.co.th/read/HJVbWd8ZX#google_vignette.   

กุลธิดา ติระพันธอำไพ. กรอบเพศแบบสองขั้ว (Gender binary): วิทยาศาสตรชายเปนใหญที่กดทับเด็กใน

ระบบการศึกษา. สืบคน 16 กันยายน 2566 จาก https://thepotential.org/knowledge/patriar 

chy-in-education-system/.   



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 222 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

คณะนิติศาสตร มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร. สรางความเขาใจเก่ียวกับความหลากหลายทางเพศ & แนวทางการ

อยูรวมกันอยางใหเกียรติ. แปลและดัดแปลงจาก Charles Sturt University. สืบคน 15 มิถุนายน 

2566 จาก https://www.law.tu.ac.th/how-to-respect-lgbtq/   

คณะนิติศาสตร มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร. LGBT+ใหเกียรติกันและกันโดยสรางความเขาใจเกี่ยวกับ ความ

หลากหลายทางเพศ. สืบคน 19 มีนาคม 2567 จาก https://www.law.tu.ac.th/how-to-respect-

lgbtq/.  

ดนัย อังควัฒนวิทย. ความหลากหลายทางเพศ. นิตยสารอิเลกทรอนิกส คณะแพทยศาสตรโรงพยาบาล

รามาธิบดี มหาวิทยาลัยมหิดล. สืบคน 16 มีนาคม 2567 จาก https://www.rama.mahidol.ac. 

th/atrama/issue016  

เตชิน อิสระภาณุวงค. (2561). ศึกษาการบรรลุธรรมของฆราวาสที ่ปรากฏในคัมภีร พระพุทธศาสนา. 

วิทยานิพนธพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

นฤพนธ ดวงวิเศษ. ความหลากหลายทางเพศในกระบวนทัศนวิทยาศาสตรและสังคมศาสตร. สืบคน 16 

มีนาคม 2567 จาก https://ojs.lib.buu.ac.th/index.php/huso2 /article/view/7587.  

มนูญ วงษมะเซาะห. ทำความรูจักกับ LGBTQI ตัวยอที่มีความหมายและประเด็นที่นาสนใจในความกาวหนา

ของกลุ ม LGBTQI ในป 2020. สืบคน 16 มีนาคม 2567 จาก https://www.amnesty.or.th 

/latest/blog/860/:   

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปฎกและอรรถกถาแปล ฉบับมหามกุฏราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหา 

มกุฏราชวิทยาลัย.  

มูลนิธิเด็กโสสะแหงประเทศไทยในพระบรมราชินูปถัมภ. Pride Month: สิทธิ์ทางเพศท่ีครอบครัวควรทำความ

เขาใจ. สืบคน 16 มีนาคม 2567 จาก https://www.sosthailand.org/blog/pride-month-sexual.   

บุษกร สุริยสาร. (2557). อัตลักษณและวิถีทางเพศในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: องคการแรงงานระหวาง

ประเทศ.  

พระเจาบรมวงศเธอ กรมพระจันทบุรีนฤนาถ. (2537). ปทานุกรม บาลี ไทย อังกฤษ สันสกฤต. พิมพครั้งที่ 4. 

กรุงเทพฯ: มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

พระเทพสิทธิมุนี (โชดก ญาณสิทธิ). (2548). คำบรรยายเรื่อง วิปสสนากรรมฐาน (มหาสติปฏฐาน). กรุงเทพฯ: 

บริษัทสหธรรมิก จำกัด. 

พระธรรมปฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2541). ปฏิบัติธรรมใหถูกทาง. พิมพครั้งที่ 46. กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก 

จำกัด. 

พระธรรมปฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2547). ตื่นกันเสียที จากความเท็จของหนังสือ เหตุเกิด พ.ศ. 1. พิมพครั้งที่ 3. 

กรุงเทพฯ: มูลนิธิพุทธธรรม. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 223 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พระมหาสมเจต สมจารี. (2559). ศึกษาบัณเฑาะกกับการบรรลุธรรมขั้นสูงในพุทธศาสนาเถรวาท. วารสาร

ศึกษาศาสตร มมร. 4(2), 151-165. 

พระระพิน พุทธิสาโร. (2561). เฟชบุกพื้นที่ทางความเชื่อและเพศ: การแสดงอัตลักษณทางเพศของภิกษุ 

สามเณรไทย. การประชุมวิชาการระดับชาติ ครั้งท่ี 5 ระดับนานาชาติ ครั้งท่ี 3. มหาวิทยาลัยมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแกน. 1-15. 

พระเกรียงศักกดิ์ สิริสกฺโก (ศรีโชติ). (2565). จริยศาสตรเพศในทรรศนะของพุทธปรัชญา. วิทยานิพนธ

หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

พระมหา อุทัย ภูริเมธี (ขะกิจ). (2552). ศึกษาคุณคาของการเกิดเปนมนุษยในพระพุทธศาสนา. วิทยานิพนธ

หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระมหาอดิเดช สติวโร (สุขวัฒนวดี). 2555. การศึกษาวิเคราะหกายวิภาคศาสตรที่เกื้อหนุนตอการปฏิบัติ

กรรมฐาน. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย.  

พระมหาอดุลย ยโสธโร. (2549). การศึกษาเชิงวิเคราะหเรื ่องบัณเฑาะกกับการบรรลุธรรม. วิทยานิพนธ

หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

วิศิษฐ ชัยสุวรรณ. (2563). พระอภิธรรม ใครวายาก. กรุงเทพฯ: บริษัทอัมรินทรพริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง จำกัด.  

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 224 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญความจริง 

ตอความเครียดสำหรับนิสิตระดับปริญญาตร ี

Online Psychological Counseling based on Reality Therapy on Stress  

of Undergraduate Students 

 
1กนกวรรณ แสงซ่ือ, 2วรางคณา โสมะนันทน และ 3มฤษฎ แกวจินดา 

1Kanokwan Sangsue, 2Varangkana Somanandana and 3Marid Kaewchinda 
1,2,3คณะศึกษาศาสตร มหาวิทยาลยัเกษตรศาสตร 

1,2,3Faculty of Education, Kasetsart University. 
1Corresponding Author’s Email: Kanokwan.Sangs@ku.th 

 Received: July 14, 2024; Revised: August 11, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค เพ่ือศึกษาผลของการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญ

ความจริงตอความเครียดสำหรับนิสิตระดับปริญญาตรี จำนวน 5 คน มีคะแนนประเมินความเครียด ST-5 อยู

ในระดับมากท่ีสุด และมีความสมัครใจในการเขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามแนวเผชิญความ

จริง เครื่องมือที่ใชไดแก 1) แบบประเมินความเครียด ST-5 2) แผนการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตาม

ทฤษฎีเผชิญความจริง 3) แบบสัมภาษณนิสิตที่เขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญ

ความจริง การวิเคราะหขอมูล ไดแก การวิเคราะหและแปลผลแบบประเมินความเครียดST-5 ท้ังกอนและหลัง

ดวยแบบประเมินความเครียด ST-5  

 ผลการวิจัยพบวา ผูรับการปรึกษามีผลคะแนนจากแบบประเมินความเครียดลดลงกวากอนเขารับการ

ปรึกษาจากระดับความเครียดมากที่สุดลดลงไปที่ระดับเครียดนอย นอกจากนี้ผลการวิเคราะหเนื้อหาจากการ

สัมภาษณการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามแนวเผชิญความจริง พบวา 1) ผูรับการปรึกษาไดสำรวจ

ความตองการของตนเองในสิ่งที่เกิดความเครียดอยูเกิดจากอะไร ในการนำสูการวางแผนและตั้งเปาหมายใน

การจัดการความเครียดท่ีเกิดข้ึน โดยท่ีผูรับการปรึกษาสามารถแกปญหาท่ีจะตองเผชิญตอสภาพความเปนจริง 

และตระหนักถึงความเปนจริงวาผูรับการปรึกษามีหนาที่ตองหาทางจัดการความตองการของตนเอง 2) ผูรับ

การผูรับการปรึกษาไดฝกในการปรับความคิดและพฤติกรรม ในการลดความเครียดลง สามารถที่จะแกปญหา

ในปจจุบันที่ผูรับการปรึกษากำลังเผชิญไดอยางถูกตองและเหมาะสมในการดำเนนิชีวิตประจำวัน 3) ผูรับการ

ปรึกษานำวิธีการในการเขารับการปรึกษาแตละครั้งไปประยุกตใชในการจัดการความเครียดของตนเอง           

ท่ีเกิดข้ึนในขณะศึกษาตอ หรือเจอรายวิชาท่ียาก ก็สามารถท่ีจะยอมรับ เขาใจ และจัดการปญหาท่ีกำลังเผชิญ

ไดในดานการเรียน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 225 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

คำสำคัญ: การปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลน; ทฤษฎเีผชิญความจริง; ความเครียด 

 

Abstract  
 The purpose of this research article was to study the effect of online psychological 
counseling based on the theory of facing stress for 5 undergraduate students with the highest 
stress assessment score of ST-5 and voluntarily participating in online psychological 
counseling along the face of reality. The tools used were 1 )  ST-5  stress assessment form,            
2 )  online psychological counseling plan based on reality theory, and 3 )  Interview form for 
students participating in online psychological counseling based on reality theory data analysis 
includes analysis and interpretation of the ST-5  stress assessment form. Before and after with 
the ST-5 stress assessment  
  The results showed that the counseling recipients had lower scores on the stress 
assessment than before the consultation, from the highest stress level to the low stress level. In 
addition, the results of the content analysis from the interviews showed that online 
psychological counseling was based on the reality of the situation. 1) The counselees surveyed 
their own needs for what caused the stress. In order to plan and set goals for managing the 
stress that occurs. The counselee can solve the problems faced by the reality and realize the 
reality that the counselee has the responsibility to find a way to manage his or her own needs. 
2) The counselees have been trained in adjusting their thoughts and behaviors. In order to 
reduce stress. Able to solve the current problems that the client is facing correctly and 
appropriately in daily life. 3) The counselees apply the methods of each consultation to manage 
their own stress that occurs while continuing their studies or encounter difficult courses, so that 
they can accept, understand, and manage the problems they are facing in the field of study.  
Keywords: Online Psychological Counseling; Reality Theory; Stress  
 

บทนำ  

 สถานการณการแพรระบาดของเชื ้อไวรัสโคโรนา (Covid-2019) ทำใหรูปแบบการใชช ีวิตของ

ประชากรเปลี ่ยนแปลงไปอยางรวดเร็วในเรื ่องของพฤติกรรม การศึกษา ครอบครัว สังคม รวมไปถึง

สภาพแวดลอมที่สงผลอยางรวดเร็ว และบางพฤติกรรมก็กลายเปนพฤติกรรมถาวรเกิดเปน วิถีปกติใหม (New 

Normal) นิสิตเปนจำนวนมากที่ไดรับผลกระทบจากการเปลี่ยนแปลงอยางรวดเร็วสงผลใหนิสิตจะตองรับมือ

กับสถานการณดังกลาวในดานพฤติกรรม ครอบครัว สังคม สิ่งแวดลอมและโดยเฉพาะการศึกษาที่เปลี่ยนจาก

การเรียนในหองมาเปนการเรียนแบบออนไลน ซึ่งการเรียนแบบออนไลนยังมีนิสิตจำนวนหนึ่งที่ยังไมสามารถ

ปรับตัวไดจากขอจำกัดตางๆ เชน การขาดทุนทรัพยในการซื้ออุปกรณการเรียนที่จำเปนตองใชในการเรียน

ออนไลน สถาพแวดลอมที่ไมเอื้ออำนวยตอการเรียน ขาดการปฏิสัมพันธกับอาจารยและเพื่อน เปนตน จาก

ขอจำกัดในขางตนนี้สงผลตอสภาพจิตใจของนิสิตจึงทำใหเกิดความเครียดตามมาได (Chertoff, et al. 2020) 

ซึ่งความเครียดตามพระพุทธศาสนามองวาความทุกขที่เปนความไมสบายกาย ไมสบายใจ (พระครูปลัดสัม

พิพัฒนธรรมาจารย, 2555) และ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต), 2549) กลาววา ความเครียดคือ

ความทุกขทางปญญา หรือปญหาของบุคคลท่ีเกิดจากความสัมพันธกันทางกายภาพและสิ่งแวดลอม 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 226 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 จากสถานการณปญหาที่เกิดขึ้นการนำเอาทฤษฎีเผชิญความจริงมาใชในการชวยเหลือนิสิตที่เกิด

ความเครียด โดยทฤษฎีเผชิญความจริงเปนวิธีการทางจิตวิทยาที่ใชในการรักษา ความเครียด และความกลัว

ตางๆ โดยใหผูท่ีมีปญหาเผชิญหนากับสิ่งท่ีกลัวหรือวิตกกังวลในสภาพแวดลอมท่ีปลอดภัยและควบคุมไดอยาง

คอยเปนคอยไป วิธีนี้มีจุดมุงหมายเพื่อชวยใหผูที่มีปญหาเรียนรูวาความเครียดนั้นไมอันตราย และสามารถ

จัดการได ทำใหความเครียดลดลงเม่ือเวลาผานไป จะเนนท่ีการแกปญหาในปจจุบัน ไมเนนอดีตและความรูสึก

มากเกินไป ชวยใหผูรับการปรึกษาไมใชขออางวาเหตุการณในอดีตเปนสาเหตุของปญหา และชวยใหการ

เปลี่ยนแปลงพฤติกรรมดำเนินเร็วขึ้น (Glasser, 1965;1972) โดยทฤษฎีเผชิญความจริงจะพิจารณาสิ่งตาง ๆ 

ตามสภาพความเปนจริง และตระหนักวาตนมีหนาที่และความรับผิดชอบที่จะสนองความตองการของตน โดย

ไมกระทบกระเทือนสิทธิของผูอื่น แมวาการสนองความตองการนั้นมีอุปสรรคขัดขวางอยูก็ตาม จึงมีการใช

กระบวนการ WDEP มีกระบวนการชวยทำใหบุคคลตรวจสอบพฤติกรรมของตนเองในปจจุบันทำใหมีสติระลึก

รูวาปจจุบันทำอะไรอยู ดังนั้นกระบวนการใหการปรึกษาตามแนวทฤษฎีเผชิญความจริง ชวยใหบุคคลเกิดการ

ตรวจสอบการกระทำในปจจุบันของตนเอง (Evaluation) และพิจารณาการกระทำนำไปสูความตองการไดไหม 

(Wants) ในการกระทำปจจุบัน (Describe) ซึ่งทำใหบุคคลที่มีสติรับรูการกระทำ ณ ปจจุบันมากขึ้น ซึ่งทำให

บุคคลไดเกิดการตระหนักรูวาการกระทำในปจจุบัน ยังไมนำไปสูความตองการที่ตั้งไวได จึงเกิดการวางแผน 

(Plan) เพื่อปรับปรุงพฤติกรรมใหม เปนกระบวนการท่ีชวยใหผูเขารับการปรึกษาสามารถระบุสิ่งที่ทำใหเกิด

ความความเครียด สามารถที่จะจัดลำดับสิ่งที่เครียด และเริ่มเผชิญจากสิ่งที่ทำใหเกิดความกลัวจากนอยไปหา

มากกอน โดยที่ผูเขารับการปรึกษาที่มีปญหาจะคอยๆ เผชิญหนากับสิ่งที่เครียดในลำดับขั้นที่กำหนด โดยใน

สภาพแวดลอมที่ปลอดภัยและควบคุมได จากนั้นจึงทำการประเมินผลและปรับปรุงในการตรวจสอบและ

ประเมินผลเพื่อปรับปรุงวิธีการตามความเหมาะสม ในการชวยใหผูรับการปรึกษาไดรับความเขาใจที่ดีข้ึน

เกี่ยวกับความตองการของตนเองและพัฒนาแผนเพื่อใหตรงตามความตองการและความเชื่อของตนเอง

กระบวนการนี้จะสามารถชวยใหผูรับการปรึกษารูสึกควบคุมชีวิตไดมากขึ้นและลดความเครียดโดยจัดการกับ

ปญหาพ้ืนฐานท่ีทําใหเกิดความเครียด นอกจากนี้การมุงเนนไปท่ีสิ่งท่ีสําคัญสําหรับตนเอง และสามารถรูสึกถึง

จุดประสงคและความหมายท่ีมากข้ึนซ่ึงสามารถชวยลดความเครียดได 

 ความสอดคลองกับวิธีคิดแบบโยนิโสมนสิการ ไดแก วิธีคิดแบบอรรถธรรมสัมพันธ หรือคิดตาม

หลักการและความมุงหมาย คือพิจารณาใหเขาใจ ความสัมพันธระหวางหลักการ กับ ความมุงหมายเมื่อจะลง

มือปฏิบัติธรรมหรือการการะทำตามหลักการอยางใดอยางหนึ ่ง เพื ่อใหไดผลตรงตามความมุ งหมาย              

ไมกลายเปนการกระทําที่เคลื่อนคลาด และวิธีคิดแบบเปนอยูในขณะปจจุบัน คือ ตองรูตองทําเปนสําคัญ ใน

ระดับชีวิตประจําวัน สิ่งท่ีเปนปจจุบัน คลุมถึงเรื่องราวท้ังหลายท่ีเชื่อมโยงกันมาถึงสิ่งท่ีกําลังรับรูกําลังพิจารณา

เกี่ยวของตองกระทําอยู เรื่องที่เกี่ยวของกับการกระทํากิจหนาที่ เรื่องที่ปรารภ เพื่อทําสิ่งที่เกี่ยวของกับการ

ปฏิบัติหรือปฏิบัติได (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต), 2561) กระบวนการปรึกษาตามแนวเผชิญ

ความจริงจึงเปนสิ่งท่ีชวยใหบุคคลไดตรวจสอบพฤติกรรมในขณะปจจุบัน และนำไปสูการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม

ของตนเองเพื่อใหสามารถไปเปาหมายที่ตนมุงหวังไวได สามารถพัฒนาไดสอดคลองตามวัตถุประสงคของการ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 227 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

วิจัยของชัญญา ภาคอุทัย และ วรากร ทรัพยวิระปกรณ (2015) ทำการศึกษาผลการปรึกษากลุมทฤษฎีเผชิญ

ความจริงตอการเรียนรูดวยการนำตนของนักเรียนมัธยมศึกษาปที่ 6 เปนงานวิจัยกึ่งทดลอง พบวา การให

คำปรึกษากลุมตามแนวทฤษฎีเผชิญความจริงสงผลดีตอการเรียนรูดวยการนำตนเองของนักเรียนมัธยมศึกษาป

ที่ 6 โดยเฉพาะในระยะหลังการทดลองและระยะติดตามผล ทำใหนักเรียนมีพฤติกรรมการเรียนรูที่ดีขึ้นและมี

ความพรอมในการปรับตัวทางสังคมมากขึ้น งานวิจัยของอาทิตย พานิชอัตรา (2561) ทำการศึกษาผลการ

ปรึกษากลุมตามทฤษฎีเผชิญความจริงตอการการยับยั้งชั่งใจในการดื่มแอลกอฮอลของนิสิตปริญญาตรีชั้นปท่ี 2 

คณะสาธารณสุขศาสตร มหาวิทยาลัยบูรพา ปการศึกษา 2560 พบวา โปรแกรมการปรึกษากลุมตามทฤษฎี

เผชิญความจริงสามารถพัฒนาการยับยั้งชั่งใจในการดื่มแอลกอฮอลใหเพิ่มขึ้นได และ Neda Smaeeli Far et 

al. (2013) ทำการศึกษาผลของการบําบัดดวยความเปนจริงแบบกลุมในการเพ่ิมความสุขของนักเรียนการวิจัย

ใชรูปแบบการทดลองแบบก่ึงทดลอง พบวา การบำบัดดวยความจริงในกลุมเปนวิธีท่ีมีประสิทธิภาพในการเพ่ิม

ความสุขของนักศึกษา และมีผลเชิงบวกตอหลายองคประกอบที่เกี่ยวของกับความสุข เชน ความพึงพอใจใน

ชีวิต ความมองโลกในแงดี ประสิทธิภาพในตนเอง ความภาคภูมิใจในตนเอง และสุขภาพ  

   ดังนั้น ผูวิจัยจึงนำเอาการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลน ตามทฤษฎีเผชิญความจริงตอความเครียด

สำหรับนิสิตระดับปริญญาตรี เพื ่อชวยเหลือนิสิตที ่เกิดความเครียดจากการเรียนสามารถที ่จะจัดการ

ความเครียดในดานการเรียนของตนเองได หลังจากการเขารับการปรึกษาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญ     

ความจริง  

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

 1. เพื ่อศึกษาผลของการปรึกษาทางเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญความจริงตอ

ความเครียดของนิสิต 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

  การวิจัยในครั้งนี้เปนการวิจัยแบบศึกษารายกรณีโดยการเก็บรวบรวมขอมูลการวิจัยดวยวิธีการ

คุณภาพ ผูวิจัยเก็บรวบรวมขอมูลดวยตนเองอยางละเอียดทุกข้ันตอน เพ่ือนำมาสังเคราะหวิเคราะห แปลความ 

และสรุปผล พรอมทั้งวัดผลกอนและหลังการใหการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญความ

จริง โดยใชเครื่องมือในการวิจัย ไดแก 1) แบบประเมินความเครียด (ST-5) 2) แผนการปรึกษาเชิงจิตวิทยา

แบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญความจริง 3) แบบสัมภาษณนิสิตท่ีเขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลน

ตามทฤษฎีเผชิญความจริง ซ่ึงมีรายละเอียดดังตอไปนี้ 

 ข้ันตอนท่ี 1 ผูวิจัยศึกษาเอกสารท่ีเก่ียวของการแนวคิดทฤษฎีเผชิญความจริง และตัวแปรความเครียด 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 228 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 ขั้นตอนที่ 2 ผูวิจัยทำหนังสือขอความอนุเคราะหจากหนวยสงเสริมสุขภาวะนิสิตและใหคำปรึกษา 

งานแนะแนวและการจัดหางาน กองกิจการนิสิต มหาวิทยาลัยรัฐแหงนึง เขตจตุจักร กรุงเทพมหานคร เพ่ือขอ

อนุญาตในการขอผูเขารวมในการวิจัย 

 ข้ันตอนท่ี 3 นิสิตท่ีเขารับบริการการปรึกษาท่ีหนวยสงเสริมสุขภาวะนิสิตและคำปรึกษา งานแนะแนว 

และการจัดหางาน กองกิจการนิสิตที่มหาวิทยาลัยรัฐแหงหนึ่ง เขตจตุจักร เปนนิสิตระดับปริญญาตรี ป

การศึกษา 2566 จำนวน 5 คน  

 ข้ันตอนท่ี 4 เครื่องมือและวิธีการท่ีใชในการวิจัย 

 1. แบบประเมินความเครียด (ST-5) พัฒนาโดยอรวรรณ ศิลปกิจ โดยมีสัมประสิทธิ์แอลฟาของ 

ครอนบาค เทากับ 0.86 

 2. แผนการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญความจริง เปนเครื่องมือที่ผูวิจัยพัฒนา

ข้ึนมีคา IOC ระหวาง 0.60-1.00  

 3. แบบสัมภาษณนิสิตที่เขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญความจริง เปน

เครื่องมือท่ีผูวิจัยพัฒนาข้ึนมีคา IOC ระหวาง 0.80-1.00  

 ข้ันตอนท่ี 5 การรวบรวมขอมูลผานการถอดเทปเสียง/แบบสัมภาษณ 

 ขั้นตอนที่ 6 การวิเคราะหขอมูล ไดแก การวิเคราะหและแปลผลแบบประเมินความเครียดST-5 ท้ัง

กอนและหลังดวยแบบประเมินความเครียดST-5 และการวิเคราะหเนื้อหาจากการสัมภาษณ 

 ข้ันตอนท่ี 7 ผูวิจัยนำขอมูลมาวิเคราะหในเชิงบรรยาย นำมาสรุป และอภิปรายผลการวิจัย  

 

ผลการวิจัย  

 วัตถุประสงค เพื่อศึกษาผลของการปรึกษาทางเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญความ

จริงตอความเครียดของนิสิต ผลการวิจัยพบวา การปรึกษาทางเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญ

ความจริงตอความเครียดของนิสิต ทำใหความเครียดจากการเรียนของผูรับการปรึกษาที่ทำแบบทดสอบ ST-5 

มีผลกอนเขารวมการปรึกษาอยู ในเกณฑความเครียดมากที ่สุด (14 คะแนน) หลังเขารวมการปรึกษา

ความเครียดของผูเขารับการปรึกษาลดลงอยูในเกณฑเครียดนอย (2-4 คะแนน) ทำใหผูรับการปรึกษาเกิดการ

เปลี่ยนแปลงของพฤติกรรมในการจัดการความเครียดจากการเรียนในทางที่ดีขึ ้น มีวิธีการที่จะผอยคลาย

ความเครียดไดจากการรับรูถึงสาเหตุของปญหาที่กำลังเผชิญ รวมถึงการเผชิญหนาที่จะแกไขปญหาไดดวย

ตนเอง ดังรายละเอียดตามตารางท่ี 1 

  ตารางที่ 1 ตารางสรุปผลจากการเขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาของผูรับปรึกษาจำนวน 5 คน จาก

แบบประเมิน ST-5 กอนและหลังเขารวมการปรึกษา พบวา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 229 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 
 จากตารางสรุปผล จะเห็นวาการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามแนวเผชิญความจริงหลังจาก

การเขารวมปรึกษาผูเขารับการปรึกษาที่มีความเครียดในระดับมากที่สุดลดลงมาที่ระดับนอย จึงเห็นไดวาการ

เขารับการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามแนวเผชิญความจริงสามารถชวยใหผูเขารับการปรึกษาสามารถ

จัดการความเครียดไดดวยตนเองอยางเหมาะสม 

 ผูรับการปรึกษาคนที่ 1 หลังการการเขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญ

ความจริง พบวา 

  การปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามแนวเผชิญความจริงสามารถที่จะชวยจัดการความเครียด   

ในดานการเรียนใหดีข้ึนได ผูรับการปรึกษาสามารถท่ีจะเผชิญกับปญหาเหลานั้น และจัดการกับความเครียดใน

เรื่องของเพ่ือนการทำงานกลุมการแบงเวลา อยางเปนระเบียบตามแผนท่ีตนเองวางไว 

 ผูรับการปรึกษาคนที่ 2 หลังการการเขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญ

ความจริง พบวา การปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามแนวเผชิญความจริงสามารถที่จะชวยจัดการ

ความเครียด ในเรื่องของการอานหนังสือ ที่ผูรับการปรึกษาดีขึ้นกวาตอนแรกที่ไดคุยกันสามารถที่จะกำหนด

เปาหมายในการอานหนังสือแตละครั้งและคนพบการอาน หนังสือที่หมาะสมกับตนเองชวยใหสามารถอาน

หนังสือไดดีขึ้นมีสมาธิกับการอานหนังสือและการทำการบานมากขึ้นสงผลใหการเรียน และผลการเรียนดีข้ึน

ตามลำดับ 

 ผูรับการปรึกษาคนที่ 3 หลังการการเขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญ

ความจริง พบวาการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามแนวเผชิญความจริงสามารถที ่ช วยจัดการ

ความเครียดของผูรับการปรึกษาดีข้ึน ผูรับการปรึกษาสามารถท่ีจะทำตามความตองการของตนเองท่ียังคงท่ีจะ

เลือกเรียน ในสาขาปจจุบันตรงนี้กอน ชวยใหโฟกัสกับการเรียนปจจุบันใหเต็มที่ และทำสิ่งที่พอจะทำไดกอน 

สวนเรื่องท่ีจะทำไดหรือไมไดผูรับการปรึกษา มองวาเปนเรื่องของอนาคต 

 ผูรับการปรึกษาคนที่ 4 หลังการการเขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญ

ความจริง พบวาารปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามแนวเผชิญความจริงสามารถท่ีชวยจัดการความเครียด

ของผูรับการปรึกษา จากการเรียนที่กังวลในดานการจัดลำดับของผลการเรียนที่เลือกสาขาของตนเองตองการ

ไดดีข้ึน จากการนำเอาวิธีการไปปรับใชกับตนเองในชวงของการปรับตัวกับการเรียนวิชาคำนวณใหมีความ

เขาใจมากข้ึนจากการไปโรงเรียนพิเศษ ทบทวนบทเรียนและการทำแพลนเนอรเพ่ือชวยจัดตารางการแบงเวลา 

จาํนวนนิสิต ก่อนเขา้รับการปรึกษา หลงัเขา้รับการปรึกษา 

1 8 3 

2 7 4 

3 14 2 

4 7 2 

5 8 4 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 230 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สงผลใหความเครียดที่เคยมีลดนอยลงจนไมเกิดความเครียดในดานการเรียนแลวเพราะนำไปใชอยางถูกตอง

และเหมาะสมกับตนเอง 

 ผูรับการปรึกษาคนที่ 5 หลังการการเขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญ

ความจริง พบวาการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามแนวเผชิญความจริงหลังจากการเขารวมปรึกษาผูเขา

รับการปรึกษา จึงใหผูเขารับการปรึกษาตั้งเปาหมายดานการเรียนในปจจุบันตั้งเปาหมายระยะสั้นชวยใหการ

เกิดความเครียดที่กังวลในเรื่องของการเรียนในอนาคตดีขึ้น และในดานของการทำงานกลุมผลจากการรับฟง

และสนทนากับผูรับการปรึกษา ณ ขณะนั้นไดใหผูเขารับการปรึกษาระบายสิ่งที่เครียดภายในใจและชวนมอง

ถึงปญหาที่เกิดขึ้นจากการทำงานกลุม ผูเขารับการปรึกษาสามารถท่ีจะเขาใจปญหาและนำไปปรับมุมมอง

ความคิดในเชิงบวกเพ่ือลดความลงและพัฒนาตนเองใหเกิดความม่ันใจในดานการเรียนมากข้ึน 

 ความคิดเห็นของผูเขารวมการปรึกษาจากการสัมภาษณจากปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตาม

ทฤษฎีเผชิญความจริง ผูวิจัยศึกษาความคิดเห็นของผูเขารวมการปรึกษาจากการสัมภาษณจากปรึกษาเชิง

จิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญความจริง เพื่อนำมาวิเคราะหประเด็นที่เกี่ยวของ 3 ประเด็น ดังนี้ 1) 

ประสบการณจากการเขารวมการปรึกษา 2) การเปลี่ยนแปลงจากการเขารวมการปรึกษา 3) ประโยชนจาก

การเขารวมการปรึกษา ดังนี้ 

 ประเด็นท่ี 1 ประสบการณจากการเขารวมการปรึกษา  

 1.1 ประสบการณท่ีไดจากการเขารวมการปรึกษา “ไมเคยมีประสบการณเลยทำใหเวลาคุยแรกๆ เกร็ง 

พอไดคุยรูสึกดีข้ึนท่ีมีคนรับฟง รูสึกดี”“รูสึกโอเคมีคนคุยดวย ตามเราวาถึงไหนแลว ดีกวาปลอยตัวเอง” 

 จากขอมูลที่ผูรับการปรึกษาถายทอดออกมา แสดงใหเห็นวาประสบการณในการเขารวมการปรึกษา

ในแตละครั้ง ชวยทำใหผูรับการปรึกษา ที่ไมเคยมีประสบการณในการคุยกลาที่จะเปดใจในการเขารับการ

ปรึกษา รูสึกสบายใจที่ ไดเขารับการปรึกษาที่ไมตองเก็บไวคนเดียว ผูรับการปรึกษาก็ไดมีวิธีการใหม ๆ ท่ี

ตนเองสามารถนำไปปรับใชไดจากการเขารับการปรึกษา และความเครียดรูสึกดีขึ้นจากการเขารับการปรึกษา

ในแตละครั้ง  

  1.2 ความคิดเห็นที ่ไดจากการเขารวมการปรึกษา “การเขาการปรึกษาในแตละครั ้งดีที ่ช วย

ตั้งเปาหมายใหเราไดเห็นสิ่งที่ตองทำ”“การเขารับปรึกษาในแตละครั้งดีที่ชวยใหหนูไดโฟกัสกับปจจุบันมาก

ข้ึน”จากขอมูลท่ีผูรับการปรึกษาถายทอดออกมา แสดงใหเห็นวาในแตละครั้งท่ีผูรับการปรึกษาเขารวม ชวยให

ผูเขารับการปรึกษา ตั้งเปาหมายกับการเรียนไดดีขึ้น นำวิธีการในการเขารับการปรึกษาแตละครั้งไปปรับใช 

ชวยใหผูรับการปรึกษาสามารถท่ีจะจดจออยูกับปจจุบันได สงผลใหการเขารับการปรึกษาในแตละครั้ง สงผลให

ความเครียดในดานการเรียนของผูเขารับการปรึกษาลดลง 

  1.3 ความรูสึกที่ไดจากการเขารวมการปรึกษา “รูสึกดีเหมือนหนูไดระบายความเครียดใหพี่ฟง ทำให

หนูไดพูดสิ่งท่ีอึดอัดได มีคนคอยแนะนำหนู รูสึกดีท่ีไดคุยกับ ไดมีคนท่ีฟงหนูอีกคน ฟงแบบไมตัดสิน” 

“รูสึกสบายใจ คลายความกังวลได” จากขอมูลท่ีผูรับการปรึกษาถายทอดออกมา จากความรูสึกในการเขารวม

การปรึกษาแตละครั้ง ผูรับการปรึกษารูสึกดีข้ึนจากความเครียด จากการสรางสัมพันธภาพจากผูใหการปรึกษา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 231 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ชวยสรางความสบายใจใหแกผูรับการปรึกษาสามารถที่จะเลาระบายความเครียดออกมาไดอยางสบายใจ และ

ไดสะทอนตัวเองระหวางพูดคุย จึงไดเห็นคำแนะนำในการปรึกษาแตละครั้ง เพื่อที่จะนำไปใชในการจัดการ

ความเครียดของตนเอง ไดอยางถูกตองและเหมาะสม 

 ประเด็นท่ี 2 การเปล่ียนแปลงจากการเขารวมการปรึกษา  

 2.1 ความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น “ไดเรียนรูเกี่ยวกับตัวเองดีขึ้น” “ภาวะเครียดนอยลง พอไมมีเรื ่อง

กังวลอะไรในหัวก็ทำอะไรไดมากขึ้น มองโลกแงบวกขึ้น กลาเปดใจมากขึ้น”จากขอมูลที่ผู รับการปรึกษา

ถายทอดออกมา จากการเขารับการปรึกษาในแตละครั้ง ผูรับการปรึกษาเกิดการเปลี่ยนแปลงในดานของ

ความเครียดท่ีลดลง เพราะจากการ ระบายความเครียดออกมาจากการสนทนา ผูรับการปรึกษาในแตละครั้งท่ี

เขารวม จะไดรับวิธีการในการนำไปปรับใชกับตนเองใหเผชิญกับความเครียดจัดการใหดีข้ึน และชวยสงเสริมให

ผูรับการปรึกษามีความคิดเชิงบวกในดานของการเรียนกลาเปดใจกับการเรียนมากขึ้น แมจะมีผูรับการปรึกษา 

ท่ีความเครียดอาจจะลดนอยลงบางแตก็พยายามท่ีจะ จัดการกับความเครียดกับตัวเองใหอยูกับปจจุบัน 

 2.2 การเปลี่ยนแปลงท่ีเกิดข้ึนตอการดำเนินชีวิตของนิสิตอยางไรบาง “ดีข้ึนจากเดิม แบบคอยๆ ดีข้ึน

ตามลำดับ”“กลาตัดสินใจในชีวิตไดมากขึ้น มองหาโอกาสใหมๆ บาง”จากขอมูลที่ผูรับการปรึกษาถายทอด

ออกมา การเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นสงผลตอการดำเนินชีวิตของผูเขารับการปรึกษาในทิศทางที่ดีขึ้นจากเดิม

ตามลำดับ ชวยใหผูเขารับการปรึกษาสามารถท่ีจะกลาตัดสินใจ วางเปาหมายใหกับตนเอง สงผลใหการเรียนดี

ข้ึน จากการนำวิธีการในการเขารับการปรึกษาในแตละครั้งนำไปปรับใชตอการดำเนินชีวิตของตนเอง  

 ประเด็นท่ี 3 ประโยชนจากการเขารวมการปรึกษา จากขอมูลที ่ผู ร ับการปรึกษาถายทอดออกมา 

พบวาประโยชนของการเขารับการปรึกษาในแตละครั้งผูเขารับการปรึกษาสวนใหญเห็นวามีประโยชนเปนอยาง

มาก จากการที่ผูใหการปรึกษาสรางสัมพันธภาพใหผูรับการปรึกษาเกิดความไววางใจ สบายใจที่จะสนทนาใน

การเขารับการปรึกษา ซึ่งผูรับการปรึกษาเห็นวาในแตละครั้งชวยใหผูรับการปรึกษาแกไขปญหาที่กำลังเผชิญ

กับความเครียด ใหรูสึกไมไดพยายามจัดการอยูคนเดียว มีผูใหคำปรึกษาเปนผูรับฟงอยางไมตัดสิน คอยให

คำแนะนำ และเปนกำลังใจทุกครั้งในการเขารวมการปรึกษา  

   

อภิปรายผลการวิจัย  

  1. ผลการวิจัย พบวา ผูรับการปรึกษามีความรูสึกสะดวก รวดเร็ว ตอการเขารับการบริการในรูปแบบ

ออนไลน ซึ่งผูรับการปรึกษามองเห็นความสำคัญในการเขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนมากข้ึน

จากการท่ีมีกระบวนการท่ีผูใหการปรึกษาชี้แจงข้ันตอนในการเขารับการปรึกษาในแตละครั้ง ในเรื่องการรักษา

ความลับ ระยะเวลาในการเขารับการปรึกษาในแตละครั้ง รวมทั้งการขออนุญาตบันทึกเสียง เพื่อใหผูรับการ

ปรึกษาเกิดความไววางใจ สบายใจในการสนทนาถึงปญหาความเครียดที่กำลังเผชิญอยูใหแกบุคคลที่ตนเองไม

คุ นเคยผานการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลน อีกทั้งชวยใหผู รับการปรึกษาประหยัดคาใชจายในการ

เดินทาง สามารถเลือกสถานที่ที่ผูรับการปรึกษารูสึกปลอดภัย สบายใจการเขารับการปรึกษา โดยที่หากไม

สะดวกในการเปดเผยที่อยูหรือการเปดเผยใบหนาเพื่อลดความกังวลกอนเขารับการปรึกษาเชิงจิตวิทยาได    



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 232 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

(สุววุฒิ วงศทางสวัสดิ์, 2559) ในการเขารับการปรึกษาแบบออนไลนในแตละครั้งผูรับการปรึกษามีทางเลือกใน

การที่จะเปดเผยใบหนาหรือไมเปดเผยในการสนทนา เปนทางเลือกที่ชวยใหรับการปรึกษาเกิดความปลอดภัย

และสบายใจในการเขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลน ดังนั้น จะเห็นไดวา การปรึกษาเชิงจิตวิทยา

แบบออนไลนชวยใหผูรับการปรึกษาท่ีมีความเครียดสามารถท่ีจะมีเปนตัวเลือกในการชวยเพ่ิมทางเลือกในการ

เขารับการปรึกษาท่ีกำลังเผชิญปญหาตางๆ (คณิติน จรโคกกรวด และลักขณา สริวัฒน, 2564) โดยในปจจุบัน

ชองทางในการเขารับการปรึกษาเชิงจิตวิทยามีความหลากหลายมากขึ ้น ทำใหเปนแนวทางในการลด

ความเครียดของนิสิตดวยการเขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยารายบุคคลแบบออนไลน เมื่อผูรับการปรึกษาเกิด

ความเครียดหรือปญหาที่กำลังเผชิญอยู เชน ปญหาการเรียน ปญหาการสอบ ปญหาเรื่องเพื่อน ที่ไมสามารถ

จัดการไดดวยตนเองและสงผลกระทบตอชีวิตประจำวัน สามารถที่จะใชบริการการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบ

ออนไลน โดยที่สามารถที่จะเขาถึงบริการแบบออนไลนไดหลายชองทางขึ้นอยูกับความสะดวกของผูรับการ

ปรึกษา เพราะการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนสามารถท่ีจะอำนวยความสะดวกในเรื่องของเวลา สถานท่ี 

คาใชจาย ตอการเขารับการปรึกษา การปรึกษาเชิงจิตวิทยาจึงเปนอีกชองทางนึงที่ชวยใหผูรับการปรึกษาขถึง

ไดดวยตนเองรายบุคคล จึงทำใหมีความสำคัญตอการชวยเหลือผูรับการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลน 

(วรางคณา โสมะนันทน และคณะ, 2564) 

  2. ผลการวิจัย พบวา จากการใหการปรึกษาเชิงจิตวิทยาตามแนวเผชิญความจริงในการปรึกษาครั้ง

แรกความเครียดของผูรับการปรึกษายังไมสามารถที่จะจัดการใหลดลงไดในทันที ตองใชเวลาในการสนทนา

แลกเปลี่ยนความคิดเห็นกันเพื่อที่จะใหมองเห็นถึงปญหาที่ผู รับการปรึกษากำลังเผชิญอยูในปจจุบัน โดย

กระบวนการ WDEP สามารถชวยใหผูรับการปรึกษาเขาใจปญหาความตองการของตนเอง นำไปสูการวางแผน

ในการแกไขปรับพฤติกรรมตนเองใหเกิดขึ้น ในการจัดการความเครียดของตนเองไดอยางเหมาะสม เพื่อให

ความตองบรรลุผลผูเขาการปรึกษาจะตองมีความรับผิดชอบตอการกระทำของตนเอง เรียนรูที ่จะยอมรับ

พฤติกรรมและแกไขยอมรับไดวาการอยูกับความเปนจริง สามารถชวยใหผูเขารับการปรึกษาเรียนรูและปรับ

พฤติกรรมของตนเองได การตระหนักถึงปญหาและชวยใหผูรับการปรึกษาเขาใจ และแกไขสถานการณท่ีกำลัง

เผชิญอยูที่สงผลใหเกิดความเครียดในปจจุบัน ซ่ึงจากการเขารับการปรึกษาทั้ง 3 ครั้ง พบวา ผูรับการปรึกษา

สามารถที่จะหาวิธีในการจัดการความเครียดในดานการเรียนที่เหมาะสมกับตนเอง โดยผูรับการปรึกษาเขาใจ

สาเหตุของความเครียด ยอมรับความรูสึกของตนเองที่กำลังเครียด มีการวางแผนจัดการกับความเครียด และ

จดจออยูกับปจจุบันในการจัดการความเครียดท่ีตนเองกำลังเผชิญอยูไดอยางเหมาะสมกับผูรับการปรึกษาตาม

การใหการปรึกษาเชิงจิตวิทยาตามแนวเผชิญตวามจริง กระบวนการปรึกษาเชิงจิตวิทยาตามแนวเผชิญความ

จริง เปนการปรับความคิดและพฤติกรรมของผูรับการปรึกษาใหเผชิญกับปญหาในปจจุบันผานกระบวนการ 

WEDP เพื่อใหผูรับการปรึกษาไดสำรวจความตองการของตนเองในสิ่งที่เกิดความเครียดอยูเกิดจากอะไร ใน

การนำสูการวางแผนและตั้งเปาหมายในการจัดการความเครียดที่เกิดขึ้น โดยที่ผู รับการปรึกษาสามารถ

แกปญหาที่จะตองเผชิญตอสภาพความเปนจริง และตระหนักถึงความเปนจริงวาผูรับการปรึกษามีหนาที่ตอง

หาทางจัดการความตองการของตนเอง ถึงแมวาจะมีอุปสรรคขวางอยูก็ตาม กระบวนการปรึกษเชิงจิตวิทยา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 233 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ตามแนวเผชิญความจริง เชื่อวาเราไมสามารถเปลี่ยนแปลงอดีต ฉะนั้นการคิดถึงแตอดีตไมใชหนทางแกปญหา 

แตอาจเปนขออางท่ีบุคคลจะไมยอมเผชิญสภาพความเปนจริงในปจจุบันของชีวิต (วัชรี ทรัพยมี, 2549) 

 จากการเขารวมการปรึกษาเชิงจิตวิทยาตามแนวเผชิญความจริง ทำใหผูรับการปรึกษา ไดฝกในการ

ปรับความคิดและพฤติกรรม ในการลดความเครียดลง สามารถท่ีจะแกปญหาในปจจุบันท่ีผูรับการปรึกษากำลัง

เผชิญไดอยางถูกตองและเหมาะสมในการดำเนินชีวิตประจำวัน อีกท้ังผูรับการปรึกษายังนำวิธีการในการเขารับ

การปรึกษาแตละครั้งไปประยุกตใชในการจัดการความเครียดของตนเอง ที่เกิดขึ้นในขณะศึกษาตอ หรือเจอ

รายวิชาที่ยาก ก็สามารถที่จะยอมรับ เขาใจ และจัดการปญหาที่กำลังเผชิญไดในดานการเรียน เชน การจัด

ตารางเวลาทำงาน ทบทวนหลังเรียน จึงทำใหผูเขารับการปรึกษามีความเครียดในดานการเรียนลดลง  

 

องคความรูใหม  

 กระบวนการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามทฤษฎีเผชิญความจริง เปนการใหการปรึกษาท่ีชวย

ใหผูรับการปรึกษานำเอาวิธีการจากทฤษฎีเผชิญความจริงไปจัดการความเครียดได ผูวิจัยไดพบองคความรูใหม

ดังนี้ 

 1. การเผชิญหนาและยอมรับความจริง ชวยใหผูรับการปรึกษาสามารถทำการวิเคราะหปญหาของ

ผูรับการปรึกษาไดอยางมีเหตุผล ทำใหผูรับปรึกษาสามารถเสนอแนวทางการดำเนินงานหรือการแกไขปญหาท่ี

มีเหตุผลและเปนระเบียบ ซึ่งชวยใหผูรับปรึกษาสามารถดำเนินการไดอยางมีประสิทธิภาพและสามารถ

ปรับปรุงไดตามความตองการ    

 2. ทักษะการใชส่ือออนไลน เปนการสื่อสารผานแพลตฟอรมออนไลน เชน การสนทนาแบบเรียลไทม

(Realtime) หรือแพลตฟอรม(Platform)การปรึกษาผานวีดิโอ เพื่อใหผู รับการปรึกษาสามารถเขาถึงการ

บริการไดสะดวก ทุกท่ีทุกเวลา ลดความจำเปนในการเดินทางและการจัดเวลา การรักษาความลับของผูรับการ

ปรึกษา ในปจจุบันชองทางการใหการปรึกษาแบบออนไลนมีความหลากหลายมากขึ้นผูใหการปรึกษาจะตอง

เรียนรูกับแพลตฟอรมออนไลนตางๆ เพ่ือสามารถเลือกชองทางท่ีเหมาะสมแกผูรับการปรึกษา 

 3. เทคนิคการลดความเครียด การปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนตามแนวเผชิญความจริงมี

กระบวนการที่สามารถชวยใหผู รับการปรึกษาสามารถที่จะจัดการความเครียดที่เกิดขึ้นในปจจุบันไดอยาง

เหมาะสมในเพื่อปรับเปลี่ยนวิธีการกระทำของตนเองเพื่อใหนำไปสูเปาหมายที่ตองการได ซึ่งสามารถนำมาใช

ในชีวิตประจำวันไดคือ การมีสติระลึกรูในสิ่งท่ีตนกำลังกระทำอยู รูจักใครครวญขอมูลอยางรอบดาน มีสมาธิใน

การควบคุมอารมณตนเอง ตรวจสอบการกระทำของตนเอง เพื่อทำใหสิ่งที่กระทำอยูนั้นตรงตามจุดมุงหมายท่ี

วางไว ไมเสียเวลาในการทำเรื่องอื่นที่ไมเกี่ยวของ และการใหการปรึกษาผานออนไลนเปนแพลตฟอรมการ

ปรึกษาที ่มียังระบบบันทึกขอมูล รักษาความเปนสวนตัวของผู รับการปรึกษา ทำใหเกิดการปรึกษาที ่มี

ประสิทธิภาพและตอบสนองความตองการของผูปรึกษาไดอยางเหมาะสม 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 234 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สรุป  

 จากการเขารับการปรึกษาในแตละครั้งของผูเขารับการปรึกษาทั้ง 5 คน หลังเขารวมการปรึกษา

คะแนนการทำแบบประเมิน ST-5 ลดลงกวากอนเขารับการปรึกษา จากแบบสัมภาษณหลังเขารับการปรึกษา 

พบวา ผูเขารับการปรึกษาในครั้งแรกขั้นตอนการสรางสัมพันธภาพมีผลใหผูเขารับการปรึกษามีความสบายใจ 

และรูสึกปลอดภัยในการเลาถึงปญหาท่ีกำลังเผชิญ ในแตละครั้งผูเขารับการปรึกษามีความเขาใจความตองการ

ของตนเอง เรียนรูและยอมรับปญหาท่ีเกิดข้ึน นำไปสูการวางแผนตั้งเปาหมาย นำวิธีการไปจากการเขารับการ

ปรึกษาแตละครั้งไปปรับใชกับปญหาท่ีกำลังเผชิญกับความเครียด ชวยใหผูเขารับการปรึกษาสามารถจัดการ

กับความเครียดไดดีขึ้น สงผลใหความเครียดในดานการเรียนลดลง สิ่งที่ผูเขารับการปรึกษาไดในแตละครั้งคือ

การไดนำกระบวนการ WEDP มาปรับใชในการปรับความคิดและพฤติกรรมใหอยูในการจดจอกับปญหาดาน

การเรียนที่ผูเขารับการปรึกษากำลังเผชิญอยู อีกทั้งยังชวยทำใหผูเขารับการปรึกษาเรียนรูที่จะยอมรับกับ

ปญหาในปจจุบัน ยอมรับความรูของตนเอง ณ ขณะนั้นที่เกิดความรูสึกเครียดและหาสาเหตุเพื่อที่จะไดนำเอา

วิธีการในการเขารับการปรึกษาแตละครั้งมาปรับใช จากการตั้งเปาหมายกับปญหาที่กำลังเผชิญอยูไดอยาง

ถูกตองและเหมาะสม การเขารับการปรึกษาแบบออนไลน ยังเพิ่มความสะดวก รวดเร็วใหแกผู เขารับการ

ปรึกษาที่ไมสะดวกที่จะเดินทางไปเขารับการปรึกษากับผูใหการปรึกษาแบบตัวตอตัว สามารถที่จะเลือก

สถานที่ที่ผูเขารับการปรึกษาสบายใจในการเขารวมการปรึกษาไดเอง มีการเก็บขอมูลเพื่อรักษาความลับจาก

การแจงกติกาในขั้นตอนแรกในการสรางความสบายใจใหแกผูเขารับการปรึกษา ทำใหผูเขารับการปรึกษา

สามารถท่ีจะไดรับการชวยเหลือจากปญหาท่ีกำลังเผชิญจากผูใหการปรึกษาไดเองตรงตามความตองการเพราะ

การใหการปรึกษาแบบออนไลนมีชองทางท่ีหลากหลายมากข้ึนในปจจุบัน ทำใหสามารถท่ีจะใหความชวยเหลือ

แกผูเขารับการปรึกษาไดทันเม่ือเจอปญหา ดังนั้น จะเห็นไดวา จากการเขารับการปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบ

ออนไลนตามแนวเผชิญความจริงสามารถที่จะชวยใหผูเขารับการปรึกษาความเครียดลดลงได จากการทำเอา

วิธีการไปปรับใชและการใหการปรึกษาแบบออนไลนมีความสะดวก รวดเร็วทำใหงายตอการเขาถึงผูเขารับการ

ปรึกษาไดทันเวลาเม่ือเจอปญหา 

 

ขอเสนอแนะ  

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

 ผลจากการวิจัยพบวา การปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบออนไลนผูวิจัยไดนำมาใชกับผูรับการปรึกษาที่มี

ความเครียดในดานการเรียน ซึ่งจะมีการใหผูรับการปรึกษาทำแบบประเมินST-5 กอนและมีการสัมภาษณ

ความพรอมกอนเขารับการปรึกษา เนื่องจากเปนการปรึกษาแบบออนไลน จึงไมเหมาะสมกับผูที่ปวยเปนโรค

ทางสุขภาพจิต 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 235 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็นหัวขอเก่ียวกับ 

 2.1 ผลการพัฒนาสติในการลดความเครียดในสถานศึกษา เหตุผลท่ีควรทำเพราะ การเรียนในปจจุบัน

มักมีความเครียดสูง การวิจัยนี้สามารถชวยใหเขาใจวาสติสามารถเปนเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการลด

ความเครียด และชวยปรับปรุงประสิทธิภาพการเรียนและความสุขในชีวิตประจำวันไดอยางไร 

 2.2 ประสิทธิภาพของโปรแกรมการจัดการความเครียดโดยใชทฤษฎีเผชิญความจริงในนักศึกษาปแรก

เหตุผลที ่ควรทำเพราะ นักศึกษาปแรกมักเผชิญกับความทาทายในการปรับตัว โปรแกรมนี ้อาจชวยลด

ความเครียดและสนับสนุนการปรับตัวเขาสูชีวิตมหาวิทยาลัย 

 2.3 การใชทฤษฎีเผชิญความจริงในการพัฒนาทักษะการจัดการความเครียดในนักเรียนมัธยม เหตุผล

ท่ีควรทำเพราะ นักเรียนมัธยมมักเผชิญกับความเครียดจากการเตรียมสอบเขามหาวิทยาลัย การศึกษานี้จะชวย

พัฒนาโปรแกรมการฝกทักษะการจัดการความเครียดท่ีมีประสิทธิภาพ 

 

บรรณานุกรม  

คณิติน จรโคกกรวด และ ลักขณา สริวัฒน. (2565). การพัฒนาแอปพลิเคชั่นดานสุขภาพจิตสำหรับการใหการ

ปรึกษารายบุคคล แบบออนไลนเพ่ือลดความเครียดของวัยรุน. วารสารชุมชนวิจัยมหาวิทยาลัยราชภัฏ

นครราชสีมา. 16(3), 222-235. 

ชัญญา ภาคอุทัย และ วรากร ทรัพยวิระปกรณ. (2558). ผลการปรึกษากลุมทฤษฎีเผชิญความจริงตอการ

เรียนรูดวยการนำตน ของนักเรียนชั้นมัธยมศึกษาปที่ 6. วารสารวิทยาการวิจัยและวิทยาการปญญา. 

12(2), 81-91. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2549). สุขภาวะองครวมแนวพุทธ, กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 

พระครูปลัดสัมพิพัฒนธรรมาจารย (ประเสริฐ มนุตเสวี). (2555). อานาปานสติภาวนา ลำดับการบรรลุธรรม

ของพระพุทธเจา, สมเด็จพระพุทธชินวงศ ตรวจชำระ. กรุงเทพฯ: หางหุนสวนจำกัด ประยูรสาสนไทย 

การพิมพ. 

วัชรี ทรัพยมี. (2549). ทฤษฎีใหบริการปรึกษา. พิมพครั ้งที ่ 4. กรุงเทพฯ: คณะจิตวิทยา จุฬาลงกรณ

มหาวิทยาลัย.  

วรางคณา โสมะนันทน, คาลอส บุญสุภา และ พลอยไพลิน กมลนาวิน. (2564). การใหบริการการปรึกษาเชิง

จิตวิทยาแบบออนไลน : มิติใหมของการใหบริการปรึกษาเชิงจิตวิทยา. วารสารบัณฑิตศึกษา 

มหาวิทยาลัยราชภัฏวไลยอลงกรณ ในพระบรมราชูปถัมภ. 2(1), 247-260. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2561). โยนิโสมนสิการ-วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม. สืบคน 7 

กรกฎาคม 2566 จาก https://www.watnyanaves.net/th/book_detail/592 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 236 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สุววุฒิ วงศทางสวัสดิ์. (2559). ผลของการปรึกษาเชิงจิตวิทยารายบุคคลแบบออนไลน แนวอัตถิภาวนิยม-

มนุษยนิยมตอสุขภาวะของนิสิตนักศึกษาปริญญาตรีที ่มีบุคลิกภาพแบบไมมั ่นคงทางอารมณ. 

วิทยานิพนธหลักสูตรศิลปศาสตรดุษฎีบัณฑิต คณะจิตวิทยา: จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย 

อรวรรณ ศิลปกิจ. (2551). แบบวัดความเครียดฉบับศรีธัญญา. วารสารสุขภาพจิตแหงประเทศไทย. 16(3), 

177-185.  

Chertoff, J. D. et al. (2020). The early influence and effects of the coronavirus disease 2019 

(COVID-19) pandemic on resident education and adaptations. Journal of the American 

College of Radiology., 17(10), 1322-1328. 

Glasser, W. (1965). Reality therapy. New York: Harper & Row, Pub.  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 237 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ศึกษาวิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร 

An Analytical Study of the Properties Management 

in Nidhikanda-Sutta 

 
1อภัสนันท จิรสินธัญญรัฐ, 2อธิเทพ ผาทา และ3สุภาพรรณ เพ่ิมพูล 

1Apussanan Jeerasinthunyarat, 2Atithep Phattha and3Supaphan Permpoon 
1,2,3คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั 

1,2,3Facuoty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
1Corresponding Author’s Email: noknoin009@gmail.com  

Received: April 25, 2024; Revised: August 9, 2024; Accepted: August 9, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาโครงสรางและเนื้อหาในนิธิกัณฑสูตร 2) เพื่อศึกษาวิธีการ

บริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร 3) เพื่อวิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร เปนการวิจัยเชิงเอกสาร 

ดวยวิธีคนควาจากเอกสารพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 และ

เอกสารท่ีเก่ียวของ โดยวิเคราะหขอมูลเนื้อหาเขียนบรรยายเชิงพรรณนา  

 ผลการวิจัยพบวา 1) โครงสรางและเนื้อหาในนิธิกัณฑสูตร จัดเปนพุทธพจนประเภทคาถา อยูใน

พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เลมที่ 25 ในหมวดขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ ตรัส

สอนเรื่องการฝงขุมทรัพย โดยแบงทรัพยออกเปนสองอยางคือ ทรัพยภายนอก ไดแก ทรัพยสินเงินทองซึ่งเปน

สิ่งท่ีไมม่ันคง และทรัพยภายใน คือ บุญกุศลคุณธรรม ไดแก ทาน ศีล สัญญมะ ทมะ จัดเปนอริยทรัพยสามารถ

ติดตามตนตลอดไป และสงผลในเรื่องมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัติ 2) วิธีการบริหารขุมทรัพยใน

นิธิกัณฑสูตร พระสูตรนี้ใหความสำคัญกับขุมทรัพยภายใน ที่เปนบุญกุศลเกี่ยวกับการทำทาน การรักษาศีล 

การสำรวมอินทรีย การรูจักขมใจขมกิเลสระงับความโลภ โกรธ หลง โดยปฏิบัติตอสิ่งที่สมควร ประกอบดวย 

พระภิกษุสงฆ บิดามารดา ญาติพี่นอง มิตรสหาย หรือสถานที่อันควรสักการะบูชา 3) การบริหารขุมทรัพยใน

นิธิกัณฑสูตรวิเคราะหไดวา ทรงสอนใหรูจักแสวงหาทรัพยภายในที่บุญกุศลไวเปนตนทุนในภพหนา ทำใหเกิด

ความตระหนักเห็นคุณคาของหลักธรรมพ้ืนฐานสามัญท่ีปจจัยนำสงใหไดรับผลมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ และ

นิพพานสมบัติ ตามเหตุปจจัยของแตละบุคคลไดสรางสมไว ธรรมในพระสูตรนี้จึงเปนการคุมครองตนใหตั้งตน

อยูในความไมประมาทในธรรม 

คำสำคัญ: การบริหาร; ขุมทรัพย; นิธิกัณฑสูตร 

 

 

mailto:noknoin009@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 238 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Abstract  
  This research article the objectives are 1) to study the structure and content of the 
Nidhikantha Sutta 2) to study the method of managing treasure in the Nidhikantha Sutta 3) to 
analyze the management of treasure in the Nidhikantha Sutta. It is a documentary research 
(Documentary Research) using the research method from Thai Tripitaka documents. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya Edition, B.E. 2539, and related documents. By analyzing 
content data and writing descriptive narratives. 
 The results of the research found that 1 )  the structure and content of the Nithikantha 
Sutta It is classified as a Buddhist spell. In the Thai Tripitaka Mahachulalongkornrajavidyalaya 
Edition, Volume 2 5 , in the Khuddaka Nikaya section, Khuddaka Patha teaches about burying 
treasure. By dividing assets into two things: external assets, including money and gold, which 
are unstable. And the internal wealth is the merit and moral virtues such as charity, precepts, 
senses, and dharma, classified as noble wealth that can follow oneself forever. and results in 
human treasures, heavenly treasures, and nirvana treasures. 2) Methods for managing treasure 
in the Nithikantha Sutta This sutra emphasizes the importance of inner treasure. which is a 
merit related to giving alms, keeping the precepts, and restraining one's senses. Knowing how 
to restrain one's desires, suppress greed, anger, and delusion by acting in an appropriate 
manner, including monks, parents, relatives, friends, or places worthy of worship. 3) The 
management of treasure in the Nithikantha Sutta can be analyzed as follows: He taught us how 
to seek inner wealth that merits can be used as expenses in the next life. It creates an awareness 
of the value of the basic principles that lead to the attainment of human treasures, heavenly 
treasures, and nirvana treasures. According to the factors that each person has created. The 
Dhamma in this Sutta is therefore to protect oneself to be reckless in Dhamma. 
Keywords: Properties; Management; Nidhikanda-Sutta 
 

บทนำ  

 พระพุทธศาสนาถือวาเปนศาสนาหนึ่ง ที่สอนเกี่ยวกับเรื่องของชีวิตและการใชชีวิตของมนุษยบน

พื้นฐานของความเขาใจเกี่ยวกับความสัมพันธระหวางชีวิตกับสิ่งที่เนื่องดวยชีวิต ไดแก เรื่องของเงินทองหรือ

ทรัพยสิน ตราบใดท่ีมนุษยเกิดมาแลวยังไมไดออกบวชเปนเพศบรรพชิตจะตองมีวิถีชีวิตท่ีเก่ียวของกับการสราง

ความม่ันคงใหกับชีวิตผานการยึดถือในเรื่องของทรัพยสินเงินทอง เนื่องจากทรัพยสินหรือเงินทองนั้นถือวาเปน

สิ ่งหนึ ่งที ่นำมาเปนหลักประกันความมั ่นคงของชีว ิตได ซ ึ ่งคำว าทรัพยส ินหรือเง ินทองทางโลกนั้น 

พระพุทธศาสนาใชคำวา รชตะ แปลวาเงิน สุวัณณะ แปลวาทอง (ราชบัณฑิตยสถาน, 2525) เงินทองนี้จะมี

มาตรการใชที่แตกตางกันตามหลักของการยอมรับวาเปนหลักหนวย สิบ รอย พัน หรือในรูปของกหาปณะ 

มาตราเงินในสมัยโบราณ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต), 2565) หากใครก็ตามสามารถรวบรวมเงิน

ทองหรือทรัพยสินไดเปนจำนวนมากก็จะไดรับการยอมรับวาเปนผูมีทรัพยมากเปนเศรษฐี ซึ่งผูคนที่มีฐานะ

ดังกลาวจะนิยมเก็บทรัพยหรือรักษาทรัพยของตนไวในรูปของ “ขุมทรัพย” หรือในอรรถกถาเรียกวา “นิธิ” 

แปลวา “ขุมทรัพย” ท่ีชื่อวาขุมทรัพยก็เพราะวาเปนสิ่งท่ีถูกฝงไว หรือตั้งไว รักษาไว (อรรถกถา ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 1/1/313) จะเห็นวาคนในสมัยโบราณเก็บรักษาทรัพยสินเงินทองไวดวยวิธีการตาง ๆ 

เชน เก็บไวในกำปนหรือหีบเหล็ก หรือใสในไหฝงดินไว เพ่ือกันขโมย โจรผูราย หรือกันภัยอันตรายตาง ๆ ท่ีจะ

เกิดแกทรัพยสินของตน  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 239 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 พระสูตรที่กลาวถึงเรื่องทรัพยสินเงินทองมีหลายพระสูตร เชน “อุชชยสูตร” ในความท่ีทรงตรัสถึง

เรื่องสมชีวิตการรูจักคิดวางแผนเพื่อที่จะไดเสาะแสวงหาทรัพยและใชจายทรัพยเพื่อประโยชนในการเลี้ยงตัว

และครอบครัวใหมีความสุข (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 23/55/346) หรือ

เรื่อง “โภควิภาค” ทรงสอนใหรูจักจัดสรรทรัพยท่ีหามาไดดวยน้ำพักน้ำแรง โดยจัดแบงออกเปน 4 สวน สวนท่ี

หนึ่งใชสอยในชีวิตประจำวัน สวนที่สองและสามใชประกอบการงานและสวนที่สี่เก็บออมไวใชในคราวจำเปน 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 11/265/211) มีพระสูตรหนึ่งที่นาสนใจตรัสถึง

เรื่องขุมทรัพย หรือ “นิธิ” กลาวคือ “นิธิกัณฑสูตร” เปนพระสูตรเก่ียวกับเรื่องการฝงขุมทรัพยท่ีเปนอริยทรัพย

หรือทรัพยภายในที่สามารถติดตามตนตลอดไปแมโลกหนา นั่นก็คือบุญกุศลที่เปนคุณธรรมตาง ๆ ทรงตรัสถึง

หลักธรรมไว 4 อยาง คือ ทาน ศีล สัญญมะ และทมะ วาธรรมเหลานี้จัดเปนขุมทรัพยท่ีแทจริง สมควรท่ีจะฝง

ไวอยางดี ดวยการปฏิบัติตอสถานที่ควรบูชามีสังเวชนียสถาน กับบุคคลที่ควรบูชามีบิดามารดา เปนตน 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/6-13/18-19) และผลบุญนั้นจะสงผลอันนา

ปรารถนาในมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัติ  

 อรรถกถาอธิบายขุมทรัพยภายในวามีอยู 4 อยาง (อรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

1/1/313) คือ (1) ถาวรนิธิ ไดแก ขุมทรัพยอันถาวรที่ไมสามารถเคลื่อนที่ไดดวยตนเอง เชน ที่ดิน สวน ไร นา 

เงิน ทอง เปนตน (2) ชังคมนิธิ ไดแก ขุมทรัพยที่เคลื่อนที่ไดดวยตนเอง เชน ชาง มา โค กระบือ เปนตน (3)   

อังคสมนิธิ ไดแก ขุมทรัพยที่เปนวิชาความรูอันเปนบอเกิดแหงศิลปะตาง ๆ ขุมทรัพยในสามขอแรกทรงจัดไว

เปนขุมทรัพยภายนอกไมมีความมั่งคง สามารถลักขโมย โจรจี้ปลนได แมจะฝงไวที่ปลอดภัยลึกจดถึงน้ำหรือ

เก็บรักษาไวอยางมิดชิด ก็อาจมีเหตุใหสูญหายไปได เชน ถูกลูกหลานไมรักดีลักขโมยไปเที่ยว เลนเกม เสพยา 

เลนการพนันบาง หรือถูกพวกแกงมิจฉาชีพ พวกคอลเซ็นเตอรหลอกดูดเงินหมดเกลี้ยงบัญชีก็มี เหตุเหลานี้ทรง

ตรัสวาเปนเพราะผูนั้นหมดบุญนั่นเอง (อรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/5/318) จะเห็นวาการ

มีทรัพยหรือรักษาทรัพยไวไดนั้นตองอาศัยบุญกุศลดวย และ (4) อนุคามิกนิธิ เปนทรัพยภายในเปนบุญกุศลท่ี

สำเร็จดวย ทาน ศีล สัญญมะ และทมะ เปนขุมทรัพยที่ติดตามตนตลอดไป ทรงตรัสในนิธิกัณฑสูตรวาเรา

สามารถฝงขุมทรัพยที่เปนบุญกุศลดังกลาว ดวยการกระทำหรือปฏิบัติตอสิ่งที่ควรบูชา กลาวคือ การปฏิบัติ

สักการะบูชาตอพระเจดีย หรือสังเวชนียสถาน การปรนนิบัติตอพระสงฆบิดามารดาผูมีพระคุณ ตอบุคคลที่ให

ความเคารพนับถือ เปนตน เมื่อไดฝงขุมทรัพยไวในที่อันควรแลว ยอมไดผลอันนาปรารถนา ในมนุษยสมบัติ 

สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัติ เชนผูที ่มีผิวพรรณงดงาม มีเสียงไพเราะ ความมีรูปรางสวยงามสมสวน มี

ยศถาบรรดาศักดิ์ใหญโต การมีบริวารมาก จัดเปนคุณสมบัติของผูมีมนุษยสมบัติ สวนการไดเสวยทิพยวิมาน

หรือเปนใหญในหมูเทพคือสวรรคสมบัติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/11-

12/19) สำหรับนิพพานสมบัติความดับสนิทแหงกิเลสและกองทุกขทั้งปวง ในพระพุทธศาสนาถือวานิพพาน

เปนจุดหมายอันสูงสุด ทั้งหมดนี้เปนสมบัติที่ทุกคนยอมมีความปรารถนาตามจริตและวาสนาของแตละบุคคล 

แตการจะไดมาซ่ึงความปรารถนาในสมบัติดังกลาว บุคคลตองเปนผูหม่ันประกอบในบุญกุศลตาง ๆ  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 240 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 จากหลักธรรมที่พระพุทธองคทรงตรัสไวในนิธิกัณฑสูตร ผูวิจัยเห็นวาเปนธรรมพื้นฐานที่สามารถ

ปฏิบัติไดงาย อยางเชน เรื่องการใหทานหรือการรักษาศีล ชาวพุทธถือปฏิบัติกันเปนวิถีชีวิตอยูแลว จึงนับวา

เปนธรรมที่ใกลชิดกับตัวเรามาก ถาสามารถเขาใจในอานิสงสหรือคุณคาของการไดประพฤติตนตามหลักธรรม

ที่ทรงกลาวไว ยอมจะเปนประโยชนตอผูมีความมุงมั่นเขาสูเสนทางอริยมรรคอยางยิ่ง เนื่องจากการใหทาน 

การรักษาศีล การรูจักสำรวมอินทรีย รูจักขมใจไมหลงไปตามกิเลส นี้เปนพ้ืนฐานของการเจริญสมาธิภาวนาทำ

ใหการเจริญสติภาวนาตั้งมั่นไดงาย มีความกาวหนาตามลำดับ สามารถพัฒนาตนเขาสูการปฏิบัติธรรมในขั้นท่ี

สูงขึ้น และสามารถถึงฝงพระนิพพานได ดวยเหตุนี้ผูวิจัยจึงมีความตองการจะวิเคราะหหลักธรรมหรือการ

บริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตรใหแจมแจงขึ้น เพื่อใหเขาใจในคุณธรรมพื้นฐานสำหรับตอยอดในการปฏิบัติ

ธรรมหรือเพ่ือยกระดับจิตเขาสูการปฏิบัติธรรมในข้ันท่ีสูงข้ึน และเผยแผองคความรูท่ีไดรับใหกับสังคมตอไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

 1. เพ่ือศึกษาโครงสรางและเนื้อหาในนิธิกัณฑสูตร 

 2. เพ่ือศึกษาวิธีการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร 

 3. เพ่ือวิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร 

 

วิธีดำเนินการวิจัย  

  การวิจัย เรื ่องการศึกษาวิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร เปนการวิจัยเชิงเอกสาร 

(Documentary Research) โดยศึกษาขอมูลจากเอกสารท่ีเก่ียวของกับหลักธรรมเรื่อง ทาน ศีล สัญญมะ ทมะ 

มีข้ันตอนศึกษา ดังนี้ 

  ขั้นตอนที่ 1 การสำรวจเอกสาร (Documentary Research) แนวคิดหลักธรรมเกี่ยวกับ ทาน ศีล 

สัญญมะ ทมะ เปนการศึกษาคนควาและรวบรวมขอมูลจากชั ้นปฐมภูมิ (Primary Sources) โดยศึกษา

องคประกอบของหลักธรรมในนิธิกัณฑสูตร จากพระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

พุทธศักราช 2539 และอรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2559 

  ขั้นตอนที่ 2 การสำรวจเอกสาร (Documentary Research) แนวคิดหลักธรรมเกี่ยวกับ ทาน ศีล 

สัญญมะ ทมะ เปนการศึกษาคนควาเนื้อหาในนิธิกัณฑสูตรและรวบรวมขอมูลชั้นทุติยภูมิ (Secondary 

Sources) จากคัมภีรวิสุทธมรรคปกรณ หนังสือ ตำรา เอกสารงานวิจัย บทความวิชาการ เอกสารที่เกี่ยวของ

อ่ืนๆ ตลอดจนถึงขอมูลจากสื่ออิเล็กทรอนิกส 

  ขั้นตอนที่ 3 ประมวลผล วิเคราะห สังเคราะห นำขอมูลจากเอกสารชั้นปฐมภูมิ และเอกสารชั้นทุติย

ภูมิ ตีความแลวสังเคราะหขอมูล 

  ข้ันตอนท่ี 4 เรียบเรียง สรุปผลการวิจัยเปนเชิงพรรณนาและบรรยาย (description and narrative)  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 241 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ผลการวิจัย  

 1. โครงสรางและเนื้อหาในนิธิกัณฑสูตร พบวา นิธิกัณฑสูตรเปนพระพุทธพจนประเภทคาถา ใน

หมวดขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ ประกอบดวย 16 คาถา เปนพระสูตรท่ีแสดงธรรมแกกุมพี (หมายถึงคนม่ังมี) 

ในเมืองกรุงสาวัตถี เพื่ออนุโมทนาวิธีการฝงขุมทรัพยของเขาดวยการถวายภัตตาหาร (ถวายทาน) แดพระสงฆ 

โดยมีพระพุทธเจาเปนประมุขและเพื่อแสดงความถึงพรอมดวยบุญ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย: 25/1-16/17-20) ทรงตรัสสอนเรื่องขุมทรัพย 2 อยาง คือขุมทรัพยภายนอกและขุมทรัพย

ภายใน ทรงเปรียบเทียบใหเห็นวาขุมทรัพยภายนอกซึ่งเปนทรัพยสินเงินทอง ไมมีความมั่นคง ถึงแมวาจะเก็บ

รักษาไวอยางดีแลวก็ตาม สาเหตุเกิดจากการหมดบุญนั่นเอง สวนขุมทรัพยภายในคือบุญกุศลคุณธรรมตาง ๆ 

อาทิ ทาน ศีล สัญญมะ และทมะ ที่บุคคลไดปฏิบัติดีแลวจะเปนอริยทรัพยมีความมั่นคงสามารถติดตามตน

ตลอดไปแมโลกหนาโดยจะไดรับผลในเรื่อง มนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัติ เมื่อทรงแสดงธรรมจบ

กุมฎีนั้นไดบรรลโุสดาปตติผลพรอมชนจำนวนมาก 

  2. วิธีการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร พบวา พระพุทธองคทรงตรัสสอนใหเห็นความสำคัญของ

ทรัพยภายในมากกวาทรัพยภายนอก ผูมีปญญาควรทำแตบุญท่ีจะเปนขุมทรัพยภายในท่ีจะติดตามตนตลอดไป 

ดวยการทำความดีที่เปนบุญกุศล (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/9/18) ใน

การทำทานสามารถทำไดทั้งอามิสทานที่เปนวัตถุสิ่งของและธรรมทานการใหคำแนะนำที่กอใหเกิดการพัฒนา

ชีวิต การรู จักควบคุมตนเองเวนจากการประพฤติชั ่วทางกาย วาจา อยู ในกรอบของศีลธรรม การรู จัก

ระมัดระวังสำรวมอินทรีย ดวยการมีสติคอยคุมจิตไมใหหลงไปยึดเกาะเกี่ยวกับอารมณตาง ๆ เพื่อมิใหเกิด

สังโยชนผูกจิต ซ่ึงจะนำมาซ่ึงกิเลสความโลภ โกรธ หลง การรูจักขมใจขมกิเลสระงับยับยั้งความโลภ โกรธ หลง 

สำหรับแนวปฏิบัติสามารถทำไดหลายวิธี ท้ังตอสถานท่ีหรือบุคคลท่ีควรเคารพบูชา ลวนเปนบุญกุศลท้ังสิ้น ใน

อรรถกถาทานอธิบายวา ชนท้ังหลายถวายปจจัยแมเล็กนอยท่ีพระเจดีย เหมือนท่ีทานพระขัณฑสุมนเถระและ

พระโสปากเถระกลาวไววา “เพราะถวายดอกไมดอกเดียวแทๆ ขาพเจาจึงไมรูจักทุคติเลย ตลอด 80 โกฏิกัป 

ผลแหงการถวายดอกไม” (อรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 1/7/321) จะเห็นวาการมีปญญา

กระทำสิ่งท่ีควรท่ีเปนบุญกุศลจะไดรับอานิสงสมาก  

  3. วิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร พบวา  

  3.1 การบริหารขุมทรัพยภายใน  

 ในนิธิกัณฑสูตรทรงใหความสำคัญเรื่องทรัพยภายในที่เปนพฤติกรรมคุณธรรมมากกวาการแสวงหา

วัตถุทรัพยสินเงินทองของมีคาอ่ืน ๆ ทรงสอนใหรูจักแสวงหาทรัพยภายในท่ีบุญกุศลไวเปนตนทุนในภพหนา ซ่ึง

เราไมสามารถคาดเดาไดวาจะถึงฝงพระนิพพานเม่ือใด จึงไมควรประมาทในธรรมท่ีพระพุทธเจาทรงตรัสสอนไว 

แมยังไมถึงฝงก็ยังไดรับประโยชนปจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) การไดบำรุงเลี้ยงดูบิดามารดาและสมณะพราหมณ 

หรือจุนเจือมิตรสหายดวยความเมตตาปรารถนาดี คุณประโยชนหรืออานิสงสก็เกิดข้ึนในชาตินี้ไมตองรอถึงชาติ

หนา ทำใหทุกคนมีความผาสุกรวมกัน เกิดความยินดี ความรักสามัคคีปรองดองกัน ประโยชนเบื้องหนาในภพ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 242 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

หนา (สัมปรายิกัตถะ) กอนจะเขาถึงพระนิพพานยังไดรับอานิสงสในมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ ตามแตบุญ

กุศลท่ีปจเจกบุคคลสรางทำไว และประโยชนสูงสุด (ปรมัตถะ) คือพระนิพพาน (พระวุฒิไกร สิริสาโร (ตาไธสง) 

(2561) ท้ังนี้ การเขาถึงพระนิพพานไดตองมีการปฏิบัติตอยอดในการเจริญภาวนาสมถะและวิปสสนา จนรูแจง

ดวยปญญาวาตนหมดสิ้นอาสวะกิเลสแลวสิ้นภพสิ้นชาติ 

 3.2 คุณคาท่ีไดจากการศึกษาการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร  

 คุณคาดานความไมประมาท จากการศึกษานิธิกัณฑสูตร ทำใหเปนบุคคลตั ้งมั ่นอยูในความไม

ประมาทในการสรางอริยะทรัพย ทาน ศีล การสำรวม การขมใจ ยอมไดรับอานิสงสของบญุ ในประโยชนปจจุบัน 

ประโยชนในภพหนาและประโยชนสูงสุด (นิพพาน) (อรรถกถา ขุททกนิกาย อิติวุตตกะ เอกนิบาต อุโภอัตถ

สูตร), (2567) 

 คุณคาดานการศึกษาและคุมครองชีวิต ทำใหรูถึงคุณคาหลักธรรมคำสอนเกี่ยวกับเรื่องของทรัพย

ลึกซึ้งขึ้น เปนคุณธรรมท่ีมีความสำคัญที่ควรสั่งสมไว เรียกวา “บุญ” หรือ “นิธิ” เปนขุมทรัพยที่จะอำนวยผล

ใหไดรับความสำเร็จสมบูรณทุก ๆ ดาน ยิ่งกวาทรัพยที่เปนวัตถุ การศึกษาทำใหรูวาการจะเขาสูกระแสมรรค

ผลนิพพาน นั้นตองผานการปฏิบัติคุณธรรมในระดับพื้นฐานกอน จากงายไปจนถึงระดับสูงสุด เปรียบเสมือน

การขึ้นบันไดไปสูจุดหมายสูงสุดตองไปทีละขั้น จึงไมควรประมาทในธรรมระดับพื้นฐานที่ดูเหมือนไมสำคัญแต

สำคัญ จุดหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาอันเปนอุดมคติของชีวิต คือการเขาถึงพระนิพพาน เปนสภาวะของ

ความสงบเย็นภายในจิตใจปราศจากกิเลสเครื่องรอยรัดท้ังปวง เปนทรัพยท่ีแตละบุคคลตองแสวงหาดวยความ

เพียรของตนเอง ดวยการกระทำตนใหตั้งอยูในความดีที่เปนคุณธรรมทั้งหลาย และชวยยังเปนเกราะคุมครอง

ชีวิตของตนมิใหตกไปสูโลกที่ชั่ว ซึ่งเปนฝงตรงขามกับฝงพระนิพพาน การศึกษาเรื่องขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร 

จึงเปนคุณประโยชนตอผูท่ีปรารถนามุงหวังเขาสูมรรคผลนิพพานเปนจุดหมายปลายทางอันสูงสุด  

 

อภิปรายผลการวิจัย  

  1. นิธิกัณฑสูตรเปนพระพุทธพจนประเภทคาถา โดยตรัสแสดงอนุโมทนาแกกุมฎีผูมีจิตเลื่อมใสท่ี

กำลังถวายภัตตาหารแกพระภิกษุสงฆ ในขณะเดียวกันพระเจาปเสนทิโกศล พระราชาแหงกรุงสาวัตถีไดสงราช

บุรุษไปเชิญกุมฎีเขาเฝาเพื่อหวังจะครอบครองในทรัพยของเขา แตเขาตอบกลับไปวา “กำลังฝงขุมทรัพยอยู

เชิญทานกลับไปกอนเดี๋ยวจะตามไป” เมื่อพระพุทธเจาฉันภัตตาหารเสร็จทรงไดอนุโมทนาตอการกระทำของ

กุมฎีผูนั้น และไดอธิบายผลของบุญที่เกิดจากการใหทาน การรักษาศีล การสำรวมอินทรีย การขมใจ ที่ได

กระทำตอพระสงฆ ตอบิดามารดา ตอมิตรสหาย และตอพระเจดีย จะไดอานิสงสมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ 

นิพพานสมบัติ บุญกุศลที่ทำนั้นจัดเปนทรัพยภายในที่จะติดตามตนไปทุกภพ สวนทรัพยสินเงินทองเปนทรัพย

ภายนอกไมสามารถนำติดตัวไปไดสิ้นสุดแคลมหายใจ ซึ่งสอดคลองกับสมเด็จพระพุทธโฆษาจาราย (ป.อ.    

ปยุตฺโต) (2556) ไดกลาวในหนังสือเรี่อง “ร่ำรวย ยิ่งใหญ เลื่อนลอย เพ่ืออะไร และชีวิตท่ีสมบูรณ” วาทรัพยสิน

เงินทองนั้น เปนสิ่งที่สูญหายโจรลักขโมยได เปนเหตุตองระวังรักษาและเกิดความหวงใยทรัพยสินเงินทองนั้น 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 243 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ยิ่งใชยิ่งสิ้นเปลือง ยิ่งใชยิ่งหมดจะตองหามาเพิ่มหามาชดเชย แตทรัพยภายในคือความดีนั้นไมสูญหายไมตอง

รักษาไมหายไปไหน และความดีนั้นยิ่งประพฤติก็ยิ่งเพิ่มพูนมากขึ้น ทรัพยภายในนี้มีมากหลายประการ ทรัพย

นั้นเปนเครื่องทำใหคนเรามีความสมบูรณในตัวเองจิตใจจะสมบูรณได มีความม่ันใจก็เพราะมีทรัพยภายใน  

 2. วิธีการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร พบวาในพระสูตรนี้ทรงมีพุทธประสงคเนนที่เรื่องทรัพย

ภายในซึ่งเปนบุญกุศลเปนหลักสำคัญ (อรรถกถา มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 1/1/313) ผลของบุญจัก

อำนวยผลในเรื่องมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัติ ดวยเหตุที่เกิดบุญกุศลที่ไดทำทาน รักษาศีล การ

สำรวมอินทรีย การขมใจ ซี่งสอดคลองกับสิรีรัศมิ์ สิงหสนธิ (2564) ไดทำการวิจัยเรื่อง “ศึกษาวิเคราะหกุศล

กรรมในคัมภีรวิมานวัตถุ” ผลการวิจัยพบวา หลักธรรมในวิมานวัตถุ การใหทานการรักษาศีล การฟงธรรม การ

ปฏิบัติธรรมสมควรแกธรรม เชน ศรัทธาตอพระรัตนตรัย การบูชาพระธาตุเจดียสถาน เปนตน วิมานวัตถุเปน

เรื่องท่ีกลาวถึงการทำความดีของเหลาเทวดาและเทพธิดาวาในสมัยท่ีตนเปนมนุษย ไดประกอบคุณงามความดี

อะไรไวบาง เชน บางตนก็ใหขาวน้ำเปนทาน บางตนก็ชวยเหลือเพ่ือนมนุษยดวยกัน เปนคุณธรรมท่ีสงผลใหได

มนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ และหากตอยอดการปฏิบัติภาวนาในข้ันท่ีสูงข้ึนก็สามารถบรรลุมรรคผลนิพพานได  

 3. วิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร พบวา  

 3.1 การบริหารขุมทรัพยภายใน เปนการบริหารบุญกุศลใหเกิดขึ้นดวย ทาน ศีล สัญญมะ และทมะ 

โดยการปฏิบัติตอสถานท่ีและบุคคลท่ีสมควรดวยความเคารพบูชา อานิสงสผลบุญท่ีไดรับจะเปนพ้ืนฐานนำไปสู

การไดมนุษยสมบัติ สวรรคสมบัติ นิพพานสมบัติ ตามแตปจเจกบุคคลท่ีสั่งสมบุญและเจริญภาวนาตามข้ันตาม

ภูมิของตนตามลำดับและอานิสงสของผลบุญยังสงผลใหไดรับคุณประโยชน 3 คือประโยชนในปจจุบัน 

ประโยชนในภพหนา ประโยชนสูงสุด (นิพพาน) สอดคลองกับพระวุฒิไกร สิริสาโร (ตาไธสง) (2562) ได

ศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาประโยชน 3 ที่มีผลตอการเจริญวิปสสนาภาวนา” ผลการวิจัยพบวา ประโยชนมี 3 

อยาง ดังกลาว มีความสำคัญตอชีวิตเพราะเปนจุดหมายของมนุษยทุกคน โดยเฉพาะพุทธศาสนาสอนใหเขาถึง

ประโยชนท้ังระดับ โลกียะ และระดับโลกุตตระ สวนหลักการท่ีจะทำใหสำเร็จถึงประโยชนท้ัง 3 นั้น ตองปฏิบัติ

ตามหลักศีล สมาธิ และปญญาท่ีพระพุทธองคทรงวางไวเพ่ือบรรลุถึงผลอันสูงสุดนั้น คือ มรรคผลนิพพาน 

 

 3.2 คุณคาที่ไดจากการศึกษาการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร 1) คุณคาดานการบริหารชีวิตใน

ชาตินี้เพื่อผลในชาติหนา การไดบำรุงพระสงฆบิดามารดาและมิตรสหายยอมเกิดความสุขแกใจตนและคนรอบ

ขางจึงไดผลในชาตินี้และยังสงผลถึงชาติหนา 2) คุณคาดานความไมประมาท ความประมาทคือการไมเห็น

คุณคาของธรรม ไมทำความเพียรในธรรม เม่ือไดรูจักสรางบุญกุศลดวยทาน ศีล หรือมีสติสำรวมกาย วาจา ใจ 

ทำใหเปนผูไมประมาทในชีวิต สอดคลองกับพระครูประสิทธิสรคุณ (บุรินทร ฐิตธมฺโม) (2545) ไดศึกษาวิจัย 

เรื่อง “การศึกษาเชิงวิเคราะหเรื่องความไมประมาทในพระพุทธศาสนาเถรวาท” ผลการวิจัยพบวา ความไม

ประมาทในธรรมทั้งหลาย ไดชื่อวายังประโยชนใหสำเร็จทั้งตอตนเองและสังคมทั้งในชาตินี้และชาติหนา 3) 

สงผลใหเปนเกราะคุมครองชีวิตไมใหตกไปสูโลกที่ชั่ว หรืออบายภูมิ นับวาเปนคุณประโยชนอยางยิ่งสำหรับ

การศึกษาการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 244 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

องคความรูใหม 

 จากการศึกษาวิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร ผูวิจัยไดพบองคความรูธรรมข้ันพ้ืนฐานท่ี

เปนปจจัยสำคัญในการนำไปสูการเจริญสติภาวนาสมถะและวิปสสนาใหตั้งมั่นไดงาย และเขาสูทางมรรคผล

นิพพานไดในที่สุด เพื่อแสดงภาพใหเปนรูปธรรมในหลักธรรมอาจแยกเปนขั้นตอนตามลำดับ คือ 1) ทาน       

2) ศีล 3) สัญญมะ 4) ทมะ 5) สมถะ 6) วิปสสนา 7) นิพพาน โดยมีแผนภาพประกอบดังนี้ 

 

 

 

 

 
 

 
 

แผนภาพท่ี 1 : หลักธรรมพ้ืนฐานในการนำเขาสูทางมรรคผลนิพพาน 

 

 1. ปจจัยพ้ืนฐานท่ีสำคัญสำหรับการดำเนินสูมรรคผลนิพพาน 

 โดยปกติชนท้ังหลายคิดวาการดำเนินเขาสูมรรคผลนิพพานเปนเรื่องยากสำหรับปุถุชนท่ัวไป เปนเรื่อง

ของสมณบรรพชิตที่มีวัตรเครงครัดจึงจะบรรลุมรรคผลได เมื่อผูวิจัยไดมาศึกษาพระธรรมคำสอนในพระสูตรนี้ 

จึงไดแนวคิดใหมวา การจะเขาถึงเสนทางมรรคผลนั้นทุกคนสามารถทำได จากการประพฤติปฏิบัติในวิถี

ชีวิตประจำวันของชาวพุทธเราท่ัว ๆ ไปโดยเริ่มจาก 

 1) ทาน เปนพื้นฐานเบื้องตนนับหนึ่งที่ตองทำกอนปฏิบัติขออื่น ๆ เนื่องจากทำไดงายที่สุดในวิถี

ชีวิตประจำวัน เชน ทำบุญใสบาตรพระ ทำทานใหกับขอทาน การบริจาคสิ่งของชวยเหลือผูเดือดรอนหรือ

แนะนำเพื่อนฝูงท่ีกำลังตกทุกขไดยาก เปนตน คุณประโยชนของการใหทานสิ่งแรกคือจะทำใหมีจิตใจออนโยน

มีเมตตาไมเบียดเบียนตอผูอ่ืน ซ่ึงเปนคุณลักษณะท่ีเหมาะแกการปฏิบัติธรรมในข้ันท่ีสูงข้ึน  

 2) ศีล ขึ้นอยูกับสถานะวาเปนบรรพชิตหรือคฤหัสถ ใหรักษาตามฐานะแหงตน เมื่อไดใหทานแลว

จิตใจก็ออนโยนนอมไปในทางศีลธรรมเกรงกลัวบาป ไมทำผิดศีลธรรม จิตใจเริ่มสงบจากการเบียดเบียน คือทำ

ใหกาย วาจา สงบไมเบียดเบียนตนเองและผูอื่น ทำใหสามารถที่จะทำใหจิตสงบไดงายในการทำสมาธิ ซึ่งเปน

การเจริญสมาธิในชั้นสูงข้ึน 

 3) สัญญมะ การสำรวมระวังจิตมิใหไปยึดเกาะเกี่ยวกับอารมณที่มากระทบทางตา หู จมูก ลิ้น กาย 

ใจ จะทำใหจิตผูกเปนสังโยชนเกิดกิเลสโลภ โกรธ หลงได ในการดำรงชีวิตตองมีสติคอยระมัดระวังอารมณที่มา

กระทบทุกขณะจิต ซ่ึงตองอาศัยสติสมาธิคอยควบคุมจิตใจตลอดเวลา สติสมาธิท่ีจะเกิดข้ึนอยางตอเนื่องก็เปนผล

สัญญมะ 

ทาน 

นิพพาน 

วิปัสสนา 

สมถะ 

ศีล 

ทมะ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 245 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

มาจากพื้นฐานของการมีเมตตาจากการใหทาน มีจิตสงบระงับซึ่งเปนผลจากการรักษาศีล ตามลำดับ สัญญมะ 

จึงเปนการทำสมาธิเพ่ือการปฏิบัติธรรมในข้ันท่ีสูงข้ึนไป 

  4) ทมะ การขมจิตขมใจระงับกิเลส ความโลภ โกรธ หลง ท่ีมันเปนตะกอนนอนกนตุมอยูในใจ เม่ือยัง

ไมมีอะไรมากระทบมันก็คงนอนนิ่งอยู แตถามีอะไรมาสะกิดเขากิเลสตัวนั้น ๆ ก็จะฟุงขึ้น โดยปกติคนทั่วไป

มักจะทำตามใจกิเลส คือปลอยใหกิเลสฟุงตามอำเภอใจ สรางเปนบาปอกุศลตาง ๆ จึงตองรูขมจิตขมใจขมกิเลสไม

ตามใจกิเลส การไมตามใจกิเลสตองใชสติปญญาพิจารณาหาเหตุผลขอเท็จจริงที่ถูกที่ควร ถาใชปญญาพิจารณา

บอยๆ กิเลสก็จะถูกกดขมไวในอำนาจของเราได และการจะไดสติปญญาคอยขมจิตขมใจไวไมใหกิเลสฟุงข้ึนมา

นั้นเปนผลจากการท่ีรูจักสำรวมระวังอินทรียมากอน ฉะนั้นทมะจึงเปนการปฏิบัติธรรมเพ่ือเปนสะพานใหเขาสู

การปฏิบัติธรรมในชั้นท่ีสูงข้ึนตามลำดับข้ึนไป 

 5) สมถะ เปนการฝกสมาธิใหจิตสงบอยูในระยะหนึ่ง เมื่อจิตสงบก็ไมกอกิเลสเรื่องโลภ โกรธ หลง ได

ในระยะหนึ่ง หรือเปนการดับกิเลสชั่วคราว เปนการเจริญจิตภาวนาลำดับสูงข้ึนไป 

 6) วิปสสนา หลังจากที่จิตสงบตั้งมั่นมาตามลำดับแลวก็เปนการเจริญสติปญญาวิปสสนา ทำใหเกิด

ปญญารูแจงเห็นจริงตามความเปนจริง และเขาสูมรรคผลนิพพานในท่ีสุด 

 สอดคลองกับพระมหาสุชิน ตสีโล (นราเกตุ) (2558) ไดศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาความสัมพันธระหวาง

ศีลกับการบรรลุธรรม” ผลการวิจัยพบวา ศีลเปนผูนำสำคัญท่ีมีความสัมพันธเก่ียวเนื่องตอการบรรลุธรรมท้ังใน

โลกียะธรรมและโลกุตรธรรมตามหลักไตรสิกขา เมื่อมีศีลเปนพื้นฐานยอมทำใหเกิดสมาธิ เมื่อมีสมาธิเปน

พื้นฐานยอมเกิดปญญา เมื่อปญญารูแจง จิตยอมหลุดพนจากอาสวะกิเลสทั้งหลาย ศีลเปนที่ตั้งแหงกุศลธรรม

ทั้งหลาย เปนรากเหงาในการทำใหกุศลเจริญขึ้น เปนหัวหนาในพระพุทธศาสนาอันจะนำไปสูมรรคผล และ

นิพพาน 

 พุทธศาสนามีนิพพานเปนเปาหมายสูงสุด ฉะนั้นการเกิดเปนมนุษยจึงควรตั้งความมุงหวังไปใหถึงฝง

พระนิพพาน สำหรับการวิจัยครั้งนี้เปนการศึกษาหลักธรรมพ้ืนฐานเรื่องทาน ศีล สมาธิ (สัญญมะ, ทมะ) ซ่ึงเปน

ปจจัยเบื้องตนท่ีสำคัญตอการปฏิบัติธรรมในขั้นเจริญสมถะและเจริญวิปสสนาทำใหเกิดปญญารูแจงมรรคผล

นิพพานในที่สุด การวิจัยครั้งนี้ทำใหผูวิจัยไดรับความรูใหมมองเห็นภาพวาเสนทางสูพระนิพพานนั้นมีเสนทาง

เดินอยางไร ดังคำตอบจากแผนภาพ 

 2. คุณคาการนำไปใช จากการศึกษาวิเคราะหการบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร ทำใหเห็น

ความสำคัญของหลักธรรมพ้ืนฐานท่ีเปนปจจัยสำคัญท่ีจะนำสูการปฏิบัติธรรมเพ่ือเขาสูมรรคผลนิพพานชัดเจน

ขึ้น เหมือนเปน Jigsaw หรือ Road map เห็นเสนทางที่จะเดินสูเปาหมายชัดเจนขึ้น ในการประพฤติปฏิบัติ

ธรรมขอที ่ 1 – 4 เปนคุณธรรมที ่ทรงตรัสสอนในนิธิกัณฑสูตร ซึ ่งเปนแนวทางที ่สามารถนำไปใชในวิถี

ชีวิตประจำวันไดตามปกติในสถานการณตาง ๆ และเปนการปฏิบัติเพื่อพัฒนายกระดับจิตใหสูงขึ ้นสำหรับ

รองรับสูการปฏิบัติท่ีสูงข้ึนเพ่ือใหไดปญญารูแจงถึงฝงพระนิพพาน ซ่ึงเปนเรื่องท่ีปุถุชนท่ัวไปสามารถทำไดโดย

อาศัยแนวปฏิบัติดังกลาว 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 246 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สรุป  

 การบริหารขุมทรัพยในนิธิกัณฑสูตร เปนการสอนใหเห็นความสำคัญในการแสวงหาทรัพยภายในท่ี

เปนบุญกุศลมากกวาทรัพยภายนอกที่เปนทรัพยสินเงินทอง เพราะทรัพยภายในเปนบุญกุศลมีอานิสงสที ่จะ

ติดตามตนไปใหถึงฝงพระนิพพาน การสรางสมบุญกุศลที่เปนทรัพยภายในนั้นสามารถทำไดจากเรื่องงายใน

ระดับเริ่มตน คือการทำทานทั้งที่เปนอามิสทานหรือธรรมทานตอบุคคลตอสิ่งที่ควรสักการะบูชา เชน การ

ทำบุญใสบาตร หรือการทำทานทั ่วไป ซ่ึงเรื ่องนี ้ถ ือวาเปนเรื ่องที ่ทำงายที ่สุด เพราะเปนวิถีช ีว ิตของ

พุทธศาสนิกชนชาวไทย เรื่องของศีลยังนับวาอยูในขอบขายท่ีชาวพุทธยึดถือปฏิบัติกันอยูมากนอยตามจริตนิสัย 

เพียงแคมีเจตนางดเวนการลวงละเมิดในศีล 5 อยางบริบูรณ ความสุขสงบก็ปรากฏใหเห็นไดชัดในครอบครัว 

ชุมชนหมูคณะนี้เปนเพียงอานิสงสในเบื้องตนในปจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) และยังเปนอานิสงสติดตามไปภพ

หนา การรูจักสำรวมอายตนะไมใหจิตหลงไปยึดเกาะเกี่ยวกับอารมณที่มากระทบตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ก็จะ

ชวยสกัดตนตอแหงการพอกพูนกิเลสอกุศลได โดยการมีสติยับยั้งมิใหความคิดท่ีเปนอกุศลเกิดข้ึนในขณะจิตท่ีมี

การกระทบทางอายตนะ ซึ่งตองอาศัยสติมีสมาธิฝกฝนใหมีความชำนิชำนาญขึ้น ในการขมจิตขมใจขมกิเลส 

หรือทมะเปนการฝกฝนขมกิเลส โลภ โกรธ หลง ท่ีเปนตะกอนนอนกนตุมอยูในจิตใจไมใหฟุงออกมาสรางความ

เดือดรอนแกตนและผูอ่ืน  

 หลักธรรมท่ีกลาวมามีทาน ศีล สัญญมะ และทมะนี้เปนทรัพยภายในท่ีเปนบุญกุศล เปนปจจัยพ้ืนฐาน

ท่ีสำคัญท่ีจะนำเราเขาสูการปฏิบัติธรรมในข้ันท่ีสูงข้ึนตามลำดับคือสมถะและวิปสสนาเขาสูพระนิพพานในท่ีสุด 

แมยังไมถึงฝงพระนิพพาน บุญกุศลจากการทำทาน การรักษาศีล ยังอำนวยผลที่นาปรารถนาในสุคติภูมิ คือ

มนุษยสมบัติ เชน เกิดเปนมนุษยไดรูปรางสวยผิวพรรณผองใส ร่ำรวยทรัพยสินเงินทอง มีบริวารมากมาย        

มียศถาบรรดาศักดิ์ หรือไดสวรรคสมบัติ เกิดเปนเทวดาไดเสวยทิพยวิมานบนสวรรคชั้นตาง ๆ เปนตน การเห็น

คุณคาและการไมประมาทในธรรมที่ควรกระทำดังกลาว ยอมจะเปนเกราะคุมครองชีวิตใหเดินทางสายตรงมุง

หนาถึงพระนิพพาน ความประมาทจะทำใหเสียเวลาเนิ่นนานในทุคติภูมิ จึงเปนการสมควรอยางยิ่งที่ชาวพุทธ

จะไดศึกษาเรียนรูหลักธรรมคำสอนในนิธิกัณฑสูตรและนำไปปฏิบัติในวิถีชีวิตใหเกิดมรรคเกิดผลทั้งในชาตินี้

และภพหนาตลอดจนเขาถึงฝงพระนิพพานในท่ีสุด 

 

ขอเสนอแนะ  

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย  

 ผลจากการวิจัยพบวา การวิจัยเรื่องนี้เปนเรื่องเกี่ยวกับการจัดการบริหารหลักธรรมที่เปนพื้นฐาน

เบื้องตนในวิถีชีวิตตามปกติ ทำใหเกิดความสงบสุขเอื้อเฟอเผื่อแผในครอบครัวและสังคม และสามารถพัฒนา

ยกระดับจิตขึ้นสูการปฏิบัติธรรมขั้นสูงยิ่งขึ้นไดงาย จนสามารถเขาสูมรรคผลนิพพาน หรือไดมนุษยสมบัติ 

สวรรคสมบัติตามเหตุปจจัย เปนงานวิจัยที่เหมาะแกผูอานทุกระดับ เหมาะแกหนวยงาน องคกรตาง ๆ นำไป



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 247 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อบรมใหความรูแกบุคลากรในองคกรเพื่อพัฒนาจิตใหไดรับประโยชนปจจุบัน (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) คือการอยู

รวมกันอยางปกติสุขในองคกรนั้น ๆ  

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็นหัวขอเก่ียวกับ 

 2.1 “การศึกษาวิเคราะหความสัมพันธของหลักธรรมในนิธิกัณฑสูตรกับวิปสสนากรรมฐาน” เปนการ

วิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เปนการศึกษาตอยอดของการปฏิบัติเรื่อง ทาน ศีล สัญญมะ และท

มะ เชื่อมตอดวยการวิปสสนาใหเปนแนวปฏิบัติตลอดสายใหถึงจุดหมายปลายทางพระนิพพาน  

 2.2 “การศึกษาวิเคราะหผลที่เกิดจากปฏิบัติตามหลักธรรมในนิธิกัณฑสูตร” เปนการวิจัยประเภท

ผสมผสานเชิงคุณภาพ(Qualitative Research) และเชิงปริมาณ (Quantitative Research) โดยศึกษาคนควา

จากเอกสารที่เกี่ยวของและการสัมภาษณผูทรงคุณวุฒิที่มีความชำนาญในการปฏิบัติตามหลักธรรม เพื่อแสดง

ใหผูอานเห็นภาพของผลที่ไดรับจากการปฏิบัติอยางชัดเจนยิ่งขึ้น เปนการจุดประกายใหมีปฏิบัติอยางจริงจัง

ตอไป  

 

บรรณานุกรม 

พระครูประสิทธิสรคุณ (บุร ินทรฐ ิตธมฺโม). (2545). การศึกษาเชิงวิเคราะหเร ื ่องความไมประมาทใน

พระพุทธศาสนาเถรวาท. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระมหาสุชิน ตสีโล (นราเกตุ). (2558). ศึกษาความสัมพันธระหวางศีลกับการบรรลุธรรม. วิทยานิพนธ

หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระวุฒิไกร สิริสาโร (ตาไธสง). (2561). ศึกษาประโยชน 3 ที่มีผลตอการเจริญวิปสสนาภาวนา. วิทยานิพนธ

หลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2550). อรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2525). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2525. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ อักษร

เจริญทัศน. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2565). พจนานุกรมศาสตร ฉบับประมวลศัพท. พิมพครั้งที่ 37. 

กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต). (2556). ร่ำรวย ยิ ่งใหญ เลื ่อนลอย เพื ่ออะไร. พิมพครั ้งท่ี 

4. กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 248 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สิรีรัศม์ิ สิงหสนธิ. (2564). การศึกษาวิเคราะหกุศลกรรมในคัมภีรวิมานวัตถุ. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตร

มหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 249 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

การศึกษาเปรียบเทียบนิยามและพัฒนาการของชีวิตมนุษยตาม 

มิติพุทธศาสตรกับมติิวิทยาศาสตรการแพทย 

A Comparative Study of the Definition and Development of Human Life 

between the Buddhism and the Medical Science 

 
1วิชุดา รวมกระโทก, 2กันยานุช เทาประเสริฐ, 3ย่ิงยง เทาประเสริฐ,  

4ศิวพงษ ตันสุวรรณวงค และ 5วนิษา ปนฟา 

1Wichuda Ruamkrathok, 2Kanyanoot Taoprasert, 3Yingyong Taoprasert,  

4Siwapong Tansuwanwong and 5Wanisa Punfa 
1,2,3,4,5วิทยาลัยการแพทยพ้ืนบานและการแพทยทางเลือก มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย 

1,2,3,4,5School of Traditional and Alternative Medicine, Chiang Rai Rajabhat University. 
1Corresponding Author’s Email: wruamkrathok@hotmail.co.th  

Received: June 22, 2024; Revised: August 13, 2024; Accepted: August 15, 2024 

  

บทคัดยอ  

 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาเปรียบเทียบความหมายของชีวิตมนุษยตามแนวคิด พุทธ

ศาสตรกับวิทยาศาสตรการแพทย 2) เพื่อศึกษาเปรียบเทียบการกำเนิดชีวิตมนุษยตามแนวคิดพุทธศาสตรกับ

วิทยาศาสตรการแพทย 3) เพื่อศึกษาเปรียบเทียบพัฒนาการของชีวิตมนุษยตามแนวคิดพุทธศาสตรกับ

วิทยาศาสตรการแพทย  เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยศึกษาจากแหลงขอมูลองคความรูเรื่องขันธ 5 ในอภิธรรม

ปฎก รวมกับบทความเรื่องขันธ 5 ของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต) และ พระธรรมโกศาจารย 

(พุทธทาสภิกขุ) และในตำรากายวิภาคศาสตรและสรีรวิทยาของวิทยาศาสตรการแพทย วิเคราะหขอมูลโดยใช

การวิเคราะหเนื้อหาและนำเสนอเชิงพรรณนา 

 ผลการวิจัยพบวา 1) นิยามของชีวิตตามแนวคิดพุทธศาสตร คือ ขันธ 5 ซึ่งประกอบดวยรางกายและ

จิตใจ สวนชีวิตตามนิยามของวิทยาศาสตรการแพทย คือ รางกาย 2) การกำเนิดชีวิตตามแนวคิดพุทธศาสตร

จะตองมีการเกิดของรางกายและจิตใจ โดยรางกายเกิดจากการปฏิสนธิระหวางธาตุพอกับธาตุแม จิตใจเกิด

จากจิตเดิมมาจุติในครรภมารดา สวนแนวคิดวิทยาศาสตรการแพทยมองวารางกายเกิดจากการปฏิสนธิระหวาง

อสุจิกับเซลลไข จิตใจเปนผลมาจากการทำงานของสมองและระบบประสาท ดังนั้นการกำเนิดของรางกายมี

ความสอดคลองกันทั้ง 2 แนวคิด แตดานจิตใจแตกตางกัน 3) พัฒนาการของชีวิตตามแนวคิดพุทธศาสตร

อธิบายวารางกายถูกสรางมาจากธาตุ 4 วิทยาศาสตรการแพทยอธิบายวารางกายถูกสรางมาจากอาหาร       

แตพบวามีความสอดคลองกันคือธาตุ 4 สรางรางกายผานอาหาร สวนพัฒนาการทางดานจิตใจตามแนวคิด



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 250 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พุทธศาสตรอธิบายวากรรมที่สะสมสืบทอดมาจากจิตเดิมมีผลตอพฤติกรรมที่มีมาแตกำเนิด รวมกับเมื่อเติบโต

ข้ึนผานการบมเพาะจากครอบครัวและสังคมก็จะเกิดพฤติกรรมการเรียนรู ซ่ึงแตกตางจากแนวคิดวิทยาศาสตร

การแพทยท่ีมองวาพัฒนาการทางดานจิตใจเกิดจากการเรียนรูผานกระบวนการทำงานของสมองและระบบ

ประสาทเทานั้น   

คำสำคัญ: ขันธ 5; ชีวิตมนุษย; การแพทยแผนไทย; วิทยาศาสตรการแพทย 

 

Abstract 
  The objectives of this research article were: 1) to compare the definition of human life 
between Buddhism and medical science concepts, 2) to compare the origin of human life 
between Buddhism and medical science concepts and 3) to compare the development of human 
life between Buddhism and medical science concepts. This research is qualitative research. The 
methodology was documentary reviews of knowledge about the five aggregates in the 
Abhidhamma Pitaka together with the article on the five aggregates of Somdet Phra 
Buddhaghosacariya (P.A.Payutto) and Phra Dharmakosacarya (Buddhadasa Bhikkhu) and 
anatomy and physiology textbooks of medical science. Data were analyzed using content 
analysis and presented descriptively. 
 The findings revealed that: 1) The definition of life based on Buddhism concepts is the 
five aggregates which consists of body and mind. The definition of life based on medical 
science concepts is the body. 2 )  The genesis of life based on Buddhism concepts requires the 
birth of both body and mind. The body’s birth results from the fusion of the father and mother 
elements. The mind arose from the death of consciousness to be rebirth in the embryo in the 
mother's womb. The genesis of the body based on medical science concepts is fertilization 
between sperm and egg cells. The mind is the result of the functioning of the brain and nervous 
system. Therefore, the origin of the body is consistent with both concepts, but the mental is 
different. 3 )  The development of life based on Buddhism concept explains that the body is 
building from four elements. The medical science concept explains that the body is building 
from food. It was found two concepts were consistent with each other, in term of four elements 
contribute to build the body through food. The psychological development based on Buddhism 
concept explains that the accumulated karma inherited with the consciousness affects born 
behavior. Together with growing up through family and social nurturing, it caused learned 
behavior. This is different from the medical science concept that psychological development 
only occurs from learning through the processes functioning of brain and nervous system.  
Keywords: Five Aggregates; Human life; Thai Traditional Medicine; Medical Science 
 

บทนำ  

 คนไทยหรือชนเผาไทสามารถดำรงเผาพันธุมาไดกวา 3,000 ป ในแถบสุวรรณภูมิ (นิธิ เอียวศรีวงค, 

2549) แสดงถึงการสั่งสมประสบการณของบรรพชนแพทยแผนไทยที่เรียนรูผานการลองผิด ลองถูก สังเกต 

จดจำจนกอเกิดเปนภูมิปญญาการแพทยแผนไทย นอกจากนี้ยังเรียนรูจากอารยธรรมจีนและอารยธรรมอินเดีย 

โดยสืบทอดความรูในการดูแลรักษาสุขภาพสงตอใหลูกหลานมาอยางยาวนาน เนื่องจากภูมิปญญาการแพทย

แผนไทยเปนความรูที่ไดเรียนรูผานประสบการณรวมกับไดเรียนรูจากอารยธรรมขางเคียงแลวนำมาปรับใช 

ดังนั้นองคความรูเกี่ยวกับการรักษาอาการเจ็บปวยจึงเปนความรูเชิงประสบการณ โดยไมไดเริ่มจากการศึกษา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 251 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สาเหตุปจจัยการเกิดโรค ตอมาเม่ือคนไทยไดหันมานับถือศาสนาพุทธจึงไดเรียนรูองคความรูจากขันธ 5 และได

มีการอางอิงถึงสาเหตุการเจ็บปวยอันเนื่องมาจากธาตุซ่ึงเปนปจจัยในการสรางชีวิต ท้ังนี้แพทยไทยในอดีต สวน

ใหญเปนผูชายและผานการบวชเรียนมากอน จึงไดนำเอาแนวคิดเรื่องธาตุ 4 อันไดแก ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุลม 

และธาตุไฟ มาเปนตัวชวยในการอธิบายถึงสาเหตุของการเจ็บปวยวามาจากธาตุไมสมดุลในลักษณะกำเริบ 

หยอน และพิการ (กองการประกอบโรคศิลปะ กรมสนับสนุนบริการสุขภาพ, 2549) ซึ่งเปนการพาดพิงหรือ

อางอิงถึงสาเหตุการเจ็บปวยโดยไมมีรายละเอียดอธิบายกลไกท่ีกอใหเกิดอาการเจ็บปวยเหลานั้น 

  การแพทยตะวันตกเริ่มเขามามีอิทธิพลอยางมากในสมัยรัชกาลที่ 5 พระองคไดเห็นความสำคัญและ

ความเสื่อมถอยของการแพทยแผนไทย จึงโปรดเกลาฯ ใหมีการฟนฟูการแพทยแผนไทย โดยชำระตำรา

การแพทยแผนไทยที่กระจัดกระจายนำมารวมกัน ตรวจสอบใหตรงกับตนฉบับเดิม จึงเกิดเปนตำรา “เวช

ศาสตรฉบับหลวง รัชกาลที่ 5” และโปรดเกลาฯ ใหตั้ง “ศิริราชพยาบาล” ซึ่งใหการรักษาพยาบาลตามแบบ

การแพทยตะวันตกและการแพทยแผนไทยควบคูกันตามความสมัครใจของผูปวย พระองคทรงตั้งโรงเรียน

ฝกหัดแพทยเรียกวา “โรงเรียนแพทยากร” ตอมาไดยกขึ้นเปนโรงเรียนราชแพทยาลัย มีหลักสูตรการศึกษา 3 

ป โดยศึกษาท้ังการแพทยแผนตะวันตกและการแพทยแผนไทย นอกจากนี้พระองคยังทรงโปรดเกลาให พระยา

พิศณุประสาทเวชจัดทำตำราแพทยศาสตรสงเคราะหขึ้น ไมเพียงแตใชสำหรับการเรียนการสอนในโรงเรียน

แพทยเทานั้น แตยังสงเคราะหใหกับประชาชนไดใชภูมิปญญาการแพทยแผนไทยในการดูแลรักษาสุขภาพของ

ตนเองไดงายและสะดวกยิ่งข้ึน (พระยาพิศณุประสาทเวช, 2450) ตอมาในสมัยรัชกาลท่ี 6 ถือวาเปนชวงตกต่ำ

ของวงการแพทยแผนไทย ประชาชนเลื่อมใสในการแพทยแผนตะวันตกมากขึ้นจากเหตุการณการเกิดโรค

ระบาดและสามารถรักษาหายไดดวยการแพทยแผนตะวันตก อีกทั้งในสวนของการศึกษาในโรงเรียนราช

แพทยาลัยในป พ.ศ. 2458 ไดมีการยกเลิกการเรียนการสอนวิชาแพทยแผนโบราณในโรงเรียน ราชแพทยาลัย 

(วิกัลย พงศพนิตานนท, 2558) การแพทยแผนไทยจึงถูกลดทอนบทบาทและหมดโอกาสในการถายทอดความรู

ในโรงเรียนแพทย จึงทำใหการแพทยตะวันตกเขามาแทนที่ อีกทั้งเมื่อมีการตรา พ.ร.บ.การแพทย พ.ศ. 2466 

เพื่อควบคุมการประกอบโรคศิลปะ ซึ่งเปนกฎหมายฉบับแรกของประเทศที่กำหนดใหผูที่จะทำการประกอบ

โรคศิลปะไดตองขึ้นทะเบียนและรับอนุญาตกับทางราชการ จากนั้นมีการตรากฎเสนาบดี พ.ศ. 2472 แบงผู

ประกอบโรคศิลปะเปน “แผนปจจุบัน” และ “แผนโบราณ” แยกขาดจากกันอยางสิ้นเชิง โดยกำหนดวา 

ประเภทแผนโบราณ คือ “ผูประกอบโรคศิลปะโดยอาศัยความสังเกตความชำนาญ อันไดบอกเลาสืบตอกันมา

เปนที่ตั้ง หรืออาศัยตำราที่มีมาแตโบราณ มิไดดำเนินไปทางวิทยาศาสตร” ซึ่งเปนการปดกั้นการพัฒนาและ

จำกัดการเรียนรูใหอยูในกรอบของความรูดั้งเดิมเทานั้น และกำหนดใหผูประกอบโรคศิลปะตองขึ้นทะเบียน 

ทำใหแพทยแผนโบราณจำนวนมากไมสามารถขึ้นทะเบียนได ผู ที ่ยังคงประกอบโรคศิลปะตอโดยไมไดข้ึน

ทะเบียนจึงกลายเปน “หมอเถ่ือน” 

 ตอมาการแพทยแผนไทยไดรับการฟนฟูอีกครั้งหนึ่ง เมื่อมี พ.ร.บ.การประกอบโรคศิลปะ พ.ศ. 2542 

กอใหเกิดการเปลี่ยนแปลงในดานนิยามและทิศทางในการพัฒนาการแพทยแผนไทยซึ่งไดเปลี่ยนชื่อจาก “การ

ประกอบโรคศิลปะแผนโบราณ” เปน “การแพทยแผนไทย” และไดแกไขคำนิยามเปน “การประกอบ โรค



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 252 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ศิลปะตามความรูหรือตำราแบบไทยที่ถายทอดและพัฒนาสืบตอกันมา หรือตามการศึกษาจากสถานศึกษาท่ี

คณะกรรมการรับรอง” โดยเฉพาะอยางยิ่งในมาตรา 33(1) (ข) ท่ีกำหนดใหมีแพทยแผนไทยท่ีไดรับความรูจาก

สถาบ ันการศ ึกษาการแพทยแผนไทยที ่คณะกรรมการว ิชาช ีพร ับรอง ทำให  เก ิดการผล ักด ันให มี

สถาบันการศึกษาระดับอุดมศึกษาเปดการเรียนการสอนระดับปริญญาตรีจนถึงระดับปริญญาเอกในเวลาตอมา 

สงผลใหมีการศึกษาพัฒนาองคความรูทางดานการแพทยแผนไทยในแวดวงวิชาการมากข้ึน ซ่ึงภูมิปญญาดั้งเดิม

ท่ีสืบทอดกันมาในตำราแพทยศาสตรสงเคราะหมีตำรับยามากถึง 3,151 ตำรับ (กฤษณา หนูเครือ, 2566) และ

พบวาในตำราการแพทยแผนไทยมีโรคหรืออาการที่สามารถรักษาไดมากถึง 951 โรคหรืออาการ (สุพรรษา    

สุขสมทรง, 2562) แตเนื่องจากความรูดั้งเดิมขาดการพัฒนามาเปนเวลา 100 ป จึงไมไดรับการพัฒนา องค

ความรูใหรวมสมัยคูขนานกับการแพทยแผนปจจุบัน อีกทั้งโรคในปจจุบันที่เปลี่ยนแปลงไปซึ่งมีสาเหตุปจจัย

แตกตางไปจากเดิม เชน โรคติดเชื้อ โรคกลายพันธุตาง ๆ ซ่ึงแมแตการแพทยแผนปจจุบันก็ยังไมสามารถรักษา

ไดครบถวน จึงจำเปนตองมีวิธีการที่หลากหลายเพื่อเปนทางเลือกใหกับประชาชน ดังนั้นถาจะนำภูมิปญญา

ดั้งเดิมกลับมาใชใหม จึงจำเปนตองศึกษาแนวคิดทฤษฎีดั้งเดิมที่แพทยไทยอางอิงเพื่อที่จะนำมาพัฒนา องค

ความรูการแพทยแผนไทยใหรวมสมัยโดยไมท้ิงรากฐานเดิม 

   ท้ังนี้เม่ือศึกษาเรื่องธาตุ 4 ท่ีแพทยไทยดั้งเดิมไดอางอิงวาเปนเหตุแหงการเจ็บปวย พบวาธาตุ 4 อยูใน

พุทธธรรมเรื่องขันธ 5 หรือเบญจขันธ ซึ่งตามหลักพุทธศาสนา เบญจขันธ เปนอนัตตา คือ รูป เวทนา สัญญา 

สังขาร วิญญาณ แตละสวนเปนมายาไรตัวตน (พุทธทาสภิกขุ, 2535) เม่ือแยกขันธ 5 ออกพิจารณาแตละสวน 

จะเห็นวาขันธทุกขันธไมเที่ยง เมื่อไมเที่ยง ก็เปนทุกข เปนสภาพบีบคั้นกดดันแกผูเขาไปยึด เมื่อเปนทุกข ก็

ไมใชตัวตน ที่วาไมใชตัวตน ก็เพราะแตละอยางลวนเกิดจากเหตุปจจัย ไมมีตัวตนของมันเอง เพราะไมอยูใน

อำนาจ ไมเปนของของสัตวบุคคลนั้นแทจริง ถาสัตวบุคคลนั้นเปนเจาของขันธ 5 แทจริง ก็ยอมตองบังคับเอา

เองใหเปนไปตามความตองการได และไมใหเปลี่ยนแปลงไปจากสภาพท่ีตองการได เชน ไมใหแก ไมใหเจ็บปวย 

เปนตน (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2549) ท้ังนี้แมแตรูปขันธก็เปนการมองในลักษณะนามธรรม เพ่ือ

ไมใหเกิดการยึดติด ดังนั้นแนวคิดเก่ียวกับชีวิตมนุษยท่ีการแพทยแผนไทยแนบอิงกับพุทธปรัชญานั้นมีลักษณะ

เปนนามธรรมแตกตางจากแนวคิดท่ีเก่ียวของกับชีวิตมนุษยของวิทยาศาสตรการแพทยท่ีเปนรูปธรรม สงผลให

การเรียนการสอนในดานการแพทยแผนไทยในยุคปจจุบันที่นักศึกษาแพทยแผนไทยตองเรียนความรูทางดาน

วิทยาศาสตรการแพทยซ่ึงเปนความรูใหมและทฤษฎีทางการแพทยแผนไทยตามคัมภีรดั้งเดิมเพ่ือใชในการสอบ

ใบประกอบวิชาชีพ แตความรูทั้ง 2 ดานนี้ยังไมสามารถอธิบายเชื่อมโยงกันไดทั้งที่เปนการเรียนรูเกี่ยวกับ

รางกายมนุษยเหมือนกัน ดังนั้น คณะผูวิจัยในฐานะเปนผูสอนทางดานวิทยาศาสตรการแพทยของโปรแกรม

วิชาการแพทยแผนไทย มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงรายจึงมองเห็นโอกาสและความจำเปนที่จะตองศึกษา

เปรียบเทียบแนวคิดเรื่องชีวิตมนุษยในมิติพุทธศาสตรท่ีมีมุมมองเปนนามธรรมกับแนวคิดเรื่องชีวิตมนุษยในมิติ

วิทยาศาสตรการแพทยที่เปนรูปธรรม เพื่อใหเห็นสวนที่เหมือนและสวนที่แตกตางกันของ 2 แนวคิดนี้ โดยใน

ประเด็นที่มีแนวคิดเหมือนกันหรือคลายคลึงกันจะไดสามารถนำมาศึกษาหาความเชื่อมโยงกันตอไป สวนใน

ประเด็นท่ีแตกตางกันก็จะไดนำเอาจุดแข็งของแตละแนวคิดมาใชใหเกิดประโยชนสูงสุดในการดูแลรักษาผูปวย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 253 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

อยางเปนองครวมครอบคลุมทุกมิติของสุขภาพทั้งรางกาย จิตใจ อารมณ สังคม และจิตวิญญาณตอไป ซึ่งการ

มองมิติทางจิตวิญญาณผานแนวคิดเรื่องความเปนมนุษยชวยใหสามารถเห็นแงมุมใหมๆ ที่เชื่อมโยงมิติทางจิต

วิญญาณจากเรื่องของศาสนาและปรัชญาไปสูองคความรูใหมๆ ในดานวิทยาศาสตรได การขยายมุมมองนี้จะ

ชวยใหเห็นความเปนไปไดใหม ๆ ที่จะทำใหมิติทางจิตวิญญาณสอดคลองกับสถานการณโลกและสังคมที่กำลัง

เปลี่ยนแปลงไป (โกมาตร จึงเสถียรทรัพย และนภนาท อนุพงศพัฒน, 2560) นอกจากนี้ความสัมพันธของรางกาย

และจิตใจซ่ึงมาจากกระบวนการคิด โดยมีสมองและระบบประสาททำบทบาทสำคัญในการรับรู การรับรูตอสิ่ง

เราเปนกระบวนการหนึ่งที่มีบทบาทสำคัญมากตอการเรียนรูของมนุษย ซึ ่งปรากฏอยูเกือบทุกแงมุมของ

พฤติกรรมมนุษย ตั้งแตทักษะการรับรูขั้นพื้นฐานจนถึงความสามารถในการพัฒนาดานสติปญญาที่ซับซอน 

(นันทพล โรจนโกศล, 2552) ทั้งหมดนี้จึงทำใหเห็นถึงโอกาสที่จะนำความรูทั้งพุทธศาสตรและวิทยาศาสตร

การแพทยมาผสมผสานเชื่อมโยงกันและนำไปใชประโยชนในการพัฒนาองคความรูในการดูแลรักษาผูปวยท้ัง

รางกายและจิตใจตอไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย  

 1. เพ่ือศึกษาเปรียบเทียบความหมายของชีวิตมนุษยตามแนวคิดพุทธศาสตรกับวิทยาศาสตรการแพทย 

 2. เพ่ือศึกษาเปรียบเทียบการกำเนิดชีวิตมนุษยตามแนวคิดพุทธศาสตรกับวิทยาศาสตรการแพทย 

 3. เพ่ือศึกษาเปรียบเทียบพัฒนาการของชีวิตมนุษยตามแนวคิดพุทธศาสตรกับวิทยาศาสตรการแพทย 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

  การวิจัยครั ้งนี ้เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) ซึ ่งมุ งเนนการศึกษาเจาะลึกใน

รายละเอียดของชีวิตมนุษยตามแนวคิดพุทธศาสตรที่แพทยไทยดั้งเดิมใชเปนฐานในการทำความเขาใจชีวิต

มนุษย และศึกษารายละเอียดของชีวิตมนุษยตามแนวคิดวิทยาศาสตรการแพทย โดยมีการวิจัยเอกสารและ

วิเคราะหขอมูลดวยการใชวิธีวิเคราะหเชิงเนื้อหาจากเอกสารตำราและงานวิจัยที่เกี ่ยวของ แบงการวิจัย

ออกเปน 4 ข้ันตอน ดังนี้  

 ข้ันตอนท่ี 1 สืบคนขอมูลจากเอกสารตำราและงานวิจัยท่ีเก่ียวของ ไดแก 

 1.1 การสืบคนคำอธิบายเกี่ยวกับชีวิตมนุษยในประเด็นความหมายของชีวิตมนุษย การกำเนิดชีวิต

มนุษยและพัฒนาการของชีวิตมนุษยที ่ปรากฏในอภิธรรมปฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย รวมกับ

บทความเรื่องขันธ 5 ของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต) และพระธรรมโกศาจารย (พุทธทาสภิกขุ)  

 1.2 การสืบคนคำอธิบายเกี่ยวกับชีวิตมนุษยในประเด็นความหมายของชีวิตมนุษย การกำเนิดชีวิต

มนุษยและพัฒนาการของชีวิตมนุษยตามแนวคิดวิทยาศาสตรการแพทย ที่ปรากฏในตำรากายวิภาคศาสตร 

และสรีรวิทยา 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 254 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 ขั้นตอนที่ 2 วิเคราะหขอมูลโดยใชวิธีการวิเคราะหเนื้อหา (Content analysis) จากเอกสาร พระ

อภิธรรมปฎกรวมกับบทความเรื่องขันธ 5 ของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ.ปยุตฺโต) และพระธรรมโกศา

จารย (พุทธทาสภิกขุ) และตำรากายวิภาคศาสตรและสรีรวิทยาของวิทยาศาสตรการแพทย ในประเด็น

ความหมายของชีวิตมนุษย การกำเนิดชีวิตมนุษยและพัฒนาการของชีวิตมนุษย  

 ขั้นตอนที่ 3 เปรียบเทียบขอมูลในประเด็นความหมายของชีวิตมนุษย การกำเนิดชีวิตมนุษยและ

พัฒนาการของชีวิตมนุษย ระหวางแนวคิดพุทธศาสตรกับวิทยาศาสตรการแพทย โดยการแจกแจงขอมูลที่มี

ประเด็นคลายคลึงกัน และขอมูลท่ีมีประเด็นแตกตางกัน 

 ข้ันตอนท่ี 4 จัดหมวดหมูขอมูล ตีความขอมูล พรอมสรุปขอคนพบแลวนำเสนอผลการวิจัย 

 

ผลการวิจัย  

 วัตถุประสงคท่ี 1 การเปรียบเทียบความหมายของชีวิตมนุษยตามแนวคิดพุทธศาสตรกับวิทยาศาสตร

การแพทย ผลการวิจัยพบวา แนวคิดพุทธศาสตรใหนิยามของ ชีวิต คือ ขันธ 5 ซึ่งประกอบดวยรางกายและ

จิตใจ โดยองคประกอบทางดานรางกาย ไดแก รูปขันธ และองคประกอบทางดานจิตใจ ไดแก วิญญาณขันธ 

เวทนาขันธ สัญญาขันธ และสังขารขันธ โดยแตละขันธมีรายละเอียดดังนี้ 

 1) รูปขันธ หมายถึง สวนที่เปนรูป รางกาย พฤติกรรม และคุณสมบัติตาง ๆ ของสวนที่เปนรางกาย 

สวนประกอบฝายรูปธรรมทั้งหมด หรือสสารและพลังงานฝายวัตถุ พรอมทั้งคุณสมบัติของสสารและพลังงาน

เหลานั้น 

 2) วิญญาณขันธ หมายถึง การรับรูผานทางอายตนะภายในทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ 

ไดแก การมองเห็นรูป การไดยินเสียง การไดกลิ่น การรูรส การรูสัมผัสทางกาย และการรับรูอารมณทางใจ 

 3) เวทนาขันธ หมายถึง การตีความเมื่อไดรับรูรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส เกิดเปนความรูสึก คือ สุข 

ทุกข หรือเฉย ๆ ไมสุขไมทุกข  

 4) สัญญาขันธ หมายถึง ความจำไดหมายรูถึงสิ่งนั้น ๆ อันเปนเหตุใหจดจำอารมณหรือความรูสึกตอสิ่ง

นั้น ๆ ได 

 5) สังขารขันธ หมายถึง ความนึกคิดและปรุงแตงสิ่งท่ีไดรับรู ตีความและจดจำ ซึ่งจะปรุงแตงจิตใหดี

หรือชั่ว หรือเปนกลางๆ นำไปสูการแสดงออกทางกาย วาจา เปนท่ีมาของกรรม  

 ขันธทั้ง 5 ตองอาศัยซึ่งกันและกัน โดยมีรูปขันธเปนสวนกาย นามขันธเปนสวนใจ ในแนวคิดขันธ 5 

ตองมีท้ังกายและใจจึงจะเปนชีวิต กายกับใจทำหนาท่ีเปนปกติและประสานสอดคลองกัน ชีวิตจึงจะดำรงอยูได

ดวยดี (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2549) 

 สวนในทางชีววิทยา ชีวิต คือ หนวยท่ีตองใชพลังงาน (เชาว ชิโนรักษ และพรรณี ชิโนรักษ, 2552) โดย

มีเซลลเปนหนวยชีวิตพื้นฐานของรางกาย ทั้งนี้รางกายประกอบดวยเซลลประมาณ 100 ลานลานเซลล เซลล

หลายชนิดประกอบกันเปนเนื้อเยื่อ เนื้อเยื่อหลายชนิดประกอบกันเปนอวัยวะ และอวัยวะรวมกันทำงานเปน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 255 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ระบบอวัยวะของรางกาย (บัวรอง ลิ่วเฉลิมวงศ และคณะ, 2557) ทั้งนี้ความรูเกี ่ยวกับชีวิตในมุมมองของ

วิทยาศาสตรเปนความรูทางกายภาพหรือความรูเกี่ยวกับรูปธรรม และวิธีการแสวงหาความรูทางวิทยาศาสตร

อาศัยการสังเกตและทดลองซึ่งเรียกวาวิธีการทางวิทยาศาสตร ซึ่งวิทยาศาสตรไมยอมรับความรูที่อยูเหนือ

ประสาทสัมผัสทั้ง 5 อันเปนความรูที่เรียกวานามธรรม ในการอธิบายแนวคิดเกี่ยวกับชีวิต นักวิทยาศาสตรจึง

มุงความสนใจไปท่ีชีวิตทางดานกายภาพเปนสำคัญ ดังนั้นนิยามของชีวิตตามแนวคิดวิทยาศาสตรการแพทยจึง

หมายถึงรางกายเทานั้น แมกระทั่งจิตใจก็ยังคงเปนเพียงการทำงานของสมองและระบบประสาทซึ่งอยูบนฐาน

ของระบบอวัยวะในรางกาย ทั้งนี ้นักวิทยาศาสตรก็พยายามที ่จะศึกษาทางดานจิตใจโดยใชวิธีการทาง

วิทยาศาสตรในการพิสูจน ดังเชน การศึกษาวิจัยทางประสาทชีววิทยา (Neurobiology) ไดขอคนพบท่ีแสดงให

เห็นวา การปฏิบัติภาวนาหรือการปฏิบัติสมาธิหลากหลายรูปแบบที่มีอยู ในศาสนาตาง ๆ นั ้น มีผลตอ

กระบวนการทางชีววิทยาและสรีรวิทยาของระบบประสาท ไมวาจะเปนการเปลี่ยนแปลงของคลื่นไฟฟาสมอง 

การเพิ่มมากขึ้นหรือลดลงของการทำงานและปฏิกิริยาทางชีวเคมีของสมองสวนตาง ๆ รวมทั้งสามารถทำให

เกิดการเปลี่ยนแปลงรูปราง ขนาดและโครงสรางของสมองในผูที่ปฏิบัติอยางสม่ำเสมอได (โกมาตร จึงเสถียรทรัพย 

และนภนาท อนุพงศพัฒน, 2560)  

 วัตถุประสงคที่ 2 การเปรียบเทียบการกำเนิดชีวิตมนุษยตามแนวคิดพุทธศาสตรกับวิทยาศาสตร

การแพทย ผลการวิจัยพบวา การกำเนิดชีวิตมนุษยในมิติของพุทธศาสตร จะตองมีการเกิดของทั้งรางกายและ

จิตใจ แตการกำเนิดชีวิตมนุษยในมิติของวิทยาศาสตรการแพทยจะมีเพียงการเกิดของรางกายเทานั้น ซ่ึง

รายละเอียดในสวนท่ีเหมือนหรือแตกตางกันนั้นมีดังนี้  

 พุทธปรัชญาไดอธิบายการกำเนิดชีวิตมนุษยวาตองมีองคประกอบครบท้ัง 3 ประการ คือ  

 1) มารดาบิดาอยูรวมกัน หมายถึง มารดาบิดาตองมีเพศสัมพันธกัน 

 2) มารดาตองมีระดู หมายถึง มารดาตองอยูในวัยเจริญพันธุ 

 3) มีคันธัพพะปรากฏ หมายถึง มีสัตวผูจะมาเกิดในครรภนั้น  

 จากองคประกอบทั้ง 3 ขอของการกำเนิดแบบชลาพุชะในครรภมารดา (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 12/408/443-444) จะเห็นไดวาการกำเนิดชีวิตในมิติขันธ 5 ของ พุทธศาสตร

นั้นสามารถแบงการเกิดออกเปน 2 สวนคือ 1) การเกิดของรางกาย ที่มาจากองคประกอบใน ขอที่ 1 มารดา

บิดาอยูรวมกัน และขอท่ี 2 มารดาตองมีระดู ซึ่งตรงกันกับแนวคิดกำเนิดมนุษยของการแพทยพื้นบานลานนา

ซึ่งไดนอมนำเอาคำสอนทางพุทธศาสนามาเปนพื้นฐานในการอธิบายชีวิตมนุษย ดังขอความวา “เมื่อเริ่มมีการ

ปฏิสนธิระหวางธาตุเพศชาย (ธาตุดิน) กับธาตุเพศหญิง (ธาตุน้ำ) ข้ึนในครรภมารดาก็จะกอตัวเปนรูป/องค/ราง 

หรืออาการ 32 ขึ้นมาเปนอวัยวะตาง ๆ ของรางกาย” (ยิ่งยง เทาประเสริฐ, 2546) จึงสรุปไดวาการเกิดของ

รางกายมนุษยตามแนวคิดพุทธศาสตรเกิดจากการปฏิสนธิระหวางธาตุพอกับธาตุแม ซึ่งสอดคลองกับแนวคิด

กำเนิดชีวิตมนุษยในมิติวิทยาศาสตรการแพทยคือ บิดาและมารดาที่อยูในวัยเจริญพันธุ เมื่อมีเพศสัมพันธกัน

และเกิดการปฏิสนธิระหวางอสุจิและเซลลไขก็จะทำใหเกิดการสรางรางกายของชีวิตใหมขึ้น 2) การเกิดของ

จิตใจ ซึ่งในมิติขันธ 5 ของพุทธศาสตรนั้นจะตองมีจิตเดิมหรือวิญญาณธาตุมาจุติที่ทารกในครรภมารดา ดัง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 256 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

พุทธพจนท่ีตรัสไวในมหานิทานสูตรสรุปใจความวา เพราะวิญญาณเปนปจจัย นามรูปจึงมี เนื่องจากถาวิญญาณ

ไมหยั่งลงในทองของมารดา นามรูปจะกอตัวขึ้นในทองมารดาไมได เพราะเหตุเกิดและปจจัยแหงนามรูปก็คือ

วิญญาณนั่นเอง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/115/65-66) โดยกรรมเกา

ที่มากับจิตเดิมหรือวิญญาณธาตุที่เรียกวากรรมสืบทอดนั้นเชื่อวาสามารถสงผลตอการเจริญเติบโตของทารก 

ดังปรากฏในจูฬกัมมวิภังคสูตรที่วา “..สัตวทั้งหลายมีกรรมเปนของตน เปนทายาทแหงกรรม มีกรรมเปน

กำเนิด มีกรรมเปนเผาพันธุ มีกรรมเปนที่พึ่งอาศัย กรรมยอมจำแนกสัตวใหเลวและดีตางกัน” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/289/350) ทั้งหมดนี้แสดงใหเห็นวากรรมเกาที่ไดทำใน

อดีตชาติสามารถสงผลตอสุขภาพรางกายของบุคคลนั้นในชาติภพตอไปดวย แตในมิติของวิทยาศาสตร

การแพทยจะมีเพียงการเกิดของรางกายเทานั้น ในสวนของจิตใจยังคงเปนเพียงในระดับของความรูสึกนึกคิดท่ี

เกิดจากการทำงานของสมองและระบบประสาทที่จะสั่งการหรือกอใหเกิดความรูสึกตาง ๆ สงผานทางสารสื่อ

ประสาทหรือฮอรโมน จะไมมีความเชื่อหรือแนวคิดในสวนของกรรมเกาหรือกรรมสืบทอดที่มีผลตอการ

เจริญเติบโตของรางกาย ในทางวิทยาศาสตรการแพทยการเจริญพัฒนาของรางกายนั้นเปนผลมาจากสาร

พันธุกรรมที ่ไดร ับมาจากพอแมซึ ่งเปรียบเสมือนเปนพิมพเขียวในการสรางรางกายของทารกเทานั้น 

 วัตถุประสงคที่ 3 การเปรียบเทียบพัฒนาการของชีวิตมนุษยตามแนวคิดพุทธศาสตรกับวิทยาศาสตร

การแพทย ผลการวิจัยพบวา ชีวิตในมิติขันธ 5 ของพุทธศาสตร ประกอบดวยสวนที่เปนรูปธรรมกับนามธรรม 

หรือที่เรียกวารูปขันธและนามขันธ ซึ่งแตกตางจากแนวคิดในมิติวิทยาศาสตรที่มองชีวิตเฉพาะในสวนที่เปน

รูปธรรมนั่นคือรางกายเทานั้น พัฒนาการทางดานรางกายตามแนวคิดขันธ 5 เกิดจากธาตุ 4 อันไดแก ธาตุดิน 

ธาตุน้ำ ธาตุลม ธาตุไฟ ซึ่งมีบทบาทในการสรางรูปขันธหรือรางกายขึ้น ทั้งนี้ธาตุทั้ง 4 ถือเปนธาตุที่เปนตน

กำเนิดสิ่งมีชีวิตซ่ึงคือพืชท่ีเปนอาหารของมนุษย ดังนั้นเม่ือนำความรูทางวิทยาศาสตรมาชวยอธิบายขยายความ

บทบาทของธาตุ 4 ในการสรางรางกายก็พบวามีความสอดคลองกันดังนี้ ธาตุดินซ่ึงมีลักษณะเปนของแข็งโดยมี

องคประกอบของแรธาตุท่ีเปนอินทรียวัตถุและอนินทรียวัตถุท่ีจำเปนสำหรับการเจริญเติบโตของพืช ธาตุน้ำซ่ึง

มีลักษณะเปนของเหลวทำหนาที่เปนตัวทำละลายแรธาตุตาง ๆ ที่อยูในดิน เพื่อชวยใหรากดูดซึมและลำเลียง

น้ำและแรธาตุไปยังสวนตาง ๆ ของพืช ธาตุลมซึ่งมีคุณสมบัติกระจายตัวฟุงอยูในบรรยากาศประกอบดวยกาซ

ตาง ๆ โดยเฉพาะอยางยิ่งกาซคารบอนไดออกไซดท่ีเปนวัตถุดิบสำหรับกระบวนการสังเคราะหดวยแสง ธาตุไฟ

ซึ่งมีคุณสมบัติในการใหพลังงานซึ่งในที่นี้หมายถึงแสงอาทิตย  ท่ีพืชจำเปนตองใชในกระบวนการสังเคราะห

ดวยแสง เม่ือพืชไดรับพลังงานแสงจากดวงอาทิตยแลวจะเปลี่ยนสารวัตถุดิบคือน้ำและกาซคารบอนไดออกไซด 

ใหเปนน้ำตาลกลูโคส และกาซออกซิเจน โดยพืชจะใชน้ำตาลกลูโคสท่ีไดเปนแหลงอาหารของพืชเพ่ือใชในการ

เจริญเติบโต ในขณะที่พืชเจริญเติบโตนั้นก็จะกลายเปนอาหารใหกับสัตว สวนมนุษยที่บริโภคทั้งพืชและสัตว

เปนอาหารก็จะนำมวลสารอาหารที่สรางมาจากธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุลม และธาตุไฟมาสรางรางกาย ทั้งนี้ในมิติ

วิทยาศาสตรการแพทยการที่ชีวิตใหมที่เกิดขึ้นนั้น  จะมีการเจริญเติบโตของรางกายและสามารถดำรงชีวิตอยู

ไดนั้นก็ตองอาศัยอาหารตั้งแตท่ีเปนตัวออนอยูในครรภมารดา ซ่ึงจะเห็นไดวาอาหารเปนปจจัยท่ีสำคัญยิ่งท่ีจะ

ทำใหมนุษยเจริญเติบโตท้ังในแงการสรางโครงสรางของรางกาย (Body Builder) การใหพลังงานเพ่ือใชในการ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 257 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ดำเนินชีวิต (Energizer) และชวยใหปฏิกิริยาชีวเคมีในรางกายดำเนินไปอยางปกติ (Facilitator) ทั้งนี้ในมิติ

ขันธ 5 ของพุทธศาสตร หนวยพื้นฐานในธรรมชาติที่มีบทบาทในการสรางรางกายคือ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุลม 

และธาตุไฟ โดยธาตุท้ัง 4 นั้นเปนปจจัยในการสรางพืชซ่ึงเปนอาหาร มนุษยบริโภคท้ังพืชและสัตวเปนอาหารก็

จะนำมวลสารอาหารท่ีไดมาสรางรางกาย ซอมแซมรางกาย และใหพลังงานในการดำเนินชีวิต ดังนั้นจึงสรุปได

วาปจจัยที ่ทำใหรางกายมนุษยมีการเจริญเติบโตหรือมีพัฒนาการทางดานรางกายไดนั้นก็คือ อาหาร 

เชนเดียวกันทั้งในมิติของพุทธศาสตรและวิทยาศาสตรการแพทย เพียงแตในมิติขันธ 5 ของพุทธศาสตรนั้นจะ

เปนการมองทะลุไปยังตนตอจุดกำเนิดของอาหารในธรรมชาตินั่นคือธาตุ 4 ทั้งนี้คำวา “ธาตุ” ในทางพุทธ

ศาสนาไมไดหมายถึงวัตถุ แตเปนการบงบอกคุณสมบัติท่ีมีอยูในวัตถุ โดยธาตุดินมีคุณสมบัติเปนของแข็งและกิน

เนื้อท่ี ธาตุน้ำมีคุณสมบัติออนตัวไดแตเกาะกุมกันอยู มันจึงไหลไปได ธาตุลมมีคุณสมบัติท่ีระเหยได เคลื่อนได ลอย

ได สวนธาตุไฟมีคุณสมบัติที่รอนที่เผาไหม ทำใหสิ่งอื่นไหมไปได (พุทธทาสภิกขุ, 2564) ดังนั้นจะเห็นไดวาธาตุ

ในทางพุทธศาสนาเปนภาษานามธรรมซึ่งแสดงคุณสมบัติของสิ่งนั้น ๆ ไมไดหมายถึงวัตถุที่เปนรูปธรรม ดังนั้น

รางกายที่ถูกสรางขึ้นในมิติของขันธ 5 จึงมองรางกายในลักษณะที่เปนนามธรรมคือทุกสิ่งที่เกิดขึ้นจะเกิดข้ึน

เพียงชั่วขณะหนึ่งโดยอยูใน 4 สภาวะ อันไดแก สภาวะแข็ง สภาวะเหลว สภาวะไหล และสภาวะรอน สวนมิติ

ทางวิทยาศาสตรการแพทยจะมองรางกายที่ถูกสรางขึ้นจากอาหารนี้ในรูปของสสารและพลังงาน โดยอยูใน 4 

สถานะ คือ สถานะแข็ง สถานะเหลว สถานะกาซ และสถานะก่ึงสสารก่ึงพลังงาน ซ่ึงถือวามีความสอดคลองกัน 

สวนธาตุท่ี 5 หรืออากาสธาตุในมิติขันธ 5 นั้นมีบทบาทเชื่อมโยงโพรงหรือชองวางภายในรางกายกับภูมิอากาศ

และสภาพแวดลอม ซึ่งสอดคลองกับความรูในมิติทางวิทยาศาสตรการแพทยซึ่งภายในรางกายมนุษยมีโพรง

หรือชองวางของรางกายท่ีติดตอเชื่อมโยงสูบรรยากาศภายนอก เชน ทอทางเดินหายใจ ทอยูสเตเชียนภายในหู 

ตลอดจนรูขุมขน ซึ่งจะทำหนาที่ชวยในการปรับตัวของรางกายจากการแปรปรวนของสภาพอากาศภายนอก

ผานระบบทางเดินหายใจและระบบผิวหนัง ทั้งในแงอุณหภูมิ ความชื้น หรือความกดอากาศ (รำแพน พรเทพ

เกษมสันต, 2556) 

 ประเด็นที ่มีความแตกตางกันของแนวคิดพัฒนาการของชีวิตทางดานจิตใจในมิติขันธ 5 กับมิติ

วิทยาศาสตรการแพทย นั่นคือพัฒนาการทางดานจิตใจในมิติขันธ 5 จะมีกรรมสืบทอดที่มากับจิตเดิมหรือ

วิญญาณธาตุซึ่งมีผลตอพฤติกรรมที่มีมาแตกำเนิด (Born behavior) รวมกับเมื่อเติบโตขึ้นผานการอบรมเลี้ยง

ดูจากครอบครัวก็จะทำใหเกิดพฤติกรรมท่ีเกิดจากการเรียนรู (Learned behavior) ซ่ึงเกิดจากการทำงานของ

นามขันธทั้ง 4 ที่ไดปรุงแตงจิตใหเกิดกิเลสตัณหาแลวนำไปสูการกระทำหรือกรรม ไมวาจะเปนมโนกรรม 

วจีกรรม หรือกายกรรม โดยสงผลตอท้ังการทำงานของรางกายในภพปจจุบัน รวมไปถึงมีอิทธิพลตอการไปเกิด

ในภพใหมที่จะสืบทอดไปกับวิญญาณธาตุ ซึ่งแตกตางจากแนวคิดวิทยาศาสตรการแพทยที่พัฒนาการทางดาน

จิตใจเกิดจากการเรียนรูที่มาจากการทำงานของสมองและระบบประสาท (Learned behavior) หรือกรรม

ปจจุบันเทานั้น ซ่ึงเปนการเรียนรูท่ีเกิดข้ึนจากการเลี้ยงดูของครอบครัว จากการศึกษาในสถาบันการศึกษาและ

จากสังคมซึ่งจะบมเพาะความรูสึกนึกคิด สวนพฤติกรรมที่มีมาแตกำเนิด จะเปนเพียงสัญชาตญาณเทานั้น ใน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 258 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สวนความเชื่อเรื่องกรรมสืบทอดหรือวิญญาณธาตุจะมีเฉพาะแนวคิดในมิติขันธ 5 ไมพบในแนวคิดของมิติ

วิทยาศาสตรการแพทย 

 ตารางท่ี 1 ผลการเปรียบเทียบชีวิตมนุษยตามแนวคิดพุทธศาสตรกับวิทยาศาสตรการแพทย 

ประเด็นท่ีศึกษา 

เกี่ยวกับชีวิตมนุษย 

แนวคิดพุทธศาสตร แนวคิดวิทยาศาสตร

การแพทย 

สอดคลอง/แตกตาง 

1. ความหมายของ

ชีวิตมนุษย 

ขันธ  5 คือ ร ูปขันธ  และ

นามข ั น ธ  ท ั ้ ง  4 ได  แก  

วิญญาณขันธ เวทนาขันธ 

สัญญาขันธ และสังขารขันธ 

รางกาย ซึ่งมีจิตใจที่เปนผล

จากการทำงานของสมอง

และระบบประสาท 

- มีความสอดคลองกัน

ในสวนของรางกาย 

- มีความแตกตางกันใน

สวนของจิตใจ 

2. ก ำ เ น ิ ด ช ี วิ ต

มนุษย 

ตองมีการเกิดของทั้งรางกาย

และจิตใจ 

- รางกาย เกิดจากการปฏิสนธิ

ระหวางธาตุพอกับธาตุแม 

- จิตใจ เกิดจากการมาจุติของ

จิตเดิมท่ีทารกในครรภมารดา 

มีการเกิดเฉพาะของรางกาย 

- ร  า งกาย  เ ก ิ ด จ ากการ

ปฏิสนธ ิระหว างอส ุจ ิของ

บิดากับเซลลไขของมารดา 

 

- มีความสอดคลองกัน

ในสวนของการเกิดของ

รางกาย 

- มีความแตกตางกันใน

สวนของการเกิดของ

จิตใจ 

3. พัฒนาการของ

ชีวิตมนุษย 

- ทางดานรางกาย 

 

 

 

 

 

- ทางดานจิตใจ 

 

 

- สร างมาจากธาตุ 4 คือ 

ธาต ุด ิน ธาต ุน ้ำ ธาตุลม 

และธาตุไฟ 

 

 

 

- เกิดจากจิตเดิม รวมกับการ

เรียนรูผานการอบรมเลี้ยงดู

จากครอบครัวและสังคม 

 

 

- สรางมาจากอาหาร 

 

 

 

 

 

- เก ิดจากการเร ียนร ู ผ าน

กระบวนการทำงานของ

สมองและระบบประสาท 

 

 

- มีความสอดคลองกัน 

เน ื ่องจากธาต ุ  4 เปน

ปจจัยในการสรางอาหาร

ซึ่งมีบทบาทในการสราง

รางกายใหเจริญเติบโต

และดำรงชีวิตอยูได  

- มีความแตกตางกัน 

 

อภิปรายผลการวิจยั  

 1. จากผลการศึกษาเปรียบเทียบนิยามความหมายของชีวิตในมิติพุทธศาสตรและในมิติวิทยาศาสตร

การแพทย พบวามีความแตกตางกันคือ ชีวิตในมิติพุทธศาสตรคือรางกายและจิตใจ สวนชีวิตในมิติวิทยาศาสตร

การแพทยมีเฉพาะรางกาย โดยที่จิตใจนั้นก็ยังเปนการทำงานของสมองและระบบประสาทซึ่งอยูบนฐานของ

รางกายหรือที่เรียกวา จิตประสาท ตางจากแนวคิดของพุทธศาสตรที่จิตใจนั้นเปนกระบวนการทางจิตที่ปรุง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 259 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

แตงขึ้นจากรางกายและกอใหเกิดจิตวิญญาณของคน ๆ นั้น ซึ่งจิตวิญญาณนี้จะมีผลตอการไปเกิดในภพถัดไป

ทั้งนี้อาจเปนเพราะพุทธศาสนามุงเนนในเรื่องของจิตใจไปถึงระดับจิตวิญญาณเพื่อใหมนุษยละซึ่งการยึดติด

ตัวตนสามารถหลุดพนและพบกับนิพพานได สอดคลองกับที่ทานปยุตโตไดใหความเห็นวาการศึกษาวิเคราะห

องคประกอบตาง ๆ และกระบวนการทำงานทางรางกายนั้นปลอยใหเปนภาระของนักศึกษาทางแพทยศาสตร

และชีววิทยา สวนการศึกษาวิเคราะหองคประกอบและกระบวนการทำงานดานจิตใจ ก็ปลอยใหเปนภาระของ

นักอภิธรรมและจิตวิทยา (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2549) 

 2. แนวคิดของการกำเนิดชีวิตมนุษยในมิติพุทธศาสตรและในมิติวิทยาศาสตรการแพทย พบวามีจุดท่ี

สอดคลองกันในแงการเกิดรางกายของทารกนั้นตองอาศัยบิดามารดาที่อยูในวัยเจริญพันธุ โดยในมิติของพุทธ

ศาสตร จะเปนการมองในลักษณะภาพรวมภาพกวาง (Macro-Telescopic) คือตองมีปจจัยดังนี้ บิดามารดา

ตองอยูดวยกันและตองอยูในวัยเจริญพันธุ เมื่อบิดามารดามีเพศสัมพันธกันก็จะทำใหมีโอกาสตั้งครรภได สวน

ในมิติวิทยาศาสตรการแพทยจะเปนการมองลึกลงไปในรายละเอียด (Micro-Electroscopic) นั่นคือการ

ปฏิสนธิระหวางอสุจิกับเซลลไขจะทำใหเกิดสิ่งมีชีวิตใหมที่รางกายมีการเจริญพัฒนาตามผังดีเอ็นเอ (DNA) ท่ี

ไดรับจากบิดาและมารดา สวนจุดท่ีแตกตางกันคือในแงของการเกิดจิตใจนั้นในมิติของพุทธศาสตร จำเปนตอง

มีจิตเดิมหรือวิญญาณธาตุมาจุติท่ีทารกในครรภมารดา ซ่ึงในสวนของจิตเดิมนี้จะมีกรรมเกาท่ีติดตามมาจากภพ

กอนและสามารถสงผลตอการเจริญเติบโตทั้งทางรางกายและจิตใจของมนุษยในชาติภพปจจุบัน ในสวนนี้จะ

แตกตางจากแนวคิดในมิติวิทยาศาสตรการแพทยซ่ึงไมมีความเชื่อในเรื่องของจิตเดิมหรือวิญญาณธาตุจากชาติ

ภพกอนที่จะมามีผลตอรางกายและจิตใจ ทั้งนี้ในมิติวิทยาศาสตรการแพทยเชื่อวาจิตใจคือผลจากการทำงาน

ของสมองและระบบประสาทเทานั้น จากผลการศึกษาในเรื่องกำเนิดชีวิตตามแนวคิดพุทธศาสตรยังสอดคลอง

กับแนวคิดของการแพทยพื้นบานลานนาที่เชื่อวาจะมีจิตเดิมเขามาจุติในสัปดาหที่ 6 ของทารกในครรภมารดา 

ดังขอความวา “...ในท่ีสุดเม่ือครบกำหนด 42 วัน หรือภายหลังจากการมีหนาผาก จิตเดิมก็จะเขาจุติในรางท่ีได

มีการเจริญเติบโตข้ึนมา แตถาหากมี รูป/องค/ราง ท่ีเติบโตข้ึนมาไมสมบูรณ หรือไมมีการจุติของจิตเดิม ก็จะไม

กอเกิดชีวิตมนุษย เปนสาเหตุทำใหแทง...” (ยิ่งยง เทาประเสริฐ, 2546) นอกจากนี้ยังสอดคลองกับดุษฎีนิพนธ

ของเสริมสุข วิจารณสถิตย (2561) ซึ่งไดศึกษาพัฒนาการของกำเนิดมนุษยในครรภเชิงเปรียบเทียบทรรศนะ

ทางพุทธศาสนาและสูติศาสตร พบวา แนวคิดทางพุทธศาสนาในเรื ่องกำเนิดมนุษยแบบชลาพุชะ มี

องคประกอบของการเกิดในครรภ คือ บิดามารดาอยูรวมกัน และมารดามีระดูพรอมท่ีจะมีครรภได โดยเม่ือนำ

ความรูทางสูติศาสตรมาอธิบายทำใหเขาใจเนื้อความในพระไตรปฎกชัดเจนขึ้น แตเรื่องคันธัพพะและเรื่องผล

ของกรรมจำแนกมนุษยใหแตกตางนั้นทางสูติศาสตรไมไดมีการศึกษาถึงประเด็นนี้ 

 3. จากผลการศึกษาเปรียบเทียบพัฒนาการของชีวิตมนุษยทางดานรางกายในมิติพุทธศาสตรและใน

มิติวิทยาศาสตรการแพทย พบวาในมิติของพุทธศาสตรจะเปนการมองในลักษณะภาพรวมภาพกวาง คือมองไป

ท่ีปจจัยพ้ืนฐานในธรรมชาติท่ีเปนองคประกอบของสรรพสิ่งท้ังสิ่งมีชีวิตและไมมีชีวิต รวมถึงรางกายของมนุษย

ดวย นั่นก็คือ ธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุลม และธาตุไฟ ซึ่งธาตุนั้นถือเปนหนวยที่เล็กที่สุดไมสามารถจะแยกใหลึก

หรือละเอียดลงไปไดอีก ทำหนาที่ทรงไวหรือทำใหสิ่งทั้งหลายดำรงอยูได สวนในมิติวิทยาศาสตรการแพทยจะ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 260 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เปนการมองลึกลงไปในรายละเอียด นั่นคือเปนการขยายความในสวนของธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุลม และธาตุไฟ 

เปนปจจัยในการสรางพืชซ่ึงเปนอาหารใหกับท้ังสัตวและมนุษย มนุษยท่ีบริโภคท้ังพืชและสัตวเปนอาหารจึงทำ

ใหรางกายมนุษยเจริญเติบโตและดำรงชีวิตอยูได ซึ่งสอดคลองกับงานวิจัยของของศิริวรรณ เกตุเพชร (2566) 

ซึ่งพบวา ธาตุ 4 เปนผูใหกำเนิดรางกายผานทางอาหารซึ่งมีบทบาทในการสรางองคาพยพของรางกายใน

สภาวะแข็ง เปนพลังใหกับรางกาย และชวยใหปฏิกิริยาชีวเคมีดำเนินไปอยางปกติในการนำสารอาหารไปสราง

รางกาย และสอดคลองกับงานวิจัยของภานุ อัครยรรยง และ พระมหาวิโรจน คุตฺตวีโร (2564) ที ่ได

ทำการศึกษาวิเคราะหขันธ 5 ในคัมภีรทางพุทธศาสนาตามทรรศนะทางวิทยาศาสตร พบวา รูปขันธ ไดแก

สวนประกอบฝายรูปธรรมทั้งหมด รางกายและพฤติกรรมทั้งหมดของรางกายหรือสสารและพลังงานฝายวัตถุ 

รวมท้ังคุณสมบัติและพฤติการณตาง ๆ ของสสารพลังงานเหลานั้น รูปขันธประกอบข้ึนมาจากธาตุ 4 ซ่ึงเปนสิ่ง

ท่ีทรงสภาวะของมันอยูเองตามธรรมดาของเหตุปจจัย ไมสามารถแยกยอยออกไปไดอีก โดยปฐวีธาตุเทียบไดกับ

สถานะของแข็ง อาโปธาตุกับสถานะของเหลว วาโยธาตกัุบสถานะกาซ และเตโชธาตุกับความรอนแฝง  

 

องคความรูใหม  

 องคความรูจากการวิจัยเปรียบเทียบนิยามและพัฒนาการของชีวิตมนุษยตามมิติพุทธศาสตรกับมิติ

วิทยาศาสตรการแพทยสะทอนใหเห็นถึงการนำแนวคิดขนัธ 5 ที่แพทยแผนไทยดั้งเดิมใชอางอิงในการอธิบาย

เหตุแหงการเจ็บปวยซึ่งเปนความรูในลักษณะนามธรรมมาพัฒนาเชื่อมโยงกับความรูวิทยาศาสตรการแพทยท่ี

เปนรูปธรรมและรวมสมัย ซ่ึงองคประกอบของชีวิตในดานรางกายตามแนวคิดขันธ 5 ในมิติพุทธศาสตรจะมอง

วารางกายอยูใน 4 สภาวะ ที่ทำงานรวมกันเปนองคาพยพของรางกาย และเมื่อมองรางกายผานสสารและ

พลังงานในมิติวิทยาศาสตรจะเห็นวารางกายอยูใน 4 สถานะ ท่ีทำงานรวมกันเปนระบบอวัยวะของรางกาย จึง

ทำใหสามารถเชื่อมโยงความรูรางกายใน 4 สภาวะท่ีเปนนามธรรมตามแนวคิดขันธ 5 ของพุทธศาสตร เทียบได

กับรางกายใน 4 สถานะตามแนวคิดวิทยาศาสตรเพื่อใหสามารถจับตองไดเปนรูปธรรมและสามารถนำความรู

ทางวิทยาศาสตรการแพทยทั้งกายวิภาคศาสตร สรีรวิทยา โภชนาการ และชีวเคมี มาใชเพื่อชวยอธิบาย

รายละเอียดการทำงานของรางกายและเพื่อใชประโยชนในการอธิบายกลไกการเกิดโรคและกลไกในการรักษา 

สงผลใหความรูทางการแพทยแผนไทยพัฒนาใหรวมสมัยกับยุควิทยาศาสตรในปจจุบันโดยไมทิ้งรากฐานเดิม 

นอกจากนี้องคประกอบของชีวิตในดานจิตใจพบวาจากแนวคิดขันธ 5 โดยเฉพาะในสวนการทำงานของ นาม

ขันธทั้ง 4 ที่มาสรางจิตหรือวิญญาณธาตุของแตละคนนั้นมีผลตอพฤติกรรมและการทำงานของรางกาย สงผล

ใหสามารถใชประโยชนจากแนวคิดขันธ 5 มาเปนแนวทางในการพัฒนากรรมวิธีจิตเวชในการดูแลผูปวยท่ี

นอกจากการเจ็บปวยทางดานรางกายแลวยังมีการเจ็บปวยทางดานจิตใจรวมดวยตอไป เพื่อใหการดูแลรักษา

ผูปวยครอบคลุมท้ังรางกาย จิตใจ อารมณ สังคม และจิตวิญญาณ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 261 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 
ภาพท่ี 1: แสดงองคความรูใหมของงานวิจัย 

 

สรุป 

 การศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องชีวิตในมิติพุทธศาสตรและมิติของวิทยาศาสตรการแพทย สรุปไดวา 

แนวคิดเรื่องชีวิตตามความหมายของพุทธศาสตรเปนการมองชีวิตแบบภาพรวม จึงทำใหมองชีวิตครอบคลุมท้ัง

สวนที่เปนรูปธรรมและนามธรรมนั่นคือรูปขันธและนามขันธ โดยในสวนรูปขันธนั้นจะเปนการมองภาพกวาง

ของสรรพสิ ่งในโลกที ่ลวนกอกำเนิดมาจากธาตุดิน ธาตุน้ำ ธาตุลม ธาตุไฟ แตในสวนของนามขันธจะมี

รายละเอียดที่ลึกซึ้งไปถึงระดับจิตวิญญาณ เนื่องจากศาสนาพุทธมุงเนนใหมนุษยละซึ่งการยึดติดตัวตนเพื่อให

สามารถหลุดพนและพบกับนิพพานได ทั้งนี้แตกตางจากแนวคิดเรื่องชีวิตตามความหมายของวิทยาศาสตร

การแพทยซึ่งจะเปนการมองลึกลงไปในรายละเอียด โดยเฉพาะอยางยิ่งในสวนของรางกายนั้นจะมีการศึกษา

เจาะลึกในรายละเอียดขององคประกอบตาง ๆ และกลไกการทำงานของรางกายอยางเปนระบบ ตลอดจน

ปจจัยที่ทำใหรางกายสามารถทำงานไดตามปกติ แตในสวนของจิตใจก็ยังคงอิงอยูกับการทำงานของระบบ

ประสาทและสมองในระดับของความรูสึกนึกคิดเทานั้น จึงสงผลทำใหแนวคิดกำเนิดชีวิตมนุษยของพุทธศาสตร

จึงมีการเกิดของทั้งรางกายและจิตใจ สวนแนวคิดกำเนิดชีวิตมนุษยของวิทยาศาสตรการแพทยจะมีการเกิด

เฉพาะในสวนของรางกายเทานั้น จะเห็นไดวาแนวคิดเรื่องชีวิตในมิติขันธ 5 ของพุทธศาสตร มีจุดแข็งในแงของ

ความรูความเขาใจในเรื่องจิตใจที่มีความลึกซึ้งไปถึงระดับจิตวิญญาณ จึงสามารถนำความรูในเรื่องพัฒนาการ

ทางดานจิตใจตามแนวคิดพุทธศาสตรมาชวยในกระบวนการดูแลรักษาผูปวยในมิติทางดานจิตใจ อารมณ 

สังคม และจิตวิญญาณได สวนแนวคิดเรื่องชีวิตในมิติวิทยาศาสตรการแพทยจะมีจุดแข็งในแงขององคความรู

ทางดานรางกายอยางละเอียด เปนเหตุเปนผล พิสูจนได ซ่ึงสามารถนำมาเปนฐานความรูในการทำความเขาใจ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 262 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

และอธิบายรายละเอียดเกี่ยวกับกลไกการเกิดโรคทางดานรางกายตลอดจนพัฒนากรรมวิธีในการดูแลรักษา

รางกายผูปวยไดเปนอยางดี 

 

ขอเสนอแนะ  

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

 ในการพัฒนาองคความรูการแพทยแผนไทยควรนำจุดแข็งของแนวคิดเรื่องชีวิตในมิติขันธ 5 ของพุทธ

ศาสตรที่แพทยไทยดั้งเดิมใชเปนฐานในการทำความเขาใจชีวิตและมองชีวิตมนุษยครอบคลุมทั้งรางกายไป

จนถึงจิตวิญญาณ และนำจุดแข็งของแนวคิดเรื่องชีวิตในมิติวิทยาศาสตรการแพทยมาใชประโยชนในแงของ

องคความรูที่มีรายละเอียดเจาะลึกถึงองคประกอบและกลไกการทำงานของรางกาย มาเปนฐานความรูในการ

พัฒนารายละเอียดคำอธิบายสาเหตุกลไกการเกิดโรคตลอดจนกรรมวิธีทางการแพทยแผนไทยในการดูแลรักษา

ผูปวยท้ังทางเภสัชเวช หัตถเวช โภชนเวช และจิตเวช เพ่ือใหผูปวยมีสุขภาวะท่ีดีท้ังทางรางกาย จิตใจ อารมณ 

สังคม และจิตวิญญาณ ตามแนวคิดการแพทยองครวม (Holistic Medicine)  

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป  

 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็นหัวขอเก่ียวกับ 

 2.1 การศึกษาความเชื ่อมโยงรางกายมนุษยตามแนวคิดพุทธศาสตรกับวิทยาศาสตรการแพทย 

เพื่อที่จะไดนำเอาความรูทางวิทยาศาสตรการแพทยมาชวยอธิบายรายละเอียดที่เกี่ยวของกับกลไกการทำงาน

ของรางกายและกลไกการเกิดโรค ซ่ึงจะเปนการพัฒนาองคความรูการแพทยแผนไทยใหรวมสมัย 

 2.2 การศึกษาความเชื่อมโยงการทำบทบาทหนาที่ของนามขันธกับความรูทางวิทยาศาสตรการแพทย 

เพ่ือท่ีจะไดนำเอาความรูทางพุทธศาสตรมาชวยอธิบายรายละเอียดท่ีเก่ียวของกับกลไกการทำงานของจิตใจและ

กลไกการเกิดปญหาสุขภาพจิตท่ีสอดคลองกับความรูทางวิทยาศาสตรการแพทย  

 

บรรณานุกรม 

กฤษณา หนูเครือ. (2566). การศึกษาตำรับยาที่ปรากฏในตำราแพทยศาสตรสงเคราะห. การศึกษาอิสระ

หลักสูตรการแพทยแผนไทยมหาบัณฑิต วิทยาลัยการแพทยพื ้นบานและการแพทยทางเลือก: 

มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย. 

กองการประกอบโรคศิลปะ กรมสนับสนุนบริการสุขภาพ. (2549). ตำราแพทยแผนโบราณท่ัวไป สาขาเวช  

  กรรมไทย เลม 1. นนทบุรี: บริษัท ไทภูมิ พับลิชชิ่ง จำกัด. 

โกมาตร จึงเสถียรทรัพย และนภนาท อนุพงศพัฒน. (2560). สุขภาพทางปญญา: จิตวิญญาณ ศาสนาและ  

  ความเปนมนุษย. นนทบุรี: สำนักงานคณะกรรมการสุขภาพแหงชาติ. 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 263 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เชาว ชิโนรักษ และพรรณี ชิโนรักษ. (2552). ชีววิทยา เลม 1. กรุงเทพฯ: ศิลปาบรรณาคาร. 

นิธิ เอียวศรีวงค. (2549). ประวัติศาสตรแหงชาติ “ซอม” ฉบับเกา “สราง” ฉบับใหม. กรุงเทพฯ: เรือนแกว 

  การพิมพ. 

นันทพล โรจนโกศล. (2552). พุทธประสาทจริยศาสตรกับภาวะบกพรองทางสมอง. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธ 

  ศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

บัวรอง ลิ่วเฉลิมวงศ และคณะ. (2557). สรีรวิทยา เลมท่ี 1. ฉบับปรับปรุงครั้งท่ี 5. กรุงเทพฯ: บริษัท เท็กซ  

  แอนด เจอรนัล พับลิเคชั่น จำกัด. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2549). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพครั้งท่ี 11.  

  กรุงเทพฯ: บริษัท สหธรรมิก จำกัด. 

พระยาพิศณุประสาทเวช. (2450). แพทยศาสตรสงเคราะห เลม 1. กรุงเทพฯ: ศุภการจำรูญถนน 

  อัษฎางค. 

พุทธทาสภิกขุ. (2535). คูมือมนุษย ฉบับสมบูรณ. พิมพครั้งท่ี 5. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 

พุทธทาสภิกขุ. (2564). ปรมัตถสภาวธรรม. พิมพครั้งท่ี 4. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 

ภานุ อัครยรรยง และพระมหาวิโรจน คุตฺตวีโร. (2564). การศึกษาวิเคราะหขันธ 5 ในคัมภีรทางพุทธศาสนา 

  ตามทรรศนะทางวิทยาศาสตร. วารสาร มจร บาีศึกษาพุทธโฆสปริทรรศน. 7(1), 107-122. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ:  

  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ยิ่งยง เทาประเสริฐ. (2546). วิถีการดูแลรักษาสุขภาพในระบบการแพทยพ้ืนบานลานนา. พิมพครั้งท่ี 3.  

  เชียงใหม: วนิดา เพรส.  

รำแพน พรเทพเกษมสันต. (2556). กายวิภาคศาสตรและสรีรวิทยาของมนุษย. พิมพครั้งท่ี 6. กรุงเทพฯ:  

  ศิลปาบรรณาคาร. 

วิกัลย พงศพนิตานนท. (2558). ชัยนาทนเรนทรานุสรณ. กรุงเทพฯ: บริษัท อมรินทร พริ้นติ้งแอนดพับลิชชิ่ง   

  จำกัด (มหาชน).  

ศิริวรรณ เกตุเพชร. (2566). การศึกษาและพัฒนาสาเหตุปจจัยการเกิดโรคของการแพทยแผนไทยท่ีรวมสมัย.  

  วิทยานิพนธหลักสูตรการแพทยแผนไทยดุษฎีบัณฑิต วิทยาลัยการแพทยพ้ืนบานและการแพทย 

  ทางเลือก: มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย. 

สุพรรษา สุขสมทรง. (2562). การประมวลโรคหรืออาการท่ีปรากฏในตำราการแพทยแผนไทย. การศึกษา 

  อิสระหลักสูตรการแพทยแผนไทยมหาบัณฑิต วิทยาลัยการแพทยพ้ืนบานและการแพทยทางเลือก:  

  มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงราย. 

เสริมสุข วิจารณสถิต. (2561). พัฒนาการของกำเนิดมนุษยในครรภเชิงเปรียบเทียบทรรศนะเชิงพุทธศาสนา 

  และสูติศาสตร. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬา 

  ลงกรณราชวิทยาลัย. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 264 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

ศึกษาพุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎก 

Study the Buddhist Method of Propagating Doctrines to  

Low Caste People in the Tripitaka 

 
1ธนาธิป ฮาดเนาลี,2พระมหามงคลกานต ฐิตธมฺโม,3พระสุขีศม สีลเตชปุตฺติโย, 

4พระมหายงยุทธ ธีรธมฺโม,5พระครูพิศิษฐธรรมพิสุทธิ์ และ6กฤต ศรียะอาจ 

1Dhanardhip Hardnaulee,2Phrahaha Mongkolkan Dhitadhammo,3Phra Sukheesama 

Silatechaputtiyo, 4Phramaha Yongyut Dhiradhammo, 

5Phrakhrupisitdhammapisut, and6Krit Sriya-at 
1,2,3,4,5,6คณะพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1,2,3,4,5,6Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
1Corresponding Author’s Email: dhanardhip.hard@mcu.ac.th 

Received: June 13, 2024; Revised: August 7, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

  บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค 1) เพื่อศึกษาพุทธวิธีเผยแผหลักคำสอนในพระไตรปฎก 2) เพื่อศึกษา

พุทธวิธีเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎก 3) เพ่ือศึกษาวิเคราะห บทบาท ผลกระทบและแนว

ทางการประยุกตใชในสังคมรวมสมัย เปนการวิจัยเชิงคุณภาพโดยการศึกษาขอมูลจากคัมภีรพระไตรปฎก 

อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา และคัมภีรรวมสมัยอื่นๆ ที่เกี่ยวของและสัมภาษณแบบไมมีโครงสรางจำนวน 10 รูป/

คน แลวนำมาเรยีบเรียงบรรยายเปนเชิงพรรณนาเสนอผูเชี่ยวชาญเพ่ือตรวจสอบและแกไขตามคำแนะนำโดยใช

กระบวนการศึกษาวิเคราะหนำไปสูการ บูรณาการและสรางองคความรูใหม  

  ผลวิจัยพบวา 1) พุทธวิธีเผยแผหลักคำสอนในพระไตรปฎกครอบคลุมคำสอนของพระพุทธเจาวาดวย

กฏเกณฑ หลักธรรมและการวิเคราะหทางปรัชญา ปรากฏวิธีการเผยแผหลากหลายแงมุมที่สะทอนถงึบทบาท

ในการสอนของพระองค มีสาระสำคัญ 4 ประการ (1) สันทัสสนา คือ การอธิบายเนื้อหาธรรมะใหชัดเจน 

ตรงไปตรงมา เขาใจงาย (2) สมาทปนา คือ การชักจูงใหผูฟงเห็นจริง เชื่อในสิ่งที่ไดฟงและอยากนำไปปฏิบัติ 

(3) สมุตเตชนา กระตุนใหผูฟงเกิดความกลาหาญ มั่นใจ มีกำลังใจที่จะนำธรรมะไปปฏิบัติ (4) สัมปหังสนา 

สอนธรรมดวยวิธีที่สนุกสนาน นาสนใจ ทำใหผูฟงรูสึกเบิกบาน ราเริง 2) พุทธวิธีเผยแผหลักคำสอนแกคน

วรรณะต่ำในพระไตรปฎกปรากฎการเผยแผคำสอนของพระองคไปยังวรรณะต่ำไดอยางมีประสิทธิภาพ

โดยเฉพาะการยอมรับคนวรรณะต่ำเขาสูคณะสงฆเปนการนำเสนอเสนทางสูการหลุดพนทางจิตวิญญาณท่ีกาว

ขามขอจำกัดของระบบวรรณะ 3) วิเคราะห บทบาท ผลกระทบและแนวทางการประยุกตใชในสังคมรวมสมัย 

เปนการวิเคราะหวิธีการเผยแผคำสอนสูคนวรรณะต่ำคือการศึกษาพระไตรปฎกภาษาบาลีอยางลึกซึ้งซึ่งเปน

mailto:dhanardhip.hard@mcu.ac.th


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 265 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

คัมภีรที่เชื่อถือไดของพระพุทธศาสนาเถรวาทโดยการสังเคราะหคำสอนและมีความหมายโดยนัยท่ีเผยแผเขาสู

วรรณะต่ำมีหลักการสำคัญวาดวยบริบทและภาพรวมของพระไตรปฎกบงชี้ถึงทัศนคติชาวพุทธตอระบบวรรณะ

โดยสะทอนถึงบทบาทและการประยุกตใชในสังคมรวมสมัย  

คำสำคัญ: พุทธวิธี; การเผยแผหลักคำสอน; วรรณะต่ำ; พระไตรปฎก; พระพุทธศาสนาเถรวาท 

 

Abstract  
  This research article aims to: 1) Study the Buddhist methods of disseminating the 
teachings in the Tripitaka, 2) Study the Buddhist methods of disseminating teachings to lower 
castes in the Tripitaka, and 3) Study and analyze the Buddhist methods of disseminating 
teachings to lower castes in the Tripitaka, including their roles, impacts, and ways to apply 
them in contemporary society. It is a qualitative research study based on information from the 
Tripitaka scriptures, commentaries, sub-commentaries, and other related contemporary 
scriptures, along with unstructured interviews that are compiled and described narratively. 
The findings are presented to experts for verification and correction based on their 
recommendations, using an analytical study process to lead to integration and creation of new 
knowledge. 
  The research findings are: 1) The Buddhist methods of disseminating teachings in the 
Tripitaka encompass the Buddha’s teachings on rules, principles, and philosophical analysis, 
showing various dissemination methods that reflect the roles of the Buddha and his disciples 
in teaching. The key points are: (1) Sandassana: explaining the content of the Dhamma 
clearly, straightforwardly, and understandably; (2) Samadapana: persuading listeners to truly 
believe and wish to practice what they have heard; (3) Samuttejana: encouraging listeners to 
be brave, confident, and motivated to practice the Dhamma; and (4) Sampahamsana: teaching 
Dhamma in an enjoyable and interesting way that makes listeners feel cheerful and lively. 2) 
The Buddhist methods of disseminating teachings to lower castes in the Tripitaka show the 
effective dissemination of the Buddha’s teachings to lower castes, especially by accepting 
lower caste individuals into the monastic order, presenting a path to spiritual liberation that 
transcends the limitations of the caste system. 3) The analysis of the Buddhist methods of 
disseminating teachings to lower castes in the Tripitaka includes the roles, impacts, and ways 
to apply them in contemporary society. It is an analysis of the methods of disseminating 
teachings to lower castes by delving into the Tripitaka, which is a trusted scripture of 
Theravada Buddhism, synthesizing teachings with implied meanings that reach lower castes. 
The key principles involve the context and overall picture of the Tripitaka, Buddhist attitudes 
towards caste, the dissemination of teachings to lower castes, roles and impacts, and 
application in contemporary society. 
Keywords: Buddhist method; propagation of doctrine; low caste; Tripitaka; Theravada 
Buddhism 
 

บทนำ  

   ภายหลังการตรัสรูของพระพุทธเจา พระองคทรงใชเวลาถึง 45 ปในการเผยแผหลักคำสอนใหขยาย

กวางขวางออกไป ทำใหมีผูคนเลื่อมใสมากมาย ดวยเหตุนี้ ผูวิจัยใครสนใจจะศึกษาเกี่ยวกับหลักคำสอนของ

พระพุทธเจาตอคนวรรณะต่ำที่ปรากฏในพระไตรปฎกดวยประสงคจะทราบวา พระพุทธเจามีแนวคำสอน

เกี่ยวของกับบุคคลที่มีพื้นหลังที่แตกตางกันอยางไรโดยการศึกษาเนื้อหาท่ีเกี่ยวกับพระไตรปฎกซึ่งเปนคัมภีร



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 266 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

หลักท่ีรวบรวมคำสอนของพระพุทธเจาเอาไว จากการศึกษาขอมูลเชิงลึกพบวาคำสอนของพระองคนั้นแบงเปน

สามสวนหลัก ไดแก พระวินัยปฎก พระสุตตันตปฎก และพระอภิธรรมปฎก (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2550) แตละ

สวนมีบทบาทในการเผยแผคำสอนแตกตางกันออกไป ประกอบไปดวย 1) การบรรยายธรรม หมายถึง การ

สอนและการเทศนาเปนวิธีหลักที่ใชในการเผยแผคำสอนของพระพุทธศาสนาโดยพระพุทธเจาจะทำการ

บรรยายธรรมในสถานที่ประชุมใหญตางๆหลายที่และแตกตางกันออกไปตามแตวาระและโอกาสและมักจะมี

ผูฟงที่มีพื้นฐานความรูเกี ่ยวกับพระพุทธศาสนามาฟงเพื่อเพิ่มเติมความรูและแสวงหาความสงบทางจิตใจ   

(หลินภู มนตรี, เจือจินดา สมิทธิ์ และโพธ ิผลิวรรณนภา, 2023) 2) การศึกษาและเผยแผหลักคำสอน หมายถึง 

การศึกษาและเผยแผหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาท่ีปรากฏในพระคัมภีรตางๆ เชน พระไตรปฎก อรรถกถา 

ฎีกา อนุฎีกา และคัมภีรรวมสมัยอื่นๆ (พรพิมล จอโภชาอุดม และคณะ, 2565) ซึ่งมีผลกระทบตอการเผยแผ

หลักธรรมในสังคมรวมสมัยเชนเดียวกับกลุมวรรณะต่ำในอดีตท่ีขาดการเขาถึงหลักธรรมเพราะดอยคาตนเองวา

ไมมีคุณสมบัติที่จะเขาถึงได 3) การสอนหลักความจริง หมายถึง วิธีการสอนที่มุงเนนใหผูฟงมองเห็นความจริง

ของชีวิตและธรรมชาติ โดยใชวิธีการสอนที่ตรงตามหลักความจริง เพื่อใหเกิดความเขาใจอยางลึกซึ ้งใน

หลักธรรม เชน การสอนอริยสัจจ 4 และ อริยมรรคมีองค 8 เปนตน ดังกรณีศึกษาเรื่องทาสชื่อโสสะและนาง

ปุณทาสี (พระมหาประทีป อภิวฑฺฒโน, (2021) ซึ่งเปนกลุมบุคคลที่อยูนอกเหนือในระบบวรรณะ 4 (Caste 

System) ของอินเดียโบราณ 

   ดังที่ปรากฏในกระบวนการสอนตามหลักการ 4 ส. ซึ่งเปนวิธีการสอนที่พระพุทธเจาทรงใชในการ

ถายทอดธรรมะใหแกคนทุกวรรณะเขาใจไดอยางลึกซึ้งโดยการอธิบายเนื้อหาธรรมะใหชัดเจน ตรงไปตรงมา 

เขาใจงาย เปรียบเสมือนการจูงมือผูฟงไปดูดวยตาตัวเอง พระพุทธเจาจะทรงอธิบายเนื้อหาธรรมะซ้ำๆ หลายๆ 

ครั้ง โดยใชภาษาที่เรียบงาย เปรียบเทียบกับสิ่งที่ผูฟงคุนเคยดังท่ีพระพุทธเจาทรงอธิบายเรื่องไตรลักษณ

เปรียบเสมือนใบไมรวงจากตนไม แสดงใหเห็นถึงความไมเท่ียงแทของชีวิตมีลักษณะชักจูงใหผูฟงเห็นจริงเชื่อใน

สิ่งที่ไดฟงวิธีการตางๆ เชน การถามตอบ การเลาเรื่องอดีต เชน กรณีท่ีพระพุทธเจาทรงเลาเรื่องพระเวสสันดร 

ชี้ใหเห็นถึงความเสียสละ อดทน และความดีงาม มักจะทรงกระตุนใหผูฟงเกิดความกลาหาญ มั่นใจ มีกำลังใจ 

ที่จะนำธรรมะไปปฏิบัติ พระพุทธเจาจะทรงเนนย้ำถึงผลดีของการปฏิบัติธรรมดังตัวอยางที่พระองคตรัสไววา 

“การปฏิบัติธรรมนำไปสูความพนทุกข” (พระครูสถิตธรรมาลังการ (จำเนียน สุชาโต), 2024) การสอนธรรมะ

ของพระองคนั้นมักเนนวิธีที่สนุกสนาน นาสนใจ ทำใหผูฟงรูสึกเบิกบาน รื่นเริง ทรงเปรียบเทียบธรรมะกับสิ่ง

ตางๆเพื่อใหเห็นความแตกตางจะนำไปสูความเขาใจที่งายขึ้น แสดงถึงวิธีการใหทุกคนเขาใจธรรมะและนำไปสู

การปฏิบัติเพื่อความพนทุกขไดโดยสมบูรณ (บุญทอง พระพิทักษ, 2023) การศึกษานี้เพิ่มความเขาใจวิธีการ

เผยแผหลักคำสอนที่บันทึกไวในพระไตรปฎกโดยมุงหวังที่จะคนพบกลยุทธและเทคนิคที่พระพุทธเจาใชในการ

เผยแผคำสอนรวมถึงการปรับปรุงวิธีการศึกษาในปจจุบันโดยการเรียนรูจากอดีตขาใจธรรมชาติคำสอน

พระพุทธศาสนาโดยเฉพาะอยางยิ่งที่มีอิทธิพลตอคนวรรณะต่ำ (Yesapogu, 2016) เปนการตอบสนองการ

วิเคราะหและบันทึกวิธีการเผยแผที่ใชโดยพระพุทธเจา เนื่องจากวิธีการเหลานี้ยังไมไดรับการศึกษาครบถวน

ตามความตองการทางสังคม ดังนั้น การเขาใจวิธีการท่ีพระพุทธเจานำมาเผยแผสูคนวรรณะต่ำในอดีตจะ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 267 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

สามารถใหขอมูลที่มีคาในการสงเสริมความเสมอภาคในสังคมรวสมัย การศึกษานี้ไดเนนย้ำการมีสวนรวมใน

หลายมิติรวมถึงการศึกษาประวัติศาสตร สังคมวิทยาและบทบาททางการศึกษา (Guruge, 2003) เขาถึง

หลักธรรมเชิงลึกที่สามารถนำไปประยุกตใชกับการเผยแผในยุคปจจุบันดวยการปรับวิธีการใชของพระพุทธเจา

ในอดีตบูรณาการวิธีการเผยแผประยุกตเขากับสถานการณรวมสมัย เนนย้ำลักษณะความเทาเทียมทางคำสอน

แกคนทุกวรรณะ คนทุกกลุมสามารถเขาถึงหลักคำสอนไดเทาเทียมกัน  

  การคนควานี้มุงเนนการเขาใจวิธีการเฉพาะท่ีใชในการเขาถึงคนวรรณะต่ำโดยผูวิจัยหวังท่ีจะเนนย้ำถึง

ธรรมชาติของคำสอนทางพระพุทธศาสนาและความพยายามในการเขาถึงชุมชนที่ถูกกีดกันและศึกษาวิธีการ

เผยแผคำสอนตอคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎกและวิธีการนำไปประยุกตใชในสังคมรวมสมัย ไมเพียงแตศึกษา

วิเคราะหวิธีการเทานั้น แตยังประเมินบทบาทและผลกระทบของวิธีการเหลานั้นอีกดวย นอกจากนี้ ก็ยังมุงหวัง

ที่จะหาวิธีการนำไปประยุกตใชในสังคมรวมสมัยเพื่อสงเสริมความเสมอภาคโดยการไลตามวัตถุประสงค

คาดหวังวา จะมีสวนอยางมีนัยสำคัญในการเขาใจและประยุกตใชวิธีการเผยแผคำสอนของพระพุทธเจา ซึ่งจะ

เปนประโยชนในดานวิชาการและการปฏิบัติเชื ่อมโยงกับวัตถุประสงคการวิจัยแตละขอ ขณะเดียวกันก็

ครอบคลุมเหตุผลตามวัตถุประสงค ความสำคัญ ความคาดหวัง คุณคา และประโยชนของการศึกษา ดังกลาว

ดวย 

   บทความวิจัยนี้ นําเสนอขอมูลและผลการวิเคราะหเกี่ยวกับพุทธวิธีการเผยแผพระพุทธศาสนาเพ่ือ

เปนประโยชนทางวิชาการในดานทําใหทราบขอมูลการเผยแผพระพุทธศาสนาอยางชัดเจนแบบมีนัยสำคัญ 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

 1. เพ่ือศึกษาพุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนในพระไตรปฎก 

 2. เพ่ือศึกษาพุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎก 

 3. เพ่ือศึกษาวิเคราะหบทบาท ผลกระทบและแนวทางการประยุกตใชในสังคมรวมสมัย 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

 การวิจัยเรื่องนี้ไดรับอนุมัติตามโครงการการพัฒนาศักยภาพนักวิจัยของบุคลากรใหม BRI NEW GEN 

ปงบประมาณ 2567 ของสถบันวิจัยพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ไดดำเนินการวิจัย

เรื่อง “ศึกษาวิเคราะหพุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎก” ไดรับการอุปถัมภทุน

วิจัยจากสถบันวิจัยพุทธศาสตร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย โดยสำนักงานคณะกรรมการ

สงเสริมวิทยาศาสตร วิจัยและนวัตกรรม (สกสว.) เปนการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) และการ

สัมภาษณเชิงลึก (In-dept Interview) ผู ว ิจัยไดกำหนดขอบเขตการวิจัยในแตละขั ้นตอนของการวิจัย 

ดังตอไปนี้ 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 268 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

  ขั้นตอนที่ 1 การสำรวจเอกสาร (Documentary Research) ไดศึกษาคนควาจากคัมภีรตนฉบับของ

พระพุทธศาสนาท้ังท่ีเปนปฐมภูมิและทุติยภูมิ ไดแก พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ฎีกา อนุฎีกา งานวิจัยและคัมภีรอื่นๆที่เกี่ยวของโดยใชหลักทฤษฎี 4 ส. (สันทัสสนา, สมาทปนา, สมุตเตชนา, 

สัมปหังสนา) เปนพุทธวิธีการสอนของพระพุทธเจาที่ประสบความสำเร็จในการเผยแผพระพุทธศาสนาในอดีต

ถูกนำมาประยุกตใชใหสำเร็จประโยชนในปจจุบัน นอกจากนี้ ยังไดนำเอาทฤษฎีการสื่อสารสมัยใหม ไดแก 

แนวคิดทฤษฎีการสื่อสาร กระบวนการสื่อสาร แนวคิดเก่ียวกับสื่อมวลชน สื่อบุคคล สื่อเฉพาะกลุมและสื่อใหม 

กลยุทธการสื่อสารและแนวคิดเกี่ยวกับการรับรูเกี ่ยวกับการสื่อสารการเผยแผจากมุมมองของนักวิชาการ

ตะวันตกและตะวันออกรวมสมัย การนำไปประยุกตใชเพื่อบูรณาการหลักการเผยแผผานรูปแบบการสื่อสาร

รวมสมัยใหม  

 ข้ันตอนท่ี 2 พ้ืนท่ีศึกษา (Field Study) เปนการศึกษาวิธีการเผยแผหลักธรรมของพระพุทธเจาแกคน

วรรณะต่ำในพระไตรปฎกท่ีเกี่ยวกับการเผยแผหลักธรรมของพระพุทธศาสนาแกคนวรรณะต่ำ โดยเฉพาะใน

บริบทของพระไตรปฎก กลาวถึงความเขาใจพลวัตทางสังคม วิเคราะหวิธีการท่ีใชในพระไตรปฎกในการเผยแผ

หลักธรรมของพระพุทธเจาแกคนวรรณะต่ำเพื่อทำความเขาใจผลกระทบของวิธีการเหลานี้ตอการจัดลำดับชั้น

ทางสังคมและความเปนศูนยรวมในชุมชนพระพุทธศาสนา มีการทบทวนวรรณกรรมและการวิเคราะห 

กรณีศึกษาและการอธิบายแหลงขอมูล เชน ขอความเฉพาะจากพระไตรปฎก บันทึกทางประวัติศาสตร และ

การตีความรวมสมัย เชน การวิเคราะหเชิงเนื้อหาของการเผยแผหลักธรรมแกคนวรรณะต่ำ โดยเนนทัศนียภาพ

ทางสังคมและศาสนา เชน ความเกี่ยวของทางประวัติศาสตร ความพรอมของแหลงขอมูลและการมีอยูของ

ชุมชนคนวรรณะต่ำ รวมถึงวิธีการตางๆท่ีบันทึกในพระไตรปฎกท่ีมีผลกระทบตอชุมชนคนวรรณะต่ำรวมถึงการ

เปลี่ยนแปลงสถานะทางสังคม การยอมรับคำสอนของพระพุทธศาสนาและความสามัคคีในชุมชนเปรียบเทียบ

ผลการศึกษาเพ่ือเนนความเหมือนและความแตกตางมีการวิเคราะหเชิงลึกของผลการศึกษาเชื่อมโยงกับทฤษฎี

และแนวคิดท่ีกวางข้ึนในดานการศึกษาพระพุทธศาสนาและความมีสวนรวมทางสังคมซ่ึงกลาวถึงนัยสำคัญของ

ผลการศึกษานี้ตอแนวทางการปฏิบัติรวมสมัยและการทำความเขาใจบทบาทของศาสนาในเชิงลำดับชั้นทาง

สังคมผานแนวคิดทฤษฎีหลักการการสื่อสารในพระพุทธศาสนา ในข้ันตอนนี้ ผูวิจัยไดทำการศึกษาคนควาจาก

เอกสาร บริบท แนวคิด เทคนิค วิธีการ ข้ันตอน ในกระบวนการของ (1) พุทธวิธีในการสอน 5 ประการ คือ 1.

เราจักกลาวชี้แจงไปตามลำดับ 2.เราจักกลาวชี้แจงยกเหตุผลมาแสดงใหเขาใจ 3.เราจักแสดงดวยอาศัยเมตตา 

4.เราจักไมแสดงดวยเห็นแกอามิส 5.เราจักแสดงไปโดยไมกระทบตนและผูอื่น (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 22/159/205) (2) พุทธวิธีรูปแบบการสอน คือ 1.แบบสนทนา 2.แบบบรรยาย 

3.แบบตอบปญหา 4. แบบวางกฎขอบังคับ (Phramaha Kittithat Siripuñño, 2019) (3) กลวิธีและอุบายการ

สอน คือ 1.ยกอุทาหรณ 2.การอุปมา 3.อุปกรณการสอน 4.การทำเปนตัวอยาง 5.การเลนคำและใชใน

ความหมายใหม 6.การปฏิบัติตอรายบุคคล 7.การรูจักจังหวะและโอกาส 8.ความยืดหยุนในการใชวิธีการ 9.การ

ลงโทษและใหรางวัล 10.กลวิธีแกปญหาเฉพาะหนา (พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546) (4) พุทธลีลารูปแบบ

การสอน คือ 1.สันทัสสนา 2.สมาทปนา 3.สมุตเตชนา 4.สัมปหังสนา (พระเดชา นามวงษา และคณะ, 2022) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 269 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

  ขั้นตอนที่ 3 ผูใหขอมูลสำคัญ/กลุมประเภทประชากร ดานผูใหขอมูล (Key Information) การ

สัมภาษณเชิงลึกแบบไมมีโครงสรางเพื่อศึกษาขอมูลพุทธวิธีเผยแผหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาในคัมภีร

พระไตรปฎกคัดเลือกแบบเจาะจง (Purposive selection) จำนวนทั้งหมด 10 รูป/คน ซึ่งเปนตัวแทนของ

พระสงฆจำนวน 5 คน และฆราวาสผูเชี่ยวชาญจำนวน 5 คน มีประสบการณเผยแผหลักธรรมมากกวา 10 ป  

  ข้ันตอนท่ี 4 เครื่องมือและวิธีการท่ีใชในการวิจัย ผูวิจัยไดใชวิธีการเลือกกลุมตัวอยาง 2 แบบ คือ การ

สุมตัวอยางแบบเจาะจง (Purposive Sampling) คัดเลือกแบบเจาะจง (Purposive selection) จำนวน 10 

รูป/คน (พระสงฆ 5 คน/ฆราวาส 5 คน) ซึ่งมีประสบการณเผยแผหลักธรรมมากกวา 10 ป จากผูมีความ

เกี่ยวของกับการเผยแผและการทำสื่อออนไลนในแบบตางๆ ผูวิจัยไดใชวิธีการเก็บขอมูลวิจัยดวยการสังเกต

แบบมีสวนรวมและไมมีสวนรวมและใชวิธีการสัมภาษณแบบเจาะลึก (In-dept Interview) จนกวาจะไดขอมูล

ท่ีอ่ิมตัวและครบถวนตามวัตถุประสงคท่ีกําหนดไว การจัดประชุมกลุมยอย/สานเสวนา/ประชาพิจารณ (Focus 

group) ไดจัดการประชุมออนไลนกลุมยอยจากบุคคลผูมีสวนเกี่ยวของโดยตรงในการเผยแผพระพุทธศาสนา

เพื่อดำเนินการตามกระบวนการแบบสานเสวนาผานรูปแบบการประชาพิจารณจากผูเชี่ยวชาญจำนวน 6 รูป/

คน 

 ขั้นตอนที่ 5 การรวบรวมขอมูล ผูวิจัยไดดำเนินการเก็บขอมูลจากผูเชี่ยวชาญในหลายมิติจากการ

ดำเนินการประชุมกลุมยอยของผูเชี่ยวชาญเพ่ือสัมภาษณตรวจสอบขอมูลจากพระไตรปฎก อรรถกถา ฎีกา อนุ

ฎีกา งานวิจัยและเอกสารเกี่ยวของอื่นๆ รวมถึงการบันทึกขอมูลผานซูมวีดีโอ ถายภาพหนาจอและถายภาพ

ของผูเชี่ยวชาญท่ีกำลังใหสัมภาษณ 

 ขั้นตอนที่ 6 การวิเคราะหขอมูล มีการวิเคราะหอยางเปนระบบ การจัดหมวดหมูและการจัดระเบยีบ

ขอมูลเกี่ยวกับวิธีการเผยแผหลักธรรมของพระพุทธเจาแกบุคคลวรรณะต่ำในพระไตรปฎก เราสามารถเขาใจ

วิธีการที่พระพุทธเจาสอนไดอยางครอบคลุม วิธีการนี้เนนหลักการของพระพุทธศาสนาที่วาการตรัสรูสามารถ

เขาถึงทุกคนไดโดยไมคำนึงถึงสถานะทางสังคม ผานการตรวจสอบอยางละเอียดและการเปรียบเทียบอยาง

รอบคอบ กลยุทธการเผยแผสามารถอธิบายไดอยางชัดเจน ชี้ใหเห็นวาพระพุทธศาสนาพยายามที่จะกาวขาม

และทาทายลำดับชั้นวรรณะท่ีเขมงวดในยุคนั้นไดอยางไร รูปแบบท่ีพระพุทธเจาใชในการเขาหาและสอนบุคคล

วรรณะต่ำ เชน การปรับคำสอนเพ่ือแกปญหาทางสังคมท่ีเฉพาะเจาะจงใหเหมาะสมกับสถานการณรวมสมัยใน

การวิเคราะหวิธีการเผยแผหลักธรรมแกคนวรรณะต่ำ จำเปนตองกลั่นกรองผานเนื้อความท่ีกวางขวางเพ่ือระบุ

คำสอนและกรณีท่ีเก่ียวของ กระบวนการนี้เก่ียวของกับการจัดหมวดหมูขอมูลเพ่ือคนหารูปแบบและกลยุทธท่ี

พระพุทธเจาและสาวกของพระองคใชในพระไตรปฎกซ่ึงการศึกษาจะเนนไปท่ีพระสูตรปฎกเปนหลักเนื่องจากมี

บันทึกการสอนของพระพุทธเจาแกสาวกจำนวนมาก 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 270 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

 ขั้นตอนที่ 7 รูปแบบการนำเสนอผลการศึกษาวิจัย (Presentation of the Research Results) 

นําเสนอผลการศึกษาวิจัยแบบพรรณนาวิเคราะห (Descriptive Analysis) 

  7.1 ดานขอมูล: การสัมภาษณเชิงลึกแบบไมมีโครงสราง เพื่อศึกษาขอมูลพุทธวิธีเผยแผหลักคำสอน

ทางพระพุทธศาสนาในคัมภีรพระไตรปฎก โดยคัดเลือกแบบเจาะจงผูเชี่ยวชาญ (Purposive selection) 

พระสงฆ จำนวน 5 รูป และ คฤหัสถ จำวนว 5 คน ท่ีมีประสบการณการเผยแผหลกัธรรมมากกวา 10 ป  

 7.2 ดานเนื้อหา: ศึกษาเอกสารปฐมภูมิ คือ คัมภีรพระไตรปฎกฉบับภาษาไทย มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัยป 2539 และขอมูลทุติยภูมิ คือ อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา หนังสือ เอกสารงานวิจัยท่ีเก่ียวของ 

 7.3 ดานเครื่องมือท่ีใชในการวิจัย: แบบสัมภาษณแบบไมมีโครงสราง 

 7.4 ดานการเก็บขอมูล: ผูวิจัยเก็บแบบสัมภาษณดวยตนเอง 

 7.5 ดานการวิเคราะหขอมูล: วิเคราะหกลยุทธการเผยแผพระพุทธศาสนาของพระพุทธเจาตาม

วัตถุประสงคขอที่ 3 โดยนําผลที่ไดจากการศึกษาในขอ (1) และขอ (2) มาประกอบการวิเคราะหการเผยแผ

พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจาในพระไตรปฎก 

 

ผลการวิจัย 

  วัตถุประสงคขอท่ี 1 ศึกษาพุทธวิธีเผยแผหลักคำสอนในพระไตรปฎกพบวา ปรากฎเนื้อหาและวิธีการ

สอนท่ีหลากหลายพอจะประมวลวิธีการได คือ (1) มุขปาฐะ (Oral Transmission) หมายถึง การทบทวนหลัก

คำสอนถี่ๆหรือสาธยายบอยๆ เปนการอานซ้ำทวนความและการทองจำอยางแมนยำโดยหมูแหงพระสงฆมี

ลักษณะสังคีติเหมือนการสวดมนต ไดแก การที่พระภิกษุหรือบุคคลทั่วไปพยายามทองเพื่อจำคำสอนดวยการ

ออกเสียงในที่ชุมนุมชน (พระไตรปฎกออนไลน ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:11-7/319-340/293-341) 

วิธีการนี้ สามารถรับประกันความถูกตองและความแมนยำในการถายทอดเนื้อความใหสมบูรณได นอกจากนี้ 

พระสงฆยังมีการสาธยายเปนกลุมเพื่อชวยในการทองจำและอำนวยความสะดวกในการเรียนรูของหมูพระสงฆ

เองรวมไปถึงการทองจำแบบรายบุคคล เชน การสาธยายพระปาฏิโมกข เปนตน เปนการทุมเทอุทิศเพื่อการ

จดจำ (Remembrance) หลักคำสอนไวเปนการเนนย้ำเนื้อหาเฉพาะเจาะจงของหลักธรรม (2) การผลิต

ตนฉบับ ภายหลังการทองจำดวยมุขปาฐะหลักธรรมก็ถูกพัฒนาสูการจารึกลงใบลานซึ่งผูกเขาดวยกันเปน

หนังสือ บางครั้งคำสอนและหลักธรรมสำคัญๆ อาจจารึกไวบนหลักศิลาทำใหบุคคลท่ัวไปเขาถึงได (3) การสอน

และการเทศนา หมายถึง กิจกรรมการเทศนาที่พระพุทธเจาทรงแสดงในที่สาธารณะ พระธรรมเทศนานั้นๆ

มักจะมาจากพระสุตตันตปฎก (สมชาย ธัญธนกุล, ประจักษ สายแสง และพระมหาสายัณห เปมสีโล, 2019) 

พบวา สวนใหญจะดำเนินการ 2 วิธี คือ 1) มีการสนทนาถามตอบ เชน พระภิกษุตอบคำถามจากฆราวาส ให

ความกระจางและใหขอมูลเชิงลึกเก่ียวกับคำสอน 2) การศึกษาอยางเปนทางการของสงฆ เชน วัดทำหนาท่ีเปน

ศูนยกลางการเรียนรูโดยพระภิกษุสามเณรมุงแสวหาการศึกษาคำสอนภายใตคำแนะนำของพระภิกษุผูแตกฉาน

ในหลักคำสอนจากพระไตรปฎกอยางเปนระบบ (4) การแสดงภาพและศิลปะ หมายถึง การท่ีศิลปนจะเปน

ผูแทนแสดงออกดวยการสรางศิลปะ เชน การวาดภาพพุทธประวัติและการเลาเรื ่องที่เกี่ยวของกับคำสอน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 271 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

ในทางพระพุทธศาสนา แสดงความศรัทธาของบุคคล เชน การสรางเจดียและพระธาตุเพื่อจะชวยถายทอดคำ

สอนผานศิลปะเชิงสัญลักษณ (5) พิธีกรรมและพิธีการ ประเพณีตางๆ เชน วันอุโปสถ ถือเปนวันสำคัญทาง

พระพุทธศาสนาซึ่งสงฆจะรวมตัวเพื่อสาธยายพระปาติโมกขและชาวบานจะฟงพระธรรมเทศนา ศาสนสถาน

มักจะเปดโอกาสใหไดเรียนรูและปฏิบัติธรรมรวมกัน (6) การแสวงบุญ ชาวพุทธมักจะไปสักการะสถานท่ีสำคัญ

ท่ีเก่ียวของกับพุทธประวัติ เชน ลุมพินี พุทธคยา สารนาถ กุสินารา และสถานท่ีศักดิ์สิทธิ์อ่ืนๆท่ัวโลกเปนวิธีการ

แสดงความเคารพตอคำสอนอยางกวางขวาง (พระไตรปฎกออนไลน ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:       

11-6/304-305/245-292) (7) การมีสวนรวม การสนับสนุนเพ่ืออำนวยความสะดวกใหพระสงฆมีโอกาสปฏิบัติ

ตามหลักธรรมไดงายขึ้น สามารถเขาถึงคำสอนไดอยางมีประสิทธิภาพสงเสริมการมีปฏิสัมพันธในชุมชนและ

สังคม  

  วัตถุประสงคขอท่ี 2 ศึกษาพุทธวิธีเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎก พบวา หลักคำ

สอนที่เกี่ยวของกับคนวรรณะต่ำโดยตรงนั้น ไมปรากฏทั้งในคัมภีรหลัก เชน พระไตรปฎกและคัมภีรอื่นๆ แต

พอจะสรุปแนวทางและสาระสำคัญพอสังเขป ดังตอไปนี้  

  1. พุทธวิธีเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในวินัยปฎก 

พระวินัยปฎกมีความเกี่ยวของกับหลักวินัยของสงฆเปนหลัก พระพุทธเจาแมจะไมไดเนนที่วิธีการเผยแผไปยัง

วรรณะใดๆเปนการจำเพาะ แตก็ใหขอมูลเชิงลึกเกี่ยวกับธรรมชาติของชุมชนสงฆที่เปดกวางและลดการลักลั่น

ทางวรรณะและสังคม 1) การยอมรับ พระวินัยอนุญาตใหบุคคลจากวรรณะใด ๆ มาเปนพระภิกษุก็ได การไม

แบงแยกวรรณะนี้ มีความสำคัญอยางยิ่งเนื่องจากพระพุทธศาสนา มีวิธีการปฏิบัติที ่ตรงกันขามกับระบบ

วรรณะท่ีเขมงวดของอินเดียโบราณ 2) ความเสมอภาค เม่ือบุคคลใดบวชเปนภิกษุแลว จะถือวา บุคคลนั้นเทา

เทียมกับพระภิกษุอื่นๆ โดยไมคำนึงถึงฐานะทางสังคมในอดีต การปฏิบัตินี้ โดยธรรมชาติแลว ยอมสงเสริม

แนวคิดท่ีวา “ทุกคนสามารถเขาถึงความกาวหนาทางจิตวิญญาณไดรวมถึงกลุมวรรณะศูทรและจัณฑาลดวย” 

  2. พุทธวิธีเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระสุตตันตปฎก 

  พระสุตตันตปฎกประกอบดวยหลักธรรมของพระพุทธเจา พระสูตรหลายขอใหขอมูลเชิงรายละเอียด

วา คำสอนของพระพุทธเจาไดรับการเผยแผไปยังชนชั้นทางสังคมที่แตกตางกันอยางไร รวมถึงวรรณะต่ำ ดัง

ปรากฏใน (1) อัมพัฏฐสูตร ซึ่งพระพุทธเจาตรัสกับพราหมณชื่ออัมพัฏฐะและอภิปรายถึงความไมเกี่ยวของกับ

วรรณะในการกำหนดคุณคาของบุคคล พระสูตรนี้ ไดตอกย้ำจุดยืนของพระพุทธเจาท่ีมุงตอตานระบบวรรณะ

ของอินเดียโบราณ (พระไตรปฎกออนไลน ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 9-6/559/247) (2) วสลสูตร ได

กลาวถึงพวกจันฑาล (คนนอกวรรณะ) โดยเฉพาะและกำหนดความหมายเสียใหมวา “การท่ีใครจะเปนผูสูง

ศักดิ์อยางแทจริงและใครจะเปนจันฑาล ยอมเปนไปตามการกระทำของพวกเขา ไมใชมาจากชาติกำเกิด” 

(พระไตรปฎกออนไลน ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25-9/114-119/523–588) คำสอนของ

พระพุทธเจาในประเด็นนี้ เปนการทาทายบรรทัดฐานทางสังคมในสมัยของพระองคโดยตรง (3) กาลามสูตร 

พระพุทธเจาทรงสนับสนุนใหชาวกาลามะซึ่งเปนผูไมใชวรรณะสูง ใหพึ่งพาประสบการณ สติปญญาและความ

เขาใจดวยตนเอง แทนที่จะยอมรับคำสอนตามประเพณี วิธีการสอนแบบประชาธิปไตยนี้มีความสอดคลองเขา



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 272 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

กันไดกับบุคคลจากวรรณะท่ีต่ำกวา (พระไตรปฎกออนไลน ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 20-7/70/275-

320) 

  3. พุทธวิธีเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระอภิธรรมปฎก พระอภิธรรมปฎกมีลักษณะทาง

เทคนิคและการวิเคราะหมากกวา โดยเกี่ยวของกับคำสอนของพระพุทธเจาในดานปรัชญาและจิตวิทยา ไมได

กลาวถึงวิธีการเผยแผไปยังกลุมสังคมใดกลุมหนึ่งโดยตรง แตเนนถึงการนำไปประยุกตใชอยางเปนสากลของ

พระธรรม สรุปวิธีเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำ  

  1. คำสอนของพระพุทธเจาครอบคลุมและมุงเปาไปท่ีการทำลายอุปสรรคทางวรรณะ พระพุทธศาสนา

เสนอทางเลือกที่ตางไปจากระบบวรรณะดวยการอนุญาตใหคนทุกวรรณะเขารวมคณะสงฆและปฏิบัติตอ

พระภิกษุทุกองคอยางเทาเทียมกัน 

  2. พระพุทธเจาไดกำหนดบรรทัดฐานทางสังคมใหมโดยเนนความประพฤติทางศีลธรรมมากกวาสิทธิ

โดยกำเนิดซึ่งปรากฏในหลักธรรมวาดวยวสลสูตร สาระสำคัญนี้ ยอมทำใหคำสอนในพระพุทธศาสนานาสนใจ

สำหรับพวกวรรณะต่ำที่ถูกกีดกันจากโครงสรางทางสังคมที่มีอยูของอินเดียโบราณ (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 25/116-142/528-532) 

  3. พระพุทธเจาทรงใหกำลังใจแกบุคคลในการทดสอบคำสอนเพื่อเปรียบเทียบกับประสบการณของ

ตนเอง ดังท่ีเราไดเห็นในหลักการของกาลามสูตร ซ่ึงจะชวยใหผูคนรวมถึงผูท่ีมาจากวรรณะต่ำสามารถควบคุม

การเดินทางแหงจิตวิญญาณของพวกเขาได 

  4. พระพุทธเจามักจะตรัสโดยตรงถึงบุคคลจากวรรณะต่ำในคำสอนของพระองค โดยใหความเคารพ

และเอาใจใสแกพวกเขา วิธีการนี้ ยอมสรางความอัศจรรยแกคนในยุคนั้น เพราะถือเปนเรื่องใหญและมีความ

แปลกใหมมาก เปนการกะเทาะชุดความคิดแบบโบราณจากอิทธิพลของพระเวทในยุคนั้น ซึ่งจะชวยใหไดรับ

ความไววางใจและสนใจในธรรมะจากทุกกลุมชนชั้นวรรณะมากข้ึน 

  วัตถุประสงคขอท่ี 3 เพ่ือศึกษาวิเคราะห บทบาท ผลกระทบและแนวทางการประยุกตใชในสังคมรวม

สมัย มีการศึกษาเชิงลึกในพระไตรปฎกซึ่งเปนคัมภีรที่เชื่อถือไดของพระพุทธศาสนาเถรวาท มีการสังเคราะห

โดยละเอียดวาดวยคำสอนท่ีเผยแผไปยังวรรณะต่ำและมีความหมายโดยนัย ดังตอไปนี้ 

  1. ทัศนคติของชาวพุทธตอวรรณะ (Buddhist Attitude Towards Caste) 

  พระพุทธเจาทรงเปนผูวิพากษวิจารณระบบวรรณะอยางเขมขน พระองคทรงเนนย้ำถึงความเทาเทียม

ของมนุษยทุกคนโดยไมคำนึงถึงสถานะการเกิดของพวกเขา มีหลักธรรมเกี ่ยวกับกรณีนี้ (1) วสลสูตร 

พระพุทธเจาทรงประกาศวา“บุคคลนั้น ยอมไมใชคนที่ถูกขับออก (คนถอย) ไปโดยกำเนิด แตโดยมาจากการ

กระทำของตนเอง” (2) อัสสลายนสูตร พระพุทธเจาทรงสนทนากับพราหมณชื่ออัสสลายนะ โดยพระองคทรง

หักลางความคิดเรื ่องความเหนือกวาโดยธรรมชาติของพราหมณและเนนย้ำถึงความประพฤติทางศีลธรรม

มากกวาการเกิด (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย:13/613-629/422-432) (3) มหา

สุทัสสนะสูตร พระพุทธเจาทรงบรรยายถึงการที่สมเด็จพระมหาสุทัสสนะผูเปนเจาผูยิ่งใหญ ผูทรงมีพระคุณ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 273 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

มาก ทรงปฏิบัติตอพสกนิกรทุกคนอยางยุติธรรมโดยไมคำนึงถึงวรรณะ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย:10/163-186/160-182)  

  2. การเผยแผหลักคำสอนสูคนวรรณะต่ำ (Propagation to the Lower Castes)  

  2.1. การรวมตัวกันในคณะสงฆ  คณะสงฆเปดใหทุกคนรวมทั้งผู ที ่มาจากวรรณะต่ำดังเราจะพบ

ตัวอยางที่โดดเดน ไดแก พระอุบาลีเถระ ผูเปนชางตัดผม ถาแบงตามวรรณะแลว พระอุบาลีเถระนั้น เปนคน

วรรณะต่ำ ซึ่งตอมาทานไดกลายมาเปนหนึ่งในสาวกชั้นยอดของพระพุทธเจา นอกจากนี้ ก็ยังมีพระสุนีตเถระ 

อดีตคนจัณฑาลผูไดอุปสมบทแลวเปนพระอรหันต 

  2.2. การใชภาษาทองถิ่น พระพุทธเจาทรงแสดงหลักธรรมเปนภาษาบาลีซึ่งเปนภาษาที่คนทั่วไป

เขาถึงได ตางจากภาษาสันสกฤตซึ่งถูกอนุรักษจากพราหมณ การเลือกภาษานี้ เปนกาวสำคัญในการเผยแผคำ

สอนใหกับคนวรรณะต่ำ (เมธี เชษฐวิสุต, 2019) 

  2.3. อุปมาและเรื่องราว พระพุทธเจามักทรงใชการอุปมาเรื่องราวเพื่อถายทอดคำสอนของพระองค

ซึ ่งงายสำหรับคนทุกภูมิหลังที ่จะเขาใจเรื ่องราวตางๆดังจะพบเนื ้อหาทำนองอุปมาในนิทานชาดกท่ีมี

ความสัมพันธและมีคุณคาทางพระพุทธศาสนาอยางกวางขวาง 

  3. หลักจริยธรรม พระพุทธเจาทรงเนนความประพฤติทางศีลธรรมและการพัฒนาตนเองมากกวา

ความบริสุทธิ์หรือชาติกำเกิดซึ่งแนวทางการปฏิบัตินี้ ไดดึงดูดผูที ่มาจากวรรณะต่ำซึ่งมักถูกแยกออกจาก

พิธีกรรมของพราหมณโดยสิ้นเชิงหลักฐานจากพระไตรปฎกเพียงพอถึงความพยายามของพระพุทธเจาในการ

เผยแผคำสอนของพระองคแกบุคคลทุกคน โดยไมคำนึงถึงวรรณะ พระพุทธศาสนาทาทายระเบียบสังคมท่ีมีอยู

ทั่วไปและเสนอเสนทางแหงการยกระดับจิตวิญญาณและสังคมแกวรรณะที่ต่ำกวาดวยการปฏิบัติที่ครอบคลุม 

การใชภาษาท่ีเขาถึงไดและการมุงเนนท่ีหลักจริยธรรม หลักการนี้ ยังคงสรางแรงบันดาลใจใหกับความพยายาม

รวมสมัยที่มีตอความเทาเทียมและความยุติธรรมทางสังคมมาอยางยาวนานและสอดคลองกับระบบคิดแบบ

ประชาธิปไตยอยางมีนัยสำคัญ 

 

อภิปรายผล  

  ผูวิจัยไดศึกษาขอมูลจากเอกสารทั้งปฐมภูมิและทุติยภูมิเพื่อศึกษาหลักการเผยแผหลักคำสอนของ

พระพุทธศาสนาจากผลการศึกษาเรื่องศึกษาพุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎก 

พบประเด็นสำคัญ สามารถนำมาอภิปรายผลโดยมีรายละเอียดดังตอไปนี้ พบวา  

  1. พุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนในพระไตรปฎก พระพุทธเจาไมไดทรงเลือกเอาคนวรรณะหนึ่ง 

วรรณะใดใหมีบทบาททางศาสนาของพระองคเพียงกลุมเดียว แตเปดโอกาสใหกับคนทุกกลุม ทั้งนี้บงชี้ถึงการ

กำเนิดลัทธิสิทธิการยอมรับสังคมโดยไมแบงแยกทั ้งวรรณะต่ำและสิทธิสตรีสอดคลองกับแนวคิดเรื ่อง

พระพุทธศาสนากับเพศสภาพท่ีถูกตีกรอบใหมและมุงความสนใจไปท่ีการอภิปรายความสัมพันธท่ีทัดเทียมของ

เพศสภาพและสถานะทางสังคม (Collett, 2006)  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 274 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

  2. พบวา พุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนในพระไตรปฎก ไดเจียรไนคุณภาพหลักคำสอนที่เปน

ธรรมชาติแบบกลางๆซ่ึงตรงกับจริตของมนุษยโดยไมไดคำนึงถึงสถานะและเพศของบุคคลแตอยางใด ท้ังนี้อาจ

เปนเพราะวา หลักคำสอนของพระพุทธศาสนานั้นไดพูดถึงความจริงที ่ไมอาจเปลี่ยนแปลงไดเพราะเปน

ธรรมชาติจริงอยูแบบนั้น (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 1961) ซึ่งสอดคลองกับหลักการวิเคราะห กลยุทธการเผยแผ

พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจาในพระไตรปฎกท่ีอธิบายถึงความเปนกลางของหลักคำสอนในพระพุทธศาสนา

ท่ีสามารถนำไปประยุกตกับมนุษย ไมใชสถานะของบุคคลและกลยุทธในมิติพุทธวิธีการสอนท่ีพระพุทธองคทรง

ใชหลัก 4 ส. ดังกลาวแลว ซึ่งเปนการศึกษาที่สอดคลองกับดุษฎีนิพนธของ (พระครูญาณเพชรรัตน (เทวินทร 

ปยทสฺสี), 2557) เรื ่องยุทธศาสตรการเผยแผพระพุทธศาสนาเพื ่อเยาวชนโดยนำกลยุทธการเผยแผ

พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจาดวยหลักการ 4 ส. มาเปนยุทธศาสตรเชิงรุกในการการเผยแผพระพุทธศาสนา

รวมสมัย 

  3. พบวา หลักธรรมของพระพุทธศาสนาสามารถรองรับทุกคนจากทุกกลุมวรรณะ ไมมีขอยกเวน แม

จะเปนบุรุษหรือสตรี ดังปรากฏความสอดคลองในงานวิจัยของพระมหากิตติธัช สิริปุฺโญ เรื่องกลวิธีการสอน

ของพระพุทธเจาเชิงภาษาภาพพจนในพระสุตตันตปฎก ทั้งนี้ วิธีการสอนของพระพุทธเจานั้นสามารถปรับให

เขากับสภาพแวดลอมไดอยางกวาขวาง ประกอบดวย 3 รูปแบบ (1) ตอบปญหา (2) บรรยายธรรม สนทนา   

(3) วิธีการสอนเชิงภาษาภาพพจนเนนการอุปมาและสัมพจนัย ดานคุณคาคำสอนประกอบดวย (1) ดานบุคคล 

(2) ดานสังคม (3) ดานการศึกษา (4) ดานการสอน (5) ดานระบบจักรวาล (6) ดานประวัติศาสตร (พระมหา

กิตติธัช สิริปุฺโญ, 2019) กลวิธีการสอนนี้สอดคลองกับงานวิจัยเรื่องวิธีการเฉียบแหลมของพระพุทธเจาในการ

แสดงธรรมะตามลักษณะพฤติกรรม 6 ประเภท (จริต 6 อยาง) ท่ีไดอธิบายถึงวิธีของพระพุทธเจาทรงผูฉลาดใน

กุศล 3 (1) ฉลาดในความเจริญ (2) ฉลาดในความเสื่อม (3) ฉลาดในอุบายและจริตทั้ง 6 ประการ โดยพบวา 

หลักการสอนของพระองคนั้นไมมีเงื่อนไขเกี่ยวกับวรรณะหรือสถานะทางสังคมแตอยางใด (พระครูประสิทธิ์

ภาวนาวิสุทธิ์, 2017) 

  4. พบวา พุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎกมีงานวิจัยที่สามารถนำมา

เปรียบเทียบไดโดยตรงจากกรณีศึกษาพุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎกและเห็น

ผลลัพธที่สอดคลองกับงานวิจัยเรื่องพุทธวิธีการเผยแผพระพุทธศาสนาในคัมภีรอรรถกถาธรรมบท (พระมหา

ศักยศรณ คุณปฺโญ, พระครูโฆสิตวัฒนานุกูล และ สวัสดิ์ อโณทัย, 2019) กลาวถึงวิธีการเผยแผศาสนาของ

พระพุทธเจาในคัมภีรอรรถกถาธรรมบทวาดวยการประยุกตใชพุทธวิธีการเผยแผพระพุทธศาสนาในอรรถกถา

ธรรมบทกับสังคมในปจจุบัน มี 4 เรื่อง 1) หลักกฎแหงกรรม 2) หลักธรรมหัวใจพระพุทธศาสนา 3) ความ

ประพฤติสวนบุคคลและการมีปฏิสัมพันธกับผูอื่น 4) รูปแบบพุทธวิธีการเผยแผพระพุทธศาสนาในคัมภีรอรรถ

กถาและการใชสื่อกระแสโลกซึ่งสอดคลองกับงานวิจัยของพระศรีพัชโรดม (ลักษณะ กิตฺติญาโณ) เรื่องรูปแบบ

การเผยแผพระพุทธศาสนาของพระสงฆในส ังคมไทยว าสามารถนำเอาหลักการและวิธ ีการเผยแผ

พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจาไปปรับหรือพัฒนาเปนรูปแบบการเผยแผไดเหมาะสมซึ่งวิธีการเผยแผ

พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจาในครั้งนั ้น มีรูปแบบและยุทธศาสตรการเผยแผแตกตางกันออกไปซึ่งมุง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 275 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

ประโยชน 3 ประการ 1) โลกัตถจริยา 2) ญาตัตถจริยา 3) พุทธัตถจริยา สามารถพัฒนากำหนดเปนรูปแบบ

การเผยแผพระพุทธศาสนาของพระสงฆในสังคมไทยไดจริง (พระศรีพัชโรดม และ ชยุต ภวภานันทกุล, 2560)

ผลการวิจัยท้ัง 3 เรื่อง (1) ศึกษาพุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎก (2) วิธีการเผย

แผศาสนาของพระพุทธเจาในคัมภีรอรรถกถาธรรมบทและ (3) รูปแบบการเผยแผพระพุทธศาสนาของพระสงฆ

ในสังคมไทย มีความสอดคลองกันอยางมีนัยสำคัญ ทั้งนี้ ผลงานวิจัยไดมุ งศึกษาเกี ่ยวกับวิธีการเผยแผ

พระพุทธศาสนาซึ่งเนนย้ำถึงความสำคัญของการปรับวิธีการเผยแผใหเหมาะสมกับทุกกลุมเปาหมาย มุง

ผลลัพธการเผยแผศาสนา คือ ประโยชนสุขแกประชาชน สวนงานวิจัยของพระศรีพัชโรดม (ลักษณะ กิตฺติ 

ญาโณ) มุงเนนไปท่ีวิธีการเผยแผศาสนาของพระสงฆในสังคมไทยรวมสมัย วิเคราะหจากบริบทและสถานการณ

ของสังคมไทย และงานวิจัยของพระมหาศักยศรณ คุณปฺโญ เรื่องพุทธวิธีการเผยแผพระพุทธศาสนาในคัมภีร

อรรถกถาธรรมบท มุงเนนไปท่ีวิธีการเผยแผศาสนาของพระพุทธเจาในสมัยพุทธกาล วิเคราะหหลักคำสอนและ

ตัวอยางจากพระสูตรและเรื่องศึกษาพุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎก มุงไปท่ี

การศึกษาเนื้อหาหลักธรรมที่มุ งสอนแกคนวรรณะที่แตกตางกัน แตกลับพบวา ไมมีหลักธรรมใดมุงสอน

ประชาชนท่ีอยูในกลุมวรรณะต่ำโดยแยกเปนเอกเทศ แตกลับสนับสนุนใหทุกกลุมวรรณะเขาถึงหลักธรรมได

ยางเทาเทียมกันถวนหนา 

  งานวิจัยดังอางถึงนั้นชี้ใหเห็นวา การเผยแผพระพุทธศาสนานั้น ไมไดมีรูปแบบตายตัว แตตองปรับให

เหมาะสมกับเวลา สถานที่และกลุมเปาหมาย สิ่งสำคัญที่สุด คือ มุงเนนไปที่ผลลัพธของการเผยแผหลักธรรม

เพื่อประโยชนสุขแกประชาชนอยางเสมอภาคกัน ในอดีตพระพุทธศาสนาไดแสดงใหเห็นแนวทางที่ชัดเจนใน

การไมแบงแยก (No Discrimination) โดยกลาวถึงลำดับชั้นทางสังคมและสงเสริมความเทาเทียมกัน ใน

พระไตรปฎกมีการอางอิงหลักคำสอนมากมายที่แสดงใหเห็นจุดยืนของพระพุทธศาสนาเกี่ยวกับวรรณะและ

วิธีการเผยแผคำสอนไปยังทุกสวนของสังคม รวมถึงกลุมวรรณะต่ำ เชน วรรณะสูทรและจันฑาล การวิเคราะห

คำสอนท่ีเก่ียวของกับบทบาท ผลกระทบและการประยุกตใชรวมสมัย พบวา 

  วิธีการเผยแผสูคนวรรณะต่ำ การไมแบงแยกและมีการปฏิบัติที่เทาเทียมกัน ในวสลสูตร อธิบายถึง

คำสอนเรื่องความเทาเทียมกันซึ่ง พระพุทธเจาตรัสไวอยางชัดเจนวาวรรณะหรือชาติเกิดไมไดกำหนดความ

บริสุทธิ ์หรือคุณคาทางจิตวิญญาณของตน แตเปนการกระทำและความประพฤติของตนตางหากที ่เปน

ตัวกำหนดชีวิตอยางแทจริง (2) การมีสวนรวมโดยตรง พระพุทธเจามีสวนรวมโดยตรงกับผูคนทุกวรรณะรวมถึง

กลุมคนวรรณะต่ำโดยเนนถึงการนำไปประยุกตใชหลักคำสอนของพระองคเปนสากล (3) การอุปสมบท 

พระพุทธเจาทรงอนุญาตใหผูคนจากทุกวรรณะเขารวมเปนชุมชนสงฆโดยทำลายอุปสรรคทางสังคมแบบดั้งเดิม 

  บทบาทและผลกระทบ 1) บทบาทการเผยแผตอบุคคลวรรณะต่ำในพระพุทธศาสนา มีตัวอยางของ

การเคลื่อนไหวทางสังคมของบุคคลจากคนวรรณะต่ำ เชน พระสุนีตเถระและพระอุบาลีเถระไดเปนตัวอยางให

เห็นถึงศักยภาพในการบรรลุผลทางจิตวิญญาณโดยไมคำนึงถึงสถานะทางสังคม 2) อิทธิพลและคุณูปการ 

พระภิกษุสงฆและอุบาสกอุบาสิกามีสวนในการเผยแผและการปฏิบัติในพระพุทธศาสนา เรื่องราวของพวกเขา

ไดรับการบันทึกไวในตำรามากมายท่ีปรากฎในคัมภีรพระพุทธศาสนาแบบเถรวาทซ่ึงเนนย้ำถึงพลวัตของธรรมะ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 276 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

  ผลกระทบตอสังคม (1) การพังทลายอคติทางวรรณะ พระพุทธศาสนาไดทาทายและกัดกรอนอคติ

ทางวรรณะโดยการยอมรับบุคคลจากวรรณะต่ำเขาไปในคณะสงฆและปฏิบัติตอพวกเขาอยางเทาเทียมกัน     

(2) การปฏิรูปสังคม การเนนย้ำถึงความประพฤติอยางมีจริยธรรมและคุณธรรมสวนบุคคลเหนือชาติกำเกิด ได

วางรากฐานสำหรับการปฏิรูปสังคมและสงเสริมสังคมท่ีมีความเทาเทียมมากข้ึน 

  แนวทางการประยุกตใชในสังคมรวมสมัย (1) การสงเสริมความเทาเทียมกันโดยการมีโครงการริเริม่

ดานการศึกษาเพื ่อสอนหลักความเสมอภาคและการไมเลือกปฏิบัติที ่พบในคำสอนของพระพุทธศาสนา 

หลักการนี้ สามารถชวยตอตานอคติทางวรรณะท่ีเคยถูกผูกมัดได (2) แนวทางปฏิบัติแบบครอบคลุม องคกร

ศาสนาและชุมชนสามารถนำแนวปฏิบัตินี้มาใชเพื่อใหมั่นใจวาสมาชิกทุกคนจะถูกปฏิบัติโดยไมถูกคำนึงถึง

วรรณะสามารถเขาถึงโอกาสทางศาสนา สังคมและเศรษฐกิจไดอยางเทาเทียมกัน (3) การอุปสมบท สงเสริม

บุคคลจากชุมชนชายขอบใหเขารวมคณะสงฆเปดโอกาสใหพวกเขาเติบโตทางจิตวิญญาณและการเคลื่อนไหว

ทางสังคม (4) การสรางเครือขายสนับสนุนสำหรับพระภิกษุและคนวรรณะต่ำเพื่อใหแนใจวาพวกเขาไดรับ

ทรัพยากรที่จำเปนและการสนับสนุนจากชุมชนที่ทัดเทียมกัน คำสอนของพระพุทธเจาในพระไตรปฎกเปน

กรอบท่ีชัดเจนในการจัดการกับการเลือกปฏิบัติทางวรรณะและสงเสริมความเทาเทียมกันทางสังคม แนวทางท่ี

ครอบคลุมของหลักการทางพระพุทธศาสนา การมีสวนรวมโดยตรงกับทุกสวนของสังคมและบทบาทของบุคคล

วรรณะต่ำภายในคณะสงฆแสดงใหเห็นถึงความมุงมั่นทางประวัติศาสตรในการเอาชนะลำดับชั้นทางสังคม     

ในสังคมรวมสมัย หลักการเหลานี้จะสามารถนำไปใชผานการริเริ่มดานการสนับสนุนการอุปสมบทจากชุมชน

ชายขอบและการเคลื่อนไหวระดับรากหญาเพื่อสงเสริมสังคมที่มีความเทาเทียมและความสามัคคีมากขึ้นและ

เปนเสนทางการเผยแผพระพุทธศาสนาโดยตรงถือวา เปนวิธีการท่ีทรงประสิทธิภาพมากท่ีสุด 

 

องคความรูใหม 

 ผูวิจัยนำเสอนผานการสังเคราะหออกมาในรูปแบบของแผนภูมิ อธิบายถึงกระบวนการ คุณคาและ

ประโยชนประกอบดวยรูปแบบแนวทางการนำไปใชปฏิบัติท่ีจะกอใหเกิดแนวทางข้ันตอนปฏิบัติตอสังคมและมี

คำอธิบายครอบคลุมทุกหัวขอทุกประเด็น ดังแผนภูมินี้ 

แผนภูมิ หลักการความเสมอภาค 

 

ประโยชนสวนตน ผลกระทบตอสังคม (Roles 

and Impacts) 

หลักคำสอน

ท่ีมีตอ

บทบาทของ

วรรณะต่ำ

ในชุมชน

ชาวพุทธ 

 

การเนนย้ำความเสมอภาคและ

ศีลธรรมเหนือสถานะการเกิดมี

ความเกี ่ยวของในการสงเสริม

ความยุต ิธรรมทางสังคม การ

ประยุกตใช หลักการประกอบ

ร ูปแบบการศ ึกษาได ร ับแรง

บันดาลใจจากพระพุทธศาสนา 

บุคคลวรรณะต่ำสามารถ

กาวขึ้นสูตำแหนงสำคัญ

ในคณะสงฆ เปนครู เปน 

เกจิ เปนนักวิชาการ เปน

แบบอยางที ่ดีได และมี

สวนสำคัญในการเผยแผ

พระพุทธศาสนาผานการ

ความคล องต ัวทางส ั งคม

เกิดขึ้นของบุคคลวรรณะต่ำ

ปฏิบัติเทาเทียมกัน เสนอการ

เคล ื ่อนไหวทางส ังคมเปน

บรรทัดฐานใหมท ี ่ท าทาย 

รวมความโดดเดนของบุคคล

วรรณะต ่ ำ ในคณะสงฆ  ท่ี



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 277 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

มีเปาหมายเพื ่อเพิ ่มศักยภาพ

ใหกับชุมชนชายขอบ องคกร

พระพุทธศาสนาสนับสนุนการ

ปฏิรูปสังคมจัดการกับประเด็น 

ร วมสม ัยเก ี ่ยวก ับการเล ือก

ปฏิบัติเทาเทียมกันทางสังคม 

สอนการปฏิบัติเปนผูนำ

ทางสังคมแสดงใหเห็นวา 

ทุกคนสามารถเขาถึงการ

รูแจงได 

 

สามารถสร างการท าทาย

ส ังคมที ่ม ีอย ู และส งเสริม

ความเทาเทียมกันมากข้ึน  

 

สรุป 

 พุทธวิธีการเผยแผหลักคําสอนทางพระพุทธศาสนาแกคนวรรณะต่ำโดยศึกษาวิธีการตางๆ ท่ี

พระพุทธเจาทรงนำมาใชในการเผยแผหลักการทางพระพุทธศาสนารวมถึงวิเคราะหบทบาทและผลกระทบของ

การเผยแผคำสอนในสังคมรวมสมัย ทั้งนี้ เพื่อสงเสริมความเปนธรรมในสังคม ความเปนอยูที ่ดีของบุคคล 

ชุมชนและการเปลีย่นแปลงทางสังคมในทางท่ีดีข้ึนซ่ึงตอบโจทนตรงตามวัตถุประสงคของการศึกษาพุทธวิธีการ

เผยแผหลักคำสอนในพระไตรปฎกที ่อำนวยประโยชนตอนักการศาสนาและพระสงฆจะสามารถนำมา

ประยุกตใชในการเผยแผดานการใหสิทธิท่ีเทาเทียม อิสรภาพตอการดำรงชีวิตและยอมรับสถานะของบุคคลใน

ฐานะมนุษยไมใชเพราะยศศักดิ์หรือความม่ังค่ัง 

 

ขอเสนอแนะ 

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

  พุทธวิธีการเผยแผหลักคำสอนแกคนวรรณะต่ำในพระไตรปฎกยังคงเปนเนื้อหาท่ียังจำกัดอยูเฉพาะแต

ในพระคัมภีร ยังไมปรากฏเปนการแพรหลาย จึงยากแกการเขาถึงขอมูล ควรศึกษาประเด็นสถานะของคน

วรรณะต่ำเปรียบเทียบความเลื่อมล้ำในสังคมเพื่อใหเห็นความชัดเจน ยอมรับใหคนวรรณะต่ำสามารถแสดง

บทบาทในสังคม โดยไมกีดกัน เล็งเห็นความสามารถสงเสริมการปฏิบัติหนาท่ีและยอมรับความหลากหลายของ

คนในสังคม สนับสนุนการมีกิจกรรมรวมกันอยางเทาเทียมกัน ปรับโครงสรางแนวความเชื่อภาพลบของคน

วรรณะต่ำใหมีสถานะเทาเทียมกับกลุมสังคมอ่ืนๆ  

  2. ขอเสนอแนะทำวิจัยครั้งตอไป 

 2.1 ควรศึกษารูปแบบและวิธีการเผยแผพระพุทธศาสนาของพระสาวกที่ปรากฏในพระสุตตันปฎก

และการประยุกตใชหลักธรรมในศตวรรษแหงเทคโนโลยี 

 2.2 ควรศึกษาเปรียบเทียบความแตกตางระหวางหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาเถรวาทกับ 

หลักคำสอนของศาสนาคริสตวาดวยการปฏิบัติตอคนในวรรณะท่ีแตกตางกัน 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 278 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

บรรณานุกรม 

เดชา นามวงษา (คุณสมฺปนฺโน) และคณะ. (2022). การสอนตามแนวพระพุทธศาสนาเพ่ือพัฒนาเยาวชนไทยใน

ศตวรรษท่ี 21. วารสาร มจร อุบล ปริทรรศน. 7(3), 963-976. 

บุญทอง พระพิทักษ. (2023). การสอนตามพุทธวิธีเพื่อสงเสริมความเปนพลเมืองดีของนิสิต. วารสารสังคม

ศึกษาศาสนา และวัฒนธรรม. 4(1), 95-103. 

พรพิมล จอโภชาอุดม, และคณะ. (2022). การวิเคราะหกลยุทธการเผยแผพระพุทธศาสนาของพระพุทธเจาใน

พระไตรปฎก. วารสารมจรพุทธศาสตรปริทรรศน. 6(3), 115-132. 

พระครูสถิตธรรมาลังการ (จำเนียน สุชาโต). (2024). การปฏิบัติวิปสสนาภาวนาตามหลักสติปฏฐาน 4 เพ่ือการ

พนทุกข. วารสาร มจร สุพรรณบรุปีริทรรศน. 3(1), 57-70. 

พระครูประสิทธิ์ภาวนาวิสุทธิ์. (2017). อุบายวิธีของพระพุทธเจาในการแสดงธรรมตามจริต 6 (พรชัย สุกธมฺ

โม/ประสิทธิ์สุขสันต). วารสารพุทธศาสนศึกษาจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 24(3), 29-44. 

พระมหากิตติธัช สิริปุฺโญ. (2019). กลวิธีการสอนของพระพุทธเจาเชิงภาษาภาพพจนในพระสุตตันตปฎก. 

วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน. 15(เพ่ิมเติม), 191-202. 

พระธรรมปฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2003). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. พิมพครั้งที่ 10. กรุงเทพฯ: 

บริษัท เอส. อาร. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส จำกัด. 

พระศรีพัชโรดม (ลักษณะ กิตฺติญาโณ) และ ชยุต ภวภานันทกุล. (2560). รูปแบบการเผยแผพระพุทธศาสนา

ของพระสงฆในสังคมไทย. วารสารบัณฑิตศึกษาปริทรรศน. 13(2), 335-346. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกออนไลน ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. สืบคน  20 

พฤศจิกายน 2566 จาก https://tripitaka-online.blogspot.com/2016/09/tpd-main.html 

เมธี เชษฐวิสุต. (2019). สื่อสังคมออนไลนกับการเผยแผพระพุทธศาสนา. วารสารพุทธศาสตรศึกษา. 10(2), 1-

11. 

สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2504). อริยสัจจคืออะไร?. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

สุชีพ ปุญญานุภาพ. (2548). พระไตรปฎกฉบับประชาชน ตอนวาดวยพระสูตร. กรุงเทพฯ: กรมการศาสนา. 

หลินภู มนตรี, เจือจินดา สมิทธิ์, และ โพธิผลิ วรรณนภา. (2023). ความสอดคลองของพฤติกรรมมนุษยตาม

แนวทฤษฎีผูนำสัตว 4 ทิศ กับจริต 6 ในทางพระพุทธศาสนา. วารสารพุทธจิตวิทยา. 8(1), 97-109. 

Collett, A. (2006). Buddhism and gender: Reframing and refocusing the debate. Journal of 

Feminist Studies in Religion. 22(2), 55-84.  

Guruge, A. W. (2003). How the Buddha taught. Hsi Lai Journal of Humanistic Buddhism. 4(1), 

23-53.      



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567): - 279 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

Phramaha Kittithat Siripuñño Nachai. (2019). The Buddha’s teaching strategies on figurative 

languages in Dīgha NikĀya. Journal of Graduate Studies Reviea. 15(Supplemental 

Issues), 191-202. 

Thanyathanakul,S. Saisaeng, P. & Phra Maha Saiyan Phemasilo. (2019). Guidance in Buddhism: 

Analysis of the Sutta Pitaka. Nisit Wang Journal. 21(1), 1-12.  

Yesapogu, V. (2016). The nature of Hinduism, Buddhism and Christianity on caste system: In 

view of Ambedkar’s philosophy – A critical elucidation. International Journal of 

Research. 3(3), 1-6. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 280 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Application of Mindfulness Meditation with Dhamma Song For 
Senior Practitioner: A Case Study of Buddhamahametta 
Foundation, Chiangrak Noi, Phra Nakhon Si Ayutthaya 

 
1Kriangrit Supavanichyanon, 2Phra Medhivajarapundit and  

3Phramaha Weerasak Abhinandavedi (Sangphong) 
1,2,3International Buddhist Studies College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

1Corresponding Author’s Email: tuktta44@hotmail.com  
 Received: May 16, 2024; Revised: August 11, 2024; Accepted: August 16, 202 

 
Abstract 
  This research article has three objectives as follow: 1) To study the practice and the 
problem of Mindfulness meditation for senior practitioners. Case Study Of Buddhamahametta 
Foundation, Chiangrak Noi, Phra Nakhon Si Ayutthaya. 2) To study the mindfulness meditation 
with Dhamma song according to music therapy for senior practitioners. Case Study Of 
Buddhamahametta Foundation, Chiangrak Noi, Phra Nakhon Si Ayutthaya And 3) To apply the 
mindfulness meditation with Dhamma Song for senior practitioners. Case Study Of Buddhama- 
hametta Foundation, Chiangrak Noi, Phra Nakhon Si Ayutthaya. This research is utilizing a 
mixed-method research approach, combining Quasi-Experimental and Qualitative Research 
methodologies, by selecting the sampling group of 16 key informants from the population who 
are senior practitioners and attended one day mindfulness meditation course at 
Buddhamahametta Foundation. The research tools are the questionnaire of the Thai Mental 
Health Indicator – 15 (TMHI – 15) which submitted to the sampling group before and after 
taking the one-day mindfulness meditation course and in-dept interview to collect the answer 
covering the objective of the research. After successfully collecting and organizing the data 
from the questionnaires, the research team utilized statistical software for social science 
analysis to examine the pre-test and post-test results related to mental health. Additionally, the 
data analysis for in-depth interviews was conducted using content analysis techniques to 
interpret the information gathered. To ensure quality, statistical methods such as the dependent 
T-test and Wilcoxon Signed Ranks Test were employed to compare the mean values of mental 
health outcomes in the qualitative research. 
  The result of research can be found that 1) The results highlighted the physical 
sensations and mental suffering experienced by some individuals, particularly the elderly or 
those with physical discomfort. These challenges include difficulties with mobility, sitting for 
extended periods, and maintaining focus during activities such as meditation. 2) Practicing 
mindfulness meditation with Dhamma songs can enhance relationships within families and 
communities, as well as improve both physical and mental health. Senior practitioners find that 
engaging in mindfulness meditation, guided by the lyrics of Dhamma songs, provides comfort 
and helps them connect more deeply with the teachings of the Buddha. 3) The application of 
mindfulness meditation with Dhamma songs significantly improved the mental health of senior 
practitioners, embracing these practices with consistency and readiness, practitioners can 
experience numerous benefits, including enhanced mental well-being and deeper spiritual 
connections.  
Keywords: Mindfulness Meditation; Dhamma Song; Senior Practitioner; Music Therapy;  
         Buddhamahametta Foundation  
 
 

mailto:tuktta44@hotmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 281 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Introduction 
  In the world today, mindfulness meditation is something that every Buddhist should 
pay attention to. Buddhism is a religion of peace and happiness for all humanity, regardless of 
gender or age. In this research, the researcher emphasizes the importance of mindfulness for 
the senior practitioners. As people age, their physical bodies deteriorate over time, and 
illnesses can affect their mental well-being. Therefore, it is essential to provide suitable forms 
of mindfulness for the elderly. These practices should strengthen their spirits, add happiness 
to their lives, and help them not overly focus on their physical ailments. It is crucial to design 
mindfulness practices tailored to the elderly, as they can accept the truths of life and let go of 
various sufferings. Incorporating Buddhist teachings into these practices can be beneficial for 
the elderly to come to terms with the realities of life and release their suffering. Using 
Buddhist chants and scriptures in mindfulness practices can help the elderly find happiness, 
relaxation, and prevent excessive stress. 
  Mindfulness meditation is a practice that fosters present-moment awareness and non-
judgmental acceptance, known to reduce stress and improve mental clarity. The Satipatthana 
Sutta, an essential teaching in Theravada Buddhism, outlines mindfulness meditation through 
four foundations: body, feelings, mind, and mental objects. By cultivating mindfulness in 
these aspects, practitioners develop insight, the seven factors of awakening, and seek 
liberation from suffering. This practice is highly respected as a practical guide for spiritual 
development in Buddhism and has gained popularity in secular contexts for its benefits in 
overall well-being (Thera, 1994).  
  "Mindfulness Meditation with Dhamma Song" is a user-friendly meditation practice 
tailored for easy access to the Dhamma teachings, making it especially suitable for senior 
practitioners. This practice integrates mindfulness meditation with the teachings of Buddhism, 
conveyed through the lyrics of Dhamma songs. Its benefit can be described as the benefit of 
Music Therapy as follows:- 1) reduce anxiety 2) Reduce Depression and 3) Reduce Stress 
(Klemm, 2022). In addition, Arnaud Cabanac and colleagues found a significant correlation 
between listening to pleasant music and better academic performance among students.              
(Thorsen et al., 2013). 
  In this approach, senior practitioners contemplate specific Dhamma teachings during 
their meditation sessions, fostering a deeper understanding of these principles and their 
relevance to daily life. The practice also involves developing insight (Vipassana) by mindfully 
observing the impermanent nature of all phenomena, leading to profound insights into reality. 
Moreover, practitioners focus on cultivating virtues such as compassion, loving-kindness, and 
equanimity, extending these qualities to themselves and others. Additionally, they may aim to 
deepen their concentration (samadhi) during meditation, fostering profound experiences and 
insights supported by a strong foundation in mindfulness. 
  
The Objective of the Research 
  1. To study the practice and the problem of Mindfulness meditation for senior 
practitioners. Case Study Of Buddhamahametta Foundation, Chiangrak Noi, Phra Nakhon Si 
Ayutthaya.  
  2. To study the mindfulness meditation with Dhamma song according to music therapy 
for senior practitioners. Case Study Of Buddhamahametta Foundation, Chiangrak Noi, Phra 
Nakhon Si Ayutthaya. 
  3. To apply the mindfulness meditation with Dhamma Song for senior practitioners. 
Case Study Of Buddhamahametta Foundation, Chiangrak Noi, Phra Nakhon Si Ayutthaya. 
 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 282 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Research Methodology 
  This research is concerned to the PhD dissertation in the title of Application Of 
Mindfulness Meditation With Dhamma Song For Senior Practitioner: A Case Study Of 
Buddhamahametta Foundation, Chiangrak Noi, Phra Nakhon Si Ayutthaya and received the 
certification of Research Ethics No. MCU 8007/R496 from Buddhist Research Institute of 
MCU on 26 December 2023. The research has the principal of the mixed method research 
which consisted of the following steps:- 
  Step 1 : Documentation Study The research is the mixed method research which 
consisted of Quasi-Experimental Research and Qualitative Research as follows: - 1) Quasi-
Experimental Research which will use the questionnaire of the Thai Mental Health Indicator 
– 15 (TMHI – 15) of Department of Mental Health before and after taking the one-day 
meditation course at Buddhamahametta Foundation, Chiangraknoi, Ayutthaya province to 
study the mental health of the selected group in the research. And 2) Qualitative Research 
which is the study of the fundamental principles in the Tipitaka (Practice of Insight Meditation 
for Mental Development), theoretical concepts in mental health development, methods of 
practice in Insight Meditation based on the fundamental principles in Thailand, and the 
effectiveness of practicing Insight Meditation for the selected group. 
  Step 2 : Field Study In this research, One day meditation course at 
Buddhamahametta Foundation for senior practitioners to attend as the sample group.  
  Step 3 : Key Informant The term "key informants" in this study refers to a group of 
academics who will be interviewed and used to practice the mindfulness meditation for 
choosing key information in order to get the most detailed and up-to-date data and 
information. A set up 8 Vipassana masters and professors for focus group discussion to give 
the comment and appropriate in this research. And 16 person made up for participate in the 
meditation course at Buddhamahametta Foundation 
  Step 4 : Research Tools Questionaire and In-depth Interviews 
  1. Questionnaire of before and after attending the one-day mindfulness meditation 
course by separated to two parts as follows: - Part I: General data of practitioner such as 
status, sex, age, educational level, frequency of taking meditation course. And Part II: Thai 
Mental Health Indicator – 15 (TMHI – 15) of Department of Mental Health  
  2. In-depth Interviews. The researcher set up the Open-ended questionnaire for in-
depth interviews by the following step of the research tool’s investigation: - 
  1) Draft the questionnaire to align with the objectives and guidelines studied from 
relevant documents and research. 
  2) Submit the questionnaire to the advisor for content validation. 
 3) Take the questionnaire back and make improvements according to the advice given 
by the advisor.    
  4) Present a draft of the research tool to the thesis advisor and 6 experts for review and 
refinement based on their recommendations. 
  5) Submit the draft questionnaire to the project advisor for feedback and make 
improvements accordingly shown as the IOC form. Then, send it to experts for validation of 
content accuracy 
  6) The researcher assessed the reliability of the self-created questionnaire by 
determining the Cronbach's alpha coefficient using social science statistics. The obtained 
reliability coefficient was more than 0.5, indicating a high level of reliability for the 
questionnaire. 
  Focus Group Discussion The researcher arrange the focus group discussion by 
inviting 8 vipassana master and professor to give the comment about the research. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 283 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  Step 5 : Data Collection The researcher has conducted data collection with the 
following steps:- 
  1) Submit a request letter to obtain permission for research data collection from the 
Director of the International College of Buddhist Studies, sent to the Buddhamahametta 
Foundation. 
  2) Distribute questionnaires to the sample group before and after participating in the 
one-day Mindfulness Meditation Course with a team of research assistants assisting in the 
process and collect data, including in-depth interview data (open-ended). 
  3) Take the collected data for statistical analysis and processing using specialized 
software such as Excel. 
  4) Set up the focus group discussion to approve the appropriate of the research and 
give recommendation. 
  Step 6 : Data Analysis 
  1. The statistics used for analyzing 
  The questionnaire data, after successfully collecting and organizing the data from the 
questionnaires, involve data analysis using a computer with statistical software for social 
science research, as follows: - 
  1) Using Descriptive Statistics to explain the general characteristics of selected group 
and clarify the level of mental health development of them. The statistics which used in the 
study are frequency, percentage, mean and standard deviation. The criteria for considering the 
analysis of the mean (Mean) and the calculation of the standard deviation (S.D.) involve setting 
the criteria for mean scores into 5 levels as follows: 

Range of the mean   Translation of Meaning 
4.51 – 5.00     Most 
3.51 – 4.50     Much 
2.51 – 3.50     Average 
1.51 – 2.50     Less 
1.00 – 1.50     Least 

  2) The researcher analyzed data from open-ended questions by converting them into 
frequencies and percentages using content analysis techniques 
  2. The data analysis of in-depth interviews 
  The data analysis of in-depth interviews involved using content analysis techniques to 
analyze the information obtained through in-depth interviews. Quality assurance methods 
included using statistical methods such as dependent t-test and Wilcoxon Signed Ranks Test in 
qualitative research to analyze data for comparing the mean values of mental health as the 
following steps:- 
  1) Seek advice from the thesis advisor and experts to review the tools that have been 
developed. 
  2) Take the interviews with key informants and make adjustments for conducting in-
depth interviews with the key informants. 
 3) Gather data from general questionnaires, mental health assessments in the Thai 
population, and in-depth interviews for the purpose of data analysis and summarization through 
narrative writing.. 
  Step 7 : Presentation of the Research Results. Presenting a combination of 
categorization, classification, analysis, synthesis, and integration to create a new knowledge 
innovation. Specifically, it includes explaining, interpreting, and utilizing the collected data to 
develop a mindfulness practice process that is suitable for elderly practitioners and adapted to 
the modern era. The results will be published and disseminated through printed documents or 
online media. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 284 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Result of the Study 
  Based on Objective 1 The result of research has found that the result of the 
demographic characteristics of the sample group, which consists of 16 senior practitioners 
with a history of participating in over 10 meditation courses. Among them, 75% were female 
and 25% were male. Regarding age distribution, the majority fell within the 61-65 age range 
(50%), followed by those over 70 years old (25%), 66-70 years old (18.75%), and 60 years 
old (6.25%). Concerning sources of income, the majority were retired government officials 
(25%) and business owners (56.25%), with smaller proportions from housewives (6.25%) and 
inheritance (12.50%). In terms of educational background, 31.25% had education levels 
below a bachelor's degree, 56.25% held bachelor's degrees, and 12.50% possessed master's 
degrees. And the results of research in the part of the practice and the problem of Mindfulness 
meditation for senior practitioners. The research has summarized the concerned literature that 
Mindfulness Meditation finds its roots in the Satipatthana Sutta (M I 55), a foundational 
Buddhist discourse emphasizing the Four Foundations of Mindfulness. By cultivating 
awareness in the realms of the body, feelings, mind, and mental phenomena, practitioners gain 
profound insights into the impermanence, unsatisfactoriness, and non-self-nature of existence. 
This practice, as outlined in the Satipatthana Sutta, leads to the development of wisdom and 
insight crucial for enlightenment and liberation from the cycle of suffering. And The result of 
whole key informants informed in the two sights of physical sensation and mental suffering. 
The sight of physical sensation describes the challenges and limitations some individuals, 
particularly the elderly or those with physical discomfort, may face when it comes to mobility, 
sitting for extended periods, and maintaining focus during activities like meditation. It can be 
described as the following items:  
  1) Physical Limitations: Issues such as knee pain, leg discomfort, and fatigue can 
hinder mobility and make prolonged sitting or walking difficult.  
  2) Preference for Low Leg Lifting Activities: There is a preference for routines that 
don't involve excessive leg lifting to accommodate physical limitations.  
  3) Need for Comfortable Seating: Comfortable chairs are essential for those who 
struggle with sitting for long periods, especially individuals with knee problems or physical 
discomfort.  
  4) Importance of Mindfulness: Cultivating mindfulness, even during activities like 
sleep or meditation, can help manage physical discomfort and maintain focus.  
  5) Moderation in Practice: Consistent practice, in moderation, can lead to tranquility 
and confidence, but it's essential to consider individual limitations and adjust accordingly.  
  6) Awareness in Movement: Maintaining awareness and focus during movement, such 
as walking, can prevent accidents or discomfort, especially for those with unreliable legs or 
vision impairments.  
  7) Individual Differences: The ability to handle certain activities may vary depending 
on an individual's mindset, physical condition, and consistency in practice. Overall, it is crucial 
to acknowledge and accommodate physical limitations while incorporating mindfulness 
practices to promote well-being and comfort. 
And the result of the other sight of mental suffering indicated as:- 
  1. Preparation and Openness in mind: the practitioners should have no mental or 
spiritual resistance before meditation, pays respects to the Supreme Patriarch and then finding 
that contemplation opens the mind.  
  2. Perspective on Challenges: These can be noted in 1) the acknowledges that 
reassurance about not falling is not always enough and the worry of walking can be more 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 285 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

troubling. 2) Embraces a mindset of no problems, worries, or concerns, expressing a desire for 
a peaceful life.  
  3. Mental State and Peaceful: The comments are such as 1) Describes a restless and 
unsettled mental state, lacking sufficient concentration for tranquility and 2) Highlights the 
impact of meditation in alleviating mental and physical suffering.  
  4. Physical Benefits of Meditation: The details of this issue are 1) Details the positive 
effects on physical well-being, including relief from fatigue, leg pain, and knee discomfort. 
And 2) Separating mind and body leads to happiness without reliance on external sources.  
 5. Elderly Practitioners and Dharma Impact: The key informants gave comments in 
these topics as follows: - 1) Elderly individuals, through accumulated practice, generally fare 
well. 2) Meditation helps with family and economic dynamics, fostering compassion and 
empathy. 3) Retirement provides more time for meditation, contrasting with challenges during 
working years.  
  6. Time and Mindfulness: 1) Free time allows for more meditation at home.                     
2) Recognizes the importance of mindfulness in preventing mental issues and promoting good 
concentration.  
  7) Challenges and Frustrations: The key informants gave details of this items as          
1) Describes occasional release of consciousness and losing awareness during meditation.         
2) Acknowledges the tendency to reminisce about the past, especially concerning family and 
responsibilities. 3) Expresses feelings of frustration and restlessness, leading to boredom and 
reluctance to continue meditation practice.  
  8) Positive Motivation: Emphasizes a positive correlation between consistent practice 
and growing love for the Buddha. For the result of the relationship for family and friend , it can 
be noted that practicing meditation and Dhamma positively influence family relationships by 
fostering better communication, self-reliance, and mindfulness in daily interactions, leading to 
a more harmonious and fulfilling family life. The practicing Dhamma and mindfulness 
positively impact relationships by fostering understanding, gratitude, and support among 
family and friends, creating harmonious and supportive social networks. 
  Based on Objective 2 The result of research has found that the benefits of the 
mindfulness meditation with Dhamma song from the whole group of key informants as 
follows:- 
   1. Benefits of Dharma Music and Mindfulness Practices: Finding happiness and 
peace without relying on external factors, reducing stress and worry, leading to greater 
happiness and balance, accessing Dharma teachings more easily and deepening understanding, 
cultivating better awareness, mindset, and mental health, and enhancing emotional well-being, 
compassion, and flexibility. 
 2. Transformation and Personal Growth: Journey from initial discomfort to profound 
transformation, Perseverance leading to ease, tranquility, and inner peace, Fostering kindness, 
compassion, and reverence towards others, and Understanding the value of forgiveness, inner 
happiness, and societal contribution. 
  3. Physical and Emotional Benefits: Physical benefits of walking, exercising, and 
avoiding prolonged sitting, Emotional benefits of feeling serene, grateful, and compassionate 
and Strengthening the mind, fostering resilience, determination, and warmth. 
And the result of research in the part of Dhamma teaching to support the mindfulness 
meditation for senior practitioners are noted that :- 
   1) Khanda 5: Impermanence and Aging: Recognition of impermanence in physical 
bodies and navigating aging with stability and confidence. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 286 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 2) Buddhanussati and Compassion: Cultivating loving-kindness towards the Buddha 
helps in developing compassion towards others, and Mindfulness and awareness lead to 
steadfast mindfulness and relaxation of the mind and compassion in Bramavihara 4. 
  3) Compassion and Mindfulness Practice: Teaching compassion fosters love for the 
Buddha and leads to understanding the Dharma better, and Practicing mindfulness and 
concentration are fundamental for true merit and understanding. 
  In conclusion, the collective insights from the group of key informants highlight the 
manifold benefits of mindfulness meditation with Dhamma music. These include finding 
happiness and peace independent of external factors, fostering personal growth, experiencing 
physical and emotional well-being, and deriving value from Buddhist teachings. The research 
underscores the significance of mindfulness, compassion, and inner peace in navigating life's 
challenges, recognizing impermanence, and embracing the transformative power of meditation. 
The key informants stress the importance of applying these teachings in daily life, emphasizing 
patience, peacefulness, and compassion as integral aspects of the journey toward understanding 
and contentment. 
  Based on Objective  3 the result of research has found as the following details:- 
 1. The result of Quasi-Experimental Research. The result of comparison of pre-test and 
post-test of mental health scores by using the criteria score >42 from Thai Geriatric Mental 
Health Assessment Tool (T-GMHA-15) to analysis the mental health of senior practitioners for 
applying the mindfulness meditation with Dhamma Song for senior practitioners. 
   

Mental Health 

Pre-test Post-test 

Below 
Normal 

 ≥ 42 

Normal 
43-49 

Above 
Normal 
50-60 

Below 
Normal 

≥ 42 

Normal 
43-49 

Above 
Normal 
50-60 

# Practitioners 3 7 6 - 2 14 
Percentage (%) 18.75% 43.75% 37.50%  12.50% 87.50% 

 Table 1: Pre-test and post-test of Mental Health Scores: Group Comparison 
From Table 1, the research findings reveal that in the pre-test, 3 senior practitioners (18.75%) 
scored below normal, 7 (43.75%) scored within the normal range, and 6 (37.50%) scored above 
normal. In the post-test, none scored below normal, 2 (12.50%) scored within the normal range, 
and 14 (87.50%) scored above normal. Thus, after participating in mindfulness meditation with 
Dhamma songs, all senior practitioners achieved scores at or above the normal range, indicating 
improved mental health for all individuals. 
 
 

Comparison Pre-test Post-test   
Mean D Mean D T-test p-value 

Score 47.44 6.9471 55.13 4.3951 6.37098 0.00001 
 Table 2: The result of comparing the difference in average scores of mental health status 
before and after practicing mindfulness using a dependent t-test 
 For Table 2: The analysis of the data reveals the following results: The average score 
of the sampling group in the pre-test was found to have a mean of 47.44 with a standard 
deviation of 6.9471, while in the post-test, the mean was 55.13 with a standard deviation of 
4.3941. This decrease was statistically significant at a p-value of less than 0.05, with a t-value 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 287 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

of 6.37098 (p-value = 0.0001). These findings indicate that mindfulness meditation with 
Dhamma songs leads to a significant increase in the mental health of the elderly. 
  2. Result of the Qualitative Research For this session, the result concerned to the 
particularly activities of 1 day mindfulness meditation course at Buddhamahametta which 
consisted of 1) Walking meditation, distance 1-2-3 2) Walking meditation with Dhamma Song 
3) Slowly bowing the Buddha 4) Matching spreads kindness 5) Session : “The Law of Karma” 
and 6) Session : “Parent Appreciation” can be summarized as follows:- 
  The research findings overwhelmingly support the appropriateness of applying 
mindfulness meditation with Dhamma song for senior practitioners. The practice is seen as 
highly beneficial, alleviating loneliness, calming the mind, and fostering spiritual growth. 
Dhamma music serves as a powerful tool for mental cultivation, promoting happiness, peace, 
and deeper connection with Buddhist teachings. It is especially suitable for seniors, providing 
gentle methods to cultivate mindfulness and compassion. 
  Moreover, The collective insights from the group regarding walking meditation, 
walking meditation with Dhamma song, and slowly bowing to the Buddha underscore their 
suitability and benefits for elderly individuals. These practices promote mindfulness, balance, 
and inner peace, offering physical and mental benefits while fostering compassion and 
reverence. Walking meditation with Dhamma song provides relaxation, happiness, and 
accessibility, while slowly bowing to the Buddha cultivates respect, merit, and a deep 
connection to Buddhist principles. As KI12 noted that “walking meditation with Dhamma song 
make me feel relax the mind and have more compassion” and KI14 informed that “Slowly 
bowing brings a sense of solemnity and shows our intention to be present in front of the Buddha 
and it’s done with a pure heart”. Overall, these practices offer gentle yet profound methods for 
spiritual cultivation and well-being in older practitioners. The group highlighted the 
transformative power of spreading kindness and compassion, emphasizing its benefits for 
personal well-being, familial harmony, and societal welfare. They also underscored the 
significance of understanding and adhering to the law of karma, promoting moral values and 
ethical conduct for spiritual and intellectual growth. Furthermore, they stressed the importance 
of appreciating parents, advocating for activities that foster gratitude, reflection on parental 
virtues, and positive interactions to strengthen familial bonds and contribute to a more 
empathetic society. Overall, the focus lies on cultivating kindness, morality, and gratitude to 
create a more harmonious and compassionate world. 
  And the group identified challenges faced by senior practitioners in promoting mental 
well-being and proposed solutions such as guided practice, mindful walking, and incorporating 
music to alleviate discomfort. They aimed to achieve a lighter mind through mindfulness 
meditation with Dhamma songs, seeking benefits like emotional comfort, family empathy, 
compassion cultivation, and liberation of the mind. The recommended practice showed calming 
effects, physical benefits, mental development, receptivity to teachings, and emotional 
resonance, leading to improved physical and mental health. Overall, mindfulness meditation 
with Dhamma songs was seen as a holistic approach to promoting well-being in both body and 
mind for senior practitioners. 
 
Discussions 
  Discussions of research findings can be described according to the objectives as 
follows: - 
  1. Based on the finding of the 1st objective, It was found that the study underscores the 
significant benefits of mindfulness meditation for seniors, including improved physical 
comfort, mental peace, and social relationships. However, challenges such as physical 
limitations and consistency issues must be addressed. Strategies for overcoming these 
obstacles, maintaining a positive mindset, and tailoring meditation practices to individual needs 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 288 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

are crucial. Integrating mindfulness into healthcare settings could enhance well-being for 
elderly individuals. This issue is related to Nurumon Jiwattanasuk (2021) ’s dissertation in the 
title of A Process of Development for Peaceful Well-Being of Meditation Practitioners Through 
Buddhist Peaceful Means; A Case Study of Buddhamahametta Foundation, Chiang Rak Noi, 
Phra Nakhon Si Ayutthaya which the research findings indicate that meditation, specifically 
through mindfulness-based interventions, can present challenges like stress, anger outbursts, 
and emotional disturbances. And Michelle Brown (2018)’s dissertation in the title of 
Mindfulness Meditation: A Self-Awareness Approach to Weight Management which this 
project develops a weight management program to improve the quality of life, productivity, 
and reduce chronic illnesses, and Mindfulness meditation is highlighted as a key self-awareness 
tool for sustainable weight loss. Overall, mindfulness offers promising avenues for promoting 
the holistic well-being of seniors, but tailored approaches and supportive environments are 
essential for its effective implementation. 
  2. From the research result of the 2nd objective, the study underscores the manifold 
benefits of mindfulness meditation with Dhamma music for senior practitioners. Key 
informants highlight emotional, mental, and physical well-being, as well as personal growth 
and the value derived from Buddhist teachings. The practice leads to a transformative journey, 
fostering inner peace, kindness, and compassion. The influence of revered figures, particularly 
monks and Lord Buddha, is evident in promoting patience and a peaceful mindset. Practical 
application in daily life is emphasized, contributing to problem-solving and mental 
adjustments. This topic is related to the research of Raymond Payton (2019) in the title of Music 
Therapy Effects on Social-Communicative Response of Children with Autism Spectrum 
Disorder which discusses the strengths of a project study focused on addressing the social 
communicative needs of students with Autism Spectrum Disorder (ASD) . And Kerry L. Byers 
(2012) studied the research namely A Philosophical Inquiry Of Music Therapy: Seeking Points 
Of Unification which found that Music therapy is a diverse and complex profession that lacks 
a unified definition or theory to bind its various approaches. Overall, the integration of 
mindfulness with Dhamma music offers holistic benefits, enhancing understanding of inner 
peace and contentment through the lens of Buddhist teachings and practices. 
  3. From the research outcome of the 3th objective, It was found that the application of 
mindfulness meditation with Dhamma songs, especially in conjunction with music therapy, 
offers profound benefits for senior practitioners. These practices alleviate loneliness, promote 
spiritual growth, and foster inner peace. Walking meditation with Dhamma songs and slowly 
bowing to the Buddha are particularly suitable for the elderly, providing physical, mental, and 
spiritual benefits. Challenges faced by senior practitioners can be addressed through guided 
practice and cultivating a generous mind. This holistic approach emphasizes not only 
techniques but also attitudes conducive to well-being. This issue is related to the dissertation 
of Rebecca Zarate (2012) namely The Sounds of Anxiety: A Quantitative Study of Music 
Therapy and Anxiety which evaluated the effectiveness of music therapy clinical improvisation 
in treating anxiety symptoms and Effects of music on well-being and mental-health, University 
of Barcelona, 2022 by Lander Román (2022) which indicated that Music has the potential to 
be a powerful tool in addressing global mental health challenges. It can provide discipline, 
socialization, cognitive improvement, and act as a medical tool for mental health and other 
health issues. Overall, incorporating music into mindfulness practices offers a universal method 
for promoting health and happiness among seniors. 
 
 
 
 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 289 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

New Knowledge gained from the research 
  The knowledge from this research can be emphasized as  
  1. Spreading Kindness: Encouraging kindness fosters a supportive and caring 
community, which is beneficial for both individuals and society.  
  2. Understanding the Law of Karma: Awareness of karma encourages ethical 
behavior and mindfulness of one's actions and their consequences. And Appreciating Familial 
Bonds: Strengthening family ties through mindfulness practices enhances emotional support 
and overall well-being.  
 
Conclusion 
  The study shows that Dhamma and mindfulness practices greatly benefit senior 
practitioners. Even though they face challenges like physical limitations and time constraints, 
they find that being prepared, open, and consistent with meditation is crucial. These practices 
improve their physical comfort and mental peace, and also strengthen their family and social 
relationships. By promoting better communication and understanding through gratitude and 
shared beliefs, mindfulness helps them experience more peace, satisfaction, and connection 
with others. The study on mindfulness meditation with Dhamma songs, based on music therapy 
for senior practitioners, highlights many benefits. It shows that this practice helps people find 
joy and peace, regardless of their circumstances. It supports personal growth, improves both 
physical and emotional health, and deepens understanding of Buddhist principles. The research 
emphasizes how mindfulness, empathy, and inner calm are important for dealing with life's 
challenges and changes. Key informants recommend using these teachings in everyday life and 
developing patience, calm, and compassion as key elements for finding understanding and 
fulfillment. In summary, the research shows that mindfulness meditation with Dhamma songs 
is very effective for senior practitioners. It helps reduce loneliness, calm the mind, and support 
spiritual growth. Recommended practices like walking meditation and bowing to the Buddha 
are gentle but powerful ways to improve both physical and mental well-being. The focus on 
spreading kindness, understanding karma, and valuing family bonds also helps make the world 
more compassionate and harmonious. Even though there are challenges, solutions like guided 
meditation and mindful walking offer practical ways to boost mental health for seniors. Overall, 
mindfulness meditation with Dhamma songs is a great way to promote kindness, morality, and 
gratitude, leading to a more caring society. 
 
Recommendations 
 Regarding to the result of the research, the research would like to present the 
suggestion as follows:- 
  1. The recommendation from the the research  
  According to the result of research, the researcher found that senior practitioners like 
to practice the mindfulness meditation with Dhamma Songs because they can practice easily 
and continuously without any suffering, so the organization concerned to the senior people 
such as elderly center, temple could bring the program to add in the meditation course in 
order to improve mental health.of senior practitioner. 
  2. The recommendation for the further research 
  For the topic in the further research, the researcher suggested that it could be as 
follows:- 
  2.1 Development of cultivating Law of Krama awareness for adolescent practitioners. 
  2.2 Application of mindfulness meditation with Dhamma songs for adolescent 
practitioners. 
 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 290 - 

 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

References 
Brown, M. (2018). Mindfulness Meditation: A Self-Awareness Approach to Weight Manage- 

ment. Doctoral dissertation of Nursing Practice. Walden University. 
Byers, K. L. (2012). A Philosophical Inquiry of Music Therapy: Seeking Points of Unification. 

Doctoral dissertation of Music. The University of Western Ontario.   
Jiwattanasuk, N. (2021). A Process of Development For Peaceful Well-Being of Meditation 

Practitioners Through Buddhist Peaceful Means: A Case Study of Buddhamahametta 
Foundation, Chiang Rak Noi, Phra Nakhon Si Ayutthaya. Doctoral dissertation of 
Philosophy (Peace Studies). Mahachulalongkornra-javidyalaya University.  

Abby K. (2022). 9 Benefits of Music Therapy. Choosing Therapy. Retrieved 20 October  2022 
from https://www.choosingtherapy.com/benefits-of-music-therapy/     

Thera. N.  (1994). Satipatthana Sutta: The Foundations of Mindfulness. Retrived 3 January 
2024 from https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/mn/mn.010.nysa.html 

Payton, R. (2019). Music Therapy Effects on Social-Communicative Response of Children with 
Autism Spectrum Disorder. Doctoral dissertation of Education. Walden University.  

Román, L. (2022). Effects of music on well-being and mental-health. Research Work. 
University of Barcelona.  

Thorsen, S. et al. (2013). The predictive value of mental health for long-term sickness absence: 
the Major Depression Inventory (MDI) and the Mental Health Inventory (MHI-5) 
compared. BMC Medical Research Methodology. 13(115), 1-3. 

Zarate, R. (2012). The Sounds of Anxiety: A Quantitative Study of Music Therapy and Anxiety. 
Doctoral dissertation of Philosophy. Lesley University.  

 

https://www.choosingtherapy.com/benefits-of-music-therapy/
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/mn/mn.010.nysa.html


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 1 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

พัฒนาการของตนปาริชาตในพระพุทธศาสนา 

Development of the Pārichāt Tree in Buddhism 
1ปฐมพงศ บูชาบุตร 

1Pathompong Buchabutara 
1วิทยาเขตเชียงใหม  มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

1Chaing Mai Campus, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
1Corresponding Author’s Email: Pathompong.butara@gmail.com 

Received: May 27, 2024; Revised: August 11, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ 

  บทความวิชาการนี ้ม ีว ัตถุประสงค เพื ่อศึกษาพัฒนาการของตนปาริชาตในพระพุทธศาสนา              

ผลการศึกษาพบวา เรื่องราวของตนปาริชาตในพระไตรปฎกมีความเกี่ยวของกับพระพุทธเจา 3 เหตุการณ 

ไดแก 1) พระพุทธเจาไปโปรดชฎิลอุรุเวลกัสสปะทรงเก็บดอกปาริชาตท่ีสมบูรณดวยสีและกลิ่น 2) พระพุทธเจา

เปรียบการปฏิบัติตนของพระอริยสาวกกับตนปาริชาต และ 3) การอธิบายเชิงเปรียบเทียบการใชชีวิตเหมือน

ตนทองหลางสงางามอยูในปาเพียงลำพัง สวนในวรรณกรรมพระพุทธศาสนาพบ 3 เรื่องท่ีอธิบายถึงตนปาริชาต 

ไดแก 1) เตภูมิกถา 2) ปฐมสมโพธิกถา และ 3) กามนิต-วาสิฏฐี วรรณกรรมทั้ง 3 เรื่องนี้ใหความสำคัญกับตน

ปาริชาตมากนอยแตกตางกันไป พัฒนาการของตนปาริชาตที่ปรากฏในวรรณกรรมพุทธศาสนาชวงแรกใน

พระไตรปฎกพบวา เปนการเปรียบเทียบตนปาริชาตกับการละอาสวะกิเลสเพ่ือเขาถึงพระนิพพาน ตอมาในงาน

วรรณกรรมเตภูมิกถาและปฐมสมโพธิกถาใหความสำคัญกับตนปาริชาตวาเปนสถานที่อันพระพุทธเจาแสดง

พระอภิธรรมโปรดพุทธมารดา เมื่อเวลาผานไปตนปาริชาตถูกนำมาใชเปนสัญลักษณประจำสวรรคชั้นดาวดึงส

เพียงเทานั้น แตในวรรณกรรมพระพุทธศาสนาสมัยหลังพบวามีการขยายเรื่องราวของตนปาริชาตไปในทำนอง

ปาฏิหาริย โดยเฉพาะในวรรณกรรมเรื่องกามนิต-วาสิฏฐี 

คำสำคัญ: ปาริชาต; พระพุทธศาสนา; ดาวดึงส 

 
Abstract 
  This academic article aims to study the development of the Pārichāt tree in Buddhism. 
The study found. The story of the Pārichāt tree in the Tipitaka to related the Buddha in 3 events: 
1) The Buddha went to please Uruvela Kassapa. 2) The Buddha compared his noble disciples 
to the Pārichāt tree. 3) A metaphorical description of living like a graceful Erythrina variegate 
Linn, living alone in the forest. As for Buddhist literature, three stories are found that describe 
the Pārichāt tree: 1) Tebhumikatha 2) Pathamasambodhikatha 3) Kamanita-Vasitthi. These 
three works of literature give different importance to the Pārichāt tree. The development of the 
Pārichāt tree that appears in early Buddhist literature in the Tripitaka is found. It is a 
comparison of the Pārichāt tree and the abandonment of the defilements in order to reach 
Nirvana. Later, in the literary works Tebhumikatha and Pathamasambodhikatha, importance 
was given to the Parijat tree as the place where the Buddha preached his Abhidhamma to his 

mailto:Pathompong.butara@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 2 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

mother. As time passed, the Parijat tree was only used as a symbol of the realm of the Thirty-
three Gods heaven. But in later Buddhist literature, it is found that the story of the Pārichāt tree 
has been expanded to include miracles. Especially in the literature on Kamanita-Vasitthi. 
Keywords: Erythrina variegate Linn; Buddhism; Daowadung 

 

บทนำ 

  ปาริชาต ปาริชาต ภาษาบาลีใชคำวา ปาริจฺฉตฺต แปลวา ตนไมในสวนพระอนิทร (ราชบัณฑิตยสถาน, 

2556) ภาษาสันสกฤตใชคำวา ปาริชาต ภาษาอังกฤษวา Indian Coral Tree, Tiger’s claw, Variegated 

Coral Tree. ชื่อในทางวิทยาศาสตรเรียก Erythrina variegata Linn (บานและสวน, 2543) ดวยเหตุนี ้ตน

ปาริชาตจึงเปนชื่อเรียกตนทองหลาง มีหลายประเภท ทองหลางดาง ทองหลางลาย และทองหลางเผือกเปนตน 

(บรรจบ พันธุเมธา, 2526) โดยธรรมชาติของตนทองหลาง เม่ือใบรวงหมดจะออกดอกสีแดง ดอกใหญ เต็มตน 

และไมมีกลิ่น ตนปาริชาตเปนตนไมชนิดหนึ่งใน 5 ชนิดที่ปรากฏในสวนของพระอินทร บนสวรรคชั้นดาวดึงส 

ตนไมอ่ืนนอกจากนี้ ไดแก 1) มณฑารพ 2) กัลปพฤกษ 3) สันตาน 4) หริจันทน ท้ังหมดนี้เรียกทิพยพฤกษ หรือ

ปญจพฤกษ แปลวา ตนไมทั้งหา (อรไท ผลดี, 2549) ตามธรรมชาติดอกไมเหลานี้ไมมีกลิ่นหอม ทวาในงาน

วรรณกรรมพุทธศาสนาไดระบุถึงกลิ่นอันนาอภิรมยของดอกไมเหลานี้ ทำใหเกิดความนาสนใจวา เพราะเหตุใด

นักวรรณศิลปจึงไดอธิบายถึงกลิ่นของดอกไมทั้ง 5 นี้ไว นำมาซึ่งการวิเคราะหพัฒนาการของตนปาริชาตใน

พระพุทธศาสนาในครั้งนี้ 

 

ตนปาริชาตในพระพุทธศาสนา 

  1. ตนปาริชาตในพระไตรปฎก  

  เรื่องราวของตนปาริชาตในพระไตรปฎกปรากฏอยูหลายตอน ตอนหนึ่งเปนเรื่องพระพุทธเจาแสดง

ปาฏิหาริยเก็บดอกปาริชาต (ปาริชาต) มีเนื้อความโดยสังเขป ดังนี้ 

   พระพุทธเจาไดเสด็จไปยังตำบลอุรุเวลาเพื่อโปรดชฎลิ 3 พี่นอง ขณะที่กำลังโปรดชฎิลอุรุเวลกัสสปะ 

พระพุทธเจาไดเสด็จไปยังสวรรคชั้นดาวดึงสทรงเก็บดอกปาริชาตแลวเสด็จกลับมาประทับนั่งในโรงไฟ เม่ือชฎิล

อุรุเวลกัสสปะกลับมาเห็นวาพระพุทธเจากลับมากอนตน จึงเกิดความสงสัยในใจข้ึน พระพุทธเจาตรัสตอบวาได

ไปยังสวรรคชั้นดาวดึงสเพื่อไปเก็บดอกปาริชาต จากนั้นทรงอธิบายถึงความสมบูรณดวยสีและกลิ่นของดอก

ปาริชาต แตทวาชฎิลอุรุเวลกัสสปะก็ยังคิดในใจวาพระพุทธเจามีอานุภาพมากจริง แตก็ไมไดเปนพระอรหันต

เหมือนตนแน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 4/45/58) จากพระวินัยปฎกเลมที่ 4 น้ี 

แสดงใหเห็นถึงตนปาริชาตหรือปาริชาตในพระพุทธศาสนานั้น อยูบนสวรรคชั้นดาวดึงส โดยมีรูปลักษณที่สมบูรณทั้งสีและ

กลิ่น  

  นอกจากนี้ ยังพบเรื่องของตนปาริชาตในปาริฉัตตกสูตรที่กลาวถึงการเปรียบเทียบอริยบุคคลกับตน

ปาริชาต โดยพระพุทธเจาไดตรัสแยกรายละเอียดของตนปาริชาตไว 7 สวน ดังนี้  

  1) เม่ือตนปาริชาตเริ่มมีใบเหลือง เดี๋ยวใบก็จะรวงหลน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 3 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

 2) เม่ือตนปาริชาตเริ่มผลัดใบ เดี๋ยวก็จะผลิดอกออกใบ 

3) เม่ือตนปาริชาตเริ่มผลิดอกออกใบ เดี๋ยวก็จะเปนชอใบชอดอก 

 4) เม่ือตนปาริชาตเริ่มเปนชอใบชอดอกแลว เดี๋ยวก็จักมีดอกตูม 

 5) เม่ือตนปาริชาตเริ่มมีดอกตูมแลว เดี๋ยวก็จักแยม 

 6) เม่ือตนปาริชาตเริ่มมีดอกแยมแลว เดี๋ยวก็จักบานสะพรั่ง 

 7) เม่ือตนปาริชาตเริ่มออกดอกบานสะพรั่งแลว เทวดาบนสวรรคชั้นดาวดึงสตางดีใจกันดวยกามคุณ 5 

บำเรอตนอยูตลอด 5 เดือนทิพยอยู ณ บริเวณโคนตนปาริชาต (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 23/69/147) เมื่อตนปาริชาตออกดอกบานสะพรั่งแลว ดอกปาริชาตสามารถสงกลิ่นหอมโชยไป

ตามลมไดไกลถึง 100 โยชน กลิ่นหอมของตนปาริชาตนี้พระพุทธเจาเปรียบเหมือนพระอริยสาวกไว 7 สวน 

ดังนี้ 

 1) เม่ืออริยสาวกคิดออกบวช อริยสาวกจึงเปรียบเหมือนตนปาริชาตท่ีมีใบเหลือง 

 2) เมื่ออริยสาวกโกนผม โกนหนวด นุงหมผากาสาวพัสตรออกบวช เปรียบเหมือนตนปาริชาตที่ผลัด

ใบแลว 

 3) เมื่ออริยสาวกสงัดจากกามและอกุศลทั้งหลาย บรรลุปฐมฌาน เปรียบเหมือนตนปาริชาตที่ผลิดอก

ออกใบแลว 

 4) เมื่ออริยสาวกวิตก วิจาร สงบระงับไป บรรลุทุติยฌาน เปรียบเหมือนตนปาริชาตที่เปนชอใบชอ

ดอกแลว 

 5) เมื่ออริยสาวกปติจางคลายไป มีอุเบกขา มีสติ สัมปชัญญะ เสวยสุขดวยนามกาย บรรลุตติยฌาน 

อริยสาวกเปรียบเหมือนตนปาริชาตท่ีมีดอกตูมแลว 

 6) เม่ืออริยสาวกละสุขและทุกขได เพราะโสมนัสและโทมนัสดับไป บรรลุจตุตถฌาน อริยสาวกเปรียบ

เหมือนตนปาริชาตท่ีมีดอกแยมแลว 

 7) เม่ืออริยสาวกทำใหแจงเจโตวิมุตติ ปญญาวิมุตติ อาสวะสิ้นไป อริยสาวกเปรียบเหมือนตนปาริชาต

ท่ีออกดอกบานสะพรั่งแลว (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 23/69/148-149) 

  เม่ือพระอริยสาวกท้ังหลายปฏิบัติตามอยางนี้ไดแลว ภุมมเทวดาท้ังหลายกระจายขาววาพระอริยสาวก

รูปนี้มีชื่ออยางนี้ ไดออกจากเรือนบวชเปนบรรพชิต ไดทำใหแจงเจโตวิมุตติ ปญญาวิมุตติอาสวะสิ้นไป หลังจาก

นั้นเทวดาชั้นจาตุมหาราชไดยินเสียงของภุมมเทวดาแลว ไดกระจายขาวตอไปยังเทวดาชั้นดาวดึงส เทวดาชั้น

ยามา เทวดาชั้นดุสิต เทวดาชั้นนิมมานรดี เทวดาชั้นปรนิมมิตวสวัตดี เทวดาชั้นพรหมกายิกา จนขึ้นไปถึงชั้น

พรหมโลก เสียงปาวประกาศทั้งหลายนี้เปนไปเพราะอานุภาพของพระอริยบุคคล (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 23/69/149) 

  จากพระสูตรนี้ พระพุทธเจาทรงอธิบายถึงความอัศจรรยของตนปาริชาตโดยแยบคาย อีกทั้งยังทรง

นำมาเปรียบเทียบกับพระอริยสาวกของพระพุทธองคโดยแสดงใหเห็นวา แมกลิ่นหอมของดอกปาริชาตท่ี



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 4 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

สามารถสงกลิ่นหอมไดไกลมากสักเพียงใด แตความสิ้นไปในอาสวะของพระอริยสาวกยอมสงกลิ่นหอมกระจาย

ฟุงไปไดไกลมากกวากลิ่นหอมของดอกปาริชาต 

  ทั้งนี้ยังพบวาในพระไตรปฎกไดเรียกตนปาริชาตวาตนทองหลาง โดยมีเนื้อหาที่แสดงถึงความพิเศษ

ของตนทองหลางในเชิงเปรียบเทียบกับพระปจเจกสัมพุทธเจา ดังวา สมัยหนึ่งพระพุทธเจาทรงเปรียบตน

ทองหลางเหมือนพระปจเจกสัมพุทธเจา ทรงตรัสอธิบายวา ตนทองหลางนั้นมีใบหนาแนน มีรมเงาชิดฉันใด 

พระปจเจกสัมพุทธเจานั้นก็ทรงบาตรและจีวร ออกบวช ประพฤติปฏิบัติตนอยูแตเพียงผูเดียวเหมือนนอแรด 

พระปจเจกสัมพุทธเจาไมยินดีในรส ไมโลเล เปนผูท่ีไมตองเลี้ยงคนอ่ืน ออกเท่ียวบิณฑบาตตามตรอก ไมผูกพัน

ในตระกูลตาง ๆ ประพฤติอยูผูเดียวเปรียบเสมือนตนทองหลางที่มีใบทึบ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 30/151/479-480) จากพระสูตรขางตนทำใหเห็นลักษณะอันโดดเดนของตน

ทองหลางวาเปนตนไมขนาดใหญ ข้ึนอยูในปาตามลำพัง เปรียบไดกับการดำรงตนของพระปจเจกสัมพุทธเจาท่ี

อาศัยอยูในปาเพียงผูเดียว ดวยเหตุนี้ สัญลักษณตนปาริชาตในพระไตรปฎกใชเชิงเปรียบเทียบ เปนการอุปมา

ตนปาริชาตกับพระอริยบุคคล เพื่อแสดงใหเห็นถึงขั้นตอนการประพฤติปฏิบัติตนใหเขาถึงความหลุดพนความ

สิ้นไปของอาสวะกิเลส 

   2. ตนปาริชาตในงานวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา 

  ตนปาริชาตที่ปรากฏในงานวรรณกรรมพระพุทธศาสนาเรื่องสำคัญ มีดังนี้ 1) วรรณกรรมเรื่องเตภูมิ

กถา 2) วรรณกรรมเรื่องปฐมสมโพธิกถา และ 3) วรรณกรรมเรื่องกามนติ-วาสิฏฐี เปนตน 

  2.1) วรรณกรรมเรื่องเตภูมิกถา หรือ ไตรภูมิพระรวง ไตรภูมิโลกวินิจฉัย และเตภูมิโลกวินิจฉัย เปน

วรรณกรรมเรื่องแรกที่แตงเปนภาษาไทย แตงขึ้นในสมัยสุโขทัยประมาณป พ.ศ. 1888 แตงโดยพระมหาธรรม

ราชาที่ 1 (พญาลิไท) ตรงกับวันพฤหัสบดี ขึ้น 15 ค่ำ เดือน 4 ประกา หรือตรงกับวันพฤหัสบดี ที่ 4 มีนาคม 

พ.ศ. 1864 (ปเกา) ซ่ึงตรงกับการครองราชยของพญาลิไทในปท่ี 6 (นิยะดา เหลาสุนทร, 2543) มีลักษณะเปน

การรวบรวมเนื้อหาตาง ๆ ในคัมภีรพระพุทธศาสนา ไดแก พระไตรปฎก อรรถกถา ฎีกา และปกรณพิเศษ โดย

เนื้อหาในเตภูมิกถานั้นกลาวถึงภพภูมิทั้ง 3 ที่เรียกไตรภูมิ ไดแก กามภูมิ รูปภูมิ และอรูปภูมิ  สำหรับเนื้อหา

เกี่ยวกับตนปาริชาต ปรากฏอยูในวรรณกรรมเตภูมิกถาไดอธิบายถึงที่ตั้งของตนปาริชาตวาอยูบนสวรรคชั้น

ดาวดึงสหรือตาวติงสาภูมิ (สวรรคชั้นฉกามาวจรภูมิ) ซึ่งมีทาวสักกะ (พระอินทร) ผูเปนจอมเทพปกครอง โดย

ตนปาริชาตอยูทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือของสวรรคชั้นดาวดึงสในอุทยานสวนปุณฑริกวัน ใตตนปาริชาตมี

แทนแกวสีแดงชื่อ มัณฑุกัมพลศิลาอาสน 

  คำวา ดาวดึงส หรือ ตาวติงสา แปลวา สามสิบสาม หมายถึง เทวดา 33 องค โดยมีพระอินทรเปน

ประธาน (พญาลิไท, 2554) ในวรรณกรรมระบุวาเปนสถานที่อันเปนทิพยซึ่งมนุษยไมสามารถมองเห็นดวยตา

เปลาได ตองมองดวยตาทิพยเทานั้น ลอมดวยกำแพงแกวประตูแกว 100 ประตู กลางพระนครมีเวชยันต

ปราสาทประดับดวยรัตนชาติ 7 ประการ ประกอบดวยแกวมณี แกวไพฑูรย แกวประพาฬ แกวมุกดา แกว

วิเชียร แกวผลึก และแกวหุง ดานตะวันตกเฉียงเหนือมีเจดียสำคัญ คือ จุฬามณีเจดีย ประดับดวยแกวมณี 7 

ประการ มีความสูงแปดหมื่นวา กำแพงทองคำลอมรอบทั้งสี่ทิศ ยาวทิศละหนึ่งแสนหกหมื่นวา ขางในบรรจุ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 5 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

พระเกศาธาตุ เปนมวยผมของพระพุทธเจาที่พระอินทรอัญเชิญมาเพื่อสรางจุฬามณีเจดียครั้งแรก ตอมาได

อัญเชิญพระเข้ียวแกวขางขวาของพระพุทธเจา ซ่ึงไดจากการแบงพระบรมสารีริกธาตุโดยโทณพราหมณ (พญา

ลิไท, 2554) ความสำคัญนี้ทำใหจุฬามณีเจดียเปนสถานที่เทวดาในชั้นอื่น ๆ มาประชุมและทำสักการะอยูเปน

ประจำ  

  อุทยานสำคัญทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือของดาวดึงส คือ อุทยานปุณฑริกวัน มีกำแพงลอมรอบ ขาง

ในใจกลางอุทยานมีตนปาริชาต ใตตนปาริชาตมีแทนแกวสีแดงคลายสีของดอกชบามีชื่อเรียกวามัณฑุกัมพล

ศิลาอาสน คือ ที่ประทับปูดวยขนสัตวสีเหลือง เปนที่ประทับของพระอินทร ซ่ึงพระพุทธเจาเคยเสด็จมายังตน

ปาริชาต และไดทรงประทับนั่งบนมัณฑุกัมพลศิลาอาสนแหงนี้ แลวแสดงพระอภิธรรมโปรดพุทธมารดาและ

เหลาเทวดาทั้งหลาย (พญาลิไท, 2554) ใกลตนปาริชาติมีศาลาใหญชื่อสุธรรมาเทวสภา ใชเปนที่ประชุมของ

เหลาเทวดาในวันธรรมสวนะหรือวันพระใหญ พ้ืนทำดวยแกวผลึกประดับดวยรัตนะ ลอมรอบดวยกำแพงทอง 

ภายในกลางศาลามีธรรมาสนแกว ถัดมามีอาสนะของพระอินทรและสหายของพระอินทรอีก 32 อาสนะ และ

อาสนะของเทพองคอ่ืน ๆ วางเรียงกันไป โดยปกติศาลาสุธรรมาเทวสภาแหงนี้จะมีเทวดาหมุนเวียนกันมาแสดง

ธรรม บางครั้งพระอินทรจะแสดงธรรมเอง หรือบางครั้งก็มีพรหมเสด็จลงมาแสดงธรรม เชน สนังกุมารพรหม 

เปนตน เทวดาในสวรรคชั้นดาวดึงสนี้มีอายุขัยยาวนานถึง 1,000 ปทิพย เทียบเทากับ 32 ลานปมนุษย วันหนึ่ง

ของสวรรคชั ้นดาวดึงสเทากับ 100 ปในโลกมนุษย (พญาลิไท, 2554) เรื ่องราวของตนปาริชาตในงาน

วรรณกรรมเตภูมิกถาพบวา เปนการอธิบายถึงรายละเอียดของสวรรคชั้นดาวดึงสท่ีประกอบดวยสวนอุทยานใน

แตละทิศ โดยตนปาริชาตจะตั้งอยูทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือ ใจกลางอุทยานปุณฑริกวัน ใตตนปาริชาต

มีมัณฑุกัมพลศิลาอาสนซึ่งเปนสถานที่อันพระพุทธเจาทรงเสด็จมาแสดงพระอภิธรรมโปรดพุทธมารดา และ

ทรงอยูจำพรรษา ณ สวรรคชั้นดาวดึงส 

  2.2) วรรณกรรมพุทธประวัติเรื่องปฐมสมโพธิกถา มีเนื้อหาแสดงถึงประวัติพระพุทธเจาตั้งแตกอน

ประสูติกระท่ังปรินิพพาน แตงไวดวยหลายภาษา เชน ภาษาบาลี ภาษาไทย ภาษามอญ และภาษาขอมเปนตน 

ปฐมสมโพธิกถาฉบับแรกที่เกาแกที่สุด สันนิษฐานวาแตงในลานนา พ.ศ. 2128 สมัยพระเจาติโลกราช เปน

ภาษาบาลี ใชอักษรธรรมลานนา พบที่เมืองทาสอย จังหวัดตาก ผูแตงเปนพระสงฆเชียงใหม นามพระสุวรรณ

รังสี (พระครูสิริรัตนโสภิต (ศรีวรรณ โสวณฺณสริิ), 2559) มี 9 ปริจเฉจ มาแตงเพ่ิมเติมในสมัยอยุธยา ภายหลัง

สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส อาศัยพระไตรปฎก อรรถกถา และปกรณมาเทียบเคียง

เนื้อหาในคัมภีรเดิม แตงเพ่ิมเติมเปนจำนวน 30 ปริจเฉจ  

  ในปฐมสมโพธิกถา พบเนื้อหาเกี่ยวกับตนปาริชาตในปริจเฉจที่ 23 (พระครูสิริรัตนโสภิต (ศรีวรรณ 

โสวณฺณสิริ), 2559) อธิบายเรื่องราวในพรรษาท่ี 7 เม่ือพระพุทธเจาทรงแสดงยมกปาฏิหาริยปราบพวกเดียรถีย

แลว ทรงเสด็จข้ึนไปยังสวรรคชั้นดาวดึงสเพ่ือโปรดพุทธมารดาและจำพรรษาท่ีนั้น พระพุทธเจาเสด็จไปสวรรค

ชั้นดาวดึงสเพียง 3 ยางกาวเทานั้นกลาวคือ กาวที่ 1 ยกพระบาทขวาเหยียบยอดคัณฑามพฤกษ กาวที่ 2 ยก

พระบาทซายเหยียบยอดเขายุคันธรและอิสินธร และกาวที่ 3 ยกพระบาทขวาเหยียบยอดเขาสิเนรุ แลวเสด็จ

ไปประทับนั่งที่บัณฑุกมพลศิลาอาสนใตตนปาริชาต (พระมหาวชิราวุธ วชิรเมธ,ี 2548) ทาวสักกะเทวราชและ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 6 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

เหลาเทวดาทั้งหลายเห็นพระพุทธเจาตางพากันปติยินดี ทาวสักกะเทวราชทราบความประสงคจึงรีบไปตาม

พุทธมารดาที่สวรรคชั้นดุสิต พระพุทธเจาทรงดำริวาพุทธมารดานั้นมีอุปการะมาก ทรงเห็นวาพระอภิธรรม

เทานั้นท่ีคูควรแกปญญาบารมีของพุทธมารดา  

  พระพุทธเจาทรงแสดงพระอภิธรรม 7 คัมภีรโปรดพุทธมารดา เริ่มตั้งแตธรรมสังคิณีเปนตนไป คือ กุ

สลา ธมฺมา อกุสลา ธมฺมา ยกเปนบทมาติกาเปนตนแลววิสัชชนาการดวยกัณฑทั้ง 4 คือ จิตตวิภัตติกัณฑ รูป

วิภัตติกัณฑ นิกเขปราสิกัณฑ และอัตถุทธารกัณฑ จากนั้นก็ทรงตรัสเทศนาพระวิภังค ธาตุกถา ปุคคลบัญญัติ 

กถาวัตถุ ยมก และปฏฐาน รวมทั้งหมด 7 คัมภีร มี 42,000 พระธรรมขันธ เมื่อพระพุทธเจาแสดงธรรมจบ

พุทธมารดาบรรลุโสดาปตติผล เหลาเทวดาท้ังหลายก็ไดบรรลุมรรคผลจำนวนแปดสิบโกฏิดวยกัน (สมเด็จพระ

มหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, 2556) ดวยเหตุนี้ความสำคัญของตนปาริชาตในงานวรรณกรรมปฐม

สมโพธิกถา จึงไดแสดงถึงสถานที่อันพระพุทธเจาเสด็จประทับนั่งเพื่อแสดงพระอภิธรรมโปรดพุทธมารดา ซ่ึง

เปนพุทธประวัติตอนสำคัญตอนหนึ่ง อีกท้ังตนปาริชาตยังถูกใชเปนสัญลักษณประจำสวรรคชั้นดาวดึงส 

  2.3) วรรณกรรมเรื่องกามนิต–วาสิฏฐี เปนงานวรรณกรรมที่แตงขึ้นโดยกวีและนักเขียน นวนิยาย

ชาวเดนมารกชื่อ อดอลฟ เจลลิรูป (Karl Adolph Gjellerup) ไดรับรางวัลโนเบลทางวรรณคดีเมื่อป พ.ศ. 

2460 และเสียชีวิตเมื่อป พ.ศ. 2462 อดอลฟ เจลลิรูป แตงวรรณกรรมเรื่องกามนิตขึ้นเมื่อป พ.ศ. 2449 เปน

ภาษาเยอรมัน ใชชื ่อเรื ่องวา Der Pilger Kamanita ตอมาจอหน อี. โลจี (John E. Loge) นำมาแปลเปน

ภาษาอังกฤษเม่ือป พ.ศ. 2454 โดยเปลี่ยนชื่อเรื่องเปน The Pilgrim Kamanita (เสถียรโกเศศ-นาคะประทีป, 

2552) ภายหลังเสถียรโกเศศ-นาคะประทีปแปลจากภาษาอังกฤษเปนภาษาไทยในป พ.ศ. 2473 โดยใชชื่อเรื่อง

วา กามนิต-วาสิฏฐี เปนงานวรรณกรรมที่เกี่ยวของกับพระพุทธศาสนามหายาน มีการดำเนินเรื่องราวโดยอิง

อาศัยพุทธประวัติ มีหลักธรรมในพระสูตรตาง ๆ และยังมีเรื ่องคติความเชื่อของลัทธิพราหมณในอินเดีย

สอดแทรกอีกดวย 

  ในวรรณกรรมนี้มีเนื้อหาที่เกี่ยวกับตนปาริชาตเลาวา เมื่อกามนิตไดทราบขาววาพระพุทธเจาทรงได

เสด็จมาถึงยังกรุงราชคฤหประทับอยูสวนมะมวงดานนอกเมือง กามนิต จึงเรงรีบเก็บขาวของเพื่อรีบไปเขาเฝา

พระพุทธเจาใหเร็วท่ีสุด ขณะท่ีกามนิตวิ่งอยูนั้นในใจเกิดปติข้ึนมาจึงไดรำพึงวา ชางโชคดีจริง กวาพระพุทธเจา

จะมาตรัสรูชางเปนเวลาที่แสนนาน ผูที่จะไดพบพระองคก็มีนอยนัก เรามีความสุขจริงที่จะไดมีโอกาสเขาเฝา

พระพุทธเจา (เสถียรโกเศศ-นาคะประทีป, 2552) แตทวาในขณะที่กำลังวิ่งไปในตรอกซอยไดเกิดเหตุการณไม

คาดคิดข้ึน มีโคบาตัวหนึ่งวิ่งไลคนแตกกระจาย กามนิตมิทันไดสังเกตจึงทำใหโคตัวนั้นพุงเขาขวิดทำใหลมลงไป 

ทันใดนั้นกามนิตรูตัวทันทีวาจักตองตายเปนแนแท จึงเกิดความวิตกวาจะไมมีโอกาสไดเขาเฝาพระพุทธเจาอีก

แลว ตอมาไดสิ้นใจแลวเคลื่อนไปจุติเปนเทพบุตรอยู ณ สวรรคชั้นดาวดึงส (เสถียรโกเศศ-นาคะประทีป, 2552) 

กามนิตตื่นขึ้นมา ณ สระมโหฬารรุจิยาลัย เห็นเทพบุตรใสชุดสีน้ำเงินใกล ๆ จึงเกิดความสงสัยขึ้นมาในใจวา 

เมื่อขาพเจาลืมตามาก็เห็นทานที่นี่แลว ทานลืมตามาพรอมขาพเจา หรือทานอยูที่นี้มานานแลว เทพบุตรสีน้ำ

เงินไดตอบทันทีวา ขาพเจาอยูที่นี้มานานแลว ถาไมไดเห็นดอกบัวบาน หรือมีผูมาเกิดใหม และถาไมไดกลิ่น

หอมของดอกปาริชาต ก็คงคิดวาขาอยูมานับเปนเวลาอนันตกาลแลว กามนิตสงสัยจึงถามกลับไปวากลิ่นหอม



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 7 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

ของอะไร เทพบุตรชุดน้ำเงินตอบกลับวา ตนปาริชาตเปนตนไมท่ียิ่งใหญแลวนาพิศวงท่ีอยูในสวรรคแหงนี้ทาน

จะพบเองในไมชา (เสถียรโกเศศ-นาคะประทีป, 2552) 

  กามนิตมองเหลาเทวดาอยางพิศวงรู สึกแปลกประหลาดเปนอยางมาก จึงไดสอบถามกับเทวดา

เหลานั้น เหลาจึงเทวดากลาววา เพราะทานยังไมไดตื่นอยางสมบูรณ คิดวาสิ่งเหลานี้เปนความฝน และทานยัง

ไมไดไปยังตนปาริชาต กามนิตสงสัยในความพิเศษของตนปาริชาต จึงเกิดความรูสึกสนใจอยากไปยังสถานท่ี

แหงนั้น จึงสอบถามทางไปยังสถานที่ของตนปาริชาต เทวดาจึงตอบวา เมื่อถึงเวลาแลวจะหาทางไปถูกเอง 

(เสถียรโกเศศ-นาคะประทีป, 2552) จากนั้นเหลาเทวดาก็เลื่อนลอยหายไป กามนิตรำพึงถึงสิ่งตาง ๆ เหลานี้ดู

แปลกประหลาดเกิดข้ึนไดอยางไร ในขณะท่ีกำลังงุนงงอยูทันใดนั้นเองกามนิตก็ไดกลิ่นหอมแปลก ๆ จึงเอยข้ึน

วากลิ่นหอมอะไร หอมกวากลิ่นดอกไมทั้งหลาย กลิ่นหอมนี้ชวนใหสูดดม ทำใหปนปวนใจ กลิ่นนี้มาจากไหน 

และตัวเรามาจากไหน (เสถียรโกเศศ-นาคะประทีป, 2552) ขณะท่ีกำลังคิดถึงเรื่องเหลานี้ตัวกามนิตก็ลองลอย

ขึ้นสูงไปยังระหวางยอดเขา ลองลอยไปเรื่อย ๆ ยิ่งไดกลิ่นหอมแรงขึ้น ลอยไปถึงจรดขอบสวรรค เขาไปยัง

ทามกลางหุบเขา พบตนไมประหลาด ลำตนกิ่งเรียบรื่นเปนสีแดงดังแกวประพาฬที่มีสีแดงออนอันเกิดจากหิน

ปะการังใตทะเล ใบแกมเหลืองแก มีดอกสีแดงเขมรุงโรจนราวกับจะลุกไหม เหนือยอดผาและยอดตนไมมี

ทองฟาเปนสีน้ำเงินแก ไมมีเมฆ ในหุบเขานี้มีสีท่ีสวยงามเพียงสามสี คือ สีน้ำเงินแกของทองฟา สีเขียวของหิน 

และสีแดงประพาฬของตนไม มีกลิ่นหอมอันนาพิศวงมาจากตนไมนั้น (เสถียรโกเศศ-นาคะประทีป, 2552)

ทันใดนั้นอาการประหลาดจากการสูดกลิ่นก็ไดเกิดข้ึนกับกามนิต ความรูสึกระลึกถึงเรื่องในอดีตยอนกลับไปใน

ขณะที่กำลังเปนชางปนหมอนั่งสนทนากับภิกษุอยูรูปหนึ่ง เห็นวาตนกำลังรีบวิ่งในตรอกซอกซอยเมืองกรุงรา

ชคฤหแลวถูกโคขวิดจนเสียชีวิตลง กามนิต ระลึกชาติถัดไปอีกเรื่อย ๆ ในชาติใกลจะเห็นชัดเจน แตชาติท่ี

หางไกลออกไปจะเห็นเลือนลางไมชัดเจน กามนิตไดเขาใจแลววาทำไมเหลาเทวดากลาวถึงการไปพบตน

ปาริชาต ไดเขาใจวาชาติกอนปรารถนาจะไปเขาเฝาพระพุทธเจาที่สวนมะมวง ณ กรุงราชคฤห แตไมสมดัง

ปรารถนาตองมาเสียชีวิตกอน ดวยเจตนาอันเปนกุศลนี้เองทำใหไดมาเกิดอยูในสวรรคชั้นดาวดึงสนี้ (เสถียร

โกเศศ-นาคะประทีป, 2552) การอธิบายถึงเรื่องราวตนปริชาตในงานวรรณกรรมเรื่องกามนิต-วาสิฏฐี มีความ

โดดเดนในเรื่องการบรรยายรายละเอียดรอบบริเวณที่ตั้งของตนปาริชาต ตลอดจนอธิบายถึงลักษณะของตน

ปาริชาตวามีลำตน มีก่ิง เรียบรื่น เปนสีแดง มีใบแกมเหลืองแก มีดอกสีแดงเขม ตั้งอยูเหนือยอดผา บนยอดตน

ปาริชาตมีทองฟา กลิ่นหอมของดอกปาริชาตสามารถทำใหระลึกชาติได 

  3. พัฒนาการตนปาริชาตในพระพุทธศาสนา 

  จากแนวคิดในการสรางสรรคงานตามแบบศิลปะตะวันตกและตะวันออก ไดนำไปสูการวิเคราะหใน

ครั้งนี้ โดยพบวา งานวรรณกรรมพุทธประวัติท่ีใชเปนตัวแทนของการสรางสรรคงานตามแบบศิลปะตะวันออก 

ไดแก พระไตรปฎก เตภูมิกถา ปฐมสมโพธิกถา สวนงานวรรณกรรมพุทธประวัติที ่ถูกสรางสรรคขึ ้นโดย

ชาวตะวันตก คือ วรรณกรรมเรื่องกามนิต-วาสิฏฐี  

  การอธิบายตนปาริชาตในพระไตรปฎกมีลักษณะเปนเชิงเปรียบเทียบสวนประกอบตางๆ ตาม

ธรรมชาติของตนปาริชาต กับ ลำดับขั้นในการปฏิบัติตนเพื่อใหเขาถึงนิพพาน แสดงใหเห็นถึงรายละเอียดของ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 8 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

ตนปาริชาตตั้งแตเริ่มมีใบสีเหลือง ตอมาใบรวงหลน เริ่มผลัดใบ เริ่มผลิดอกออกใบ เริ่มเปนชอใบชอดอก ดอก

เริ่มตูม ดอกเริ่มแยม ดอกบานสะพรั่ง และดอกสงกลิ่นหอมกระจายฟุงไปไกลถึง 100 โยชน นี่คือธรรมชาติของ

ตนปาริชาต นอกจากนี้ยังมีการเปรียบเทียบพระปจเจกสัมพุทธเจาคลายดังตนทองหลางที่มีใบทึบ ซอนกันจน

หนา ข้ึนอยูทามกลางปาใหญ มีความโดดเดนเปนสงาอยูเพียงลำพัง  

  สำหรับในวรรณกรรมเตภูมิกถาอธิบายถึงการสรางบุญกุศลอยางไรเพื่อใหไดมาเกิดอยูบนสวรรคชั้น

ดาวดึงสนี้ ซึ่งเปนสถานที่อันเปนทิพยมีตนปาริชาตเปนสัญลักษณประจำสวรรค เนื้อหาการเลาเรื่องจะอางอิง

เนื้อหาจากพระไตรปฎกเปนหลัก ไมไดมีการแตงเพิ่มเติมเนื้อหาใหพิสดารมากนัก แตใหความสำคัญกับสถาน

ที่ตั้งของตนปาริชาตวาเปนศูนยรวมของเหลาเทวดาทั้งหลายที่จะผลัดกันมาแสดงธรรมในวันพระ เสมือนเปน

ศูนยรวมของเหลาเทวดาที่คิดดีทำดี ซึ่งเปนแนวคิดของชาวตะวันออกที่จะเชื่อเรื่องการสรางสมความดีเพื่อให

เกิดเปนเทวดาในสวรรค ดวยเหตุนี ้จึงทำใหตนปาริชาตกลายเปนตนไมศักดิ ์สิทธิ ์ที ่มีความเกี่ยวของกับ

พระพุทธศาสนาโดยตรง วรรณกรรมพุทธประวัติปฐมสมโพธิกถามีการแตงเพิ่มเติมหลายยุคหลายสมัยดวยกัน 

แตเนื้อหาหลักก็จะอางอิงจากพระไตรปฎกและอรรถกถาเปนหลัก ในปฐมสมโพธิกถาใหความสำคัญกับตน

ปาริชาตวาเปนสถานที่อันพระพุทธเจาแสดงพระอภิธรรมโปรดพุทธมารดา ซึ่งเปนพระอภิธรรมนี้มีถึง 42,000 

พระธรรมขันธ ดวยเหตุนี้เองแนวคิดชาวตะวันออกจะเชื่อเรื่องชีวิตหลังความตาย จึงทำใหบทสวดพระอภิธรรม

ไดถูกนำมาใชในการบำเพ็ญกุศลศพของผูเสียชีวิต เพื่อเปนสัญลักษณวาเมื่อไดฟงบทพระอภิธรรมนี้จะไดไป

บังเกิดในสวรรคชั้นดาวดึงสและไดพบเจอกับตนปาริชาต 

  นอกจากในวรรณกรรมเตภูมิกถากับปฐมสมโพธิกถาจะสะทอนใหเห็นถึงสภาวะจิตใจของบุคคล อัน

เปนแนวทางในการสรางสรรควรรณกรรมทางตะวันออกแลว ยังไดเพิ่มเติมในการอธิบายถึงที่ตั้งและลักษณะ

ของตนปาริชาตใหเกิดความสมจริงอีกดวย โดยในเตภูมิกถาอธิบายตนปาริชาตในเชิงพรรณนาวา ตนปาริชาต

อยูบนสวรรคชั้นดาวดึงสเปนสถานที่อันเปนทิพย มนุษยไมสามารถมองเห็นดวยตาเปลาได ตนปาริชาตตั้งอยู

ทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือของสวรรคชั้นดาวดึงส อยูในใจกลางอุทยานปุณฑริกวัน ใตตนปาริชาตมีแทนแกว

ชื่อ มัณฑุกัมพลศิลาอาสน พระพุทธเจาเคยเสด็จมายังตนปาริชาต แลวทรงประทับนั่งใตตนปาริชาตแสดงพระ

อภิธรรมโปรดพุทธมารดาและเหลาเทวดาทั้งหลาย ใกลตนปาริชาติมีศาลาใหญแหงหนึ่งชื่อ สุธรรมาเทวสภา 

ใชเปนที่ประชุมของเหลาเทวดาในวันธรรมสวนะ ศาลาสุธรรมาเทวสภาแหงนี้มักจะมีเทวดาหมุนเวียนกันมา

แสดงธรรมอยูเสมอ ทั้งนี้เพื่อแสดงใหเห็นถึงความสำคัญวาเปนสถานที่อันพระพุทธเจาเคยเสด็จมาแสดงพระ

อภิธรรมโปรดพุทธมารดา อีกทั้งบริเวณโดยรอบตนปาริชาตนี้ยังเปนศูนยรวมของเหลาเทวดาที่จะมาแสดง

ธรรมกันทุกวันธรรมสวนะ 

  สำหรับในปฐมสมโพธิกถาอธิบายถึงตนปาริชาตในเชิงพุทธประวัติ โดยอธิบายเรื่องราวของตนปาริชาต

หลังจากท่ีพระพุทธเจาทรงแสดงยมกปาฏิหาริยปราบพวกเดียรถียเสร็จ ทรงเสด็จข้ึนไปยังสวรรคชั้นดาวดึงสยัง

ตนปาริชาตเพียง 3 ยางกาวเทานั้น แลวประทับนั่งที่บัณฑุกมพลศิลาอาสนใตตนปาริชาตแลวแสดงพระ

อภิธรรมโปรดพุทธมารดา ในปฐมสมโพธิกถานี่ยังเปรียบเทียบตนปาริชาตเสมือนธงชัยของสวรรคชั้นดาวดึงส 

ดวยเหตุนี้ตนปาริชาตในวรรณกรรมปฐมสมโพธิกถาไดกลายเปนสัญลักษณประจำสวรรคชั้นดาวดึงส สวนชื่อ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 9 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

เรียกท่ีประทับนั่งใตตนปาริชาตในวรรณกรรมปฐมสมโพธิกถาใหชื่อวา บัณฑุกมพลศิลาอาสน แตในวรรณกรรม

เตภูมิกถาใหชื่อวา มัณฑุกัมพลศิลาอาสน 

  สวนวรรณกรรมกามนิต-วาสิฏฐี ที่ถูกสรางสรรคขึ ้นโดยชาวตะวันตกมากอน ซึ่งเนนในเรื ่องการ

พรรณนาสถานที่ บุคคล วิถีชีวิต ใหความสำคัญกับสิ่งรอบตัว ในวรรณกรรมกามนิตนี้จะอธิบายเนื้อหาการ

เดินทางของกามนิตไปยังตนปาริชาตแบบแฟนตาซีมาก มีการใสใจรายละเอียดปลีกยอย เชน พบเจอเทวดาสี

น้ำเงิน ลองลอยไปยังหุบเขาผานอะไรบาง ทองฟามีลักษณะอยางไรเปนตน ซ่ึงแนวคิดแบบตะวันตกนี้เองมักจะ

สรางความนาตื่นเตนใหกับเนื้อหามากยิ่งขึ้น เพื่อชวนใหเกิดความนาสนใจและสรางจินตนาการใหผูอาน แต

ทวาเนื้อหาของกามนิตก็ยังแฝงดวยคติธรรมอยางครบถวน ทำใหงานวรรณกรรมกามนิต-วาสิฏฐีมีความคิด

สรางสรรคเหมาะกับยุคสมัยนั้นอยางมาก สวนในการอธิบายถึงความสำคัญของตนปาริชาต มีลักษณะเปนการ

พรรณนาเชนเดียวกัน แสดงไวในตอนที่กามนิตที่ไดไปบังเกิดอยูบนสวรรคชั้นดาวดึงส ซึ่งเปนจังหวะที่ตน

ปาริชาตออกดอกบานพอดี กลิ่นหอมของดอกปาริชาตไดกระจายไปทั่วทั้งสวรรคชั้นดาวดึงส กลิ่นหอมของ

ดอกปาริชาตทำใหกามนิตสามารถระลึกชาติยอนที่หางออกไปไดหลายชาติ แตยิ่งยอนชาติมากจะยิ่งเลือนราง 

ซึ่งการออกดอกของตนปาริชาตนั้นตรงกับการเกิดขึ้นของพระพุทธเจาดวยการมีจุดมุงหมายที่ตางออกไปจาก

วรรณกรรมตะวันออก ทำใหมีการอธิบายรายละเอียดตนปาริชาตในกามนิต–วาสิฏฐี มากกวาในวรรณกรรม

เรื่องอื่น เชนการบรรยายสีและผิวของลำตน กิ่งไม ที่มีความเรียบ ลื่น เปนสีแดง มีใบแกมเหลืองแก มีดอกสี

แดงเขม ตั้งอยูเหนือยอดผา บนยอดตนปาริชาตมีทองฟา และยังสรางเรื่องราวปาฏิหาริยของดอกปาริชาต

เพ่ิมเติมเชื่อมกับกลิ่นหอมท่ีกระจายไปไกล มีผลทำใหผูท่ีสูดดมเขาไปสามารถระลึกชาติได ซ่ึงการแตงเรื่องโดย

ใชตัวละครอื่นที่ไมใชพระพุทธเจา เขาไปเปนตัวเอกในการดำเนินเรื่องราวตาง ๆ ซึ่งแนวคิดการเลาเรื่องนีเ้ปน

รูปแบบแนวคิดจากทางตะวันตกโดยตรง ทำใหการแสดงปาฏิหาริยของดอกปาริชาตอาจสืบเนื่องมาจากการ

ไดรับอิทธิพลจากพระพุทธศาสนามหายานก็ได ทั้งในกามนิต-วาสิฏฐี ยังจงใจแตงใหตนปาริชาตออกดอกตรง

กับสมัยท่ีพระพุทธเจาตรัสรูพอดี อันเปนการเพ่ิมเติมเรื่องราวปาฏิหาริยในวรรณกรรมพุทธประวัติเชนกัน  

  ดวยเหตุนี้จึงพบวา พัฒนาการของการสรางสรรควรรณกรรมพุทธประวัติที่เกี่ยวเนื่องกับตนปาริชาต 

เริ่มตนหลังจากวรรณกรรมเตภูมิกถา ปฐมสมโพธิกถา จนกระทั่งวรรณกรรมกามนิต-วาสิฏฐีมีการใสความคิด

สรางสรรคในรูปแบบการเลาเรื ่องแบบตะวันตกโดยตัวละครหลักไมใชพระพุทธเจา แตใชตัวกามนิตเปนผู

ดำเนินเรื่องราว โดยแสดงใหเห็นถึงรายละเอียดบนสวรรคชั้นดาวดึงสมากกวาในงานวรรณกรรมอื่น มีการ

อธิบายบรรยากาศโดยรอบอยางละเอียด กระท่ังอธิบายถึงรูปลักษณของตนปาริชาตวามีลักษณะอยางไรบาง มี

การสรางใหกลิ่นหอมของดอกปาริชาตผูที่ไดสูดดมไปแลวสามารถระลึกชาติยอนหลังกลับไปได การสราง

เรื่องราวปาฏิหาริยนี้ทำใหเกิดความนาสนใจในเรื่องราวของตนปาริชาตมายิ่งข้ึน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 10 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

ตารางท่ี 1 : พัฒนาการของตนปาริชาตในพระพุทธศาสนา 

เรื่อง ป พ.ศ. ผูแตง เนื้อหา จุดประสงค 

พระไตรปฎก หลังพุทธ

ปรินิพพาน 

 อธ ิ บ า ยพ ัฒน าก า ร ต น

ปาริชาต 7 ขั ้นตอน, การ

เปรียบเทียบพระอริยสาวก

ก ั บ ต  นป า ร ิ ช า ต , พร ะ

ปจเจกสัมพุทธเจาเปรียบ

เหมือนตนทองหลางมีใบ

ทึบ 

เพื่อเปรียบเทียบลักษณะ

ตนปาริชาตกับการปฏิบัติ

ตนของพระอร ิยบ ุคคล 

และการดำรงตนของพระ

ปจเจกสัมพุทธเจา 

เตภูมิกถา 1888 

(สมัย

สุโขทัย) 

พระมหา

ธรรมราชา

ท่ี 1 (พญา

ลิไท) 

ต  น ป า ร ิ ช า ต อ ย ู  ทิ ศ

ตะว ันออกเฉ ียงเหนือใน

อุทยานปุณฑริกวัน, ใตตน

ปาริชาตมี มัณฑุกัมพลศิลา

อาสน, พระพุทธเจาโปรด

พ ุ ท ธ ม า ร ด า , ข  า ง ต น

ปาร ิชาตมีศาลาส ุธรรมา

เทวสภา 

เ พ ื ่ อ อ ธ ิ บ า ย ถึ ง

รายละเอ ียดของสถาน

ท ี ่ ต ั ้ ง ต  นปาร ิ ช าตบน

สวรรคชั้นดาวดึงส 

ปฐมสมโพธิ

กถา 

2128 

(สมัย

ลานนา) 

พระ

สุวรรณรังสี 

พระภิกษุ

ชาว

เชียงใหม 

พระพุทธเจาเดินเพียง 3 

ยางกาวถึงยังตนปาริชาต 

ณ สวรรคชั้นดาวดึงส ใต

ตนปาริชาตมีบัณฑุกมพล

ศิลาอาสนอาสน 

พระพุทธเจาโปรดพุทธ

มารดา 

ให ความสำค ัญก ับตน

ปาริชาตเปรียบเสือนเปน

สัญลักษณ ประจำสวรรค

ชั้นดาวดึงส 

กามนิต-วา

สิฏฐ ี

2449 

 

อดอลฟ 

เจลลิรูป 

(Karl 

Adolph 

Gjellerup) 

กลิ่นหอมของดอกปาริชาต

เม ื ่อส ูดดมแล วสามารถ

ระลึกชาติยอนหลังได กุศล

จิตสุดทายท่ีตองการเขาเฝา

พระพุทธเจาทำใหไดเกิดใน

สวรรคชั้นดาวดึงส 

เพ ื ่ออธ ิบายบรรยากาศ

โดยรอบของตนปาริชาต 

อธิบายรูปลักษณของตน

ปาริชาต ความมหัศจรรย

ของกลิ่นดอกปาริชาต 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 11 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

องคความรูจากการศึกษา 

  พัฒนาการของตนปาริชาตในพระพุทธศาสนามีบทบาทตอความเชื่อความศรัทธาของคนในแตละยุค

สมัยแตกตางกันออกไปทั้ง 4 เรื่อง ซึ่งองคความรูที่สำคัญในการศึกษาครั้งนี้ปรากฏพบอยูในยุคสมัยพุทธกาล 

แนวคิดเรื่องตนปาริชาตนั้นพระพุทธเจาทรงเปรียบเทียบรายละเอียดลักษณะของตนปาริชาตกับความเปนพระ

อริยบุคคล และการปฏิบัติของพระปจเจกสัมพุทธเจา โดยพระพุทธเจาทรงเนนความเปนพระขีณาสพโดย

ยกตัวอยางวิวัฒนาการของตนปาริชาตมาอธิบายความใหเขาใจอยางเรียบงาย พระพุทธเจาไมทรงกลาวถึง

เรื่องราวของปาฏิหาริย แตทรงเนนเรื่องการปฏิบัติตนใหบรรลุธรรมเพื่อเขาถึงพระนิพพาน ซึ่งเนื้อหาสำคัญท่ี

เกี่ยวกับหลักคำสอนนี้ไมปรากฏพบในวรรณกรรมเตภูมิกถา วรรณกรรมปฐมสมโพธิกถา และวรรณกรรมกาม

นิต-วาสิฏฐี 

  วิวัฒนาการทางความคิดคติความเชื่อเกี่ยวกับตนปาริชาตนี้ไดสะทอนใหเห็นถึงคุณคากระบวนการผูก

เรื่องราวพุทธประวัติ ใหความสำคัญกับสถานที่ที่พระพุทธเจาทรงเสด็จไปโปรดพุทธมารดา อีกทั้งตนปาริชาต

ยังถูกนำมาใชเรียกตนไมในโลกมนุษยเพ่ือเปนตัวแทนหรือเปนท่ีระลึกถึงพระพุทธเจาอีกดวย ท้ังนี้เรื่องราวของ

ตนปาริชาตยังถูกแตงเปนวรรณกรรมตาง ๆ มีการใสความคิดสรางสรรคในรูปแบบการเลาเรื่องแบบตะวันตก 

ดำเนินเรื่องราวอธิบายบรรยากาศโดยรอบบนสวรรคชั้นดาวดึงสอยางละเอียด มีการสรางใหกลิ่นหอมของดอก

ปาริชาตสามารถระลึกชาติได โดยการสรางเรื่องราวปาฏิหาริยนี้เพ่ือทำใหเกิดความนาสนใจในเรื่องราวของตน

ปาริชาตมากยิ่งขึ้น แตทวาแนวคิดคติธรรมที่พระพุทธเจาทรงสอนไวไดถูกลืมเลือนหายไป ไดถูกแทนที่เปน

เรื่องราวของปาฏิหาริยข้ึนมาแทน 

  ฉะนั้นแลวเราควรมองยอนกลับไปดูท่ีตนรากของแนวคิดคติความเชื่อเรื่องตนปาริชาตนี้ท่ีพระพุทธเจา

เคยกลาวไวในสมัยพุทธกาล แลวจะเห็นเสนทางปฏิบัติเพื่อเขาสูความจริงอันสูงสุดคือพระนิพพาน เห็นคุณคา

ความสำคัญแรกเริ่มของตนปาริชาตนี้ยิ่งกวาความบันเทิงทางอิทธิปาฏิหาริยท้ังปวง 

จากการศึกษาพัฒนาการของตนปาริชาตนี้ทำใหบทความวิชาการนี้เปนรากฐานความคิดใหผูท่ีสนใจในเรื่องราว

ของตนปาริชาตในมิติที่ลึกซึ่ง สามารถนำไปตอยอดงานวิจัยเกี่ยวของกับตนไมที่สำคัญในพุทธประวัติ สามารถ

นำไปสรางสรรคผลงานทางศิลปะ นำไปแตงเปนวรรณกรรมหรือนิยายเรื ่องสั ้นได และใชคติธรรมท่ี

พระพุทธเจาไดทรงตรัสไวเพื่อสรางคุณคาใหกับตนปาริชาต ทั้งนี้องคความรูที่ไดกลาวมานั้นสามารถนำไป

พัฒนาตอยอดไดอีกมากมายหลากหลายตามแตผูที่สนใจในสาขาตาง ๆ เพื่อเปนแนวทางที่ถูกตองเกี่ยวกับ

ความเชื่อเรื่องของตนปาริชาต ระลึกถึงหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจาที่ไดทรงตรัสไวเพื่อเปนแนวทางการ

ประพฤติปฏิบัติใหเขาถึงพระนิพพาน  

 

สรุป 

  พัฒนาการของตนปาริชาตที่ปรากฏในวรรณกรรมพุทธศาสนาชวงแรกนั้น เปนการเปรียบเทียบตน

ปาริชาตกับการบำเพ็ญเพียรละกิเลสเพื่อเขาถึงพระนิพพาน ตอมาเรื่องราวของตนปาริชาตในงานวรรณกรรม

เตภูมิกถาไดใหความสำคัญกับตนปาริชาตวาเปนสถานที่อันพระพุทธเจาทรงแสดงพระอภิธรรมโปรดพุทธ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 12 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

มารดาในบริเวณตนปาริชาตนี้ เหลาเทวดามักมารวมตัวกันเพ่ือแสดงธรรมกันในวันธรรมสวนะหรือวันพระใหญ 

เมื่อเวลาผานไปในวรรณกรรมปฐมสมโพธิกถาตนปาริชาตถูกนำมาใชเปนเพียงแคสัญลักษณประจำสวรรคชั้น

ดาวดึงสเทานั้น แตทวาโดยสมัยหลังมีนักเขียนชาวตะวันตกที่ไดรับแนวคิดคติความเชื่อแบบพระพุทธศาสนา

มหายานจึงไดสรางเรื่องราวปาฏิหาริยใหกับตนปาริชาตขึ้นมาใหม ทำใหเรื่องราวของตนปาริชาตนั้นกลับมา

เปนท่ีนาสนใจมากยิ่งขึ้น โดยเรื่องราวของตนปาริชาตนั้นพบอยูในพระไตรปฎก เตภูมิกถา ปฐมสมโพธิกถา 

และ กามนิต–วาสิฏฐี  

  สำหรับพัฒนาการของตนปาริชาติ พบวาในพระไตรปฎกมีความเก่ียวของกับพระพุทธเจา 3 เหตุการณ 

ไดแก 1) พระพุทธเจาไปโปรดชฎิลอุรุเวลกัสสปะ 2) พระพุทธเจาเปรียบพระอริยสาวกกับตนปาริชาต 3) พระ

ปจเจกสัมพุทธเจาเปรียบเหมือนตนทองหลาง โดยท้ังสามเหตุการณนี้ไมกลาวถึงปาฏิหาริยของตนปาริชาตโดย

พิสดารเลย มีการอธิบายพัฒนาการของตนปาริชาตตั้งแตใบเหลืองจนกระทั่งออกดอกนำมาเปรียบเทียบกับ

พระอริยสาวก เพ่ือใหประพฤติปฏิบัติตามข้ันตอนจนสิ้นอาสวะกิเลส ทรงเนนย้ำถึงความหอมของดอกปาริชาต

ไววา เมื่อพระสาวกสิ้นอาสวะกิเลสแลว แมความหอมของดอกปาริชาตก็มิอาจเทียบเทาความหอมของผูท่ี

บรรลุเปนพระขีณาสพได นอกจากนี้พระพุทธเจายังทรงใหพระอริยสาวกประพฤติปฏิบัติตนเสมือนตนปาริชาต

ท่ีข้ึนอยูทามกลางปาใหญเพียงลำพังอยางสงางามดังพระปจเจกสัมพุทธเจา 

  พัฒนาการของตนปาริชาตในงานวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนามีปรากฏพบอยู 3 เรื่อง ไดแก 1) 

วรรณกรรมเตภูมิกถาจะกลาวถึงสถานที่ตั้งของตนปาริชาต ควบคูกับการแสดงพุทธประวัติตอนพระพุทธเจา

โปรดพุทธมารดา 2) วรรณกรรมปฐมสมโพธิกถากลาวถึงตนปาริชาตในทำนองเดียวกันกับที ่กลาวไวใน

วรรณกรรมเตภูมิกถา และ 3) วรรณกรรมกามนิต–วาสิฏฐี สรางเรื่องราวโดยเนนคุณสมบัติของดอกปาริชาตท่ี

มีกลิ่นหอม ซึ่งกลิ่นหอมนี้สงผลทำใหสามารถระลึกชาติได โดยการอธิบายในลักษณะนี้ไมปรากฏอยู ใน

วรรณกรรมกอนหนานี้ อีกทั้งในเนื้อหาของวรรณกรรมกามนิต–วาสิฏฐีนี้มีการสอดแทรกธรรมะใหแงคิดคติ

ธรรมอยางลึกซ้ึง 

 

บรรณานุกรม 

พระครูสิริรัตนโสภิต (ศรีวรรณ โสวณฺณสิริ). (2559). ปฐมสมโพธิฉบับลานนา: การปริวรรตการชำระและ

การศึกษาวิเคราะห. รมยสาร. 14(2), 79-87. 

นิยะดา เหลาสุนทร. (2543). ไตรภูมิพระรวง การศึกษาท่ีมา. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพแมคำผาง. 

บรรจบ พันธุเมธา. (2526). อันเนื่องดวยชื่อ ชื่อเขมร. กรุงเทพฯ: คณะอนุกรรมการเผยแพรเอกลักษณของไทย 

ในคณะกรรมการเอกลักษณของชาติสำนักเลขาธิการนายกรัฐมนตรี. 

บานและสวน. (2543). สารานุกรมไมประดับในประเทศไทย เลม 2. กรุงเทพฯ: บานและสวน. 

พญาลิไท. (2554). สมุดภาพไตรภูมิพระรวง. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 13 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 

พระมหาวชิราวุธ วชิรเมธี. (2548). ปฐมสมโพธิกถา ปริจเฉทที ่ 24 - 30: การตรวจชำระและศึกษาเชิง

วิเคราะห. วิทยานิพนธหลักสูตรพุทธศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2556). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2554. พิมพครั้งที ่ 2. กรุงเทพฯ: 

ราชบัณฑิตยสถาน. 

สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระปรมานุชิตชิโนรส. (2556). สมุดภาพปฐมสมโพธิกถา. กรุงเทพฯ: ธรรมสภา. 

อดอลฟ เจลลิรูป. (2552). กามนิต-วาสิฏฐี. แปลโดย เสถียรโกเศศ-นาคะประทีป. พิมพครั้งที่ 8. กรุงเทพฯ: 

ศยาม.  

อรไท ผลดี. (2537). ประวัติพรรณพืชทางศิลปวัฒนธรรมไทย. วารสารมนุษยศาสตรวิชาการ. 2(1), 29-40.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567):  - 14 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024):  

การพัฒนาสติเพ่ือสุขภาวะท่ีย่ังยืน 

Development of Mindfulness for Well Being 
 

1พระครูปลัดสัมพิพัฒนธรรมาจารย (นิรันดร อภิปุฺโญ),  

2พระภาวนาพิศาลเมธี (ประเสริฐ มนฺตเสวี)  

และ3ศรินรัตน ชิตะธรรมสิทธิ์  

1Phrakrupaladsampipatthanadhammajan (Niran Abhipunyo),  
2Phrabhawanapisanmethi (Praseart Mantasevee) and  

3Sarinrat Chitathammasit 

 1,2,3วิทยาเขตบาีศึกษาพุทธโฆส มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
1,2,3Palisuksabuddhaghosa Campus, Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

3Corresponding Author’s Email: happiness 2009@hotmail.com 

Received: June 4, 2024; Revised: August 9, 2024; Accepted: August 11, 2024 

 

บทคัดยอ  

 บทความวิชาการนี้นำเสนอประเด็นเกี่ยวกับการพัฒนาสติเพื่อสุขภาวะที่ยั่งยืน ดวยการพัฒนาสติใหแก

กลาในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาอันจะนำไปสูเปาหมายทางพระพุทธศาสนาคือมรรค ผล นิพพาน ซึ่งจะนำ

ความสุขที่ยั่งยืนมาสูตน วิปสสนาภาวนาเปนวิธีการปฏิบัติกรรมฐานที่เกาแกที่สุดวิธีหนึ่งของอินเดียที่มีไวเพ่ือ

การปฏิบัติสำหรับแกไขปญหาตางๆ ในชีวิต ซ่ึงไดถูกคนพบโดยองคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาเม่ือกวา 2500 

ป วิปสสนา หมายถึง ปญญาที่เห็นแจงสิ่งทั้งหลายตามที่เปนจริง อันเปนกระบวนการชำระจิตใหบริสุทธิ์โดย

การเฝาสังเกตุตนเอง ดวยการเจริญสติ เพื่อใหจิตเปนสมาธิ เมื ่อมีสติแหลมคมมากขึ้น จะเปนการสังเกต

ธรรมชาติท่ีเปลี่ยนแปลงไปของรางกายและจิตใจ ทำใหไดพบกับสัจธรรมท่ีเปนสากลของชีวิต คือความไมเท่ียง 

ความทุกข และความไรอัตตาตัวตน การเห็นแจงสภาวะธรรมตามความเปนจริงดวยประสบการณตรงนี้เปนการ

ชำระจิตใหบริสุทธิ์ และสามารถพัฒนาจิตใหเขาถึงสุขภาวะท่ียั่งยืน อันปราศจากความทุกขได แตวิธีการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนาใหไปถึงยังเปาหมายดังกลาว จำเปนตองมีการพัฒนาโดยเฉพาะหัวใจหลักของวิธีการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนาคือ การเจริญสติ หรือการทำสติใหเจริญ เพ่ือใหเกิดผลอันพึงปรารถนาสำหรับผูปฏิบัติไดอยาง

รวดเร็ว กลาวคือ ความพนจากความทุกขท้ังปวง เขาสูสันติสุขท่ียั่งยืนตอไป 

คำสำคัญ: การพัฒนา; สติ; สุขภาวะท่ียั่งยืน 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 15 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

Abstract  
  This article presents issues regarding the development of mindfulness for sustainable 
health by developing mindfulness in Vipassana meditation practice, which will lead to the 
Buddhist goals (Nirvana) or will bring lasting happiness to oneself by development 
mindfulness to make the mind meditative. It will be an observation of the changing nature of 
the body and mind or the truth of life. It is impermanence, suffering, and non-self. Seeing the 
true nature of Dhamma through this experience purifies the mind and develop mind to state of 
sustainable health, free from suffering. But how to practice Vipassana meditation to reach that 
goal, it is necessary to develop the mindfulness to quickly achieve until to the Buddhist goals 
(Nirvana), that is, freedom from all suffering or into lasting peace. 
Keywords: Development; Mindfulness; Sustainable Health 
 
บทนำ 

  วิปสสนาภาวนาเปนวิธีการปฏิบัติกรรมฐานที่เกาแกที ่สุดวิธีหนึ่งของอินเดีย ซึ่งไดสาบสูญไปจาก

มนุษยชาติมาเปนเวลานาน แตก็ไดถูกคนพบอีกครั้งโดยองคสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจาเมื่อกวา 2,500 ป 

วิปสสนา หมายถึงปญญาที่เห็นแจงสิ่งทั้งหลายตามที่เปนจริง อันเปนกระบวนการชำระจิตใหบริสุทธิ์โดยการ

เฝาสังเกตุตนเอง โดยเริ่มตนจากการเจริญสติ เพื่อใหจิตเปนสมาธิ เมื่อมีสติพัฒนามากขึ้น จะเปนการสังเกต

ธรรมชาติที่เปลี่ยนแปลงไปของรางกายและจิตใจ ทำใหไดพบกับสัจธรรมที่เปนสากลของความไมเที่ยง ความ

ทุกข และความไรอัตตาตัวตน การเห็นแจงสภาวะธรรมตามความเปนจริงดวยประสบการณตรงนี้เปนการชำระ

จิตใหบริสุทธิ์ เขาถึงสุขภาวะตามหลักพระพุทธศาสนา ตามลำดับ คือ การเขาถึงความบริสุทธิ์แหงจิต เปนตน 

จนบรรลุถึงสุขภาวะที่ยั่งยืน คือ มรรค ผล พระนิพพาน ตามหลักพระพุทธศาสนาตอไป ซึ่งจะตองเปนการ

เจริญสติตามหลักสติปฏฐานเทานั้น เพราะเปนทางเดียวที่จะทำใหบรรลุถึงสุขภาวะที่ยั่งยืน ดังที่พระพุทธองค

ตรัสวา “เอกายโน อยํ ภิกฺขเว มคฺโค สตฺตานํ วิสุทฺธิยา โสกปริเทวานํ สมติกฺกมาย ทุกฺขโทมนสฺสานํ อตฺถงฺคมาย 

ายสฺส อธิคมาย นิพฺพานสฺส สจฺฉิกิริยาย, ยทิทํ จตฺตาโร สติปานา (พระไตรปฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 10/90/43) แปลวา “ภิกษุทั้งหลาย ! ทาง นี้เปนทางเดียว เพื่อความบริสุทธิ์ของเหลา

สัตวทั้งหลาย เพื่อลวงโสกะปริเทวะ เพื่อดับทุกขและโทมนัสเพื่อบรรลุญายธรรม เพื่อทำใหแจงนิพพาน ทางนี้

คือสติปฏฐาน 4” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/377/301) ดังนั้น การ

พัฒนาสติอันเปนหัวใจหลักในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา จึงจำเปนอยางยิ่งท่ีจะตองไดรับการพัฒนา เพ่ือผลอัน

เปนเปาหมายคือสุขภาวะอันยั่งยืนจักไดเกิดข้ึนอยางรวดเร็วตามท่ีพระพุทธองคตรัสวา “ภิกษุท้ังหลาย บุคคลผู

เจริญสติปฏฐาน 4 ตลอด 7 ป พึงหวัง ไดผลอยาง 1 ใน 2 อยาง คือ อรหัตตผลในปจจุบัน หรือเมื่อยังมี

อุปาทาน เหลืออยู ก็จักเปนอนาคามี 7 ปยกไว ผูใดผูหนึ่งพึงเจริญสติปฏฐาน 4 นี้ อยางนี้ตลอด 6 ป ... 5 ป ... 

4 ป ... 3 ป ... 2 ป ... 1 ป เขาพึงหวังผล 2 ประการอยางใดอยางหนึ่ง คือ พระอรหตัผลในปจจบุัน 1 หรือเม่ือ

ยังมีอุปาทิเหลืออยู เปนพระอนาคามี 1 ... 1 ปยกไว ผูใดผูหนึ่ง พึงเจริญสติปฏฐาน 4 นี้ อยางนี้ตลอด 7 เดือน 

เขาพึงหวังผล 2 ประการอยางใดอยางหนึ่ง คือ พระอรหัตผลในปจจุบัน 1 หรือเม่ือยังมีอุปาทิเหลืออยูเปนพระ

อนาคามี 1 ..7 เดือนยกไว ผูใดผูหนึ่งเจริญสติปฏฐานทั้ง 4 นี้ อยางนี้ตลอด 6 เดือน ... 5 เดือน ... 4 เดือน ... 

3 เดือน ... 2 เดือน ... 1 เดือน ... กึ่งเดือน เขาพึงหวังผล 2 ประการอยางใดอยางหนึ่ง คือ พระอรหัตผลใน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 16 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ปจจุบัน 1 หรือเมื่อยังมีอุปาทิเหลืออยู เปนพระอนาคามี 1 กึ่งเดือนยกไว ผูใดผูหนึ่งพึงเจริญสติปฏฐาน 4 

อยางนี้ตลอด 7 วัน เขาพึงหวังผล 2 ประการอยางใดอยางหนึ่ง คือ พระอรหัตผลในปจจุบัน 1 เมื่อยังมีอุปาทิ

เหลืออยู เปนพระอนาคามี 1” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/404/338-340) 

ดังนี้ เมื ่อผลสัมฤทธิ์ของการปฏิบัติสามารถสำเร็จไดในเวลาเชนนี้ ควรจะมีวิธีการพัฒนาใหวิธีการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนาไดประสบกับผลสัมฤทธิ์ตางๆ อันรวดเร็ว ดังกลาวได หากไดรับการพัฒนาวิธีการปฏิบัติ

วิปสสนาภาวนาอยางถูกตองตามหลักคัมภีรพระพุทธศาสนา เพ่ือใหเกิดประโยชนอันสูงสุดสำหรับผูปฏิบัติสวน

ใหญท่ีจะสามารถใชวิธีการปฏิบัติในแตละสำนักมาปฏิบัติวิปสสนาภาวนาในชีวิตประจำวันได 

 

ความหมายของสติ 

  ในพระพุทธศาสนาไดกลาวถึงเรื ่องสติไวหลายความหมาย ซึ ่งสตินั ้นมีความสำคัญตอการนำมา

ประพฤติปฏิบัติวิปสสนาภาวนา และนำมาเปนแนวทางในดำเนินชีวิตของมนุษยไมวาจะทำสิ่งใดๆ ตองอาศัย

สติเปนสำคัญ สติจึงเปนตัวกำหนดอิริยาบถตางๆ ไมวาจะยืน เดิน นั่ง นอน กิน ดื่ม พูด และคิด ซ่ึงเปนอาการ

ท่ีจิตระลึกไดรูตัวอยูตลอดทำใหไมหลงลืมตื่นตัวอยูเสมอ เรียกวา ความไมประมาท ซ่ึงมีคัมภีรพระพุทธศาสนา

และนักวิชาการ มีอธิบายดังนี้ 

  ในคัมภีรพระไตรปฎก ไดใหความหมายของ คำวา สติ คือ การตามระลึก ความหวนระลึก กิริยาท่ี

ระลึก ความทรงจำ ความไมเลื่อนลอย ความไมหลงลืม คือสติท่ีเปนอินทรีย สติท่ีเปนพละ สัมมาสติ นี้ชื่อวาสติ

ที่เกิดขึ้นในสมัยนั้น  ในคัมภีรพระอภิธรรมปฎกไดใหความหมายของสติวา “สติ คือ การตามระลึกความหวน

ระลึก กิริยาที่ระลึก ความทรงจำ ความไมเลื ่อนลอย ความไมหลงลืม คือสติที่เปนอินทรีย สติที่เปนพละ 

สัมมาสติ นี ้ชื ่อวาสติที ่เกิดขึ ้นในสมัยนั ้น” (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

35/52/36) ในคัมภีรบาลีไวยากรณอธิบายคำวา สติ มีรูปวิเคราะหวา สรตีติ สติ ยอมระลึก (สร ธาตุ ในความ

ระลึกรู ติ ปจจัย) มีรูปวิเคราะหอีกวา สรน สติ การระลึกรูนั้น ชื่อวา สติ คือความระลึก นั่นเอง (สร ธาตุ ใน

ความระลึกรู ติ ปจจัย) (สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2542) 

  หลวงพอเทียน จิตฺตสุโภ ไดอธิบายเรื่องการเจริญสติไววา การมีสติกำหนดรู ดูกายเคลื่อนไหว ดูใจนึก

คิด ใหเปนปจจุบันอยางตอเนื่อง ซ่ึงทำไดในทุกอิริยาบถ เม่ือความคิดเกิดข้ึนเรารูเท่ำทันความคิดนั้น ความคิดก็

จะหยุด จะไมคิดตอ ไมปรุงแตงตอใหเปนทุกข เพราะเรารูเทาทันมันวา ความคิดเกิดขึ้นตั้งอยู ดับไป ดวยตัว

ของมันเอง ทุกขก็จะลดลงและหมดไปในท่ีสุด (คำพอง สมศรีสุข, 2546) พระโพธิญาณเถระ (หลวงพอชา สุภทฺ

โท) กลาวไววา “สติ คือความระมัดระวังรูอยูวาเดี๋ยวนี้เราทำอะไรอยู สติสัมปะชัญญะ คือรูตัววาเรากำลังทำ

อะไรอยู ระลึกไดถึงความรูสึกที่เกิดขึ้นในจิต ระลึกไดวาเรากำลังพูด หรือกำลังทำอยู และตองประกอบดวย

ปญญา หรือมีปญญาเกิดรวมดวยเสมอ (พระโพธิญาณเถระ (ชา สุภทฺโท), 2553) พระพรหมคุณาภรณ ได

อธิบายเรื่องสติไววา สติ หมายถึง ความระมัดระวังความตื่นตัวตอหนาท่ี ภาวะท่ีพรอมอยูเสมอในการคอยรับรู

ตอสิ่งตางๆ ที่เขามาเกี่ยวของ และตระหนักรูวาควรปฏิบัติตอสิ่งนั้นๆ อยางไร (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.  

ปยุตฺโต), 2552) 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 17 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  สรุปไดวา สติมีลักษณะระลึกได ซึ่งมีหนาที่ทำใหไมหลงลืม และมีประโยชนในการสำรวมระวังรักษา

จิต หรือมีภาวะมุงหนาสูอารมณเปนผลเฉพาะหนา มีความจำไดหมายรู มั่นคงเปนทางดำเนินหรือมีสติในกาย 

แตพึงเขาใจวาสตินั้นเปนประดุจเสาระเนียด เพราะตั้งอยูในอารมณอยางม่ันคง และเปนดุจนายประตูคอยระวัง

รักษาประตู ไมใหเกิดความประมาท มีสติ ตื่นตัวอยูตลอดเวลา ไมหลงลืมในการงานท้ังปวง 

 

ความสำคัญของสต ิ

  สติ เปนธรรมมีอุปการะมาก คือทำใหตื่นตัวอยูเสมอ หากนำมาใชกับทางโลกทั่วไปก็ยอมมีประโยชน

มหาศาล ไมวาจะเปนการงาน ความสัมพันธกับบุคคลอื่นๆ การคิดอานยอมเปนระบบ จิตยอมจดจอในการทำ

กิจการงานใดๆ ความทุกขจะลดนอยลง เพราะอารมณจะเปนปกติ ไมคอยมีความโกรธ เครียด หรือทุกขใจ 

กลาวโดยรวมคือยอมเกื้อกูลชีวิตประจำวันทางโลกไดอยางดีซึ่งเปนประโยชนที่เห็นไดชัดเจน ถาไดเจริญสติ

เนืองๆ มากๆ จนเปนมหาสติ ก็จะไดประโยชนจากทางธรรมดวย คือการไดรูเห็นความเปนจริง อันไดแก 

อนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา 

   ดังนั้น พระพุทธเจาจึงตรัสสอนภิกษุทั้งหลาย ใหเจริญสติอยางตอเนื่อง เปนผูไมประมาท ใหรูตัวอยู

วา บัดนี้เราทำอะไรอยู ระลึกไดถึงความรูสึกท่ีเกิดข้ึน ระลึกไดวาเรากำลังพูด หรือกำลังยืน เดิน นั่งอยู ดังพุทธ

พจนวา“ภิกษุท้ังหลาย ภิกษุพึงมีสติสัมปชัญญะอยูเถิด นี้เปนคำพร่ำสอนของเราสำหรับ เธอท้ังหลาย ภิกษุผูมี

สติ เปนอยางไร คือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้ พิจารณาเห็นกายในกายอยู มีความเพียรมีสัมปชัญญะมีสติกำจัด

อภิชฌาและโทมนัสในโลกได พิจารณาเห็นเวทนาใน เวทนาทั้งหลาย พิจารณาเห็นจิตในจิต และพิจารณาเห็น

ธรรมในธรรมทั้งหลายอยูมีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได ภิกษุผูมีสติ เปนอยางนี้แล” (พระไตรปฎก

ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 19/401/258-259)  

 จากขอความดังกลาว แสดงใหเห็นถึงความสำคัญของการเจริญสติที่สามารถกำจัดความประมาท คือ 

ความเผลอตัว ความหลงลืม เพราะสติเปนสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจและเปนใหญในธรรมทั้งปวงและเปนธรรมเครื่อง

ตื่นอยูในโลก มีบทบาทและหนาที่ คือ คอยรักษา ควบคุมเปนปกติ ตองมีสติและสัมปชัญญะเปนเกราะ เปน

เครื่องตรวจ เปนเครื่องปองกันอายตนะภายในและอายตนะภายนอก ไมใหกิเลสมาครอบงำจิตใจ ตองรูตัว 

เขาใจชัด อยูเสมอนั่นเอง 

 

การเจริญสติตามหลักคัมภีรพระพุทธศาสนา 

  วิธีการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาในคัมภีรพระพุทธศาสนา คือ วิธีการปฏิบัติหลักสติปฏฐาน 4 หมายถึง 

การเจริญสติในฐานกาย การเจริญสติในฐานเวทนา การเจริญสติในฐานจิต และการเจริญสติในฐานธรรม 

(พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 10/373/301) ซ่ึงมีรายละเอียดังนี้ 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 18 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 3.1 การเจริญสติในฐานกาย แบงเปน 

 1) อานาปานปพพะ คือ การเจริญสติระลึกรูลมหายใจเขา-ออก หมายถึง ในทุกครั้งที่หายใจเขาและ

หายใจออก ผูปฏิบัติจะตองเจริญสติระลึกรูลักษณะของลมหายใจเขาและออกตลอดเวลา 

 2) อิริยาบถปพพะ ไดแก การเจริญสติในอิริยาบถ 4 คือ ยืน เดิน นั่ง นอน ในขณะที่อยูในกิริยา

ทาทางอยางใดๆ ใน 4 อิริยาบถเหลานี้ ใหผูปฏิบัติพึงมีสติรูเทาทันสภาวะเคลื่อนไหวของอิริยาบถนั้นๆ 

 3) สัมปชัญญปพพะ ไดแก การเจริญสติในอิริยาบถยอย วาดวยการเจริญสติรูอาการเคลื่อนไหว คือ 

ความรูสึกตัวในการกระทำทุกสิ่งอยาง และรูอาการความเคลื่อนไหวทุกสิ่งอยาง เชน การกาวเดิน การเหลียว

มอง การเหยียดมือ การนุงหม การกิน ดื่ม เค้ียว ขับถายอุจจาระ หรือปสสาวะ เปนตน 

 4) ปฏิกูลมนสิการปพพะ หมายถึง การเจริญสติดวยวิธีการพิจารณารางกายโดยความเปนของปฏิกูล 

คือ เปนที่รวมของสกปรกไมสะอาดนานาชนิด ที่ประกอบดวยผม ขน เล็บ หนัง กระทั่งน้ำตา น้ำมูก น้ำลาย

และของไมบริสุทธิ์อื ่น ๆ 32 ประการ กำหนดพิจารณาโดยอนุโลม (ตามลำดับ) และปฏิโลม (ยอนลำดับ) 

กำหนดพิจารณาโดย สี สัณฐาน เปนตน 

 5) ธาตุมนสิการปพพะ ไดแก การเจริญสติดวยการพิจารณาโดยความเปนธาตุ มีสภาวลักษณะคือ   

(1) ธาตุดิน (ปฐวีธาตุ) มีลักษณะแข็งและออน (2) ธาตุน้ำ (อาโปธาตุ) มีลักษณะไหลและเกาะกุม (3) ธาตุไฟ 

(เตโชธาตุ) มีลักษณะรอนและเย็น (4) ธาตุลม (วาโยธาตุ) มีลักษณะเคลื่อนไหวและหยอนตึง 

 6) นวสีวถิกปพพะ วาดวยการพิจารณาเห็นศพในปาชา หมายถึง ใหเจริญสติดวยการพิจารณา

รางกายโดยความเปนเสมือนกับซากศพท่ีถูกท้ิงไวในปาชา 9 ลักษณะ 

 3.2 การเจริญสติในฐานเวทนา คือการเจริญสติระลึกรูเทาทันอาการของเวทนาตาง ๆ ทั้งทางกาย

และทางใจ มี 9 ลักษณะ ไดแก (1) สุขเวทนา (2) ทุกเวทนา (3) อทุกขมสุขเวทนา (4) สุขเวทนามีอามิส (5) 

ทุกเวทนามีอามิส (6) อทุกขม สุขเวทนามีอามิส (7) สุขเวทนา มีอามิสไมอามิส (8) ทุกขเวทนาไมมีมีอามิส (9) 

อทุกขม สุขเวทนา ไมมีอามิส 

 3.3 การเจริญสติในฐานจิต คือ การมีสติระลึกรูเทาทันสภาพจิต 16 ข้ันดังนี้  

 1) จิตมีราคะ ก็รูชัดวา “จิตมีราคะ” 2) จิตปราศจากราคะ ก็รูชัดวา “จิตปราศจากราคะ”3) จิตมี

โทสะ ก็รูชัดวา “จิตมีโทสะ”4) จิตปราศจากโทสะ ก็รูชัดวา “จิตปราศจากโทสะ”5) จิตมีโมหะ ก็รูชัดวา “จิต

มีโมหะ”6) จิตปราศจากโมหะ ก็รูชัดวา “จิตปราศจากโมหะ” 7) จิตหดหู ก็รูชัดวา “จิตหดหู” 8) จิตฟุงซาน 

ก็รูชัดวา “จิตฟุงซาน” 9) จิตเปนมหัคคตะ ก็รูชัดวา “จิตเปนมหัคคตะ” 10) จิตไมเปนมหัคคตะ ก็รูชัดวา “จิต

ไมเปนมหัคคตะ” 11) จิตมีจิตอ่ืนยิ่งกวา ก็รูชัดวา “จิตมีจิตอ่ืนยิ่งกวา” 12) จิตไมมีจิตอ่ืนยิ่งกวา ก็รูชัดวา “จิต

ไมมีจิตอ่ืนยิ่งกวา” 13) จิตเปนสมาธิ ก็รูชัดวา “จิตเปนสมาธิ” 14) จิตไมเปนสมาธิ ก็รูชัดวา “จิตไมเปนสมาธิ” 

15) จิดหลุดพนแลว ก็รูชัดวา “จิตหลุดพน” 16) จิตไมหลุดพน ก็รูชัดวา “จิตไมหลุดพน”  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 19 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 3.4 การเจริญสติในฐานธรรม คือ การตั้งสติกำหนดพิจารณาธรรม ไดแกการใชสติตามกำหนดธัม

มารมณ 5 ประเภท คือ นิวรณ 5 ขันธ 5 อายตนะ 12 โพชฌงค 7 และอริยสัจจ 4 

  สรุปวิธีการเจริญสติในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาในคัมภีรพระพุทธศาสนา คือ การเจริญสติตามฐานท้ัง 

4 เรียกวิธีการปฏิบัตินี้วา สติปฏฐาน 4 ซึ่งสมเด็จพระผูมีพระภาคเจาทรงตรัสวาเปนแนวทางเดียวเทานั้นที่จะทำ

ใหผูปฏิบัติสามารถบรรลุมรรคผลพระนิพพานได โดยแบงวิธีการเจริญสติไว 4 ฐาน ไดแก กายานุปสสนา เวทนา

นุปสสนา จิตตานุปสสนา และ ธัมมานุปสสนา ดังนี้ 

  4. สุขภาวะอันเปนผลจากการเจริญสติ 

 การเจริญสติตามหลักวิปสสนาภาวนา ยอมทำใหไดรับผลหรืออานิสงสจากการปฏิบัติ คือ สุขภาวะท่ี

เกิดข้ึนตามลำดับตั้งแต การเขาถึงความบริสุทธิ์แหงจิต การขจัดความเศราโศก การดับทุกขโทมนัส การพัฒนา

ปญญา และการบรรลุมรรคผลนิพพาน ซ่ึงมีรายละเอียดดังนี้ 

  1) สุขภาวะคือการเขาถึงความบริสุทธิ์แหงจิต 

การเขาถึงความบริสุทธิ์หมดจดแหงสัตวทั้งหลาย (สตฺตานํ วิสุทฺธิยา) จะตองเจริญสติตามหลักการแหงมหาสติ

ปฏฐาน จะทำใหกิเลสที่เปนสาเหตุแหงความทุกชทั้งหลายถูกละไปชั่วคราว (ตทังคปหาน) นั่นหมายความวา 

จิตก็จะบริสุทธิ์ผองแผวไดชั่วคราวเชนเดียวกัน ดังที่พระพุทธองคตรัสไววา “ความผองแผวของจิตนั้นจะมีได 

เพราะการเจริญสติปฏฐานนี้” เปนความสุขที่เรียกวา เนกฺขมฺมสุขํ สุขของผูออกจากกามแมจะเปนสุขที่เกดิแต

ความสงบ ปวิเวกสุข ก็จัดเปนสุขเกิดแตความสงบจากกาม และ อุปสมสุข เพราะอรรถวาเปนไปเพ่ือสงบกิเลส

มีราคะ เปนตน (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/186/222)  

  2) สุขภาวะคือการขจัดความเศราโศก 

สุขภาวะท่ีเกิดข้ึนจากการขจัดความเศราโศก ความคร่ำครวญ พิไรรำพัน ความนอยอกนอยใจ ความคับแคนใจ 

(โสกปริเทวานํ สมติกฺกมาย) เพราะเม่ือผานการเจริญสติในการปฏิบัติวิปสสนากัมมัฏฐานแลว จะยอมรับความ

จริงวา ชีวิตคือ การเปลี่ยนแปลงจากความเจริญไปสูความเสื่อม และเกิดปญญารูเห็นความจริงวา รางกายมี

ความเสื่อมไปเปนธรรมดา ความแปรปรวนทางอารมณจึงลดนอยลงตามลำดับ ทำใหภาวะความโศกเศราลดลง 

และทำใหคุณภาพชีวิตในมิติทางดานรางกายดีขึ้น เปนผูที่มีจิตใจเขมแข็ง อดทน มีความเปนผูนำทางดานจิต

วิญญาณ เปนท่ีพ่ึงของสังคม นอกจากนี้ยังสามารถนำศักยภาพท่ีเพ่ิมข้ึนไปถายทอด สรางสรรคพัฒนาสังคมให

เจริญกาวหนา บุคคลมีความเขาใจสภาพความเปนอยูและความเปนจริงของชีวิต ก็สามารถดำรงชีวิตอยูใน

สังคมไดอยางมีความสุข 

  3) สุขภาวะคือการดับทุกขโทมนัส การไมมีความทุกขกายทุกขใจ เพราะขจัดความทุกขกายทุกขใจ 

(ทุกฺขโทมนสฺสานํ อตฺถงฺคมาย) ได ถึงจะมีความทุกขปรากฏท่ีรางกายอยู จิตใจก็ไมเปนทุกขไปกับรางกายคลาย

กับอยูคนละสวนกัน เหมือนหยาดน้ำบนใบบัว ถึงจะอยูบนบัวแตก็ไมยึดติดกับใบบัว เชนเดียวกับผูบรรลุถึงการ

ดับทุกขโทมนัสหรือทุกขกายทุกขใจเสียไดดวยการเจริญสติ ทานใชรางกายท่ีมีอยูตามเหตุปจจัย ไมทุกขไปกับ

รางกาย เชน ความปวดเม่ือย เปนแคอาการอยางหนึ่งเทานั้น ไมปวดเม่ือยไปกับสังขารรางกาย สามารถท่ีจะ

แยกแยะอาการกับความรูสึกวาเปนคนละอยางกันได  



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 20 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  4) สุขภาวะคือการพัฒนาปญญา  การเขาถึงสัจจะความจริงของชีวิตเปนความสุขอยางยิ่ง ดวยการ

ทำปญญาใหพัฒนายิ่งข้ึนไปตั้งแตเริ่มรูความจริงของธรรมชาติ คือรูเพียงแคมีสิ่งท่ีถูกรู กับใจท่ีรูอยูเพียงเทานั้น 

ไมมีสัตว ไมมีบุคคล ไมมีตัวตน ไมมีเรา ไมมีเขา มีเพียงธรรมที่ชาติที่ถูกรูกับธรรมชาติที่รู อยูเทานั้น และ

ธรรมชาติเหลานี้เกิดและดับไปอยูเนืองนิตย ปญญาเหลานี้จะสามารถพัฒนาขึ้นไดดวยการเจริญสติ เพราะสติ

ทำใหเกิดสมาธิ สมาธิทำใหเกิดปญญา จนสามารถบรรลุพระนิพพาน ดังนั้น การปฏิบัติวิปสสนาภาวนาดวย

การเจริญสติปฏฐานทั้ง 4 ดวยความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย: 10/289/222) ยอมปรากฏญาณปญญาท่ีเรียกวาโสฬสญาณ (ญาณ 16) ตามลำดับ 

  5) สุขภาวะคือการบรรลุพระโสดาบัน  ผูเขากระแสแหงความดับทุกขไดระดับหนึ่ง ทำใหเปนผู

บริบูรณในศีล มีความบริบูรณในดานสมาธิพอประมาณ มีความบริบูรณในดานปญญาพอประมาณ และ 

สามารถละสังโยชนได 3 อยาง คือ ละความเห็นผิดวารางกายเปนตน ตนเปนรางกาย รางกายอยูในตน หรือตน

อยูในรางกาย (สักกายทิฏฐิ) ละความลังเลสงสัยในพระรัตนตรัยเสียได (วิจิกิจฉา) และ ละการปฏิบัติที่ผิดๆ 

เพ่ือการบรรลุธรรม (สีลัพพต ปรามาส) ได การบรรลุข้ันนี้ ระดับมรรคเรียกวาโสดาปตติมรรค ผลเรียกวาโสดา

ปตติผล พระอริยบุคคล ผูบรรลุมีชื่อวาพระโสดาบัน เรียกความสุขนี้วา สัมโพธิสุข เพราะอรรถวาเปนไปเพื่อรู

พรอมซ่ึงมรรค (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 14/186/222)  

  6) สุขภาวะคือการบรรลุพระสกทาคามี  ผูกลับมาสูโลกนี้อีกครั้งเดียว ก็สามารถกำจัดทุกขใหสิ้นไป

ได ผูไดบรรลุธรรมระดับนี้ เปนผูทำใหบริบูรณในข้ันศีล มีสมาธิและปญญาพอประมาณ นอกจากนี้สามารถทำ

สังโยชน 3 อยาง คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาส ใหหมดสิ้นไป และยังทำราคะ คือความ

กำหนัดยินดีในกามคุณ และโทสะ ความโกรธใหเบาบางลงไป ในสวนท่ีไมสามารถนำไปสูอบายภูมิชนิดหยาบ  

  7) สุขภาวะคือการบรรลุพระอนาคามี เปนผูจะปรินิพพาน(เขาสูภาวะสุขที่ยั่งยืน)ในที่อันตนเกิดข้ึน 

ไมเวียนกลับมาเกิดอีกในโลกนี้ ผูที่ไดบรรลุธรรมระดับนี้เปนผูบริบูรณในศีล สมาธิ สวนปญญามีพอประมาณ 

สามารถละสังโยชนได 5 ประการ คือ ละสักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส ละกามราคะ และปฏิฆะ ให

หมดสิ้นไป  

  8) สุขภาวะคือการบรรลุพระอรหันต เปนระดับสุดทาย ผูไดบรรลุธรรมระดับนี้ เปนผูหมดสิ้นอาสวะ

กิเลส ไมกลับมาเวียนวายตายเกิดในสังสารวัฎนี้อีกตอไป เขาสูแดนเกษมคือพระนิพพานที่เปนสุขอยางยั่งยืน 

(นิพฺพานํ ปรมํ สุขํ) สามารถทำใหบริบูรณในสิกขา 3 คือ ศีล สมาธิ ปญญา สามารถละกิเลสได 10 อยาง คือ 

สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพต ปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ รูปราคะ อรูปราคะ มานะ อุทธัจจะ และอวิชชา  

  5. การพัฒนาสติเพ่ือสุขภาวะท่ีย่ังยืน 

  การปฏิบัติวิปสสนาภาวนาใหบรรลุถึงเปาหมายทางพระพุทธศาสนาคือ มรรค ผล นิพพานนั้น 

จำเปนตองฝกสติใหมีกำลังจนเปนมหาสติ จักทำไดรับผลหรืออานิสงส 5 ประการดังกลาวมาแลว เปนระดับชั้น

ของความสุขท่ีจะเกิดข้ึน แตความสุขระดับตางๆ ดังกลาว จะเกิดข้ึนไดนั้น จะตองมีการพัฒนาสติตามลักษณะ

ของผูมีสติ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 30/8/70) ดังนี้ 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 21 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  1) เวนจากความเปนผูไมมีสติ คือ ความหลงลืม แปลวา ความเผลอ ลืมตัว เผลอสติไปชั่วขณะ 

ผิดพลาดเพราะหลงลืมไปชั่วขณะ (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552) อาจกลาวไดวา ขณะท่ีเกิดสติทำ

ใหเกิดสมาธิและสมาธิทำใหเกิดปญญา เกิดความรูตามความเปนจริง ขณะนั้นผูปฏิบัติก็ยอมเห็นความแตกตาง

ระหวางขณะที่มีสติกับการขาดสติเพราะการขาดสติจะไมเกิดปญญารูแจงตามความเปนจริง แตตราบใดท่ี

ปุถุชนคนทั่วไปยังไมถึงพระอรหันตแลว ปุถุชนคนทั่วไปก็ยังเปนผูหลงลืมสติเพราะอกุศลจิตยอมเขาครอบงำ 

แตถาเมื่อใดจิตเกิดกุศลจิตของผูนั้นก็จะเปนผูไมหลงลืมสติ ผูปฏิบัติกรรมฐานหากหลงลืม หรือขาดสติในการ

เขาไปกำหนดรูตอสภาวธรรมปจจุบันขณะที่มากระทบแลว ผูปฏิบัติยอมจะไมสามารถที่จะบรรลุธรรมไดเลย 

ผลของการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาก็จะพัฒนาไปไดชา ไมกาวหนา พระพุทธเจาตรัสไววา “ภิกษุผูประพฤติธรรม

อยูอยางนี้ ธรรมที่เปนบาปอกุศล มีความดำริซานไปเกื้อกูลแกสังโยชนยอมเกิดขึ้น เพราะความหลงลืมสติใน

บางครั้ง เมื่อสติเกิดช้ำในขณะนั้น เธอพึงละบรรเทาบาปอกุศล การหลงลืมสติที่เกิดขึ้น ขณะนั้นเธอยอมละ

บรรเทาธรรมที่เปนบาปอกุศลนั้น ทำใหหมดสิ้นไป ใหถึงความไมมีอีกพลันทีเดียว” (พระไตรปฎกภาษาไทย 

ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 18/244/253)  

  2) กระทำส่ิงท้ังหลายดวยสติ คือ การเจริญสติในทุกๆ อิริยาบถ ก็จะชวยสงเสริมใหสติมีกำลังในการ

ใสใจที่เขาไประลึกรูดวยโยนิโสมนสิการในการทำความรูสึกตัวในสัมปชัญญะ คือ ความรูทั่วพรอม รูรอบคอบ 

รูตัวเสมอ รูท่ีถูกตองสมบูรณ การเจริญวิปสสนาดวยการตั้งสติไวท่ีฐาน คือ อิริยาบถยอยตาง ๆ ประกอบดวยท่ี

รูเทาทันวา การทำความรูสึกตัวดวยการกาวไป การถอยกลับ การและดู การเหลียวดู การคูเขา การเหยียดออก 

การครองสังฆาฏิ บาตร และจีวร การฉัน การดื่ม การเค้ียว การยิ้ม การถายอุจจาระและปสสาวะ การเดิน การ

ยืน การนั่ง การนอน การตื่น การพูด การนิ่ง ในอิริยาบถยอยตาง ๆ นี้ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬา

ลงกรณราชวิทยาลัย: 12/105/554)  

  3) กำจัดสิ่งที่ตรงกันขามกับสติ ไดแก ความประมาท อวิชชา โมหะ ความประมาท หมายถึงความ

ปราศจากสติ ควบคุมสติไมได ละเลย เลินเลอ นับวาเปนอกุศลธรรมท่ีเปนขาศึกตอสติและสัมปชัญญะโดยตรง 

อวิชชา คือ ความไมรูจริง ความหลงอันเปนเหตุไมรูจริง คือ ความไมรูในอริยสัจ 4 คือ ไมรูทุกข ไมรูเหตุเกิด

แหงทุกข ไมรูความดับทุกข และไมรูทางใหถึงความดับทักข (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552) ในการ

ปฏิบัติกรรมฐานถือเปนความไมรู สึกตัวทั่วพรอมโดยสมบูรณในความเปนจริงของสิ่งตางๆ ในขณะที่กำลัง

เผชิญหนากับมัน กลาวคือไมรูกายในกาย ไมรูเวทนาในเวทนา ไมรูจิตในจิต และไมรูธรรมในธรรมก็คือไมมสีติ

ปฏฐาน 4 ท่ีบริบูรณนั่นเอง คือ อวิชชา เปนการขาดปญญา (พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2552) โมหะ 

คือ ความหลง ไมรูจริง มีลักษณะเชนเดียวกับอวิชชา เชนที่มีปรากฏในอรรถกถา ภยเภรวสูตรพระอรรถกถา

จารยแกวา ที่ชื่อวา อวิชชา เพราะหมายความวา ไมทำใหรูแจงซึ่งขันธที่อาศัยอยูในชาติกอน อวิชชา พระผูมี

พระภาคเจาจึงตรัสเรียกวา โมหะ ความหลง (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

1/1/311) ความหลง หมายความวา เปนสภาพที่หลงไปจากสภาวะที่เปนความจริง ทั้งที่เปนสมมติสัจจะ และ

ปรมัตถสัจจะ หลงไปในสิ่งที่ไมเปนสารประโยชน สิ่งเหลานี้เปนสิ่งที่ตรงกันขามกับสติ เกิดเพราะการขาดสติ

และสัมปชัญญะ ทางแกคือตองเจริญสติและสัมปชัญญะ ทำความรูสึกตัวทั่วพรอมทั้งการทำ พูด คิด ยืน เดิน 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 22 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

นั่ง นอน และอาการตางๆที่เกิดขึ้นทางกายและใจ จะสามารถขจัดสิ่งที่ตรงกันขามกับสติ คือ ความประมาท 

อวิชชา โมหะ ได 

  4) ไมลืมธรรมทั้งหลายที่เปนเหตุเกิดของสติ คือ กาย เวทนา จิต และธรรม ซึ่งฐานเปนที่ตั้งที่เกิด

แหงสติ ดังพระบาลีวา สติปฐาน ปจฺจุปฐานา เหตุใกลใหเกิดสติคือสติปฏฐาน ผูปฏิบัติยอมเจริญสติตามฐาน

ทั้ง 4 เหลานี้ตามที่ปรากฏชัดในขณะปจจุบัน ยอมไมละเลยในการเจริญสติกำหนดระลึกรูในฐาน 4 อยาง

ตอเนื่อง ดวยการมีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได 

  5) เปนผู เพียบพรอมดวยสติ หมายถึง เปนผู สมบูรณ บริบูรณ เต็มรอบดวยสติอยู ตลอดเวลา

เนืองนิตย ไมวาจะเปนเวลาไหน ชื่อวา เปนผูไมประมาท ดังนั้น สติที่เรียกอีกชื่อหนึ่งวา “อัปปมาทะ” คือ 

ความไมประมาท ซ่ึงพระอรรถกถาจารยอธิบายไวในพระธรรมบทวา โส ปเนส อตฺถโต สติยา อวิปฺปวาโส นาม 

นิจฺจํ อุปฐตาย สติยา เจตํ นามํ แปลความวา อันความไมประมาทนี้นั้น โดยความหมาย ก็คือการไมอยูอยาง

ปราศจากสติ และคำวาความไมประมาทนี้ เปนชื่อของสติท่ีเขาไปตั้งอยูเปนประจำนั่นเอง 

 6) เปนผูชำนาญ คลองแคลวในสติ หมายถึง สามารถนำสติมาใชไดตลอดเวลาท่ีตองการ โดยเฉพาะ

เวลาที่คับขัน ยอมระลึกถึงธรรมที่เปนกุศล หรืออกุศลไดทันที อุปมาเหมือนนายคลังของพระราชา ยอมทูล

เตือนพระเจาจักรพรรดิ ใหทรงระลึกถึงราชสมบัติในเวลาเชาเย็นวา ขาแตสมมุติเทพ ชางของพระองคมีเทานี้ 

มามีเทานี้ รถมีเทานี้ พลเดินเทามีเทานี้ เงินมีเทานี้ ทองมีเทานี้ สิ่งท่ีเปนประโยชนเก้ือกูลแกเจาของมีเทานี้ ขอ

นี้มีอุปมาฉันใดสติเม่ือเกิดข้ึน ก็เตือนใหระลึกถึงธรรมท่ีเปนกุศล อกุศล มีโทษไมมีโทษ เลวดี ดำขาว วาเหลานี้

เปนสติปฏฐาน 4 เหลานี้เปนสัมมัปปธาน 4 ฯลฯ ลำดับนั้น พระโยคาวจรก็เกี่ยวของกับธรรมที่ควรเกี่ยวของ 

ไมเก่ียวของกับธรรมท่ีไมควรเก่ียวของ คบกับธรรมท่ีควรคบ ไมคบกับธรรมท่ีไมควรคบ (ไวทลินินบุคส, 2552) 

ดังนั้น จะเปนผูชำนาญ คลองแคลวในสติได จะตองเจริญสติอยูบอยๆ ดังพุทธพจนวา ภาวนาที่บุคคลเจริญทำ

ใหมากแลว ยอมเปนไปเพื ่อสติสัมปชัญญะ (พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย: 

11/307/278)  

  7) เปนผูไมหวนกลับจากสติ หมายถึง ไมคลายจากความเพียรในการระลึกรู เจริญสติอยางจดจอ

ต  อ เน ื ่ อ ง  จน เก ิ ดญาณท ัสสนะ เห ็ นความจร ิ งของธร รมชาต ิ  เห ็ น เหต ุป  จจ ั ย แห  ง ร ู ปน าม  

ซ่ึงเปนจุดท่ีจะทำใหเปนผูไมหวนกลับจากสติ ซ่ึงถือไดชื่อวาเปนพระจุลโสดาบัน แปลวา ผูแรกเขาสูกระแสแหง

พระนิพพาน คือ เริ่มเขาสูกระแสแลว ถึงอยางไรก็ไมคลาดเคลื่อนจากพระนิพพาน 

 

 

 

 

 

 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 23 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

องคความรูใหม  

  การพัฒนาสติเพ่ือสุขภาวะท่ียั่งยืนเม่ือไดนำมาวิเคราะหแลว ไดองคความรูใหม ดังนี้ 

ตารางท่ี 1 : ลำดับสุขภาวะอันเกิดเปนผลจากการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา 

ท่ี ลำดับสุข

ภาวะ 

ความหมาย หมายเหตุ 

1 การบรรลุพระ

อรหันต 

เปนผูหมดสิ้นอาสวะกิเลส สามารถทำใหบริบูรณในสิกขา 3 คือ ศีล 

สมาธิ ปญญา สามารถละกิเลสไดอีก 10 อยาง คือ สักกายทิฏฐิ 

วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ รูปราคะ อรูปราคะ 

มานะ อุทธัจจะ และอวิชชา  

ไมกลับมาเวียนวายตาย

เกิดอีกตอไป 

หมดการเวียนวายตายเกิด 

2 การบรรลุพระ

อนาคาม ี

ผูจะปรินิพพานในที่ผ ุดเกิดขึ ้น ไมเวียนกลับมาอีก เปนผู ทำให

บริบูรณในศีล สมาธิ สวนปญญามีพอประมาณ สามารถละสังโยชน

ได 3 อยางคือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาส ใหหมด

สิ้นไป และ ยังสามารถละกามราคะและปฏิฆะได  

ไมกลับมาเกิดบนโลกน้ีอีก 

จะเกิดในสุทธวาสพรหม 

แลวบรรลุเปนพระอรหันต 

3 การบรรลุพระ

สกทาคาม ี

ผูกลับมาสูโลกนี้อีกครั้งเดียว ก็สามารถกำจัดทุกขใหสิ้นไปได เปน

ผูทำใหบริบูรณในขั้นศีล มีสมาธิและปญญาพอประมาณ สามารถ

ทำสังโยชน 3 อยาง คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาส 

ใหหมดสิ้นไป และยังทำราคะ โทสะ ใหเบาบางลงไป 

มาเกิดบนโลกน้ีอีก 2-3 

ครั้ง หรือครั้งเดยีวแลว

บรรลเุปนพระอรหันต 

4 การบรรลุพระ

โสดาบัน  

ผูเขากระแสมรรคหรือผูปฏิบัติถูกตองตามอริยมรรค เปนผูบริบูรณ

ในศีล มีสมาธิ ปญญาพอประมาณ และ สามารถละสังโยชนได 3 

อยาง คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาส  

เกิดอีกไมเกิดน 7 ชาติ

(ครั้ง) แลวบรรลุเปนพระ

อรหันต 

5 การพัฒนา

ปญญา 

การท่ีมีสติกำหนดระลึกอยูกับรูปนามท่ีปรากฏอยูตามเปนจริง ดวย

ความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ ยอมปรากฏญาณปญญาที่เรียกวา

โสฬสญาณ (ญาณ 16) ซึ่งเปนสภาวะของการปฏิบัติวิปสสนา คือ 

ญาณที่เกิดแกผูบำเพ็ญวิปสสนาซึ่งเพิ่มขึ้นโดยลำดับตั้งแตตนจนถึง

จุดหมายคือมรรคผลนิพพาน 16 อยาง 

มีวิปสสนาปญญาพัฒนา

มากข้ึน 

6 การดับทุกข

โทมนัส 

ไมทุกขไปกับขันธ(รางกาย) เชน ความปวดเมื่อย เปนแคอาการ

อยางหนึ่งเทานั้น ไมปวดเมื่อยไปกับสังขารรางกาย สามารถที่จะ

แยกแยะอาการกับความรูสึกวาเปนคนละอยางกันได 

ทุกขลดลง 

7 การขจัดความ

เศราโศก 

เพราะเกิดปญญารูเห็นความจริงวา รางกายมีความเสื ่อมไปเปน

ธรรมดา ความแปรปรวนทางอารมณจึงลดนอยลงตามลำดับ ทำให

ภาวะความโศกเศราลดลง และทำใหคุณภาพชีวิตในมิติทางดาน

รางกายดีข้ึน เปนผูท่ีมีจิตใจเขมแข็ง อดทน  

รูทันความเศราโศกเสียใจ 

8 เขาถึงความ

บริสุทธ์ิแหงจิต 

เมื่อเจริญสติ จิตก็บริสุทธิ์เพราะกิเลสเกิดจากจิต จะบริสุทธิ์ไดดวย

การกำหนดรูที่จิตเทานั้น ดังที่พระพุทธองคตรัสวา ความผองแผว

ของจิตน้ันจะมีได เพราะการเจริญสติปฏฐานน้ี 

จิตปราศจากกิเลสช่ัวคราว

ดวยสามารถแหงสต ิ

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 24 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ตารางท่ี 2 : การพัฒนาสติในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา 

ลำดับ การพัฒนาสติ  ความหมาย 

1 เวนจากความเปนผูไมมีสต ิ ความเผลอ ความหลง ความเหมอลอย 

2 กระทำสิ่งท้ังหลายดวยสต ิ อิริยาบถใหญ อิริยาบถยอย 

3 กำจัดสิ่งท่ีตรงกันขามกับสติ ความประมาท อวิชชา โมหะ  

4 ไมลืมธรรมท้ังหลายท่ีเปนเหตุเกิดของสติ สติปฏฐาน 4 และรางกาย 

5 เปนผูเพียบพรอมดวยสติ สมบูรณดวยสติตลอดเวลา 

6 เปนผูชำนาญ คลองแคลวในสต ิ สามารถใชไดในทุกเวลา 

7 เปนผูไมหวนกลับจากสติ ไมคลายความเพียร 

 

สรุป 

  การพัฒนาสติเพ่ือสุขภาวะท่ียั่งยืน เปนการพัฒนาสติในการปฏิบัติวิปสสนาภาวนาตามหลักสติปฏฐาน 

4 เพื่อบรรลุสุขภาวะที่ยั่งยืน ซึ่งหมายถึง ความสุขที่เกิดขึ้นจากการปฏิบัติวิปสสนาภาวนา ตั้งแตเริ่มตนคือ 

เนกขัมฺมสุข สุขในการออกจากกาม ปวิเวกสุข สุขเกิดแตความสงบจากกาม ความสุขที่เกิดขึ้นจากการเขาถึง

ความบริสุทธิ์แหงจิต การขจัดความเศราโศก และ อุปสมสุข ความสุขท่ีเปนไปเพ่ือสงบกิเลสมีราคะ คือ การดับ

ทุกขโทมนัส การพัฒนาปญญาดวยการเจริญสติอยางตอเนื่อง และสามารถพัฒนาสติไปสูสัมโพธิสุข ความสุขท่ี

เปนไปเพ่ือรูพรอมซ่ึงมรรค คือ การบรรลุมรรคผลนิพพาน โดยการพัฒนาสติตามลำดับ คือ เวนจากความเปนผู

ไมมีสติ กระทำสิ่งท้ังหลายดวยสติ กำจัดสิ่งท่ีตรงกันขามกับสติ ไมลืมธรรมท้ังหลายท่ีเปนเหตุเกิดของสติ เปนผู

เพียบพรอมดวยสติ เปนผูชำนาญ คลองแคลวในสติ และเปนผูไมหวนกลับจากสติ   

 

บรรณานุกรม  

คำพอง สมศรีสุข. (2546). การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักพุทธธรรม ศึกษากรณีการเจริญสติแบบเคลื่อนไหวของ

หลวงพอเทียน จิตฺตสุโภ. วิทยานิพนธหลักสูตรศิลปศาสตรมหาบัณฑิต บัณฑิตวิทยาลัย: สถาบัน          

ราชภัฎเลย.  

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2557). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. พิมพครั้งท่ี 22. กรุงเทพฯ: 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระโพธิญาณเถระ (ชา สุภทฺโท). (2553). อุปลมณี. กรุงเทพฯ: คุรุสภา.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพฯ: มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลยั.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2534). พระไตรปฎกพรอมอรรถกถา แปล ชุด 91 เลม. กรุงเทพฯ: มหามกุฏราช

วิทยาลัย.   



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) :  - 25 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2552). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพครั้งที่ 19. กรุงเทพฯ: บริษัทสหธรรมิก 

จำกัด.  

ไวทลินินบุคส. (2552). มิลินทปญหาฉบับธรรมทาน. กรุงเทพฯ: บริษัท ซาเร็นการพิมพ จำกัด.  

สมเด็จพระมหาสมณเจา กรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2542). บาลีไวยากรณ. นครปฐม: มหามกุฏราช

วิทยาลัย.  

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 1 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ทิพยนิยายจากปราสาทหิน 

Tales from Castle Rock 
 

1พระเทพ โชตฺตินฺธโน (ถาจ) และ 2ธนรัฐ สะอาดเอ่ียม 

1Phra thep Jottindhano (thach) and 2Thanarat Sa-ard-iam 

1,2วิทยาเขตสุรินทร มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
1,2Surin Campus, Mahachulalongkornrajavidyalaya University.   

1Corresponding Author’s Email: thep.thach@gmail.com 

 

 

ผูแตง:  อรุณศักด์ิ ก่ิงมณี 

สำนักพิมพ: เมืองโบราณ. ในนามบริษัทวิริยะธุรกิจ จำกัด  

พิมพครั้งท่ี: 2 

ปท่ีพิมพ: 2562  

จำนวน :  280 หนา  

ISBN:   9786164650190  

 

 

 

 

 

 

บทนำ 

  ทิพยนิยายจากปราสาทหิน เปนหนังสือที ่มีร ูปแบบการนำเสนออธิบายเลาเรื ่องจากภาพสลัก

ประติมากรรมทิพยบุคคลองคศาสดา หรือผูเกี่ยวของศาสนานั้น ๆ มีความสำคัญตอหลักคำสอนนำและปฏิบติั 

ตามคติความเชื่อท่ีเปนนามธรรม ผูคนตองการนำสิ่งท่ีเปนรูปธรรม หรือวัตถุยึดเหนี่ยวทางจิตใจ ดวยการสราง

รูปเคารพจำนวนมาก ดังเห็นจากพระพุทธศาสนา และศาสนาฮินดู เปนตน พระพุทธศาสนาไดสราง

พระพุทธรูปเคารพที่เปนตัวแทนของพระพุทธเจา ที่มีพระรูปปางตาง ๆ และมีรูปเคารพในพระพุทธศาสนา

มหายานอีกนิกายหนึ่งที่มีความคิดในการปรับปรุงหลักคำสอนพระธรรมวินัยใหเหมาะสมกับสังคมยุคสมัยใหม 

โดยมีความเชื่อวา การชวยเหลือมนุษยใหหลุดพนจากวัฏสงสารได คือ พระโพธิสัตว มีอยูหลายพระองคไดสราง

mailto:thep.thach@gmail.com


วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 2 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ข้ึนเพ่ือเปนรูปเคารพท่ีสำคัญ เชน พระโพธิสัตวอวโลกิเตศวร พระโพธิสัตวศรีอาริเมตไตรย เปนตน และรูปเทพ

ตาง ๆ ตัวอยาง ในพระพุทธศาสนามหายาน ประกอบไปดวยเหวัชระ นางปรัชญาปารมิตาที่มีอิทธิพลตอหลัก

ความศรัทธาของพุทธบริษัทมหายาน ตามอุดมคติความเชื่อในพระโพธิสัตว ศาสนาฮินดูหรือพราหมณก็มีพระ

เทวรูปที่สำคัญในการนับถือเปนพระเจา 3 พระองค 1) พระศิวะหรือพระอิศวรเปนหนึ่งในเทพที่ยิ่งใหญ ไดรับ

การนับถือสูงสุดของไศวนิกาย เปนผูทำลายโลกเพ่ือสรางโลกข้ึนมาใหม 2) พระวิษณุหรือพระนารายณ หนึ่งใน

เทพที่ยิ่งใหญที่มีรูปเคารพมีเศียรเดียว สี่กร ถือศัสตราวุธหลายอยาง เชน จักร สังข คทา และดอกบัว แตละ

อยางมีความเปนมาและความหมายไมเหมือนกัน ผูรักษาโลก 3) พระพรหม ถือวาเปนผูสรางโลกและสรรพสิ่ง 

รวมทั้งมนุษยดวย นิยมสรางรูปเคารพสี่พักตรที่แสดงใหเห็นถึงองคความรู หรือปญญาในการมองเห็นทั้งสี่ทิศ

ของจักรวาล เทพพระเจาท้ัง 3 นี้เปนแนวทางของการบูชาตรีมูรติของศาสนาฮินดูหรือพราหมณนั้นเอง  

  แรงบันดาใจในการเลือกหนังสือเลมนี้มาวิจารณ ผูวิจารณเห็นวา เปนหนังสือท่ีมีรูปแบบการเขียนใน

ลักษณะของการเลาเรื่องประวัติศาสตรแบบสั้น ๆ พรอมนำเสนอภาพจำหลักบนปราสาทหินมาประกอบการ

เขียน ไดกอสรางดวยอิฐนำมากอเปนอาคารตามขนาดใหญเล็กของปราสาท ที่ไดตกแตงดวยลวดลายและ

รูปภาพเทพพระเจา หรือพระพุทธรูปท่ีเปนตัวแทนของแตละศาสนาท่ีไมเหมือนกัน ไปตามความศรัทธาของผูท่ี

นับถือในศาสนานั้น ๆ ที่เปนเหตุนำสูแนวคิดพื้นฐานของการกอสรางปราสาทหิน ซึ่งในแตละชาติมีความ

แตกตางกัน แสดงใหเห็นถึงความสามารถของชางในสมัยโบราณ ท่ีสรรสรางปราสาทขอม ที่สะทอนผาน

แนวคิดของการพัฒนาไปตามหลักปรัชญาทางศาสนาอันบริสุทธิ์ เนื้อหาในหนังสือเลมนี้จึงเปนบันดาลใจนำสู

การเรียนรู และตอยอดองคความรูในดานโบราณคตีที่เปนประวัติศาสตรเขาใจถึงพัฒนาการของศาสนาแตละ

ยุคสมัย มีความแตกตางกัน  

  เหตุผลท่ีเลือกหนังสือเลมนี้  ผูวิจารณเห็นวา ดวยวัตถุประสงค และหลักการของหนังสือ “ทิพยนิยาย

จากปราสาทหิน” ทำใหผูวิจารณสนใจที่จะเลือกหนังสือเลมนี้มาวิจารณ ทั้งนี้เพื่อสรางความเขาใจ อันนำไปสู

การพัฒนาตอยอดองคความรูในประเด็นปราสาทขอม ทั้งนี้ หนังสือเลมนี้ ยังชวยฉายใหเห็นถึงภาพในอดีต

อยางชัดเจนในเชิงประจักษ ท่ีสะทอนผานประติมากรรมรูปเคารพท่ีปรากฎในปราสาทแตละยุคสมัย ซ่ึงบงบอก

ถึงแนวคิด และภูมิปญญาดานศาสนาอันมีคุณคาตอการศึกษาในประเด็นตาง ๆ  

  ประวัติโดยยอของ อรุณศักดิ์ ก่ิงมณี เปนผูเขียนหนังสือ “ทิพยนิยายจากปราสาทหิน” จบมัธยมศึกษา

ตนท่ีโรงเรียนสุโขทัยวิทยาคม มัธยมปลายท่ีโรงเรียนวัดมกุฏกษัตวิทยราม กรุงเทพ จบการศึกษาระดับปริญญา

ตรี ภาควิชาโบราณคดี จากคณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร เมื่อ พ.ศ. 2525 และปริญญาโท ภาควิชา 

ประวัติศาสตรศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร เมื ่อ พ.ศ. 2541 ประวัติการทำงาน 1) นัก

โบราณคดี ฝ ายว ิชาการ หนวยศิลปากรที ่ 8 นครศรีธรรมราช 2) นักโบราณคดี กลุ มงานโบราณคดี

ประวัติศาสตร กองโบราณคดีกรมศิลปากร 3) หัวหนาฝายวิชาการ สำนักงานโบราณและพิพิธภัณฑสถาน

แหงชาติที่ 7 ขอนแกน 4) หัวหนาอุทยานประวัติศาสตรภูพระบาท อุตรธานี 5) หัวหนากลุมโบราณคดี 

สำนักงานศิลปากรที่ 3 สุพรรณบุรี 6) ผูอำนวยการสำนักศิลปากรที่ 3 พระนครศรีอยุทยา 7) ปจจุบัน (พ.ศ. 

2562) รองอธิการบดีกรมศิลปากร กระทรวงวัฒนธรรม และผลงานการตีพิมพ เชน ตรีมูรติ อภิมหาเทพของ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 3 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ฮินดู ทิพยประติมา เทพยฮินดู ผูพิทักษพุทธสถาน แกะรอยพระคเณศเปนตน รวมถึงเรื่อง “ทิพยนิยายจาก

ปราสาทหิน” 

 

เนื้อหา  

 เนื้อหาในหนังสือโดยรวม คือ ไดกลาวถึงรูปแบบของการเลาเรื่องพุทธศาสนาเถรวาท พระพุทธศาสนา

มหายาน ศาสนาฮินดู ที่ปรากฏในปราสาทหิน เปนรองรอยบงบอกถึงประวัติความมาของแนวคิด ปรัชญา

ภาษา และอายุของศิลปะเขมรโบราณ เหลาองคศาสดา เทพเทวาท่ีมีฤทธิ์ตาง ๆ ท่ีเกิดข้ึนไดดวยศรัทธาอันแรง

กลาของคนโบราณที่สรางไวในอตีดจนถึงปจจุบัน เปนภูมิปญญาที่งดงามของมนุษยชาติ หนังสือเลมนี้ ไดแบง

ออกเปน 5 สวนของเนื้อหา และนำเสนอใหเขาใจไดงาย 

  1. รูจักปราสาทหิน และศิลปะเขมรโบราณ  

 ดินแดนเขมรโบราณแบงออกเปนอาณาจักร ฟูนัน เจนละ พระนคร อยางไรก็ตามราวกลางพุทธวรรษ

ที่ 13 อาณาจักรเขมรโบราณแบงเปน สองแควนใหญ คือ เจนละบกและเจนละน้ำ จนกระทั่งเจาชายชัยวรมัน 

ทรงรวมแควนทั้งสองเขาดวยกันอีกครั้งหนึ่ง จากนั้นเสด็จขึ้นเสวยราชย ทรงพระนามวาพระเจาชัยวรมันที่ 2 

พระองคทรงสถาปนาเมืองหริหราลัยเปนราชธานี และทรงวางรากฐานพระราชอำนาจไวอยางมั่นคงดวยการ

ประดิษฐานลัทธิเทวราชา เหนือมเหนทรบรรพต คือ เขาพนมกุเลน ทำใหทรงมีพระราชอำนาจ ที่แข็งแกรงอยู

บนพ้ืนฐานความเชื่อศาสนาฮินดู ในขณะนั้น ตอมาราวพุทธศตวรรษท่ี 15 พระเจายโศวรมันท่ี 1 ทรงสถาปนา

เมืองพระนคร หรือยโศธรปุระขึ้นเปนราชธานี อยางไรก็ตาม ภายหลังรัชกาลของพระองค ราชธานีก็ยายไปตั้ง

ท่ีโฉกครรยาร ทางดานทิศตะวันออกเฉียงเหนือของทะเลสาบใหญในชวงเวลาสั้น ๆ 

 พระเจาราเชนทรวรมันท่ี 2 ทรงยายราชธานีกลับมาท่ีเมืองยโศธรปุระ อีกครั้งหนึ่งใน พ.ศ. 1487 ราว

กลางพุทธศตวรรษท่ี 16 พระเจาสูรยวรมันท่ี 1 ผูเปนเจาชายเขมรท่ีสืบเชื้อสายทางบรรพสตรี เสด็จมาจากทาง

ทิศตะวันออกของเขมร ทรงทำสงครามจนมีชัยชนะ ไดครอบครองเมืองยโศธรปุระ ปราบดาภิเษกเปนกษัตริย 

และทรงตั้งราชวงศขึ้นใหม ราวครึ่งแรกของพุทธศตวรรษที่ 17 พระเจาอุทัยทิตยวรมันที่ 2 ทรงสรางปราสาท

บาปวนขึ้นที่เมืองยโศธรปุระตอมา พระเจาสุริยวรมันที่ 2 ทรงสรางปราสาทนครวัด ในป พ.ศ. 1720 เมืองย

โศธรปุระถูกกองทัพจามยึดครอง หลังจากนั้นไมนาน พระเจาชัยวรมันที่ 7 ทรงขับไลพวกจามออกไปและ

สถาปนานครธมอันมีปราสาทบายนเปนศูนยกลาง ทรงแผขยายอาณาเขตออกไปอยางกวางขวาง สรางศาสน

สถานและระบบสาธารณูปการมากมาย อยางไรก็ตาม หลังรัชสมัยของพระองค อาณาจักรก็คอย ๆ เสื่อม

อำนาจ จนกระทั่งกองทัพไทยเขาโจมตีเมืองพระนครหลวงเมื่อปลายพุทธศตวรรษ ที่ 20 จนตองยายราชธานี

ไปยังเมืองศรีสันธอรท่ีอยูทางใต จากนั้นมีการโยกยายอีกหลายครั้ง ในท่ีสุดราชธานีก็ยายมาท่ีกรุงพนมเปญ  

 ศิลปะเขมรโบราณ ตามประวัติศาสตรสามารถแบงออกเปนรูปแบบแตละยุคสมัยของศิลปะเขมร

โบราณ 14 สมัย 1) สมัยพนมดา พ.ศ. 1100-1150 2) สมัยสมบูรไพรกุก พ.ศ. 1150-1200 3) สมัยไพรกเขมง 

1200-1250 4) สมัยกำพงพระ พ.ศ. 1250-1350 5) สมัยกุเลน ราว พ.ศ. 1350-1400 6) สมัยพระโค ราว 

พ.ศ. 1400-1450 7) สมัยบาแค็ง ราวกลางพุทธศตวรรษท่ี 15 8) สมัยเกาะแกร ราว พ.ศ. 1450-1500 9) สมัย



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 4 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

แปรรูป ราว พ.ศ. 1500 10) สมัยบันทายศรี ราว พ.ศ. 1500-1550 11) สมัยคลัง ราว พ.ศ. 1550-1550 12) 

สมัยบาปวน ราว พ.ศ. 1550-1650 13) สมัยนครวัด ราว พ.ศ. 1650-1700 14) สมัยบายน ราว พ.ศ. 1700-

1750  

 2. ลวดลายและภาพเลาเรื่อง 

 ปราสาทหิน หรือศาสนสถานโบราณไดกอสรางข้ึนมีจุดมุงหมาย คือ การอุทิศหรือใหเปนท่ีสถิตอยูของ

เทพพระเจา องคศาสดาที่มีอำนาจสูงสุด สวนพระพุทธศาสนามีพระอุโบสถ หรือพระวิหารเปนที่ประทับอยู

ของพระพุทธเจา และทำศาสนประโยชนในการแสดงพระธรรมเทศนาตอพุทธบริษัทใหเขาใจถึงหลักพุทธธรรม 

งานลวดลายประดับแตละตำแหนงของปราสาทหินก็ไมเหมือนกัน ผูออกแบบตองคำนึงถึงความศักดิ์สิทธิ์ 

เหมาะสมกับสถานที่บูชาเคารพตององคศาสดาทั้งหลาย เพื่อเสริมสรางสิริมงคล และผูไดพบเห็นภาพเลาเรื่อง 

สัตว พรรณพฤกษา ที่มีสุนทรียภาพอันงดงามสวาง ความดี ลวนเกิดขึ้นจากการสรางสรรคของผูออกแบบใหมี

ความสัมพันธตอจิตใจที่มีความรับรูถึงวัตถุประสงคอันบริสุทธิ์ของผูสรางถวายใหตอเทพพระเจา และองค

ศาสดาพระสัมมาสัมพุทธเจา 

 2.1 ดอกบัว เปนลวดลายประดับรูปภาพเคารพศาสนาฮินดู และพระพุทธศาสนา ที่เปนทิพยบุคคล

องคศาสดาที่มีอำนาจสูงสุดของหลักแนวคิดนำสูการเผยแผหลักธรรมคำสอนทางศาสนาอันบริสุทธิ์แสงสวาง

ของปรัชญาใหผูนับถือนำไปปฏิบัติเรียนรูเขาใจในหลักธรรมทางพระศาสนา มีสัญลักษณที่บงบอกถึงแสงสวาง

ของปญญา คติความเชื่อดานศาสนาเกี่ยวกับดอกบัว ซึ่งเปนดอกไมที่เกิดจากน้ำที่มีความสวยงามไมติดโคลน 

จึงแฝงปริศนาธรรม เปรียบเสมือนกำเนิดของสรรพสัตวที ่มีชีวิตอันบริสุทธิ์ ในคัมภีรพระศาสนาไดเลาถึง

ระยะแรกการสรางโลกและจักรวาล ดอกบัวจะโผลพนออกจากน้ำเพื่อจะคลีบานใหจักรวาลอยูตลอดไป ดวย

เหตุนี้ จึงดอกบัวเปนประดุจดังครรภ หรือนาภีของจักรวาลใหกำเนิดตอสรรพสิ่งท้ังหลายท่ีไดสรางข้ึนตามหลัก

คำสอนทางศาสนาพราหมณฮินดู 

 2.2 หนากาล เปนลวดลายสัตวในเรื่องเทพนิยายที่มีใบหนาคลายสิงห มักพบอยูตามอาคารโบราณ

สถานที่เปนปราสาทหิน ผูกอสรางไดออกแบบใหมีใบหนาที่แสดงถึงการคุมครองและกลืนกินสิ่งที่ชั่วรายไมให

เขาไปขางในปราสาท อีกความหมายหนึ่งของหนากาล เปนเวลาที่กลืนกินทุกสรรพสัตวที ่มีชีวิต บางครั้ง

เรียกวา เกียรติมุขหรือกีรติมุขในคัมภีรปทมปุราณะของศาสนาฮินดูเลาวา มีพญายักษชลันธรไดบำเพ็ญตบะจน

ไดรับพรจากพระศิวะ จนกลาสงราหูไปสูขอพระนางอุมาชายาของพระศิวะมาเปนฉายาของตัวเอง พระศิวะได

ทราบก็ทรงพิโรธก็ไดบังเกิดยักษหนาสิงหเพ่ือใหไปทำรายราหู เมื่อราหูไดทราบแลวรีบขอใหพระศิวะทรงชวย

โดยอางวาตนเพียงผูแทนใหคนอ่ืนเทานั้น พระศิวะทรงทราบก็เกิดความสงสารราหู ก็สั่งหามไมใหยักษทำรายก็

เชื่อฟงดัวยดี แตยักษขอกินสิ่งอื่นแทนเพราะตนหิวมาก พระศิวะจึงอนุญาตใหยักษกินตัวเองเปนอาหารจน

เหลือแตหัว ไมมีราง ไมมีแขน เมื่อพระศิวะทรงทอดเห็นก็มีความสงสารตอยักษ จึงทรงประทานนามวา     

เกียรติมุข 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 5 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

 2.3 หงส เปนลวดลายท่ีพบเห็นตามปราสาทหินเขมรโบราณ โดยการใชดกแตงประดับในแนวดานลาง

ทับหลังหรือหนาบาน เสาติดผนัง และประติมากรรมภาพหงสที่เปนเทพพาหนะของพระพรหม บางครั้งก็เปน

พาหนะของพระวรุณเทพรักษาทิศตะวันตก ถือกันวาหงสเปนนกประเสริฐ มีความเฉลียวฉลาดสามารถเปนสัตว

ที่มีปญญาในการแยกสิ่งดีออกจากสิ่งสามัญได หงสจึงเปนสัญลักษณในการแบงแยกเขตแดนสรวงสวรรคดัวย 

ลวดลายหงสท่ีปรากฏบนปราสาทหินนั้น ยอมบงบอกใหเราทราบวาดานบนเหนือแนวหงสข้ึนไปเปนเหตุการณ

ท่ีเกิดข้ึนบนสรวงสวรรค  

 2.4 นาค ในเทวนิยายศาสนาฮินดูไดเลาถึงกำเนิดพญานาคกับครุฑวา เปนพีนองกันตางมารดา มีบิดา

ชื่อพระกัศยปเทพบิดา มารดาของนาคนางกัทรุ สวนมารดาของครุทนางวินดา ตอมามีเรื่องทำใหบาดหมางใจ

กันนาคกับครุฑก็ไมถูกกัน สวนนาคในความเชื่อของคนเขมรวา ปฐมกษัตริยของอาณาจักรมาจากดินแดนอ่ืนได

เสกสมรสกับนางนาคก็เริ่มการสรางบานเมืองข้ึน นี้เปนเหตุผลท่ีคนเขมรนับถือพญานาคในการรักษาอาณาจักร

คุมครอง ศาสนสถาน และเปนสัญลักษณของการกอสรางสะพานมีประติมากรรมรูปพญานาคแสดงใหเห็นถึง

หลักความเชื่อตอระหวางโลกมนุษยและสวรรค ลวดลายในการดกแตงปราสาทหินของเขมรโบราณลวนแตมี

ท่ีมาท่ีไปของการกอสรางท้ังนั้น 

 2.5 ครุฑ เปนสัตวครึ่งนกครึ่งคนพบเห็นตามปราสาทหินเขมรโบราณ มีทั้งประติมารกรรมรูปเคารพ 

และลวดลายในการดกแตงปราสาทหิน ไดเลาถึงการสูกันของครุฑกับพระวิษณุก็ไมมีผูใดไดชนะจึงมาเปน

มิตรภาพตอกันโดยครุฑยอมเปนพาหนะใหพระวิษณุ สวนพระวิษณุทรงยกใหครุฑเปนผูมีความกตัญูกับการ

ซื่อสัตย และไดรับพรสองประการตอคำขอของครุฑ 1) ทรงใหครุฑอยูเหนือพระวิษณุได ในเวลาที่ไมไดเทพ

พาหนะ 2) ใหครุฑอยูไดอมตะ แมไมไดดื่มอมฤต และตามคติความเชื่อของจักรวาลครุฑเปนสัญลักษณในการ

กำหนดของสวรรคเปนผูพิทักษเขตแดนเขาพระสุเมรุอันศักดิ์สิทธิ์ 

 2.6 สิงห ลวดลายที่ปรากฏในปราสาทหินเขมรโบราณที่พบเห็นทั่วไปที่เปนสิงห และเปนสัญลักษณ

เขตแดนสรวงสวรรค เจาแหงสัตวทั ้งหลายมีเสียงคำรามอันสงพลังทำใหสัตวอื ่นหวาดกลัวทั่วไปเขตแดน 

เปรียบเหมือนสัญลักษณของกษัตริยที่มีคำพูดหรือเสียงปญชาอันทรงพลัง ในเทพนิยายไดเลาถึงสิงหเปนสัตว

สมมติในปาหิมพานต แดนเหลาเทพท้ังหลาย ยังเปนสัญลักษณของความม่ันคงมีอำนาจในการรักษาพิทักษทาง

ขึ้นของเขาพระสุเมรุ เหตุนี้เองจึงการกอสรางปราสาทหินโบราณมีประติมากรรมสิงหยืนอยูตามทางเขาหรือ

สะพานเขาปราสาทหิน และลวดลายบนฐานเทวลัยแสดงเปนผูคุมครองปราสาทอันสงพลัง  

 

รูจักศาสนาฮินดู (ศาสนาพราหมณ-ศาสนาฮินดู)  

  ศาสนาพราหมณที่เปนรากฐานหรือคัมภีรของศาสนาฮินดู แตศาสนาทั้งสองแยกออกจักกัน ในสมัย

แรกศาสนาพราหมณเริ่มตนเม่ือประมาณ 4500 ปมาแลว มาจนถึงตนสมัยพุทธกาล ประมาณ 2500 ป จากนั้น

จึงเริ่มตนเขาสูสมัยศาสนาฮินดู 1) สมัยดั้งเดิมหรือศาสนาพราหมณ อันหมายถึงศาสนาของพระพรหมหรือ

ศาสนาท่ีกำเนิดจากพระพรหม เชื่อกันวาศาสนาพราหมณเปนศาสนาของชนเผาอารยัน หรืออินโดยูโรเปยน ซ่ึง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 6 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เดิมอาศัยอยูบริเวณตอนกลางของทวีปเอเชีย และสวนหนึ่งไดเคลื่อนยายเขามายังลุมน้ำสินธุ พรอมทั้งนํา

วัฒนธรรมของตนเขามาผสมผสานกับคติความเชื่อของชนเผาพ้ืนเมืองท่ีนับถือธรรมชาติ เทพประจำครอบครัว 

และเทพประจำหมูบานการกำเนิดของศาสนาดั้งเดิมนั้น ชาวอารยันมีการยกยองธรรมชาติตาง ๆ เปรียบ

ประดุจเทพเจาซ่ึงสามารถใหคุณและโทษตอมนุษย ไดโดยในชั้นตน ชาวอารยันแบงกลุมเทวะออกเปนหมวดสูง

ต่ำสามกลุม เพ่ือสะดวกตอการนับถือและกระทำบัดพลีบูชา คือ (1) กลุมเทวะบนสวรรค เชน ดวงอาทิตย ดวง

จันทร (2) กลุมเทวะบนอากาศ เชน พายุ วรุณ (3) กลุมเทวะบนพื้นโลก เชน ไฟ แผนดิน 2). สมัยพระเวท ใน

ระยะตอมา ประมาณ 3500 ปถึง 3000 มาแลว ชาวอารยันไดรวบรวมบทสวดออนวอนเทพที่ใชในกลุมวงศ

ตระกูลขึ้นมาเปนหมวดหมู คัมภีรเหลานี้เรียกวาเวท หรือวิทยา อันไดแกความรู ที่ถือเปนศรุติ หรือวิทยาที่รับ

ฟงมาจากเทพผูสูงศักดิ์ คือพรหม ในลักษณะของเสียงสวรรคเทพสูงศักดิ์ประทานแกษีหรือพราหมณเพื่อสั่ง

สอนสืบตอกันมาในชั้นตน คัมภีรพระเวทแบงเปนสามเลม เรียกวาไตรเพท ตอมาในปลายสมัย พราหมณะ มี

พระเวทเพิ่มขึ้นอีกคัมภีรหนึ่ง เรียกวาอถรรพเวท 3) สมัย พราหมณะ (พราหมณ) เมื่อชนเผาอารยันแผขยาย

อำนาจ ครอบครองอินเดียเหนือไดเกือบหมดแลว ก็ไดประกาศความศักดิ์สิทธิ์ ของคัมภีรที่ตนนับถือ โดยอาง

วาเปนสิ่งท่ีพระผูเปนเจาทรงประทานมาโดยตรง จุดหมายสูงสุดของศาสนาพราหมณคือการบรรลุความดีชั้นสูง 

ซึ่งเขาถึงไดดวยสภาพจิตที่วาง ปราศจากอารมณทั้งปวง หากยังไมถึงโมกษะ ก็ยังตองเวียนวายอยูตามอำนาจ

ของผูสราง คือ “พรหมา” 

  ศาสนาฮินดู เริ่มตนตั้งแตชวงตนพุทธกาลหรือประมาณ 2500 ปมาแลว ครั้งนั้น ชาวอารยันถือวาเปน

ผูนําทั้งทางดานลัทธิศาสนาและวิทยาการอื่น ๆ ซึ่งจากการที่ชาวอารยันเผยแผลัทธิของตนเขาไปจนทั่วลุมน้ำ

สินธุ จึงไดนามวาฮินดู และลัทธิท่ีชาวฮินดูนับถือจึงไดชื่อวาศาสนาฮินดู แนวความคิดของศาสนาฮินดูท่ีพัฒนา

มาจากศาสนาพราหมณนั้น ไดปรับหลักการท่ีเคยเชื่อถือตามคัมภีรพระเวท เปนหนทางเขาถึงพระผูเปนเจา มา

ยึดถือวา การเปนหนทางเขาถึงพระผูเปนเจาแทนโดยมีตรีมูรติ ไดแก พระพรหม พระวิษณุ และพระศิวะ เปน

ศูนยกลางของการเคารพบูชาดังกลาว แนวปรัชญาธรรมของฮินดูในสมัยนี้ มีความเชื่อเรื่องการเวียนวายตาย

เกิดของบุคคล คลายปรัชญาศาสนาใหมรวมสมัย เชน ศาสนาเชน และพระพุทธศาสนา คือเชื่อวาบุคคลจะ

วนเวียนไปตามเวรกรรมจนกวา จะบรรลุโมกษะ และมนุษยจะหลีกพนจากกรรมไดก็ตอเมื่อสละบานเขาไปอยู

ปาเพ่ือแสวงหาธรรม 

 

รูจักพระพุทธศาสนา  

  ถือกำเนิดขึ้นในดินแดนทางตอนเหนือของอินเดียราว 45 ปกอนพุทธกาล โดยมีสมเด็จพระสัมมาสัม

พุทธเจาเปนพระบรมศาสดา พระองคมีพระนามเดิมวาเจาชายสิทธัตถะ ทรงเปนโอรสของ พระเจาสุทโธทนะ

และพระนางสิริมหามายาแหงกรุงกบิลพัสดุ ไดตรัสรู พระอนุตรสัมมาสัมโพธิญาณเมื่อพระชนมายุได 35 

พรรษา จากนั้นเสด็จสั่งสอนพุทธศาสนิกชนเปนเวลา 45 ป เสด็จดับขันธปรินิพพานที่เมืองกุสินารา เม่ือ

พระชนมายุได 80 พรรษา ทรง ประกาศหนทางสูพระนิพพานโดยมุงเนนกฎแหงกรรม และถือวาหนทางสู

นิพพานเกิดขึ้นดวยความเพียรพยายามของตนเอง ทรงมุงเนนความ สมดุลอันไดแก มัชฌิมาปฏิปทา ซึ่งตอง



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 7 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

สอดคลองกันทั้งรางกายและจิตใจ หลักปรัชญาที่สำคัญของพุทธศาสนาไดแกอริยสัจสี่ หรือความจริงอัน

ประเสริฐสี่ประการ ไดแก 1) ทุกข คือความไมสบายกาย และใจ 2) สมุทัย เหตุทำใหเกิดทุกข 3) นิโรธ ความ

ดับทุกข 4) มรรค ทางปฏิบัติเพื่อบรรลุการดับทุกข ยังมีวงลอของการสืบตอภพชาติ กระบวนแหงทุกข และ

การเกิดทุกข ท่ีเรียกวาปฏิจสมุปบาท อันเปนวิธีหลุดพนโดยกําจัดตนตอ คืออวิชชา หรือความไมรูใหหมดสิ้นไป 

 

รูจักพุทธศาสนามหายาน  

  เมื่อหลักธรรมผานการตีความของอาจารยแตละสำนักตลอดระยะเวลาอันยาวนาน ก็ยอมผันแปรจาก

หลักการดั้งเดิมไปบาง แมขณะพระพุทธเจายังดำรงพระชนมชีพ ก็ยังมีความเขาใจท่ีไมตรงกัน ดังเชนท่ีปรากฏ

ในพระวินัยปฎก แตครั้งนั้นพระพุทธเจาทรงเปนหลักกําจัดมิจฉาทิฐิ ตลอดจนถึงความฟนเฟอนในการปฏิบัติได 

จึงยังไมมีปญหานัก ครั้นเมื่อเสด็จดับขันธปรินิพพานแลว แตละสำนักตีความหมายหลักธรรมแตกตางกันไป

ดวยเหตุ พระมหากัสสปและพระเถระชั้นผูใหญจึงตองจัดการปฐมสังคายนาครั้งแรกขึ้น เพื่อปองกันมิให

หลักธรรมฟนเฟอนเปลี่ยนแปลงไป อยางไรก็ตาม การสังคายนามิไดมีเพียงครั้งเดียว แตจัดขึ้นหลาย ครั้งใน

ตางกรรมตางวาระ ท้ังนี้ก็เพ่ือชําระพระธรรมคําสอนใหถูกตองตาม พระวินัยบัญญัตินั่นเอง 

  สังคายนา ครั้งท่ี 2 ท่ีเมืองเวสาลีแลว และยิ่งปรากฏชัดเจนหลังสังคายนาครั้งท่ี 4 ท่ีเมืองปุรุษปุระหรือ

เมืองเปชาวาร ซึ่งมีพระเจากนิษกะเปนประธาน เมื่อราว พ.ศ. 500 โดยพุทธศาสนิกชนฝายใตไมยอมรับการ

สังคายนาครั้งนี้ เนื่องจากที่ประชุมไดยอมรับนิกายตาง ๆ 18 นิกายของพุทธศาสนิกชน ฝายเหนือวาถูกตอง 

ทางนิกายฝายใตจึงแยกตัวออกจากการสังคายนาโดยมีฝายเถรวาท หรือสถวีระวาท ซ่ึงกำหนดไวโดยพระเถระ

หรือสถวีระเปนแกนนํา ทั้งนี้เนื่องจากฝายเถรวาทถือวาตนปฏิบัติและรักษากฎเกณฑ ของพระพุทธเจาอยาง

เครงครัด จึงไมยอมรับการเปลี่ยนแปลงวินัยบัญญัติ ตามที่นิกายฝายเหนือตีความใหม โดยนิกายฝายเหนือจะ

เริ่มวิวัฒนไปเปนลัทธิที ่เรียกตนเองวามหายาน แปลวายานพาหนะอันกวางใหญ ที่สามารถนําสัตวโลกท้ัง

จักรวาลขามสังสารวัฏได และเรียกนิกายฝายใต ที่ไมมีการเปลี่ยนแปลงวาหินยาน หมายถึงยานอันคับแคบ 

ทั้งนี้เนื่องจาก ฝายใตถือหลักเดิมวา การขามสังสารวัฏเปนเรื่องเฉพาะบุคคลตองบําเพ็ญเพียรดวยตนเอง ไม

สามารถนําผูใดไปดวยได ซึ่งนิกายฝายเหนือเห็นวา เปนการเห็นแกตัว เนื่องจากผูมีปญญาเหนือผูอื่นควร

ชวยเหลือสัตวโลกเขาสูภพที่ประเสริฐกวา อันไดแกพระโพธิญาณที่มิใชเพียงการหลุดพนของตนเองเทานั้น

พัฒนาการลำดับของลัทธิมหายานสืบเนื่องมาจากแนวความคิดเกี่ยวกับพระโพธิสัตววา คือผูมีพระโพธิญาณ

เปนแกนของชีวิต มีอุดมคติมุงชวยเหลือสรรพสัตวผูรวมทุกขท้ังหลายใหหลุดพนสังสารวัฏ โดยพระโพธิสัตวจง

ใจเลือกอยูในโลกนี้เพ่ือชวยเหลือสัตวโลกอ่ืน ๆ กอน แลวตนเองจึงจะเขานิพพานในภายหลัง 

  แนวความคิดนี้ทำใหเกิดความเชื่อที่วา พระพุทธเจาศากยมุนี นาจะมีอุดมคติในความเปนโพธิสัตว

เชนเดียวกัน ดังนั้น การนิพพานของพระองคคงเปนการชวยเหลือสรรพสัตวในสภาวะอ่ืนดวย ความคิดดังกลาว

กอใหเกิดทฤษฎีตรีกายขึ้นในเวลาตอมา หลักทฤษฎีตรีกายเชื่อวา อำนาจสูงสุด หรือธรรมธาตุ ธาตุแหงสัจ

ธรรม ซึ่งถายทอดออกมาเปนรูปธรรม ไดแกพระอาทิพุทธ คือพระพุทธเจาองคแรกอันเปนที่มาของทุกสิ่งทุก

อยางทรงมีภาวะเปนกายสามดังนี้ 1) ธรรมกาย กายอันเปนแกนสาร หรือธรรมชาติอันเปนพุทธะ หมายถึงธาตุ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 8 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

ที่แทของพระพุทธเจาทั้งหลายที่บริสุทธิ์ ตัดขาดจากโลกแลว รูปธรรมที่ถายทอดจากธรรมกายอยูในรูปของ

พระธยานิพุทธ หรือชินะ ผูชนะแลว ซึ่งไมเกี่ยวของกับโลก แตเปนผูใหกำเนิดกายอีกสองกาย คือสัมโภคกาย

และนิรมาณกาย เพื่อกอใหเกิดประโยชนสุขตอสรรพสัตว 2) สัมโภคกาย หมายถึง กายอันมีสุขและมีรัศมี

รุงเรือง หรือกายอันเปนทิพย พระพุทธเจาในสัมโภคกายก็ คือพระพุทธเจาหลังตรัสรู แตยังไมเขานิพพาน 

พระองคเขาถึงโพธิญาณ คือความสวาง การตรัสรูซ่ึงเปนสัจธรรมแลว รูปธรรมท่ีถายทอดจากสัมโภคกาย ไดแก 

พระธยานิโพธิสัตว ซ่ึงมีปญญาบารมีเพียบพรอมแลว แตมีปณิธานสูงสุดในการชวยเหลือเหลาสรรพสัตวในโลก

กอน 3) นิรมาณกาย อาจแปลวากายอันเนรมิตขึ้น หรือกายอันเปลี่ยนสภาพได พระพุทธเจาในนิรมาณกายก็

คือพระพุทธเจาในรางมนุษยที่ปรากฏบนโลก พระองคมีพระวรกายเปลี่ยนแปลงไปตามกฎธรรมชาติ มีหนาท่ี

ถายทอดสัจธรรมแกโลกใหผูคนเขาใจ จากนั้นก็ดับสูญไป รูปธรรมท่ีปรากฏ ของนิรมาณกายไดแกพระมานุษย

พุทธ คือพระพุทธเจาท่ีเปนมนุษยนั่นเอง  

 

ประเด็นวิจารณ 

  1) เปาหมายดานประวัติศาตสร  ขอเขียนของอรุณศักดิ์ กิ่งมณี ไดนำเสนอประวัติความเปนมาใน

รูปแบบของการเลาเรื ่องไดอยางดี โดยมีจุดมุงหมายของการเจาะลึกดานประวัติศาสตร สถาปตยกรรม 

ศิลปะกรรมภาพแกะสลักลวดลายเลาเรื่องประวัติศาสตรในดินแดนเขมรโบราณตามแตละยุคสมัยกาล สมัย

ฟูนัน เจนละ พระนคร และหลังพระนคร มีพัฒนาการเปลี่ยนแปลงเกิดขึ้นไปตามลำดับของหลักความเชื่อ

โดยเฉพาะศาสนาท่ีเปนแนวคิดพ้ืนฐานของการกอสร างปราสาทหิน ซ่ึงเปนชื่อเรียกสถาปตยกรรมอันหมายถึง 

อาคารที่มียอดหลายชั้นสวนใหญเปนศาสนสถานสรางขึ้นเพื่อถวายใหที่ประทับอยูของเทพเจาหรือศาสดาองค

สำคัญ มีหลักแนวคิดปฏิบัติถูกตองตามคำสอนของศาสนา ดูเหมือนจะทุกสายจะมารวมอยูในความหมายของ

การเลาเรื่องลวดลาย ประติมากรรมท่ีปรากฏบนปราสาทหิน นอกจากนั้นไดบรรยายชี้ใหเห็นถึงประวัติศาสตร

ความเปนมาของอาณาจักรเขมรโบราณและปจจุบันเชื่อมโยงระหวางศาสนาฮินดูและพระพุทธศาสนาที่มีหลัก

ความเชื่อตางกัน แตเหมือนกันคือ สถาปตยกรรมภาพสลักประติมากรรม และปราสาทหินเปนหลักฐานทาง

ประวัติศาสตรท่ีมีคุณคาตอมนุษยชาติ 

 2. เปาหมายดานศาสนาศาสนาฮินดู (ศาสนาพราหมณ-ศาสนาฮินดู) ไดนำเสนอถึงหลักความเชื่อ

ของจักรววาลประกอบไปดวยหาทวีป และมีชมพูทวิปเปนจุดศูนยกลาง มีเขาพระสุเมรุเปนแกนกลางของ

จักรวาล ที ่มีอิทธิพลตอแนวคิดในการกอสรางปราสาทเทวสถานในการเชื่อมโยงมนุษยกับเทพเจา เปน

วิธีจำลองจักรวาลกับดินแดนประทับอยูของเทพอันศักดิ์สิทธิ์ มีลวดลายภาพประติมากรรมในการเลาเรื่อง เทพ

เจาสูงสุด มีตรีมูติ พระศิวะสำริด ศิวลึงค ศิวนาฎราช คชาสุรสังหารมูรติ กามานตกะมูรติ กิราตารชุนนะ หริ

หระ พระนางอุมา กาลี อรรธนารีศวร พระวิษณุ วิษณุอนันตศายินปทมนาภินหรือนารายณบรรทมสินธุ 

กูรมาวตารหรือการกวนเกษียรสมุทร วราหาวตาร นรสิงหาวตาร วามนาวตาร ปรศุรามาวตาร รามารวตาร 

กฤษณาวตาร พุทธาวตาร กัลปกิยาวตาร วัชชีมุข พระนางลักษมี พระพรหม พระอินทร พระคเณศ สกันกุมาร 

พระวิศวกรรม พระอัศวิน เปนเจตนาหรือแรงจูงใจในการนำเสนอตามแนวทางที่มีหลักฐานบงบอกถึงความ



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 9 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

เปนมาของรายชื ่อลวดลายประติมากรรมประวัตศาสตรการกอสรางปราสาทหิน สงผลใหเราสามารถ

ปรับเปลี่ยนความคิดเหลานั้นใหมาเปนภูมิปญญาในการสืบทอดศาสนาตอไป 

  3. เปาหมายดานพระพุทธศาสนา  เพ่ือใหผลสำเร็จไดผูนับถือก็ตองศึกษาเรียนรูใหเขาใจถึงหลักพระ

ธรรมวินัย โดยเฉพาะสังคมของพระสงฆก็ตองหมกมุนกับการปฏิบัติใหดีตามคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจา 

ขณะพุทธบริษัทที่เปนชาวบานอยูกับการสังสมบุญดวยการอุปถัมภปจจัยไทยธรรมตาง ๆ ถวายแกพระสงฆ 

เพ่ือผลบุญเหลานั้นสงไปเกิดในแดนสวรรคหรือเพรียบพรอมดวยโภคสมสมบัติในชาติอนาคตกาล และปจจุบัน 

แนวคิดดังกลาวทำใหกลายเปนรูปแบบของการกอสรางวัดในพระพุทธศาสนาจำนวนมาก เปนโอกาสทำใหวัตถุ

นิยมเกิดข้ึนทางศาสนาท่ีเราเรียกวา “สถาปตยกรรม” เพราะหลักคำสอนเหลานั้นถูกดัดแปลงใหมาเปนซ่ึงวัตถุ

รูปธรรมที ่เราตองการ ดังมีปรากฏอยู บนทับหลังปราสาทหินตาง ๆ เชน ภาพสลักเหตุการณมารวิชัย 

พระพุทธเจาประทับยืนอยูระหวางตนไมสองตน เวสสันดรชาดก พุทธประวัติตอนประสูติ พุทธประวัติตอน

เสด็จออกมหาภิเนษกรณ พุทธปประวัติตอนเจาชายสิทธัตถะทรงตัดพระเมาี พุทธประวัติตอนมารผจญ 

พระพุทธเจาประทับนั่งสมาธิ พระพุทธรูปนาคปรก พุทธประวัติตอนปรินิพพาน นี้เปนการเขียนในรูปของการ

เลาเรื่อง 

 4. เปาหมายดานพุทธศาสนามหายาน  เจตนาของผูเขียนที่ตองการสื่อสารถึงประวัติศาสตรใน

รูปแบบของการเลาเรือง ลวดลายประติมากรรมทิพยบุคลเทพเจาหรือองคศาสดาของแตละศาสนาที่สลักอยู

บนปราสาทหิน คือ มีปราสาทนาคพันธ กูบานแดง ปราสาทตาเมือน ปราสาทกำแพงแลง แผนหินสลักภาพ

พระพุทธรูปปางสมาธินาคปรกอยู ระหวางพระโพธิสัตว อวโลกิเตศวร และพระนางปรัชญาปารมิตา 

ประติมากรรมเหวัชระ มณฑลพระพุทธเจาในศาสนามหายาน พระวัชรธร พระโพธิสัตวเมตไตรย ภาพโพธิสัตว

อวโลกิเตศวรเปลงรัศมี นางปรัชญาปารมิตา พระโพธิสัตววัชรปาณี พระไตรโลกยวิชัย เหวัชระพรหมบริวาร

โยคินีแปดตนในลักษณะเหวัชระมณฑล นางหาริติ ภาพประติมากรรมลวดลายเหลานั้นเปนหลักฐานชิ้นสำคัญ

ตอการบงบอกถึงลักษณะของประวัติศาสตรความเปนมาของผูคนแนวคิดพัฒนาการเปลี่ยนแปลงแตละยุคสมัย

ไมเหมือนกัน สาเหตุที่เราไดรูก็เพราะยังมีคนศึกษาการเขียนบรรยายเลาเรื่องในรูปแบบตาง ๆ มีคนอรุณศักดิ์ 

ก่ิงมณี ไดเขียนหนังสือทิพยนิยายจากปราสาทหินเปนตน 

 5. จุดเดนและคุณคาของหนังสือ ประเด็นหลักในการนำเสนอของผูเขียน คือ ทิพยบุคคลของศาสนา

ที่มีบทบาทในการเผยแผหลักคำสอนนำสูการศึกษาปฏิบัติของผูคนที่นับถือ และใชประโยชนเพื่อการตอยอด

แนวคิดทางศาสนามาเปนสถาปตยกรรมอันสวยงามของมนุษยชาติ การทราบถึงขอมูลที่เราสามารถเอามา

ศึกษาหรือเขียนหนังสือตอยอดอีกเรื่องหนึ่งไดเปนอรรถรสของการอานหนังสือเลมนี้ ทำความเขาใจใหไดลึกซ้ึง

เพราะวาเนื้อหามีทั้งประวัติศาสตร ลวดลายทิพยบุคคลเทพเจาหรือองคศาสดาพระสัมมาสัมพุทธเจาที่เปน

รูปภาพบงบอกถึงความเจริญในแตละยุคสมัยที่ไมเหมือนกัน อาจตองใชเวลากับการพิจารณานิดหนึ่งของ

เนื้อหาในหนังสือเลมนี้ 

 



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 10 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

  1) ภาษาและรูปแบบการเขียน การประพันธในสำนวนภาษารวมสมัยใชความคิดประดิษฐถอยคำอัน

วิจิตรนำมารอยเรียงประสานกันไดอยางกลมกลืนสามารถสื่อสารใหเห็นถึงสาระสำคัญของรูปธรรมในหนังสือ

เลมนี้พาคนอานใหดกอยูในสภาวะความเปนจริงที่ผูเขียนไดนำเสนอเรื่องทิพยนิยายจากปราสาทหินอยาง

ชัดเจน สะทอนใหเห็นถึงทิพยบุคคลองคสำคัญท้ังสองศาสนาในการแสดงออกดวยตัวอักษรศาสตรไดอยางดี 

 2) รูปแบบเนื้อหาของหนังสือ โดยรวมเปนการประพันธเหลาเรื่องประวัติศาสตรความเปนมาของ

ภาพสลักบนปราสาทหินที่เปนจุดเดนที่จะสะทอนใหเห็นถึงหลักความเชื่ออันยิ่งใหญตอศาสนาฮินดูและพุทธ

ศาสนามหายานในยุคสมัยหนึ่งที่เกิดจากแนวคิดพื้นฐานในการสรางสถาปตยกรรมปราสาทหิน ผูเขียนได

นำเสนอเนื้อหาสาระในรูปแบบงาย ๆ และมีภาพประกอบการบรรยายถายทอดภูมิปญญาไดอยางเหมาะสมกับ

ยุคสมัยปจจุบัน 

 3) เปาหมายและประโยชนหนังสือ ในการเรียบเรียงใหผูอานสามารถใชเปนคูมือในการศึกษาหรือลง

พื้นที่ชมปราสาทหินในประเทศไทย และเขมรได เพาราะวาในเนื้อหามีสาระประโยชนอันสมบูรณอยูแลว เปน

หนังสืออีกเลมหนึ่งที่นักศึกษาและผูสนใจหาความรูดานประวัติศาสตรพระพุทธศาสนา และศาสนาฮินดู-

พราหมณท่ีปรากฏหลักฐานบนปราสาทหินเปนรองรอยทำใหผูศึกษาทราบไดวา แนวคิดท้ังสองศาสนาสามารถ

สะทอนถึงภูมิปญญาอันชาญฉลาดของคนโบราณไดอยางชัดเจนท่ีปรากฏในปราสาทหินท่ัวไป 

 3. จุดควรพัฒนาของหนังสือ และขอเสนอแนะ ทิพยนิยายจากปราสาทหิน เปนหนังสือท่ีผูวิจารณได

ทำการศึกษาเห็นจุดเดนหลายอยาง เชน รูจากปราสาทหิน และศิลปะเขมรโบราณ ลวดลายและภาพเลาเรื่อง 

รูจักศาสนาฮินดู รูจากศาสนาพุทธและพุทธศาสนามหายานเปนองคความรูของผูเขียนที่สามารถแสดงออกใน

ดานโบราณคตี ประวัติศาสตร มาเปนเครื่องมือสำคัญในการจัดระเบียบเขียนแบบผสมผสานไดอยางลงตัว 

 1) จุดควรพัฒนา อาณาจักรเขมรโบราณ 4 ยุค ฟูนัน เจนละ พระนคร และยุคกลาง โดยเฉพาะยุค

หลังพระนครควรพัฒนาเพ่ิมเติมใหสมบูรณไปตามประวัติศาสตร คือ ยุคจตุมุข ยุคลงแวก ยุคทัวบาสาน ศรีสัน

ธร ในหนังสือเลมนี้ไมไดประพันธถึงจึง เปนจุดควรพัฒนา  

 2) ขอเสนอแนะ อีกเรี ่องหนึ่งที่ทำใหผู วิจารณเห็นวา หนังสือเลมนี้ควรพัฒนาเพิ่มเติม ถึงแมวา 

หนังสือเลมนี้ มีเนื้อหาสมบูรณอยูแลว แตวาผูวิจารณอยากเสนอใหเขียนแยกเนื้อหาออกเปนแตละยุคสมัย เชน 

ทิพยนิยายจากประสาทหิน ยุคเจนละเปนตน ก็นาจะชวยทำใหคนที ่สนใจศึกษาไมสับสนในลวดลาย 

ประติมากรรม ภาพสลักเลาเรื่อง และสถาปตยกรรมท่ีไมเหมือนกัน  

 

บทสรุป  

 กลาวโดยสรุป คือ หนังสือเลมนี้เปนหนังสือที่สำคัญสำหรับขอมูลของการศึกษาทางวิชาการ และผูท่ี

สนใจอานเพื่อเสริมสรางองคความรูในดานประวัติศาสตรศิลปกรรม ในแงขอมูลใหมไดอธิบายขยายความการ

พัฒนาทางสถาปตยกรรมโดยใชหลักฐานดานรูปภาพที่แกะสลักบนอาคารปราสาทหินในการนำเสนอชวยให

เห็นถึงฐานขอมูลอันเหมาะสมกับนักศึกษา และนักวิชาการประวัติศาสตรของโบราณคดี เปนการนำเสนอผาน



วารสาร มจร พุทธศาสตรปริทรรศน ปท่ี 8 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2567) : - 11 - 

Journal of MCU Buddhism Review Vol. 8 Issue 2 (May-August 2024) :  

บริบทครบถวนไมวา จะลวดลาย ประติมากรรมรูปตัวแทนของเทพเจาหรือพระพุทธองคในอิริยาบถตาง ๆ ท่ี

บงบอกถึงความชัดเจนในเชิงประจักษอยางหลากหลายของหลักความเชื่อทางศาสนาของคนโบราณ สงผลให

กลายมาเปนแนวคิดตอสถาบันการปกครอง และสถาปตยกรรมของแตละชาติอันสวยงาม จากขอเท็จจริงของ 

อรุณศักดิ์ ก่ิงมณี ไดนำเสนอในหนังสือเลมนี้ ท่ีมีรูปแบบของการเลาเรื่องเชิงประวัติศาสตรสามารถชวยกระตน

ใหบุคคลท่ัวไปหันมาสนใจตอการอาน ศึกษาหาองคความรูในดานภูมิปญญาศาสนาท่ีมีปรากฏอยูบนพ้ืนท่ีอยาง

เขมขนนำสูการพัฒนาตอยอดหลักคำสอนทางศาสนาและพุทธศิลปะอยางยั่งยืน หนังสือเลมนี้ก็เปนเหตุผลทำ

ใหผู วิจารณกลาที่จะศึกษาทำเพื่อนำความรูที ่ไดไปสงเคราะห และพัฒนาเปนสารนิพนธและดุษฎีนิพนธ

เก่ียวกับปราสาทหินในประเทศกัมพูชา 

 

บรรณานุกรม 

อนุรุณศักดิ์ ก่ิงมณี. (2562). ทิพยนิยายจากปราสาทหิน. กรุงเทพ: เมืองโบราณ.  



 


	00 ปกหน้า
	00 ส่วนหน้า พุทธศาสตร์ปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 2
	1 พระมหาไกรวรรณ์  หลักพรหมวิหารธรรม 1-15
	2 ธีรโชติ สารัตถะของคำว่า นโม  16-29
	สารัตถะของคำว่า “นโม” ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท

	3 พระมหาวุฒิศักดิ์ ศึกษาภาวะผู้นำสำนักเรียนบาลี  30-40
	1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย
	รัฐบาลควรมีนโยบายจัดอบรมผู้นำสงฆ์ตามหลักพระพุทธศาสนาให้พระสังฆาธิการทุกภาคส่วน คณะสงฆ์ไทยควรตั้งพระภิกษุผู้มีองค์ความรู้ระดับเปรียญธรรม 9 ประโยคเป็นผู้นำ รัฐบาลและคณะสงฆ์ไทยควรสนับสนุนงบประมาณและให้ความสำคัญเกี่ยวกับผู้นำอย่างจริงจังในพันธกิจ 6 ด้าน
	2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป

	4 พระมหาธีรพัทธ์ วิเคราะห์หลักความเป็นบัณฑิต 41-53
	5 พระมหามาวิน  ศึกษาวิเคราะห์หลักปฏิสันถาร 54-68
	6 พระมหาวชิระ ศึกษาหลักพุทธธรรมที่ปรากฏ 69-82
	7 นันทาทิพย์  การพัฒนากิจกรรมการเรียนรู้ 83-97
	1. เพื่อพัฒนากิจกรรมการเรียนรู้โดยใช้กระบวนการคิดเชิงออกแบบร่วมกับการใช้แหล่งพุทธศิลป์ในชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ์ สำหรับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 4
	2. เพื่อศึกษาผลการจัดกิจกรรมการเรียนรู้โดยใช้กระบวนการคิดเชิงออกแบบร่วมกับการใช้แหล่งพุทธศิลป์ในชุมชนเพื่อพัฒนาความสามารถในการออกแบบบรรจุภัณฑ์ ของนักเรียนชั้นประถมศึกษาปีที่ 4

	8 ชฎาบุญ การศึกษาวิเคราะห์บทบาทของ 98-108
	9 พระณัฐนันท์ การศึกษาวิเคราะห์การ 109-122
	10 พระวุฒิกร การศึกษาวิเคราะห์พละ 123-137
	11 พระวรวงศ์  การศึกษาการเจริญพระพุทธมนต์ 138-151
	12 รวิวรรณ ศึกษาวิเคราะห์อุบายระงับ 152-166
	13 พระอธิการมานะ วิเคราะห์พุทธวิธีการตอบปัญหา 167-180
	14 พระอาทิตย์ การเปรียบเทียบหลักการสงเคราะห์ 181-195
	15 พระครูสิทธิวชิรโสภิต การเสริมสร้างศักยภาพ 196-208
	16 สุจินต์ ศึกษาวิเคราะห์เพศทางเลือกกับการ 209-223
	17 กนกวรรณ  การปรึกษาเชิงจิตวิทยาแบบ 224-236
	18 อภัสนันท์ ศึกษาวิเคราะห์การบริหารขุมทรัพย์ 237-248
	3. วิเคราะห์การบริหารขุมทรัพย์ในนิธิกัณฑสูตร พบว่า
	3.1 การบริหารขุมทรัพย์ภายใน
	ในนิธิกัณฑสูตรทรงให้ความสำคัญเรื่องทรัพย์ภายในที่เป็นพฤติกรรมคุณธรรมมากกว่าการแสวงหาวัตถุทรัพย์สินเงินทองของมีค่าอื่น ๆ ทรงสอนให้รู้จักแสวงหาทรัพย์ภายในที่บุญกุศลไว้เป็นต้นทุนในภพหน้า ซึ่งเราไม่สามารถคาดเดาได้ว่าจะถึงฝั่งพระนิพพานเมื่อใด จึงไม่ควรประ...

	19 วิชุดา  การศึกษาเปรียบเทียบนิยามและพัฒนา 249-263
	20 ธนาธิป  ศึกษาพุทธวิธีการเผยแผ่หลักคำสอน 264-279
	21 Kriangrit  Application Of Mindfulness 280-290
	22 ชา ปฐมพงศ์ พัฒนาการของต้นปาริชาต 1-13
	บทนำ
	ต้นปาริชาตในพระพุทธศาสนา
	สรุป
	บรรณานุกรม

	23 ชา พระครูปลัดสัมพิพัฒน  การพัฒนาสติ 14-24
	บทนำ
	การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาให้บรรลุถึงเป้าหมายทางพระพุทธศาสนาคือ มรรค ผล นิพพานนั้น จำเป็นต้องฝึกสติให้มีกำลังจนเป็นมหาสติ จักทำได้รับผลหรืออานิสงส์ 5 ประการดังกล่าวมาแล้ว เป็นระดับชั้นของความสุขที่จะเกิดขึ้น แต่ความสุขระดับต่างๆ ดังกล่าว จะเกิดขึ้นได้น...

	24 พระเทพ  บทวิจารย์หนังสือ 1-11
	25 ปกหลัง

