
 
บทบาทองค์กรศาสนาอิสลามตามพระราชบัญญัติการบริหาร-องค์กรศาสนา

อิสลาม พ.ศ. 2540 ต่อสถานการณ์อิสลาโมโฟเบีย 
Roles of Islamic Organizations Per the Royal Act Concerning the 
Administration of Islamic Organizations B. E. 2540 in Response 

to Islamophobia Circumstance 
 

นริศ อามินเซ็น1 นิพนธ์ โซะเฮง2 
Naris Amincen Nipon Sohheng 

 
บทคัดย่อ (Abstract) 

การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ (1) เพื่อวิเคราะห์ปัญหาและรูปแบบสถานการณ์ อิสลา
โมโฟเบีย หรือโรคเกลียดกลัวอิสลามกับผลกระทบต่อสังคมไทย (2) เพื่อศึกษา บทบาทและหน้าที่
ขององค์กรศาสนาอิสลามตามพระราชบัญญัติการบริหารองค์กร ศาสนาอิสลาม พ.ศ. 2540 ในการ
แก้ปัญหาอสิลาโมโฟเบีย และ (3) เพ่ือเสนอแนวทาง ลการวิจัยพบว่า เมื่อเราแบ่งสถานการณ์อิสลา
โมโฟเบียออกเป็น 4 รูปแบบ คือ (1) การมีอคติ (2) การกีดกัน (3) การเลือกปฏิบัติ และ (4) การใช้
ความรุนแรง จะพบว่า อิสลาโมโฟเบียในรูปแบบของการมีอคตินั้นในประเทศไทยสามารถพบได้ 
โดยเฉพาะ กลุ ่มที ่มีแนวคิดสุดโต่ง ซึ ่งจะพบมากในโลกโซเชียลมีเดีย จากข้อเขียนและการ 
วิพากษ์วิจารณ์ในประเด็นของศาสนา แต่เมื่อมองไปยังภาพรวมในสังคมไทยยังมีไม่มาก เมื่อเทียบ
กับชาติตะวันตก สาหรับในรูปแบบของการกีดกันและการเลือกปฏิบัตินั ้น สามารถพบเห็น
สถานการณ์ในลักษณะนี้อยู่บ้างองค์การศาสนาอิสลามตามพระราชบัญญัติการบริหารองค์กรศาสนา
อิสลาม ปี พ.ศ. 2540 ควรให้ความสาคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิตของมุสลิมในการเข้าใจ และ 
เรียนรู้อิสลามอย่างถูกต้อง การใช้ชีวิตแบบมุสลิมที่ดี ไม่สุดโต่งไปด้านหนึ่งด้านใด พร้อมกับนาแบบ
ฉบับของท่านศาสดามูฮาหมัด (ซ.ล) มาเป็นแนวทางในการดาเนินชีวิต เพื่อการอยู่ร่วมกันในสังคม
พหุวัฒนธรรมอย่างมีความสุข 
คำสำคัญ (Keywords): อิสลาโมโฟเบีย; การมีอคต;ิ การเลือกปฏิบัติ 
 

 

Received: 2023-06-06 Revised: 2023-06-26 Accepted: 2023-06-28 
1 หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบณัฑติ สาขารัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำแหง Doctor of philosophy in 

Political Science, Ramkhamhaeng University. Corresponding Author e-mail: 
tosaporn.mah@kbu.ac.th 

2 หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบณัฑติ สาขารัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำแหง Doctor of philosophy in 
Political Science, Ramkhamhaeng University. 



ห น้ า  |  875  

วารสารการบริหารจัดการและนวัตกรรมท้องถ่ิน 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 8 เดือนสิงหาคม 2566 

 

 
 
Abstract 

The objectives of this research are (1) to analyze the problems and situation 
patterns; Islamophobia (2 )  to study the roles and duties of Islamic organizations 
according to the Islamic Organization Administration Act, 1997 in solving Islamophobia 
problems; and (3) to study offer guidelines The research found that When we divide 
the situation of Islamophobia into 4  types: (1 )  prejudice, (2 )  exclusion, (3 ) 
discrimination, and (4 )  violence, we find that Islamophobia Such forms of prejudice 
can be found in Thailand, especially among the extremist groups. Which can be found 
a lot in the social media world. from the writings and Criticism on religious issues But 
when looking at the overall picture in Thai society, there are not many. compared to 
Western nations As for exclusion and discrimination, Some situations like this can be 
seen. Islamic religious organizations according to the Islamic Organization 
Administration Act of 1997  should give priority to improving the quality of life of 
Muslims in understanding and learning Islam properly. good muslim life not extreme 
to one side along with the model of the Prophet Muhammad (saw) as a way of life 
for living together in a multicultural society happily 
Keywords: Islamophobia; Prejudice; Discrimination 
 
บทนำ (Introduction) 

นับตั้งแต่เกิดเหตุการณ์วินาศภัยก่อการร้าย 9/11 ในประเทศสหรัฐอเมริกา เมื่อ ค.ศ. 2001 
(พ.ศ. 2544) ถือเป็นจุดเริ่มต้นสำคัญของแนวคิดของโรคเกลียดกลัวอิสลามในยุคใหม่ ความสนใจ
เรื่องความกลัวอิสลาม (Islamophobia) (จรัญ มะลูลีม, 2556, หน้า 31)  ในแวดวงวิชาการและ
การศึกษาต่าง ๆ ได้เพิ่มขึ้นอย่างต่อเนื่องเช่นเดียวกับสิ่งพิมพ์ทางวิชาการที่พูดถึงปรากฏการณ์นี้ 
ต่อมาประกอบกับเหตุการณ์ก่อการร้ายเหตุการณ์ระเบิดรถไฟที่ประเทศสเปน และประเทศอังกฤษ
ในปี พ.ศ. 2547 และพ.ศ. 2548 รวมทั้งพฤติการณ์ก่อการร้ายในกลุ่มประเทศตะวันออกกลาง และ
อีกหลาย ๆ เหตุการณ์ที่เกิดขึ้นทั่วโลก ส่งผลให้มีผู้เสียชีวิตจำนวนมาก รายงานข่าวผลการสืบสวน
ต่าง ๆ ได้เป็นการกระทำของกลุ่มติดอาวุธต่างศาสนาที่เกี่ยวข้องกับศาสนาอิสลาม ทำให้เกิดกระแส 
“Islamophobia” หรือความหวาดวิตกต่อศาสนาอิสลามขึ้นอีกครั้งจนกลายเป็นกระแสการศึกษา
สำคัญในบริบทของโลกปัจจุบัน ที่ส่งผลต่อความมั่นคง ดังนั้น การเข้าใจปัญหา และการค้นหาแนว
ทางการแก้ปัญหาจึงมีความสำคัญอย่างยิ่ง (นิตยา งานไว, 2559) 

สำหรับพัฒนาการของแนวคิดและที่มาของอิสลาโมโฟเบีย หรือโรคเกลียดกลัวอิสลาม 
สามารถย้อนกลับไปได้ในช่วงของการเกิดขึ้นของศาสนาอิสลามในระยะแรก ๆ ซึ่งในระยะนั้นได้เกิด



ห น้ า  |  876  

วารสารการบริหารจัดการและนวัตกรรมท้องถ่ิน 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 8 เดือนสิงหาคม 2566 

 

ความขัดแย้งระหว่างอารยธรรมและความเชื่อทางศาสนาที่แตกต่างกัน กลายเป็นสาเหตุของการก่อ
สงครามระหว่างกัน เช่น กรณีศาสนาอิสลามและศาสนาคริสต์ก่อให้เกิดสงครามครูเสด เป็นต้น 
นอกจากนี้ ได้มีงานวิจัยที่ได้ศึกษาประวัติศาสตร์ของความสัมพันธ์ระหว่างโลกอิสลามกับโลก
ตะวันตก หลายเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นไม่ว่าจะเป็นสงครามต่าง ๆ ความขัดแย้งเรื่องทรัพยากรธรรมชาติ
ในเรื่องดินแดน น้ำมัน และอื่น ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งการเกิดขึ้นของประเทศอิสราเอลกลางดินแดน
ของโลกอาหรับ ตลอดจนการรุกรานของโลกตะวันตกต่ออารยธรรมอิสลาม (Said, 1978) 

จากความขัดแย้งข้างต้นล้วนเป็นบ่อเกิดที่สร้างภาพให้อิสลามกลายเป็นศาสนาแห่งความ
รุนแรง ภายใต้แนวคิด (concept) บูรพศึกษา (orientalism) ของ Edward Said ซึ่งเป็นการมอง
กลุ่มประเทศเอเชียและในกลุ่มต่างวัฒนธรรมจากมุมมองของประเทศตะวันตกเป็นหลัก (Johnson, 
2017) โดยมีปัจจัยทั้งภายในและภายนอกที่เป็นตัวกระตุ้นให้เกิดความรู้สึกหวาดกลัวขึ้น โดยปัจจัย
ภายนอกศาสนาอิสลาม เกิดจากการกระทำของกลุ่มประเทศในโลกตะวันตกที่พยายามสร้างชุด
ความคิดและวาทกรรมให้ศาสนาอิสลามมีความน่ากลัวผ่านงานเขียน งานวิชาการสื่อทั้งโทรทัศน์ 
อินเทอร์เน็ตโซเซียลมีเดีย และภาพยนตร์รวมถึงในการหาเสียงเลือกตั้งประธานาธิบดีสหรัฐอเมริกา 
นายโดนัล ทรัมป์ จากพรรครีพับรีกันได้เรียกร้องให้สหรัฐฯ ต่อต้านผู้ที่เป็นภัยคุกคามต่อสหรัฐฯ 
ไม่ให้เดินทางเข้าประเทศ เพื่อป้องกันการก่อการร้าย ส่วนปัจจัยภายในศาสนาอิสลามเกิดจากคน
บางกลุ่มที่ใช้ความรุนแรงและสร้างความเสียหาย เช่น กลุ่มอัลกออิดะห์ กลุ่ม IS เป็นต้น เมื่อกลุ่ม
เหล่านี้ ก่อเหตุการณ์ที่สร้างความเสียหายก็มักจะถูกนำเสนอโดยสื่อทำให้ประชาชนในหลาย ๆ 
ภูมิภาคทั่วโลกเกิดความหวาดวิตกต่อชาวมุสลิม ปัจจัยเหล่านี้ยิ่งตอกย้ำภาพลักษณ์ของมุสลิม ให้ถูก
นำเสนอไปในลักษณะที่ไม่ดี (The Runnymede Trust, 1997)  
                ในปี ค.ศ. 1997 องค์กรพัฒนาเอกชนด้านความสัมพันธ์เชื ้อชาติได้จัดทำรายงาน                
เรื่องอิสลาโมโฟเบีย: สิ่งท้าทายสำหรับเราทั้งหมด ( Islamophobia: A challenge for us all) ซึ่ง
ต่อมาแนวคิดนี้ได้ส่งอิทธิพลต่องานวิชาการทั่วโลก โดยเฉพาะหลังเหตุการณ์ตึกเวิลด์ เทรดเซ็นเตอร์ 
และกระทรวงกลาโหมของสหรัฐอเมริกา เมื ่อวันที่ 11 กันยายน 2544 ทำให้เกิดกระแสความ
หวาดระแวงต่อผู้ที่นับถือศาสนาอิสลามทั่วทั้งสหรัฐอเมริกา ต่อมาการก่อการร้ายยังลุกลามไปใน
หลายประเทศของยุโรป เช่น เหตุระเบิดรถไฟที่ประเทศสเปน เมื่อวันที่ 11 มีนาคม 2547 เหตุ
ระเบิดรถไฟใต้ดิน 3 แห่งในลอนดอน เมื่อวันที่ 7 กรกฎาคม 2548 ซึ่งต่อมาพฤติการณ์ก่อการร้ายก็
ยังดำเนินอยู่อย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะในประเทศ-ฝรั่งเศส เบลเยี่ยม และเยอรมัน โดยผู้กระทำส่วน
ใหญ่เป็นผู้ก่อการร้ายที่ เชื่อมโยงไปถึงกลุ่มรัฐอิสลาม (Islamic State) เป็นต้น (The Runnymede 
Trust, 1997)  

แม้ว่าจะไม่มีความชัดเจนว่าความหวาดกลัวอิสลามหรืออิสลาโมโฟเบียได้เกิดขึ ้นแก่
สังคมไทยเมื่อไร อาจเป็นไปได้ว่าภาวะความหวาดกลัวอิสลามเป็นของใหม่ในสังคมไทยที่ปรากฎ
เด่นชัดมาเมื่อไม่นานมานี้ ตั้งแต่ปีพุทธศักราช 2557 เป็นต้นมาจนถึงปัจจุบัน โดยพิจารณาจากข่าว
เกี่ยวกับความขัดแย้งระหว่างพุทธและมุสลิม โดยมีเหตุการณ์อย่างน้อย 5 เหตุการณ์ในเมืองไทยที่
แสดงให้เห็นถึงภาวะความหวาดกลัวอิสลามท่ีเกิดข้ึนในสังคมไทย คือ  



ห น้ า  |  877  

วารสารการบริหารจัดการและนวัตกรรมท้องถ่ิน 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 8 เดือนสิงหาคม 2566 

 

เช่นเดียวกันเมื่อพิจารณาถึงอำนาจหน้าที่และบทบาทของคณะกรรมการกลางอิสลามแห่ง
ประเทศไทยที่อาจเกี ่ยวข้องกับการแก้ไขปัญหาอิสลาโมโฟเบีย  จะพบในบทบาท เช่น การให้
คำปรึกษาแก่รัฐมนตรีว่าการกระทรวงมหาดไทย และรัฐมนตรีว่าการกระทรวงวัฒนธรรมในข้อหารือ
ต่างๆ ให้คำปรึกษาหรือข้อแนะนำเกี่ยวกับศาสนาอิสลามแก่คณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัด 
และคณะกรรมการอิสลามประจำมัสยิด การออกระเบียบวิธีดำเนินงาน และควบคุมดูแลการบริหาร
ของคณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัด และคณะกรรมการอิสลามประจำมัสยิด ส่งเสริมและ
สนับสนุนการจัดกิจกรรมทางศาสนา และการศึกษาศาสนาอิสลาม และประสานงานกับหน่วยงานที่
เกี่ยวข้องในกิจการที่เก่ียวกับศาสนาอิสลาม 

สำหรับในส่วนของคณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัด เมื่อศึกษาถึงบทบาทและอำนาจ
หน้าที่ในส่วนที่อาจเกี่ยวข้องกับการส่งเสริมความเข้าใจอันดีระหว่างศาสนาก็จะคล้ายกับหน้าที่ของ
คณะกรรมการกลางอิสลามแห่งประเทศไทย คือ ให้คำปรึกษาและเสนอความเห็นเกี่ยวกับศาสนา
อิสลามต่อผู้ว่าราชการจังหวัด และกำกับดูแลและตรวจตราการปฏิบัติงานของคณะกรรมการอิสลาม
ประจำมัสยิดในจังหวัดและจังหวัดอ่ืน ตามท่ีคณะกรรมการกลางอิสลามแห่งประเทศไทยมอบหมาย 

องค์กรสุดท้ายในพระราชบัญญัติการบริหารองค์กรศาสนาอิสลาม ปี พ.ศ.2540 คือ 
คณะกรรมการอิสลามประจำมัสยิด และน่าจะเป็นองค์กรที่สำคัญเป็นอย่างยิ่งในการสร้างความ
เข้าใจอันดีระหว่างศาสนาเพราะเป็นองค์กรพื้นฐานของการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม เป็น
องค์กรที่ต้องเผชิญหน้าโดยตรงกับความขัดแย้งหากเกิดข้ึน เราพบว่าตามพระราชบัญญัติการบริหาร
องค์กรศาสนาอิสลาม ปี พ.ศ.2540 นั้นองค์กรมัสยิดมีบทบาทและหน้าที่สำคัญในการร่วมสร้าง
สังคมสันติสุข เช่น การวางระเบียบภายในมัสยิดเพื่อให้การดำเนินงานของมัสยิดเป็นไปด้วยความ
เรียบร้อย ปฏิบัติตามคำแนะนำชี ้แจงของคณะกรรมการกลางอิสลามแห่งประเทศไทย  และ
คณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัด ส่งเสริมให้เกิดความสามัคคี และช่วยเหลือซึ่งกันและกันในทาง
ที่ชอบตามบัญญัติแห่งศาสนาอิสลาม อำนวยความสะดวกและอบรมสั่งสอนสัปบุรุษประจำมัสยิดให้
ปฏิบัติศาสนกิจโดยถูกต้องเคร่งครัด และส่งเสริมการศึกษาและจัดกิจกรรมที่ไม่ขัดต่อบัญญัติแห่ง
ศาสนาอิสลาม 

เห็นได้ว่าองค์กรศานาอิสลามตามพระราชบัญญัติการบริหารองค์กรศาสนาอิสลาม พ.ศ. 
2540 มีบทบาทสำคัญอย่างมากสำหรับการเป็นผู้นำในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้ง ถึงแม้ว่าใน
อำนาจหน้าที่จะไม่ได้เขียนระบุไว้อย่างชัดเจน แต่ด้วยหน้าที่และความรับผิดชอบคงปฏิเสธบทบาท
ในการแก้ไขปัญหาอิสลาโมโฟเบียไปไม่ได้ รวมถึงสังคมส่วนรวมย่อมคาดหวังบทบาทในเรื่องดังกล่าว
จากองค์กรหลักทางศาสนาเหล่านี้ 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย (Research Objective) 

1. เพื่อวิเคราะห์ปัญหาและรูปแบบสถานการณ์อิสลาโมโฟเบีย หรือโรคเกลียดกลัวอิสลาม
กับผลกระทบต่อสังคมไทย 



ห น้ า  |  878  

วารสารการบริหารจัดการและนวัตกรรมท้องถ่ิน 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 8 เดือนสิงหาคม 2566 

 

2. เพื่อศึกษาบทบาทและหน้าที่ขององค์กรศาสนาอิสลามตามพระราชบัญญัติ -การบริหาร
องค์กรศาสนาอิสลาม พ.ศ. 2540 ในการแก้ไขปัญหาอิสลาโมโฟเบีย 
 
วิธีดำเนินการวิจัย (Research Methods) 

เป็นงานวิจัยแบบผสม (mixed-method) โดยมีรายละเอียด ดังนี้ 
1. การสืบค้นข้อมูลทุติยภูมิ ส่วนที่เป็นการศึกษาจากเอกสาร (documentary research) 

ซึ่งเป็นการศึกษาค้นคว้าจากเอกสาร แนวคิดทฤษฎีผลการศึกษาจากงานวิจัย บทความทางวิชาการ
และข้อมูลสถิติที ่เกี ่ยวข้อง เพื่อศึกษาวิเคราะห์รูปแบบ Islamophobia ในประเทศต่าง ๆ เพ่ือ
เปรียบเทียบให้เห็นรูปแบบของประเทศไทย 

2. การสัมภาษณ์ระดับลึกผู้ให้ข้อมูลหลัก (in-depth interview) ได้แก่ จุฬาราชมนตรีหรือ
ผู ้แทน คณะกรรมการกลางอิสลามแห่งประเทศไทย, คณะกรรมการอิสลามประจำจังหวัด, 
คณะกรรมการอิสลามประจำมัสยิด, นักวิชาการมุสลิม โดยการคัดเลือกผู ้ให้สัมภาษณ์แบบมี
วัตถุประสงค์ (Purposive Sampling) เพื่อวิเคราะห์ปัญหาและรูปแบบสถานการณ์อิสลาโมโฟเบีย 
หรือโรคเกลียดกลัวอิสลามกับผลกระทบต่อสังคมไทย เพื่อศึกษาบทบาทและหน้าที่ขององค์กร
ศาสนาอิสลามตามพระราชบัญญัติการบริหารองค์กรศาสนาอิสลาม พ.ศ. 2540 ต่อสถานการณ์อิส
ลาโมโฟเบียในประเทศไทย และเพื่อเสนอแนวทางเชิงนโยบายในการแก้ไขปัญหาการเกลียดกลัว
อิสลามภายใต้สถานการณ์อิสลาโมโฟเบีย 

3. การวิจัยเชิงปริมาณ (quantitative research) อาศัยการสำรวจภาคสนาม (survey 
study) จากผู้เกี ่ยวข้อง ซึ่งรูปแบบของการวิจัยที่ใช้  คือ (1) การวิจัยเชิงพรรณนา (descriptive 
research) เพื่ออธิบายคุณลักษณะของกลุ่มตัวอย่าง และ (2) การวิเคราะห์ผลความรู้ความเข้าใจ
เกี่ยวกับสถานการณ์อิสลาโมโฟเบีย บทบาทองค์กรศาสนาอิสลามตามพระราชบัญญัติการบริหาร
องค์กรศาสนาอิสลาม พ.ศ. 2540 ต่อสถานการณ์อิสลามโมโฟเบีย และเสนอแนวทางในการแก้ไข
ปัญหาการเกลียดกลัวอิสลาม ภายใต้สถานการณ์อิสลาโมโฟเบีย ซึ่งผู้วิจัยเก็บข้อมูลที่เกี่ยวข้องเพ่ือ
นำผลที่ได้มาวิเคราะห์ทางสถิติ 
 
ผลการวิจัย (Research Results) 

จากการศึกษาบทบาทองค์กรศาสนาอิสลามตามพระราชบัญญัติการบริหาร-องค์กรศาสนา
อิสลาม พ.ศ. 2540 ต่อสถานการณ์อิสลาโมโฟเบีย สามารถสรุปได้ดังภาพที ่1 และรายละเอียด
ภาพรวมดังตารางที ่1 
 
 
 
 
 



ห น้ า  |  879  

วารสารการบริหารจัดการและนวัตกรรมท้องถ่ิน 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 8 เดือนสิงหาคม 2566 

 

ความถี่ ร้อยละของข้อมูลส่วนบุคคล                                                                    
(N=451) 

ข้อมูลส่วนบุคคล ความถี่ ร้อยละ 
เพศ ชาย 286 63.41 
 หญิง 165 36.59 
อายุ ต่ำกว่า 30 ปี 68 15.08 
 31-40 ปี 101 22.39 
 41-50 ปี 146 32.37 
 51-60 ปี 90 19.96 
 มากกว่า 60 ปีขึ้นไป 46 10.20 
ภูมิลำเนา กรุงเทพมหานคร 225 49.89 
 ปริมณฑล 226 50.11 
สถานภาพสมรส โสด 114 25.28 
 สมรส 321 71.18 
 หม้าย-หย่าร้าง 16 3.55 
ระดับการศึกษา มัธยมศึกษาตอนต้น 11 2.44 
 มัธยมศึกษาตอนปลาย 42 9.31 
 ปวช. 4 0.89 
 ปวส. 37 8.20 
 ปริญญาตรี 250 55.43 
 สูงกว่าปริญญาตรี 107 23.73 
ระดับรายได้ต่อเดือน ต่ำกว่า 20,000 บาท 222 49.22 
 20,001-40,000 บาท 152 33.70 
 40,001-60,000 บาท 45 9.98 
 มากกว่า 60,000 บาท 32 7.10 

 
พบว่า ผู้ตอบแบบสอบถามส่วนใหญ่เป็นเพศชาย 286 คน คิดเป็นร้อยละ 63.41 และเป็น

เพศหญิง 165 คน คิดเป็นร้อยละ 36.59 มีช่วงอายุ 41-50 ปี                    มากที่สุด จำนวน 146 
คน คิดเป็นร้อยละ 32.37 รองลงมา คือ 31-40 ปี จำนวน 101 คน คิดเป็นร้อยละ 22.39 และน้อย
ที่สุด คือ มากกว่า 60 ปีขึ้นไป จำนวน 46 คน คิดเป็น               ร้อยละ 10.20 โดยมีภูมิลำเนาอยู่
ปริมณฑลกับกรุงเทพมหานคร ใกล้เคียงกัน จำนวน 226 คน และ 225 คน คิดเป็นร้อยละ 50.11 
และ 49.89 ตามลำดับ 



ห น้ า  |  880  

วารสารการบริหารจัดการและนวัตกรรมท้องถ่ิน 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 8 เดือนสิงหาคม 2566 

 

มีสถานภาพ สมรส มากที่สุด จำนวน 321 คน คิดเป็นร้อยละ 71.18 รองลงมา คือ โสด 
จำนวน 114 คน คิดเป็นร้อยละ 25.28 และหม้าย/ หย่าร้าง จำนวน 16 คน คิดเป็นร้อยละ 3.55 มี
ระดับการศึกษาปริญญาตรีมากที่สุด จำนวน 250 คน คิดเป็นร้อยละ 55.43 รองลงมา คือ สูงกว่า
ปริญญาตรีจำนวน 107 คน คิดเป็นร้อยละ 23.73 และน้อยที่สุด คือ ปวช. จำนวน 4 คน คิดเป็น
ร้อยละ 0.89 และมีรายได้ต่อเดือน ต่ำกว่า 20,000 บาท มากที่สุด จำนวน 222 คน คิดเป็นร้อยละ 
49.22 รองลงมา คือ 20,001-40,000 บาท จำนวน 152 คน คิดเป็นร้อยละ 33.70 และน้อยที่สุด 
คือ มากกว่า 60,000 บาทจำนวน 32 คน คิดเป็นร้อยละ 7.10 ตามลำดับ 

ในตอนนี้ เป็นการนำเสนอเกี่ยวกับความถี่ ร้อยละ ของความรู้ ความเข้าใจเกี่ยวกับอิสลา
โมโฟเบียและผลกระทบต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นจากสถานการณ์อิสลาโมโฟเบีย และคะแนนรวมของผู้ที่มี
ความรู้ ความเข้าใจ นำเสนอเป็นตารางดังนี้ 

 
ค่าเฉลี่ย ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐานและระดับความคิดเห็นของ ระดับการรับรู้ของผู้ตอบแบบสอบถาม
ต่อบทบาทหน้าที่ขององค์กรศาสนาอิสลามตามพระราชบัญญัติ พ.ศ. 2540 

ระดับการรับรู้ ค่าเฉลี่ย 
ส่วนเบี่ยงเบน

มาตรฐาน 
ระดับความ

คิดเห็น 
1. ท่านรู้จักองค์กรอิสลามตามพระราชบัญญัติ

บริหารองค์กรศาสนาอิสลาม พ.ศ. 2540 ซ่ึง
ประกอบด้วย จุฬาราชมนตรี กรรมการกลาง
อิสลามแห่งประเทศไทย กรรมการอิสลาม
ประจำจังหวัด และกรรมการอิสลามประจำ
มัสยิด 3.77 1.076 ระดับมาก 

2. ท่านทราบถึงหน้าที่หลักทั่ว ๆ ไปขององค์กร
ศาสนาอิสลามตามพระราชบัญญัติบริหาร
องค์กรศาสนาอิสลาม พ.ศ. 2540  3.41 1.049 ระดับมาก 

3. ท่านเคยมีปฏิสัมพันธ์หรือติดต่อ              
ขอความช่วยเหลือกับองค์กรอิสลาม             
ตามพระราชบัญญัติบริหารองค์กร           
ศาสนาอิสลาม พ.ศ. 2540 2.72 1.285 ระดับมาก 

4. ท่านคิดว่าองค์กรอิสลามตามพระราชบัญญัติ
บริหารองค์กรศาสนาอิสลาม พ.ศ. 2540 
ปฏิบัติหน้าที่ได้เหมาะสมตามอำนาจหน้าที่ 3.47 1.042 ระดับมาก 

 
 
 



ห น้ า  |  881  

วารสารการบริหารจัดการและนวัตกรรมท้องถ่ิน 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 8 เดือนสิงหาคม 2566 

 

 

ระดับการรับรู้ ค่าเฉลี่ย 
ส่วนเบี่ยงเบน

มาตรฐาน 
ระดับความ

คิดเห็น 
5. ท่านคิดว่าองค์กรศาสนาอิสลามมีกิจกรรมที่ดี

ที่นอกเหนือจากสิ่งที่อยู่ในอำนาจหน้าที่ 3.48 1.065 ระดับมาก 
6. ท่านคิดว่าองค์กรศาสนาอิสลามตาม

พระราชบัญญัติบริหารองค์กรศาสนาอิสลาม 
พ.ศ. 2540 มีบทบาทน้อยเกินไปในการสร้าง
ความเข้มแข็งให้สังคมมุสลิม 3.28 1.082 ระดับมาก 

7. ท่านรู้สึกพึงพอใจต่อการทำหน้าที่            
โดยทั่ว ๆ ไปขององค์กรอิสลามตาม
พระราชบัญญัติบริหารองค์กรศาสนาอิสลาม 
พ.ศ. 2540  3.35 1.017 ระดับมาก 

รวม 3.35 0.777 ระดับมาก 
 

จากตาราง 3 พบว่า โดยภาพรวมมีการรับรู้ต่อกับบทบาทและหน้าที่ขององค์กรศาสนา
อิสลามตามพระราชบัญญัติ พ.ศ. 2540 อยู่ในระดับมาก โดยมีค่าเฉลี่ย 3.35 ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน 
0.777 เมื่อพิจารณาเป็นรายข้อ พบว่า ท่านรู้จักองค์กรอิสลามตามพระราชบัญญัติบริหารองค์กร
ศาสนาอิสลาม พ.ศ. 2540 ซึ่งประกอบด้วย จุฬาราชมนตรี กรรมการกลางอิสลามแห่งประเทศไทย 
กรรมการอิสลามประจำจังหวัด และกรรมการอิสลามประจำมัสยิด อยู่ในระดับมาก มีค่าเฉลี่ยมาก
ที่สุด เท่ากับ 3.77 รองลงมา คือ ท่านคิดว่าองค์กรศาสนาอิสลามมีกิจกรรมที่ดีที่นอกเหนือจากสิ่งที่
อยู่ในอำนาจหน้าที่ อยู่ในระดับน้อย มีค่าเฉลี่ยเท่ากับ 3.48 และน้อยที่สุด คือ ท่านเคยมีปฏิสัมพันธ์
หรือติดต่อขอความช่วยเหลือกับองค์กรอิสลามตามพระราชบัญญัติบริหารองค์กรศาสนาอิสลาม 
พ.ศ. 2540 อยู่ในระดับมาก มีค่าเฉลี่ยเท่ากับ 2.72 ตามลำดับ 

ผลการศึกษาวิเคราะห์ข้อมูล 
คณะกรรมการกลางอิสลามแห่งประเทศไทย มีหน้าที่โดยตรงที่จะทำให้อิสลามเป็นที่เข้าใจ

ของคนต่างศาสนิก โดยเฉพาะการให้ความรู้ที่ถูกต้องเกี่ยวกับอิสลาม อธิบายถึงการใช้ชีวิตของมุสลิม 
พร้อมการสร้างความเข้าใจอันดีระหว่างระหว่างกลุ่มคนต่างศาสนิก โดยการใช้วิธีการอธิบาย 
สนทนา การแลกเปลี่ยนความคิดเห็น ทุกคนย่อมเห็นตรงกันว่าการใช้ความรุนแรงไม่เคยทำให้เกิด
ความสำเร็จ อิสลาโมโฟเบีย เกิดขึ้นได้ แต่เป็นสิ่งที่สามารถแก้ไขได้โดยสันติวิธี ซึ่งคณะกรรมการ
กลางอิสลามแห่งประเทศไทยต้องเป็นตัวอย่างในด้านการใช้ชีวิตตามคำสอนของอิสลาม การเป็น
แบบอย่างที่ดีตามแนวทางของนบีมูฮำหมัด (ซ.ล)  มุสลิมจำนวนหนึ่งขาดความเข้าใจในเรื่องศาสนา 
โดยการเอาความรู้ของนักวิชาการแต่ละท่านมาถกเถียงและนำมาปฏิบัติจนเกิดการไม่เข้าใจกัน และ
นำมาซึ่งความขัดแย้งของมุสลิมเอง เช่น ปัญหาเรื่องการดูดวงจันทร์เพื่อกำหนดวันแรกและวัน



ห น้ า  |  882  

วารสารการบริหารจัดการและนวัตกรรมท้องถ่ิน 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 8 เดือนสิงหาคม 2566 

 

สุดท้ายของเดือนรอมาฎอน เป็นต้น มุสลิมยังมีการปฏิบัติที ่แตกต่างกัน เพราะการปฏิบัติการ
เผยแพร่ที่ไม่เหมือนกันทำให้คนต่างศาสนิกมองว่ามุสลิมเองก็ยังไม่มีเอกภาพ ยังไม่เชื่อหรือปฏิบัติ
ตามผู้นำ สิ่งเหล่านี้จะทำให้เกิดความยากลำบากในการอธิบายถึงการอยู่ร่วมกันอยางสันติสุขต่อคน
ต่างศาสนิก ฉะนั้นเราต้องทำความเข้าใจ สร้างการรับรู้ร่วมกันของมุสลิม สร้างความเป็นเอกภาพให้
เกิดขึ้นในกลุ่มของมุสลิมก่อน เมื่อนั้นการขอความร่วมมือในการสร้างความเป็นปึกแผ่นระหว่างคน
ต่างศาสนิกก็ 

การศึกษาถือเป็นตัวแปรสำคัญในการแก้ไขปัญหาอิสลาโมโฟเบีย การสร้างการรับรู้ในระดับ
เยาวชนที่นับถือศาสนาต่างกันผ่านกระบวนการศึกษา คือ การให้คนไทยได้เรียนรู้ถึงศาสนาอ่ืน ๆ ใน
ประเทศไทย เช่น ศาสนาพุทธ อิสลาม คริสต์ ซิก ศาสนาพราหมณ์ และฮินดู ผ่านหลักสูตรการ
เรียนรู้ที่ถูกต้องและครูผู้สอนที่มีความเชี่ยวชาญ ก็จะทำให้ในอนาคตพอจะมองเห็นถึงความเป็น
เอกภาพของการอยู่ร่วมกันแบบพหุสังคม แต่ในขณะนี้จากข้อมูลที่ได้มองว่าครูผู้สอนก็ไม่มีความรู้
ความเข้าใจในเรื่องของแต่ละศาสนามากนัก และไม่สามารถอธิบายหรือให้ความกระจ่างในเรื่อง
ดังกล่าวได้ดีเท่าที่ควร ทำให้คนรุ่นใหม่เติบโตมาอย่างไม่มีความรู้ในเรื่องราวของแต่ละศาสนา และมี
เข้าใจในศาสนาของเพื่อนน้อยเกินไป ซึ่งในอนาคตก็จะมีปัญหาเดิม ๆ เกี่ยวกับความขัดแย้งทาง
ศาสนาเกิดข้ึนอีกเหมือนปัจจุบัน 

สำหรับแนวทางในการแก้ไขปัญหา พอจะสรุปได้ดังนี้ 
1. มุสลิมต้องเป็นแบบอย่างที่ดี เราทุกคนต้องยอมรับว่าการที่คนต่างศาสนิกมีความเข้าใจ

ว่ามุสลิมหัวรุนแรงนั้นมีจริง เป็นเรื่องที่ไม่อาจปฏิเสธได้ แต่มันเป็นเพียงแค่ส่วนหนึ่งที่เล็กน้อย
เท่านั้น เราต้องขยายความคิดว่ามุสลิมส่วนใหญ่เป็นผู้ที่รักสงบให้กว้างขวางออกไป รวมถึงมุสลิม
ต้องกล้าวิจารณ์พวกเรากันเองในเรื่องของการใช้ความรุนแรง 

2. การส่งเสริมแนวคิดสายกลาง เมื่อคิดวิเคราะห์โดยทั่วไป เราจะพบว่าในแต่ละศาสนา 
หรือแต่ละกลุ่มคน จะมีคนอยู่สามกลุ่มสามแบบเสมอ คือ 1.ผู้ที่มีแนวคิดสุดโต่งในเรื่องศาสนา 2. ผู้มี
แนวคิดสายกลาง 3.ผู้ที่ไม่สนใจในเรื่องศาสนา กลุ่ม 1 และ 3 มักจะมีบทบาทมากในกลุ่มของตัวเอง 
และมักจะทำให้เกิดปัญหาและการกระทบกระทั่งกับกลุ่มอื่นเป็นประจำ กลุ่มที่มีแนวคิดสุดโต่งจะ
เป็นกลุ่มที่คลั่งไคล้ในเรื่องของศาสนา และตีความตัวบทศาสนาแบบเข้มข้นซึ่งมักจะเกิดความรุนแรง
ระหว่างศาสนาตามมา สำหรับกลุ่มที่ไม่สนใจศาสนานั้น มักจะไม่ปฏิบัติสิ่งต่าง ๆ ตามที่ศาสนาสอน
ไว้ ไม่มีหลักยึดในเรื่องของคุณธรรมจริยธรรมตามแนวทางของศาสนา นับถือศาสนาแค่ในนาม
เท่านั้น ซึ่งก็เป็นอันตรายต่อศาสนาเช่นกัน ดังนั้นเราจะทำอย่างไรให้แนวทางสายกลางในกลุ่มที่สอง
มีบทบาทในการกำหนดทิศทางของกลุ่ม เพื่อจะได้เข้ากับทุกฝ่ายได้และไม่เกิดปัญหาตามมาใน
ภายหลัง 

เราสามารถขับเคลื่อนแนวคิดสายกลางผ่านกระบวนการดังต่อไปนี้ (อับดุลสุโก ดินอะ , 
2015)  

1) นำแนวคิดสายกลางไปเผยแผ่ในองค์กรตนเองและนอกองค์กร 
2) เผยแผ่แนวคิดสายกลางให้องค์กรต่าง ๆ ทั้งในพ้ืนที่และนอกพ้ืนที่ 



ห น้ า  |  883  

วารสารการบริหารจัดการและนวัตกรรมท้องถ่ิน 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 8 เดือนสิงหาคม 2566 

 

3) จัดตั้งศูนย์การศึกษาแนวคิดสายกลางระดับนานาชาติและระดับประเทศ 
4) จัดอบรมสัมมนาแนวคิดสายกลางระดับนานาชาติและระดับประเทศ ทำสรุปพร้อมแปล

เนื้อหาที่ได้รับจากการอบรมและตีพิมพ์เผยแพร่ 
5) ปรับปรุงหลักสูตรอิสลามศึกษาโดยใช้แนวคิดสายกลางขับเคลื่อนทุกระดับ 
6) จัดทำสื่อทุกรูปแบบในการรณรงค์แนวคิดสายกลาง 
3. ส่งเสริมและสนับสนุนกระบวนการสร้างทักษะทางวัฒนธรรม ทักษะทางวัฒนธรรมเป็น

ส่วนหนึ่งของ “กระบวนการจัดการวัฒนธรรม” (cultural management) ที่ต้องการให้สังคมและ
คนที่อยู่ในสังคมรู้ว่า อะไรที่เขาควรทำ อะไรที่เขาไม่ควรทำ อะไรที่เขาควรพูดและไม่ควรพูด รวมถึง
ว่าควรจะเรียนรู้เรื่องราวระหว่างกันให้มากยิ่งขึ้นเพื่อความเข้าใจที่ดี ซึ่งเป็นสิ่งที่สำคัญมากสำหรับ
การอยู่ร่วมกันในสังคม ซึ่งทักษะที่ว่านี้ต้องมีการฝึกฝนและเรียนรู้ระหว่างกัน ถ้าทุกคนมีทักษะ
เหล่านี้ในตัวเอง จะทำให้เกิดมิติทางวัฒนธรรมที่หลากหลาย และสามารถเชื่อมโยงกั นเพื่อให้เกิด
ประโยชน์หรือเพ่ือการทำประโยชน์ต่อส่วนรวม  

ในภาพรวมนั้น ต้องบอกว่า โรคเกลียดกลัวอิสลาม หรือ Islamophobia ในไทยเป็นปัญหา
ที่มีความซับซ้อนและส่วนหนึ่งของปัญหาเกิดจากความไม่เข้าใจและความเข้าใจผิดของ “คนนอก” 
ศาสนาอิสลาม ไม่ว่าจะด้วยเจตนาหรือไม่ก็ตาม ดังนั้น ถึงเวลาแล้วที่เราต้องหันกลับมาทบทวนและ
ตั้งคำถามกับตนเองว่า วันนี้เราได้พยายามสื่อสารออกไปยัง “คนนอก” แล้วหรือยัง ได้พยายามให้
เขารู้จักอิสลามมากน้อยแค่ไหน และควรปรับตัวอย่างไรกับปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้น ครั้งหนึ่ง อาจารย์
สุชาติ เศรษฐมาลินี ได้กล่าวเอาไว้ว่า “สังคมสันติสุขจะเกิดขึ้นไม่ได้ ถ้าไม่เกิดสันติสุขระหว่างศาสนา 
สันติสุขระหว่างศาสนาจะเกิดขึ้นไม่ได้ หากไม่เกิดการทำความเข้าใจ พูดคุยกันระหว่างศาสนา และ
การพูดคุยทำความเข้าใจกันระหว่างศาสนาจะเกิดขึ้นไม่ได้ ถ้าแต่ละศาสนิกไม่เข้าใจในแก่นแท้ แก่น
ธรรมคำสอนของศาสนาตัวเอง” (สุชาติ เศรษฐมาลินี, 2563) 
 
ข้อเสนอแนะการวิจัย (Research Suggestions) 

ข้อเสนอแนะในงานวิจัยครั้งนี้ 
1) จัดตั้งหน่วยงานร่วมมือระหว่างอิสลาม และพุทธ 
2) จัดหน่วยฝึกอบรมสำหรับผู้ที่จะทำหน้าที่มัคคุเทศก์หรือเผยแพร่ศาสนาอิสลาม 
3) องค์กรศาสนาต้องชี้นำมัสยิดในการเปิดมัสยิดให้เป็นแหล่งการเรียนรู้ แหล่งท่องเที่ยว 

(เหมือนมัสยิดฮารูน บ้านตึกดิน) 
4) จัดตั้งสถาบันวะสะฏียะห์ในทุกภูมิภาคของประเทศไทย 
5) พยายามลดปัญหาเล็กๆที่อาจเกิดความขัดแย้งในอนาคต เช่น อะซาน (ใช้ตัวอย่างมัสยิด

บางอุทิศ) 
6) องค์กรศาสนาต้องชี้นำให้เกิดการทำกิจกรรมที่ก่อให้เกิดความร่วมมือกัน (เช่นที่มัสยิดท่า

อิฐ) 
ข้อเสนอแนะครั้งต่อไป 



ห น้ า  |  884  

วารสารการบริหารจัดการและนวัตกรรมท้องถ่ิน 

ปีท่ี 5 ฉบับท่ี 8 เดือนสิงหาคม 2566 

 

1. ควรศึกษาปัญหาอิสลาโมโฟเบียในรูปแบบต่าง ๆ ทั้ง 4 ประเภทที่เกิดขึ้นในประเทศไทย
เปรียบเทียบกับต่างประเทศ เพ่ือนำข้อมูลของต่างประเทศมาปรับใช้ในประเทศไทย 

2. ควรศึกษาถึงสาเหตุปัญหาอิสลาโมโฟเบียและผลกระทบต่อสังคมไทย            
3. ควรศึกษาให้ลึกไปถึงแนวทางและการดำเนินการของภาครัฐในการจัดการปัญหาอิสลา

โมโฟเบีย 
 
เอกสารอ้างอิง (References) 
จรัญ มะลูลีม. (2556). โลกมุสลิมกับการก่อการร้ายใหม่. กรุงเทพมหานคร: สำนักงาน-กองทุน

สนับสนุนการวิจัย (สกว.). 
นิตยา งานไว. (2559). กระแส Islamophobia ในบริบทของโลกปัจจุบัน. กองบัญชาการ-กองทัพ

ไทย สถาบันวิชาการป้องกันประเทศ, ศูนย์ศึกษายุทธศาสตร์. 
สุชาติ เศรษฐมาลินี. (2563). Islamophobia. ใน เอกสารประกอบการบรรยายโครงการอบรม

หลักสูตรพัฒนาภาวะความเป็นผู้นำศาสนายุคใหม่ ประจำปี 2563. กรุงเทพมหานคร: 
สำนักงานคณะกรรมการกลางอิสลามแห่งประเทศไทย. 

สุเชน เลิศวีระสวัสดิ์. (2561). การเมืองอัตลักษณ์ของชุมชนมุสลิมอัต-ตักวา (วัดเกต) เชียงใหม่
ภายใตก้ระแส “ความหวาดกลัวอิสลาม”. ปริญญานิพนธ์ศิลปศาสตร-มหาบัณฑิต, 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

Gallup, (2011). Islamophobia: Understanding Anti-Muslim Sentiment in the West. 
(https://news.gallup.com) 

Johnson, J. (2017). Edward W. Said’s Orientalism: A lesson on Islamophobia. 
Retrieved January 21, 2021, from http://medium.com 

Said, E. (1978). Orientalism. London: Penguin Books. 
The Runnymede Trust. (1997). Islamophobia: A challenge for us all: Report of the 

Runnymede Trust Commission on British Muslims and Islamophobia. 
London: Runnymede Trust. 
 

 
 

https://news.gallup.com/
http://medium.com/

