
ข้อเสนอญาณวิทยาของเดอร์รดิา 
The Approach of Epistemology of Derrida 

 
1ไชยา เสนเสนยา 

Chaiya Sensaenya 
คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
2ไข่มุก เหล่าพิพัฒนา  

Khaimook Laopipattana 
มหาวิทยาลัยบูรพา  Burapha University 

1Corresponding Author E-Mail: chaiya.sen@mcu.ac.th 
 

Received October 13, 2020; Revised December 31, 2020; Accepted: December 31, 2020 
 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาญาณวิทยาเชิงบรรทัดฐาน และเพ่ือเสนอแนวคิดญาณวิทยาของเด
อร์ริดา โดยใช้การศึกษาจากเอกสาร หนังสือและบทความที่เกี่ยวข้อง ผลการศึกษาพบว่า  ญาณวิทยาเชิง
บรรทัดฐานมาจากการพยายามทำความเข้าใจระหว่างความเป็นจริงกับสิ่งที่เราเห็น โดยมีแนวคิดว่าความรู้มา
จากความคิดในใจที่มีมาแต่เดิม และจากประสบการณ์ใหม่ที่เกิดขึ้น ซึ่งทั้ง 2 แบบนั้นล้วนเป็นการสร้างความรู้
มาจากตัวตนที่พิจารณาว่า ความรู้เป็นสิ่งที่ถูกต้องจึงไม่พยายามค้นหาข้อมูลที่เป็นจริงอ่ืน ส่วนญาณวิทยาของ
เดอร์ริดามาจากแนวคิดเรื่องการรื้อโครงสร้างที่ต้องการจะลดความแตกต่างระหว่างขั้วตรงข้ามระหว่างความรู้
ที่มาจากข้อสมมติฐานที่ตรงข้ามกัน และนำเสนอศาสตร์แห่งการเขียน เพ่ือเสนอข้อมูลที่ยังไม่ถูกพูดถึง เพราะ
วิทยาการต่างๆ ล้วนสร้างเหตุผลที่มีลักษณะตัวตนขึ้นมาใช้ในการตีความ จึงจำเป็นต้องสร้างการเขียนที่จะช่วย
อธิบายบริบทอ่ืนๆ ทางสังคมมาทำให้เกิดความรู้ที่ชัดเจนยิ่งขึ้น 
คำสำคัญ: ญาณวิทยา, การรื้อโครงสร้าง, เดอร์ริดา 
 
ABSTRACT  

This article aims to study the concept of educational philosophy and to create the 
University’s Educational Management Model in Thai society. This is a qualitative research 
done by studying academic documents.  It was found that normative epistemology comes 
from reality and appearances. There is the idea that knowledge comes from the originally 
thought in the mind and the experiences, both of all are the creation of knowledge from the 
self that considers that Knowledge is true, so it should not find the other meaning. Derrida's 
epistemology comes from the idea of Deconstruction to reduce the differences between the 
knowledge derived from opposite assumptions and the science of writing to present 



19 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 2 (July - December 2020) 

information that has not been mentioned because of various science all create a sense of 
identity and use in the interpretation It is therefore necessary to create writing that will help 
explain other contexts in social made with the other knowledge. 
Keywords:  Epistemology, Deconstruction, Derrida 
 
บทนำ  
 มนุษย์นั้นมีแนวทางในการดำเนินชีวิตด้วยการสร้างความรู้ขึ้นมาเพ่ือตอบข้อสงสัยที่เกิดขึ้นในชีวิต โดย
ความสงสัยต่อสิ่งต่างๆ ในโลกนั้นมาจากกลุ่มนักคิดวิมตินิยมที่เริ่มพัฒนาแนวคิดทางญาณวิทยาโดยเสนอ
แนวทางที่จะตอบปัญหาต่อสิ่งที่เกิดขึ้นในโลกใบนี้  เช่น ปัญหาทำไมฝนจึงตก ทำไมฟ้าจึงร้อง ต่อข้อพยายาม
ดังกล่าวเป็นที่มาของการเสนอแนวคิดญาณวิทยาเชิงบรรทัดฐาน (normative epistemology) ว่าความรู้คือ
อะไร อะไรคือสิ่งที่เราควรเชื่อ ด้วยหลักการที่เพลโตเสนอปรากฎในหนังสือ Meno ว่า ข้อความนั้นต้องเป็น
จริง คนที่อ้างว่ารู้ข้อความนั้นต้องเชื่อข้อความนั้น และคนที่อ้างว่ารู้ข้อความนั้นมีเหตุอันควรให้เชื่อข้อความนั้น 
(Gettier, 2001) เป็นที่มาของการสร้างแนวคิดแบบองค์รวม (holism) ที่พยายามนำเสนอความรู้ที่เป็นสากล
จนปิดบังความรู้ในส่วนอ่ืนๆ ที่ไม่ปรากฎ แนวคิดที่ว่าทุกอย่างชัดเจน แต่เมื่อเดคาร์ต (Descartes) เสนอถึง
ข้อผิดพลาด เช่น การโต้แย้งความมีอยู่ของพระเจ้าที่เริ่มว่า จะต้องมีความจริงในสัมฤทธิเหตุ (efficient 
cause) อันเป็นสิ่งที่ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงต่อมา กลุ่มประสบการณ์นิยมยืนยันถึงสมมติฐานบางอย่างที่
ใหญ่เกินไป ซึ่งฮูม (David Hume) แสดงให้เห็นว่า การใช้ประสบการณ์ยังไม่อาจสรุปได้ว่าจะสามารถเข้าใจได้
ทั้งหมด เป็นแค่เข้าใจได้เฉพาะประสบการณ์ในแต่ละช่วงเท่านั้น แม้บางครั้งเราต้องการโครงสร้างหรือหลักการ
ในการตัดสิน แต่ก็อาจจะมีคำถามตามมาได้ว่า ข้อมูลเดิมที่มาจากความเชื่อนั้นจะนำไปสู่การตีความจากบุคคล
ที่มีเหตุผลมากกว่าคนอ่ืน ทำให้ไม่สนใจเหตุผลอ่ืนใดอีก และอีกปัญหาคือ ข้อเสนอของเดคาร์ตที่เสนอว่า
เป็นไปที่การเริ่มงานทางปรัชญาต้องการเสนอบางอย่างที่ต้องไม่มีอะไรผิดพลาดหรือเป็นเหตุผลที่ไม่อาจโต้แย้ง
ได้ แต่ข้อเท็จจริงแล้วเหตุผลเช่นนั้น เพราะยังมีข้อมูลที่มีเหตุผลอ่ืนๆ เกิดขึ้นตลอดเวลา ซึ่งภาพดังกล่าวได้ถูก
นำเสนอเป็นไคว์ (W.V.Quine) ต่อระบบความรู้ที่มีลักษณะเป็นเครือข่าย (net) และเชื่อมโยงกัน กล่าวคือไม่มี
สิ่งใดที่เป็นความเชื่อพ้ืนฐาน และไม่มีความเชื่อใดที่ขาดประสบการณ์ โดยความรู้นั้นจะต้องผ่านการเชื่อมโยง
กันระหว่างประสบการณ์ภายในเครือข่ายนั้น (Nancey Murphy, 1997: 27)  
 ข้อเท็จจริงของแนวคิดแบบองค์รวมได้เสนอให้เห็นรูปแบบของระดับชั้นทางด้านความคิดที่เกิดจาก
การตีความ (interpretation) และการตรวจสอบ (justification) ที่เสนอว่า แนวคิดแบบองค์รวมนั้นต้องมี
ความหมายและเป็นจริงเท่านั้น ซึ่งเท่ากับว่าข้อมูลไม่ใช่เพียงแค่ข้อความง่ายๆ เท่านั้นแต่ต้องสามารถยืนยันได้
ด้วยทฤษฎีทางวิทยาศาสตร์และถูกยอมรับด้วยโครงสร้างที่ถูกพัฒนาขึ้นจากการสังเกตและผลจาก
ประสบการณ์ที่สร้างข้อมูลยืนยัน แต่ปัญหาของแนวทางวิทยาศาสตร์ดังกล่าวได้กลายเป็นการยืนยันหรือตัดสิน
แค่ทางทฤษฎีที่ถูกนำเสนอด้วยตรรกะวิบัติ (fallacy) เนื่องจากแนวทางวิทยาศาสตร์นั้นไม่อาจตรวจสอบได้ใน
ทุกบริบทและภาษาที่ใช้ถูกจำกัดไว้ในวิทยาศาสตร์เท่านั้น (Nancey Murphy, 1997: 28)  
 แนวทางดังกล่าวนี้จึงได้ถูกนำเสนอความรู้แบบใหม่ด้วยการอ้างถึงแนวคิดการรื้อโครงสร้าง 
(Deconstruction) ของเดอร์ริดา (Jacques Derrida) ที่ปฎิเสธแนวคิดแบบโครงสร้าง โดยเสนอว่า รูปแบบที่
ถูกนำเสนอควรเป็นมากกว่าเรื่องราวตามเนื้อหาทั่วไป เพราะอาจถูกตีความให้แตกต่างออกไปตามความ
ต้องการของแต่ละคน (Christopher Norris, 1982: 22) ซึ่งนั่นทำให้คำไม่ได้แสดงให้เห็นถึงโลก และคำก็ไม่ใช่
โลกหรือสิ่งอ่ืนใดที่ต้องการนำเสนอ และมนุษย์ก็ไม่อาจจะควบคุมคำให้สื่อความหมายตรงกับความจริงได้หาก



20  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

จะว่าไปแล้ว ซึ่งปัญหาดังกล่าวนี้เองนำไปสู่ความหมายของคำที่ไปเกินกว่าที่มนุษย์จะควบคุม และหากจะถือ
แบบนั้นเราอาจเข้าใจได้ว่ามนุษย์แทบจะสื่อสารกันไม่ได้เลย เพราะมีความเป็นไปได้ที่เราจะรับรู้ข้อมูลที่ไปไกล
เกิน แต่ด้วยวิธีการรื้อโครงสร้างที่เดอร์ริดานำเสนออาจทำให้เข้าใจได้ถึงการปฏิเสธอาจเป็นจุดอ้างอิงของ
แนวทางที่เราจะเสนอความหมายอ่ืนๆ ที่เป็นไปได้ก็เป็นได้ บทความนี้จึงต้องการนำเสนอรูปแบบญาณวิทยา
เชิงบรรทัดฐาน และเพ่ือเสนอแนวคิดญาณวิทยาของเดอร์ริดาดังต่อไป 
 
แนวคิดเรื่องญาณวิทยาเชิงบรรทัดฐาน 
 ญาณวิทยา คือ การแสวงหาความรู้ โดยมีจุดเริ่มต้นที่การตั้งคำถามว่า เราสามารถมีความรู้เกี่ยวกับ
ธรรมชาติตามที่เป็นจริงบ้างหรือเปล่า กล่าวคือ เราสามารถเข้าใจความเป็นจริง (reality) ว่าตรงกับสิ่งที่เรา
เห็น (appearances) ได้หรือไม่ ดังกรณีที่ว่า ทุกครั้งที่อากาศร้อนติดต่อกันระยะหนึ่งฝนจะตก เราจึงสรุปว่า
อากาศร้อนทำให้ฝนตกได้หรือไม่ เป็นการสรุปจากสิ่งที่เราเห็น แต่ในความเป็นจริงแล้ว เราจะแน่ใจได้อย่างไร
ว่าฝนตกเพราะอากาศร้อนจริงๆ คำถามในลักษณะสงสัยในการรับรู้ของมนุษย์เช่นนี้เรียกว่าคำถามเชิงวิมติ
นิยม ซึ่งเป็นทัศนะทางปรัชญาเชิงวิพากษ์ที่ตั้งคำถามต่อความน่าเชื่อถือของการอ้างว่ารู้  และพวกที่มีทัศนะใน
แนวทางดังกล่าวเรียกว่า พวกวิมตินิยม (skepticism) ความพยายามจะยืนยันความเป็นไปได้ของมนุษย์ที่จะมี
ความรู้เกี่ยวกับโลกหรือโต้แย้งกับพวกวิมตินิยมถือเป็นจุดเริ่มต้นของญาณวิทยา (epistemology) และคำถาม
ของญาณวิทยาลักษณะเชิงบรรทัดฐาน (normative) ซึ่งเพลโต้ได้เสนอว่าสิ่งต่างๆ ในโลกมีความหมายได้
เพราะแบบ (form) เช่น ความขาว ความเป็นสี่เหลี่ยม ความดี ฯลฯ ทำให้เราเข้าใจได้ว่ากระดาษเป็นแผ่น
เหลี่ยมๆ สีขาวเพราะกระดาษมีแบบของความเป็นแผ่น แบบเหล่านี้เป็นมโนคติ (idea) ซึ่งเป็นสิ่งนามธรรม 
(abstract entities) จึงไม่อาจเข้าถึงด้วยประสาทสัมผัส สำหรับเพลโต้ หากเราจะเข้าใจสิ่งต่างๆ ในโลกจะต้อง
ใช้เหตุผลเป็นเครื่องมือ 
 เดส์คาร์ตส์ (Rene Descartes) มองว่า ความรู้ต้องมาจากการใช้เหตุผล กล่าวคือเป็นการหาสิ่งที่เรา
ไม่อาจจะสงสัยได้ เพราะสิ่งที่เราสงสัยได้ไม่น่าจะนับเป็นความรู้  เขาให้เหตุผลว่า เราสามารถสงสัยประสาท
สัมผัสได้ เพราะในเวลาที่เราฝันก็สามารถรู้สึกถึงสิ่งต่างๆ ได้เหมือนตอนตื่น ดังนั้น หากเราใช้ประสาทสัมผัสจึง
ไม่อาจแน่ใจได้เลยว่า สิ่งใดเป็นความจริง สิ่งใดเป็นความฝัน และประสาทสัมผัสเองก็ไม่ใช่เครื่องมือที่น่าเชื่อถือ
ในการหาความรู้ เช่นก้อนขี้ผึ้งก่อนที่จะเผาจะมีรูปร่างและกลิ่นแบบหนึ่ง แต่พอเผาแล้วจะกลายเป็นของเหลว
และมีกลิ่นอีกแบบหนึ่ง ถ้าใช้ประสาทสัมผัสเป็นเครื่องมือในการหาความรู้ เราคงไม่อาจจะสรุปได้ว่าก้อนขี้ผึ้ง
ก่อนเผากับหลังเผาเป็นสิ่งเดียวกัน เพราะสัมผัสบอกเราว่า ไม่เหมือนเดิม การใช้เหตุผลทำให้เรารู้ว่านั่นเป็นสิ่ง
เดียวกัน ข้อสรุปนี้เดส์การ์ตส์มองว่าเป็นความรู้เพราะไม่อาจจะสงสัยได้ เช่นเดียวกับข้อความว่า “ฉันคิด ฉันจึง
มีอยู่” ซึ่งเป็นข้อความที่ได้มาจากการใช้เหตุผลล้วนๆ และด้วยการนิรนัย (deduction) จากข้อความดังกล่าว
จึงทำให้เราสามารถมีความรู้เกี่ยวกับโลกนี้ (วุฒิ เลิศสุขประเสริฐ, 2545) 
 ล็อค (John Locke) ไม่เห็นด้วยกับเพลโต้และเดคาร์ตส์ เขามองว่า ถ้ามนุษย์จะมีความรู้เกี่ยวกับโลก 
ความรู้นั้นต้องมาจากประสาทสัมผัส สำหรับล็อคมองว่าความรู้ที่ติดตัวมาตั้งแต่เกิด (innate idea) ไม่ม ีใน An 
Essay Concerning Human Understanding ล็อคกล่าวถึงจิตเป็นเหมือนกับกระดาษอันว่างเปล่าปราศจาก
คุณสมบัติใดๆ ปราศจากความรู้ มโนคติหรือความรู้ต่างๆ ของเราล้วนเป็นผลผลิตของประสบการณ์ ซึ่งฮิวม์ 
(David Hume) เห็นด้วยกับล็อคกว่าถ้าความรู้เกี่ยวโลกก็ต้องมาจากประสาทสัมผส แต่สุดท้ายฮิวม์กลับมองว่า 
การรับรู้ด้วยประสาทสัมผัสอาจไม่ได้ทำให้เรามีความรู้เกี่ยวกับโลกภายนอกได้ โดยเหตุผลของฮิวม์มองว่า เรา
รับรู้เหตุการณ์ที่เกิดขึ้นแต่เป็นการรับรู้เพียงว่าเหตุการณ์หนึ่งเกิดขึ้นก่อนอีกเหตุการณ์หนึ่ง  เช่น อากาศร้อน



21 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 2 (July - December 2020) 

มักจะเกิดขึ้นก่อนฝนจะตก การที่จะสรุปว่าอากาศร้อนเป็นสาเหตุให้ฝนตกเป็นการสรุปด้วยวิธีการอุปนัย 
(induction) ที่วางอยู่บนความเชื่อที่เกี่ยวข้องกันเชิงสาเหตุและผลของเหตุการณ์ที่มักเกิดขึ้นตามกัน เช่น 
อากาศร้อนกับการที่ฝนตก ซึ่งฮิวม์เห็นว่ามาจากความเคยชินที่เห็นเหตุการณ์บางคู่เกิดตามกันบ่อยๆ แต่ไม่มี
เหตุผลมารองรับได้ว่าวิธีการอุปนัยเป็นวิธีการหาความรู้ที่น่าเชื่อถือ เพราะในฐานะที่อุปนัยเป็นแนวคิดที่เชื่อ
เหตุการณ์ในอนาคตจะเหมือนเหตุการณ์ในอดีต เพ่ือพิสูจน์ว่าความเชื่อนี้จริง เราต้องเอาเหตุการณ์ในอนาคต
มายืนยันว่าจะเหมือนกับอดีตจริง แต่เหตุการณ์ในอนาคตเป็นเหตุการณ์ที่ยังมาไม่ถึงจึงไม่อาจนำมาเป็นเหตุผล
ยืนยันได้ อุปนัยจึงเป็นเพียงความเชื่อที่ไม่มีทางพิสูจน์ได้ว่าจริง เมื่อเราไม่อาจเชื่อมโยงเหตุการณ์ใดๆ ได้ใน
ฐานะเป็นสาเหตุและผลของกัน ฉะนั้น ความรู้เกี่ยวกับโลกจึงเป็นไปไม่ได้เพราะเราสร้างกฎเองไม่ได้ (วุฒิ เลิศ
สุขประเสริฐ, 2545) 
 การแก้ปัญหาของฮิวม์ได้ถูกนำเสนอโดยค้านท์ (Immanuel Kant) ได้เสนอแนวคิด synthetic a 
priori คือทัศนะแบบเหตุผลนิยม เช่น เดส์คาร์ตส์ โดยใช้วิธีนิรนัยในการหาความรู้เริ่มจากข้อความท่ีจริงโดยไม่
ต้องอาศัยประสาทสัมผัส (ความรู้ก่อนประสบการณ์ a priori) เป็นฐาน แต่วิธีการนี้ถูกวิจารณ์ว่าถึงแม้จะให้
ข้อสรุปที่จริงอย่างแน่นอน แต่ไม่ได้ให้ความรู้ใหม่และข้อสรุปที่ได้มาก็ไม่เกี่ยวอะไรกับโลกภายนอกตัวเรา 
ในขณะที่พวกประสบการณ์นิยม เช่น ล็อคใช้วิธีอุปนัยในการหาความรู้ ถึงแม้วิธีการดังกล่าวจะให้ความรู้ใหม่
และเป็นความรู้เกี่ยวกับโลกภายนอก แต่ก็ถูกฮิวม์วิจารณ์ว่าวิธีการดังกล่าวเป็นเพียงความเคยชินของมนุษย์ 
นอกจากนั้นวิธีอุปนัยก็ไม่ได้จริงเสมอไป ค้านท์จึงเสนอความรู้แบบสังเคราะห์ (synthetic a priori) โดยอ้างว่า 
มีความรู้ที่เก่ียวข้องกับโลกภายนอกและจริง เช่น เลขคณิต เรขาคณิต  แต่แนวคิดดั งกล่ าวได้ ถูก โต้ แย้ งว่ า 
ความคิดแบบคณิตศาสตร์นั้นสามารถลดทอนเป็นตรรกวิทยาซึ่งเป็นที่ เข้าใจว่าเป็นความรู้แบบวิเคราะห์ 
(analytic a priori) ทำให้เลขคณิตไม่ได้มีสถานเป็นความรู้แบบสังเคราะห์แบบที่ค้านท์ว่า ซึ่งทำให้เห็นว่า
ความหมายแบบวิเคราะห์ที่เป็นความหมายที่จริงอย่างแน่นอนนั้นจะแตกต่างจากข้อความสังเคราะห์ที่เป็จริง
ตามข้อเท็จจริง จึงทำให้ความรู้นั้นไม่มีข้อความใดที่ยืนยันได้ว่าเป็นจริงที่แน่นอน เพราะความรู้นั้นเป็นแค่ชุด
ความเชื่อที่สอดคล้องกันของแต่ละคนเท่านั้น (วุฒิ เลิศสุขประเสริฐ, 2545) 
 ความรู้ของกลุ่มนักคิดเหล่านี้สะท้อนให้เห็นว่า ความรู้นั้นมาจากข้อสงสัยระหว่างความรู้ที่ติดตัวมา
หรือมีมาก่อนกับความรู้ที่ได้มาใหม่และทั้ง 2 แบบนั้นล้วนเป็นการสร้างความรู้ที่แน่นอนตายตัวในแง่ของความ
เป็นความรู้ในแบบองค์รวมคือเป็นการอธิบายความเป็นจริง ซึ่งความรู้ดังกล่าวนี้เป็นผลจากข้อสรุปที่อ้างถึง
ความรู้นั้นว่ามาจากตัวตนของแต่ละคนต่อการอ้างเหตุผลที่ทำให้เกิดข้อสงสัยต่อความรู้นั้น การเชื่อว่าความรู้
เป็นสิ่งที่ถูกต้องและชัดเจนจึงไม่อาจเข้าถึงได้บนข้อถกเถียงของแต่ละฝ่ายนี้  
 
แนวคิดญาณวิทยาแบบรื้อโครงสร้างของเดอร์ริดา  
 ความรู้ที่ปรากฎในลักษณะของผู้รู้และวัตถุที่ถูกรู้นั้นในมุมมองแนวคิดแบบรื้อโครงสร้างมาจากการ
ต้องการจะลดความแตกต่างระหว่างขั้วตรงข้ามระหว่างความรู้ที่มาจากข้อสมมติฐานที่ตรงข้ามกันที่พิจารณา
ว่าอันหนึ่งจริงกว่าอันหนึ่ง เช่น สิ่งที่ปรากฎกับสิ่งที่ไม่ปรากฏ หรือสิ่งที่เป็นหลักกับสิ่งที่เป็นรอง ด้วยการทำ
แบบนี้เพ่ือเป็นการไม่ต้องการจำกัดความคิดใดว่าชัดเจนกว่ากันและแสดงให้เห็นสิ่งที่สังคมยอมรับร่วมกัน 
(Nancey Murphy, 1997: 137) โดยในญาณวิทยาแบบรื้อโครงสร้างของเดอร์ริดานั้นต้องการเสนอแนวทางที่
จะช่วยลดการโต้เถียงที่ทำให้เกิดความชัดเจนของแต่ละฝ่ายมาเป็นการลดระดับความตรงข้ามของทั้ง  2 ด้วย
กระบวนการเหล่านี้ คือ 



22  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

 1. การลดระดับ 2 ขั้วตรงข้าม โดยเริ่มจากการเข้าใจความว่าปัญหาหนึ่งของการรับรู้นั้นมาจาก
ปัญหาเรื่องความจริงที่ปรากฎในการนำเสนอผ่านเรื่องอภิปรัชญาแห่งการปรากฎ (metaphysics of 
presence)  กล่าวคือการสร้างความจริงนั้นจะเป็นลักษณะสร้างแต่ความชัดเจนของการมีอยู่ตลอดเวลา แต่
กลับไม่ได้พิจารณาให้เห็นสิ่งที่ไม่ปรากฏที่อยู่นอกเหนือจากนั้น เช่นเดียวกับประวัติศาสตร์ที่จะปรากฏเฉพาะ
ด้านเดียวสำหรับผู้เขียนประวัติศาสตร์แต่จะไม่อ้างถึงคนอ่ืนที่ไม่ได้มีอำนาจเขียนประวัติศาสตร์นั้นขึ้นมา  ซึ่ง
ประวัติศาสตร์ของอภิปรัชญาก็เหมือนกับประวัติศาสตร์ของตะวันตก เป็นประวัติศาสตร์ของการอุปมาและ
เปรียบเทียบเชื่อมโยงเท่านั้นแต่ไม่ทำให้เข้าใจความจริงที่ไม่ปรากฎแต่อย่างใด  ซึ่งบ่อเกิดเป็นการปรากฎนั้น
ปรากฏทางประสาทสัมผัสในคำที่ถูกแสดงว่าเป็นชื่อที่เกี่ยวกับพื้นฐาน ต้นแบบ หรือศูนย์กลางที่มั่นคงของสิ่งที่
ปรากฏ (เนื้อแท้,แก่นแท้) ที่อยู่เหนือประสาทสัมผัส ,จิตวิญญาณหรือการรับรู้ของมนุษย์ (Jacques Derrida, 
1980: xxi)  อภิปรัชญาแห่งการปรากฎนับเป็นแกนหลักของระบบปรัชญาตะวันตกโดยสร้างแบบฐานความรู้ที่
เดอร์ริดารื้อถอนความเชื่อในระบบตรงข้าม  โดยให้ความสำคัญต่อการปรากฏ (presence)  มีความสมบูรณ์
เหนือกว่าการไม่ปรากฏ (absence) และการอธิบายความจริงผ่านภาษานั้นว่ามีความสมบูรณ์ได้ แต่เดอร์ริดา
เห็นว่าภาษาที่สร้างความหมายมีระบบที่แตกต่างกันออกไป จนทำให้ไม่สามารถสร้างการพูดที่สมบูรณ์  ความ
จริงสูงสุด หรือความหมายที่ครบถ้วนได้ (Jacques Derrida, 1980: 69)   

เดอร์ริดาใช้ทฤษฎีรื้อถอนลบขอบเขตหรือพรมแดนต่าง ๆ ระหว่างความตรงข้าม คือ ค้นหาคู่ตรงข้าม
กันคู่หนึ่ง เพ่ือแสดงให้เห็นว่าคำศัพท์แต่ละตัวเป็นส่วนหนึ่ง มากกว่าที่จะเป็นขั้วตรงข้ามกัน “โครงสร้าง” หรือ 
“ความตรงข้าม” รักษาเอาไว้ไม่ให้ล้มหรือพังทลายลง  หรือถูกแปลไปสู่  “การเล่น” (play) โดยรื้อถอนระบบ
เก่า  เพ่ือแสดงให้เห็นถึงหน่วยพ้ืนฐานของลักษณะที่เป็นโครงสร้างว่าเป็นอย่างไร คู่ ๆ หนึ่ง   และกฎเกณฑ์
ต่าง ๆ สำหรับการรวมตัวกันนั้นมีข้อที่ขัดแย้งกับตรรกะกันอย่างไร  โดยวิธีดังกล่าวเรียกว่า ความต่าง 
(difference) ซึ่งเป็นรูปแบบของการสร้างสิ่งต่าง ๆ ขึ้นจากเครื่องหมายภายใน (ร่องรอย) เพ่ือค้นหาความตรง
ข้ามทางอภิปรัชญาระหว่างสิ่งหมาย (signifier) กับสิ่งที่ถูกหมาย (signified) ของการพูดและการเขียน 
(Coward Harold, 1990: 59)  และรื้อถอนข้อแตกต่างกันนั้น  เพ่ือสร้างข้อความที่เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน  
และขยายข้อความนั้นออกไปเพ่ือให้เกิดความสมบูรณ์ยิ่งขึ้น 
 2. ศาสตร์แห่งการเขียน (Grammatology) เพ่ือเสนอข้อมูลที่ยังไม่ถูกพูดถึง แนวคิดที่เป็นรากฐาน
เดิมถือว่าเป็นแนวคิดหลักในการสร้างเหตุผล เดอร์ริดาไม่เห็นด้วยเพราะเหตุผลไม่สามารถเป็นพ้ืนฐานของทุก
อย่างได้ เนื่องจากวิทยาการต่างๆ ล้วนสร้างเหตุผลที่มีลักษณะเฉพาะตัวขึ้นจนไม่สนใจกันและกัน โดยพิจารณา
ผ่านโครงสร้างเหล่านี้ กล่าวคือ 

ก.  ภาษาศาสตร์โครงสร้างนิยม (structuralist linguistics)  เดอร์ริดาอธิบายโครงสร้างภาษาตาม
แบบที่พยายามหารากฐานความรู้ซึ่งให้คุณค่าภายในของภาษาว่ามีแก่นสาร (essence) ตั้งอยู่บนตรรกะที่เป็น
เอกลักษณ์  (the  logic  of  identity) (Jacques Derrida, 1980: 314) ด้วยรูปลักษณ์ดังกล่าวทำให้ภาษา
ถูกกำหนดด้วยโครงสร้างที่แสดงผ่านการพูดเป็นหลัก ปรากฎผ่านลักษณะการโต้แย้งทางด้านกระบวนการ เช่น 
วิภาษวิธี (Dialectic) สานเสวนา (Dialogue) ที่มองถึงการหาเหตุผลมาจากการพูดกันเป็นหลัก 

ข. มานุษยวิทยาเชิงโครงสร้าง (structural  anthropology) เดอร์ริดาได้วิจารณ์นักโครงสร้างนิยมซึ่ง
พยายามพัฒนาศาสตร์เกี่ยวกับมนุษย์   เพราะเขาถือว่า  “มนุษยนิยมทั้งหมดยังคงเป็นเรื่องของอภิปรัชญา” 
(Jacques Derrida, 1982: 116)  โดยท้าทายแนวความคิดเกี่ยวกับมนุษย์ ในเรื่อง “จุดจบของมนุษย์” (The 
Ends of Man)  เขาได้แสดงความแตกต่างของคำว่า “จุดจบ”(end) ที่เกี่ยวกับมนุษย์ว่า “เมื่อถึงจุดจบหรือ
จุดสิ้นสุดของมนุษย์ผ่านจารีต” (Jacques Derrida, 1982B)  เขาจึงเลิกความเชื่อใน “ความก้าวหน้าทางญาณ



23 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 2 (July - December 2020) 

วิทยา” (epistemological progress)  และเลิกเชื่อใน  “ความก้าวหน้าทางสังคม” ลงด้วย  ฉะนั้น เดอร์ริดา
เชื่อว่า  สังคมไม่มีสิ่งที่เป็นประวัติศาสตร์ คือ เรื่องราวเกี่ยวกับความก้าวหน้าของมนุษย์อย่างที่นักปรัชญา
เข้าใจ เพราะเรื่องดังกล่าวเป็นเรื่องที่แต่งขึ้นมาธรรมดาเรื่องหนึ่งเท่านั้นและล้มละลายลงไปแล้ว (David Hoy, 
1985: 48-49)  ซึ่งทั้งหมดนี้ทำให้เกิดข้อถกเถียง  และกลายเป็นเรื่องที่นำมาศึกษาวิจัยในปัจจุบันมองว่า  สิ่งที่
เป็นข้อถกเถียงของพวกนักคิดหลังยุคใหม่ (Post-modernist) และพวกนักคิดรื้อถอน (deconstructionist) 
ในทางมานุษยวิทยาก็คือ มีการปฏิเสธทฤษฎีที่เคยยึดถือกันมา ซึ่งก่อให้เกิดการวิพากษ์วิจารณ์วิธีการศึกษา
แบบตะวันตก และพยายามหลีกหนีจากทฤษฎีกระแสหลัก (grand theories)  ด้วยเหตุผลที่ว่า ทฤษฎีเหล่านี้
พยายามทำให้สิ่งที่แตกต่างกันเป็นสิ่งที่เหมือนกัน ในทางมานุษยวิทยามีผลเกิดข้ึน 2 ลักษณะคือ อย่างแรก ทำ
ให้เกิดการปรับเปลี่ยนวิธีการศึกษา อย่างที่สอง คือทำให้เกิดการนิยามใหม่ต่อสิ่งที่เรียกว่าทฤษฎี สองสิ่งนี้
เกี่ยวข้องกัน เพราะต่างทำให้เกิดข้อถกเถียงเกี่ยวกับสถานะของนักมานุษยวิทยาที่เป็นผู้เขียนงานวิจัย  และ
ยืนยันว่างานภาคสนามเป็นเรื่องของการตีความ นอกจากนั้นยังตั้งคำถามต่อข้อสมมติฐาน และวิธีการศึกษาที่
จะพัฒนาไปสู่การสื่อความ และการตีความทางวัฒนธรรม (Henrietta L. Moore, 1999: 1-23) 
 ต่อข้อพิจารณา เดอร์ริดาจึงได้เสนอการเขียน (Grammatology) ด้วยการพิจารณาถึงการใช้เหตุผลใน
งานเขียนและข้อถกเถียง  เพ่ือเชื่อมโยงให้เกิดความสอดคล้องกันในรายละเอียด และความมีประสิทธิภาพของ
คำอธิบาย  หรือวาทกรรมอันมีเหตุผล ไม่ต้องการให้เป็นพ้ืนฐานของความจริงแท้ชนิดใดชนิดหนึ่ง ด้วยรูปแบบ
ดังนี้ 

1) การสร้างภาษาที่รัดกุมและหลากหลาย เป็นลักษณะการอธิบายเหตุผลของแนวคิดที่เชื่อความจริง
ทางวัตถุเชิงปรวิสัย/เชิงวัตถุวิสัย  ผ่านการใช้ภาษาตามแนวคิดของความมีแก่นสารของแนวคิดใดแนวคิดหนึ่ง 
ตามทรรศนะของอริสโตเติลที่ว่า  “คำแรกถูกเข้าใจในลักษณะที่ใกล้เคียงกับสิ่งนั้นที่สุด  และจึงกำหนดเสียง 
(พูด) ก่อนแล้วจึงใช้เป็นคำบัญญัติขึ้น (เขียน) ขึ้นภายหลัง” (Jacques Derrida, 1980: 17)  โดยนักคิดเหล่านี้
อาศัยวัตถุและเหตุผลในใจสร้างคำ (logos) จากนั้นคำและเหตุผลจึงสร้างเครื่องหมายเลียนแบบธรรมชาติ
ขึ้นมา, เหตุผลในใจกับการพูดสร้างสัญลักษณ์ขึ้นใช้ในการสื่อสาร   ดังนั้น  ภาษาพูดจึงเป็นสัญลักษณ์แรกของ
เหตุผล  และภาษาเขียนเป็นสัญลักษณ์ที่สองจึงมีลักษณะอ่อนลงมา (Jacques Derrida, 1980: 11-12)  ซึ่งเด
อร์ริดาไม่เห็นด้วย  เพราะเขาต้องการให้ภาษาเป็นอิสระไม่ต้องพ่ึงพาอาศัยแนวคิดหลักใดๆ ทั้งสิ้น และการให้
ความสำคัญต่อคำตรงข้าม  เช่น การพูด/การเขียน  โดยยกการพูดว่าเป็นการสื่อสารถึงความจริงมากที่สุด  
เพราะการพูดเป็นสื่อจากใจโดยตรง   ไม่ให้ความสำคัญต่อการเขียน  เพราะการเขียนต้องผ่านการใช้ในการพูด
มาก่อนจึงจะนำคำนั้นไปเขียนได้ หรือเป็นการบันทึกการพูดไว้  แต่เดอร์ริดาชี้ว่า  อะไรเป็นภายใน (คำพูด) 
อะไรเป็นภายนอก (คำเขียน)  เพราะทุกสิ่งล้วนเกิดจากการสร้างความหมาย  ตัวอย่าง  ปรากฏการณ์วิทยา
ของฮุสเซิลนั้นล้วนเกี่ยวกับสิ่งที่อยู่ในใจกับการแสดงออกมาผ่านประสบการณ์เป็นสิ่งที่บริสุทธิ์  แต่จริงแล้วไม่มี
ความหมายที่สมบูรณ ์ เพราะต้องผ่านการพูดกับตัวเองเสียก่อน (John C. Coker, 2003: 54-55)     เดอร์ริดา
จึงให้ความเห็นว่า  ความหมายที่บริสุทธิ์มีอยู่แต่ในจินตนาการเท่านั้น   เพราะเมื่อผ่านการคิดและแม้พูด
ออกมาก็เหมือนการเขียนที่ต้องแก้ไข  และสร้างภาษาลวงขึ้นมาใช้  เป็นที่มาของการรื้อถอนภาษาลวงเหล่านี้
ออกไปก่อน (Jacques Derrida, 1981: 41)  ฉะนั้น  ตัวบทต่าง ๆ ได้บรรจุข้อสมมุติฐานเหล่านี้เอาไว้  เราจึง
สามารถตีความด้วยความรู้พ้ืนฐานในภาษา  แต่การตีความนี้ไม่อาจนำไปถึงจุดจบหรือความสมบูรณ์ของการ
ตีความได ้ กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ “ความจริงสมบูรณ”์ (Absolute reality)  เราไม่อาจไปถึงได้ 
 2) การกำหนดสังคมสำคัญกว่าบุคคล การเขียนตามทรรศนะของเดอร์ริดาถูกมองว่า  การเขียนต้อง
อาศัยความทรงจำ และถ่ายทอด รวมถึงเป็นการยืนยันถึงการมีอยู่ของคำที่สื่อสารก่อนหน้านั้น (การพูด) 



24  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

(Christopher Norris, 1987: 37-38) และเมื่อเราสร้างความหมายขึ้นมาโดยอาศัยโครงสร้างที่มองว่าภาษา
เป็นศูนย์กลางของตัวตนและความหมาย  เช่น ฉันสามารถที่จะพูดว่า “ฉัน”  เพราะฉันได้อิงอาศัยระบบหนึ่ง
ของภาษา ซึ่งตำแหน่งของประธาน (subject) ได้ถูกทำเครื่องหมายหรือกำหนดโดยการเป็นบุรุษสรรพนามตัว
ที่หนึ่ง  ด้วยเหตุนี้ อัตลักษณ์ของฉันจึงเป็นผลผลิตของระบบภาษาศาสตร์ที่ฉันใช้อยู่  ต่อมานักคิดยุคหลัง
โครงสร้างนิยมอย่างเดอร์ริดามองความรู้ว่า  เป็นวิธีการแสวงหาวิธีคิดเกี่ยวกับเอกลักษณ์ที่ไม่ติดยึดกับ
เอกลักษณ์ของตัวเอง  แต่สามารถแตกต่างและขัดแย้งกับตัวเองได้ (differ from itself/differ with itself) 
(Caputo John D.,1997: 114) เขาจึงใช้ศาสตร์แห่งการเขียนเข้ามาแทนสัญญวิทยาของโซซูร์ โดยสร้างเงื่อน
ภายใต้ภาษา คือ เปลี่ยนความหมายของความสัมพันธ์ระหว่างการเขียน และการพูด เพ่ือสร้างนักวิเคราะห์
ภาษาขึ้น และเปลี่ยนความหมายความสัมพันธ์ระหว่างการเขียน สังคม และธรรมชาติเสียใหม่ โดยเดอร์ริดา
กล่าวว่า 

 “ฉันเรียกมันว่า ศาสตร์แห่งการเขียน (Grammatology) เพราะตั้งแต่ศาสตร์ต่าง ๆ ยังไม่มี   ก็ไม่มี
ใครบอกได้ว่า จะมีศาสตร์อะไรเกิดขึ้น และศาสตร์นั้นจะก้าวหน้าต่อไปได้ ภาษาศาสตร์เป็นส่วนหนึ่ง
ของศาสตร์ทั่ว ๆ ไปที่เข้าใจกฏได้ดีผ่านการวิเคราะห์ทางศาสตร์แห่งการเขียน  ... จุดเด่นคือต้องการ
ขยายขอบข่ายการเขียนที่ต้องการและควบคุมปรัชญาและข้อความที่รองลงมาทางภาษาศาสตร์   จึง
เป็นอิสระจากสัญญวิทยาและขยายความคิดที่ยิ่งใหญ่ออกไปผ่านทางภาษาศาสตร์  และสร้างข้อสรุป
ที่หลากหลายตลอดทั้งวางระเบียบทางภาษาศาสตร์ด้วย” (Jacques Derrida, 1980: 51) 

 3. ศาสตร์แห่งการตีความ (hermeneutics)  ศตวรรษที่ ๒๐  นักปรัชญาหันมาสนใจคิดค้นเรื่อง
ความหมายของภาษาที่ใช้ศาสตร์แห่งการตีความ เพราะจะรายงานอะไรย่อมใช้ภาษา จึงต้องตีความภาษา  ใช้
ข้อมูลก็ต้องตีความข้อมูล  ใช้สูตรก็ต้องตีความสูตร  ตีความแล้วก็ต้องสื่อถึงกันด้วยภาษา  ผู้ฟังหรือผู้อ่าน
ภาษาก็ต้องตีความภาษา (กีรติ  บุญเจือ, 2546, 32)  สำหรับเดอร์ริดามองว่า  ภาษาไม่ได้สะท้อนธรรมชาติ
ของโลก  แต่สร้างการตีความของเรากับโลก  โดยภาษาทำให้เราเข้าใจว่า  สิ่งเหล่านั้นเป็นจริง  แต่ที่จริงภาษา
สร้างสิ่งที่เป็นไปได้เท่านั้น  การตีความจึงไม่มีจุดจบหรือสมบูรณ์ได้  ฉะนั้น การแสวงหาความจริงทางวัตถุวิสัย  
ต้องอาศัยข้อความ (ภาษา) ใครก็ไม่สามารถกำหนดเหตุผลที่สมบูรณ์ต่อการตีความได้  เดอร์ริดาจึงจัดว่าเป็น
นักตีความที่ค่อนข้างสุดขั้วมากกว่านักปรัชญาศาสตร์แห่งการตีความคนอ่ืน ๆ  แต่ไม่ใช่ในฐานะที่สร้างความ
สมบูรณ์ให้ศาสตร์แห่งการตีความ  แต่ในฐานะที่ทำให้เห็นถึงข้อจำกัดต่าง ๆ ของแนวคิดดังกล่าว  ดังจะเห็นได้
จากตามแนวคิดของเดอร์ริดาที่วิพากย์ศาสตร์แห่งการตีความการรื้อถอน  ในเรื่องญาณวิทยาที่สร้างความ
แตกต่างกันอย่างน้อย  4 ลักษณะ คือ (David Hoy, 1985: 51-54) 

1)  รากฐานของความรู้  ญาณวิทยาแสวงหารากฐานที่แน่นอน ส่วนศาสตร์แห่งการตีความยืนยันว่า 
ไม่มีรากฐานเฉพาะสำหรับความเข้าใจ   ส่วนเดอร์ริดาอาศัยการวิพากย์ทฤษฎีของพลาโต้ (Plato) ที่เชื่อว่า  
การพูดเป็นหนทางแรกสุดสำหรับการกำหนดความหมายทางภาษา  และพิจารณาการเขียนว่าไม่อาจให้
ความหมายได้เช่นเดียวกับการพูด แต่เดอร์ริดาโต้แย้งว่า คำพูดไม่อาจให้ความหมายได้เช่นเดียวกับ
ประสบการณ์  และเสียงไม่อาจสื่อถึงสิ่งที่อยู่ในจิตใจออกมาได้   ต่อมาเดอร์ริดาจึงเสนอทฤษฎีรื้อถอนว่า 
ความหมายเชิงภาษา (linguistic meaning) ไม่ได้สืบทอดมาจากเจตนาทางจิตวิทยาของผู้พูด  แต่ได้รับสืบ
ทอดมาจากโครงสร้างของภาษา  หรือเป็นเพียงเครื่องหมายต่าง ๆ (signs)  เท่านั้นไม่สามารถทดแทนความ
จริงได้  เพราะภาษามีความขัดแย้งกันต่าง ๆ ที่อยู่ข้างใต้  หรือความขัดแย้งที่ไม่อาจแยกสลายได้  ด้วยเหตุนั้น 
ภาษาจึงมีความหลากหลาย และมีการอ่านที่ขัดแย้งกัน ซึ่งจะถูกถือว่าเกิดขึ้นมาพร้อมกันในเวลาเดียวกัน 
ฉะนั้น  รากฐานของความรู้ของเดอร์ริดาคือ ภาษา 



25 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 2 (July - December 2020) 

2) รูปแบบความรู้ ญาณวิทยาได้เสนอแนวคิดว่า  ภาพสะท้อนภายนอกไม่สามารถทำให้ความจริงแท้
เกิดความเปลี่ยนแปลงได้  ส่วนข้อสรุปของศาสตร์แห่งการตีความว่า การเข้าใจในลักษณะตีความได้รวมความ
เข้าใจส่วนตัวไปด้วย  ดังนั้น  การเปลี่ยนแปลงความเข้าใจส่วนตัว จะมีผลในการเปลี่ยนแปลงความเข้าใจเกี่ยว
เนื้อหาเรื่องราวด้วย  จึงมีคำถามขึ้นมาว่า เราได้ความจริงยิ่งขึ้นและได้ภาพที่สมบูรณ์มากขึ้นเกี่ยวกับตัวของเรา
เองหรือไม่  หรือเราเปลี่ยนแปลงไปพร้อมกับการเปลี่ยนแปลงการตีความต่าง ๆ ของเรา  ซึ่งเดอร์ริดามี
ความคิดคล้ายคลึงกับอันหลังมาก เพราะไม่มีการตีความโดด ๆ ที่สามารถอ้างได้ว่าเป็นสิ่งสุดท้ายหนึ่งเดียว
เท่านั้น และปฏิบัติการเกี่ยวกับการรื้อถอนจะนำไปสู่การขยายเกี่ยวกับการตีความต่าง ๆ เพ่ิมมากข้ึน กล่าวคือ
การสร้างความหมายในทรรศนะของเดอร์ริดาก็คือระบบของความแตกต่าง   (a system of difference) 
กล่าวคือ หากกฏเกณฑ์เปลี่ยน ความหมายก็เปลี่ยนไปด้วย ตามท่ีเดอร์ริดาได้กล่าวไว้ว่า   

  “.......เรามีความจำเป็นที่จะต้องเริ่มต้นคิดแบบไม่มีศูนย์กลางด้วยการตระหนัก  รู้ว่าศูนย์กลางไม่
สามารถคิดในแบบของการปรากฏหรือการดำรงอยู่ได้  ศูนย์กลางมิใช่ที่ตั้งที่เป็นธรรมชาติ  และก็มิใช่
อะไรที่หยุดนิ่งตายตัว  แต่ศูนย์กลางคือหน้าที่  เป็นสิ่งที่ไม่มีสถานที่  และเปิดให้สัญญะแบบต่าง ๆ 
เข้ามาแทนที่/สวมรอยอย่างไม่รู้จบสิ้น  เป็นจุดที่ภาษาสามารถทะลุทะลวงเข้าไปในระดับของประเด็น
ปัญหาที่เป็นสากล  เป็นจุดที่เมื่อไม่มีศูนย์กลางหรือจุดกำเนิด  ทุกอย่างก็กลับกลายเป็นเพียงวาท
กรรม...หรือระบบที่ความหมายสัญญะ  ไม่ว่าจะเป็นความหมายหลัก  ความหมายดั้งเดิม  หรือ
ความหมายที่ตัดข้ามเวลาและสถานที่ไม่สามารถเผยตัวเองออกมาได้อย่างสมบูรณ์เด็ดขาด  ยกเว้นใน
ระบบของความแตกต่าง  การขาดหายไป/การไม่ปรากฏของความหมายสัญญะที่ตัดข้ามเวลาและ
สถานที่  ส่งผลให้ปริมณฑลและการลื่นไหลของการสร้างความหมายเป็นไปอย่างไม่มีวันจบสิ้น” 
(Jacques Derrida, 1978: 280)   
3) กระบวนการรับรู้  รากฐานของญาณวิทยาเดิมอยู่บนการรับรู้ทางประสาทสัมผัสในฐานะเป็น

ตัวอย่างของความรู้ ส่วนศาสตร์แห่งการตีความนำเอาการอ่านมาเป็นรากฐานเพื่อสร้างความเข้าใจ จึงพยายาม
พัฒนาทฤษฎีเกี่ยวกับการอ่านขึ้น เพราะหนังสือและความหมายจะสื่อออกมาผ่านการอ่านเท่านั้น  เดอร์ริดาได้
อาศัยการอ่านแบบรื้อถอน  เพ่ือวิจารณ์ปรัชญาและอภิปรัชญาแห่งการปรากฎด้วยวิธีที่เรียกว่า ความต่าง 
เพราะการรับรู้หนังสือหรือข้อความต่าง ๆ ผ่านการคิดหรือทางประสาทสัมผัสไม่มีอะไรเป็นสิทธิพิเศษมากกว่า
กัน เมื่อความคิดเหล่านั้นไม่เคยโปร่งใสอย่างเต็มที่ต่อการเป็นตัวแทนหรือต่อตัวผู้เขียน  (Jacques Derrida, 
1982A: 326)  เป็นเพียงสมมติฐานที่ไม่อาจยืนยันหรือพิสูจน์ได้  ถูกสร้างขึ้นมาผ่านการตีความเพ่ือให้เหมาะ
กับทฤษฎีทางญาณวิทยา  สำหรับปัญหาที่การตีความเจอ คือ หนังสือหรือข้อความที่ถูกอ่านมีข้อจำกัดหรือไม่? 
และทำอย่างไรจะประสบความสำเร็จในการอ้างอิงสิ่งที่อยู่เหนือกว่าขึ้นไป (transcendental signified)?  การ
รื้อถอนได้ตอบคำถามนี้ว่า  หากหนังสือได้อ้างอิงถึงสิ่งที่เหนือกว่าขึ้นไปซึ่งพ้นจากหนังสือเล่มนั้น   ก็สามารถ
เข้าใจได้จากหนังสือเล่มหนึ่ง ฉะนั้น  หนังสือจึงสามารถสร้างเครื่อข่ายที่ขยายความหมายออกไปไม่รู้จบที่
เรียกว่า ความสัมพนัธ์ระหว่างตำราหรือตัวบทต่างๆ (intertextuality) 

4)  การตัดสินความรู้  ญาณวิทยาเดิมถือว่าการยืนยันความจริงที่เรารู้ถูกต้อง  เพราะมองข้ามเรื่อง
การเป็นตัวแทนวัตถุไป แต่ทฤษฎีศาสตร์แห่งการตีความยอมรับและมีความยุติธรรมต่อการตีความอัน
หลากหลาย  รวมถึงเงื่อนไขหรือปัจจัยที่เปลี่ยนแปลงต่าง ๆ เช่น ความมีประโยชน์  ความอุดมสมบูรณ์  ส่วน
การรื้อถอนก่อให้เกิดความเปลี่ยนแปลงโดยการค้นหาถึงความตรงข้ามกันที่ยังตัดสินไม่ได้   ซึ่งก่อขึ้นมาในการ
ตีความต่าง ๆ และการมีบทบาทในหลาย ๆ ความหมายที่เป็นไปได้ของคำ  เพ่ือเพ่ิมขยายการตีความที่เป็นไป
ได้ต่าง ๆ ให้มากขึ้น เหตุผลที่การตีความต่าง ๆ จะต้องได้รับการตรวจสอบซ้ำและดัดแปรงแก้ไขก็คือ การ



26  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

ตีความมักจะขึ้นอยู่กับความเข้าใจส่วนตัวของผู้ตีความเสมอ  และยังเป็นเรื่องของเวลาและการฝึกฝนด้วย  
การตัดสินความรู้ของเดอร์ริดาจึงไม่ตัดสินความรู้จากสิ่งที่ตีความแล้ว  แต่ตัดสินสิ่งที่ยังตัดสินไม่ได้  เพ่ือขยาย
ความเป็นไปได้ให้มากขึ้น  

แนวคิดพ้ืนฐานของเดอร์ริดาเกิดจากต้องการให้ยกเลิกการอธิบายปรัชญาและศาสตร์ต่าง ๆ และควร
ยกเลิกความก้าวหน้า (progress)  ของความรู้ต่าง ๆ ที่แสดงออกมาผ่านการพูดและเขียนซึ่งล้วนมีปัญหาเรื่อง
ของการสร้างศัพท์  และใช้ศัพท์อันเป็นตัวแทน (representation) ของความคิด  เพราะเราต้องเจอกับปัญหา
ต่าง ๆ ต่อไปในหนทางใหม่ ๆ ของความคิด  จนไม่สามารถพัฒนาต่อไปข้างหน้าได้  เนื่องจากการแทนที่เป็น
เพียงเงาหรือสิ่งที่สะท้อนของสิ่งที่ถูกแทนที่โดยผ่านการพูด การเขียน และความคิด (Jacques Derrida, 
1980: 36)  เราจึงควรมองคำศัพท์ปัจจุบัน  เพราะสามารถรู้ปัญหาต่าง ๆ ที่มีอยู่  และปัญหาคำศัพท์ใหม่ๆ ที่
ไม่สามารถแก้ไขได้เท่า ๆ กันนั่นเอง  ฉะนั้น  เราไม่สามารถแก้ปัญหาต่าง ๆ ทางอภิปรัชญาได้ (David Hoy, 
1985: 43-44)  เพราะการปรากฏที่เราเห็นนั้นไม่ใช่การปรากฏจริงแท้ที่บริสุทธิ์  แต่เพียงเผยร่องรอยที่เป็น
อดีตที่ผ่านมา (จึงเป็นเพียงจินตนาการเท่านั้น)  เหมือนสัญลักษณ์ต่าง ๆ ที่ถูกนำไปอ้างกับสัญลักษณ์อ่ืน ๆ ที่
แตกต่างกัน  ซึ่งความแตกต่างนี้ช่วยสร้างความสมบูรณ์ให้มากยิ่งขึ้นตามแนวคิดเรื่องร่องรอย (trace) (John 
C. Coker, 2003: 56) ดังจะเห็นได้จากการวิจารณ์โครงสร้างนิยมในตัวมันเองคือพัฒนาการที่เป็นจุดจบของ
ปรัชญาอันหนึ่ง นับตั้งแต่ที่พยายามจะทำการคาดการณ์เชิงปรัชญาอันไม่จำเป็น เทียบกับวิทยาศาสตร์ฟิสิกส์
สมัยใหม่ ซึ่งได้เข้ามาแทนที่การคาดการณ์เชิงปรัชญาเกี่ยวกับธรรมชาติของสสารด้วยการกระตุ้นให้ค้นคว้า 
คำอธิบายที่ได้จากประสบการณ์ การทดลอง และเฝ้าสังเกต ภาพสะท้อนทางปรัชญาเกี่ยวกับธรรมชาติของ
มนุษย์ ที่ถูกเข้ามาแทนที่โดยวิทยาศาสตร์ เหมือนกับภาษาศาสตร์และมานุษยวิทยาที่ถูกแทนที่ด้วยการรื้อถอน
ว่า “โซซูร์ (Saussure) และเลวี-สโทรส (Levi Strauss) ยังคงให้ความไว้วางใจในสมมติฐานปัญหาทาง
อภิปรัชญาอยู่ ในการเริ่มต้นโครงการของพวกเขา และด้วยการทำเช่นนั้น มันจะไม่ประสบผลในการที่จะ
ปลดปล่อยพวกเขาให้เป็นอิสระจากความยุ่งยากต่าง ๆ ทางปรัชญาได้ ซึ่งพวกเขาพยายามที่จะหลีกเลี่ยงมัน
นั่นเอง” (David Hoy, 1985: 45) 

จากการที่เดอร์ริดาต้องการชี้ให้เห็นว่าการเขียนและการอ่านเป็นการใช้ความคิด มากกว่าการพูดและ
การฟัง ซึ่งความคิดนั้นเป็นการเชื่อมโยงให้เห็นข้อมูลที่หายไปของข้อความเป็นการสร้างความเข้าใจต่อข้อความ
ที่ชัดเจนยิ่งขึ้น และความรู้ควรเป็นรูปแบบที่สามารถเติมเต็มได้ด้วยการมีเวลาที่เพียงพอต่อการทำความเข้าใจ
สิ่งนั้นๆ ได้และความคิดคือการเติมเต็มความรู้นั้นได้อย่างแท้จริง 
 
บทสรุป 
 ความรู้เป็นฐานในการทำความเข้าใจสังคม และความรู้ที่เกิดขึ้นจากญาณวิทยามาจากการพยายามทำ
ความเข้าใจระหว่างความเป็นจริง (reality) ว่าตรงกับสิ่งที่เราเห็น (appearances) โดยมีแนวคิดพ้ืนฐานในแง่
ของญาณวิทยาเชิงบรรทัดฐานที่นำเสนอแนวคิดว่าความรู้ มาจากความคิดในใจที่มีมาแต่เดิม และจาก
ประสบการณ์ใหม่ที่เกิดขึ้น ซึ่งทั้ง 2 แบบนั้นล้วนเป็นการสร้างความรู้ที่แน่นอนตายตัวในแง่ของความเป็น
ความรู้ในแบบองค์รวมคือเป็นการอธิบายความเป็นจริง ซึ่งความรู้ดังกล่าวนี้เป็นผลจากข้อสรุปที่อ้างถึงความรู้
นั้นว่ามาจากตัวตนของแต่ละคนต่อการอ้างเหตุผลที่ทำให้เกิดข้อสงสัยต่อความรู้นั้น การเชื่อว่าความรู้เป็นสิ่งที่
ถูกต้องและชัดเจนจึงไม่อาจเข้าถึงได้บนข้อถกเถียงของแต่ละฝ่ายนี้  
 ขณะที่ความรู้ได้ถูกเปลี่ยนแปลงไปด้วยทฤษฎีรื้อโครงสร้างของเดอร์ริดาที่ต้องการจะลดความแตกต่าง
ระหว่างขั้วตรงข้ามระหว่างความรู้ที่มาจากข้อสมมติฐานที่ตรงข้ามกัน และนำเสนอศาสตร์แห่งการเขียน เพ่ือ



27 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 2 (July - December 2020) 

เสนอข้อมูลที่ยังไม่ถูกพูดถึง แนวคิดที่เป็นรากฐานเดิมถือว่าเป็นแนวคิดหลักในการสร้างเหตุผล เดอร์ริดาไม่
เห็นด้วยเพราะเหตุผลไม่สามารถเป็นพ้ืนฐานของทุกอย่างได้  เนื่องจากวิทยาการต่างๆ ล้วนสร้างเหตุผลที่มี
ลักษณะเฉพาะตัวขึ้นจนไม่สนใจกันและกัน เพ่ือสร้างเนื้อหาที่ไม่ได้ถือว่าตัวตนที่ถือว่าเป็นหลักในการตีความ
เท่านั้นของตนสำคัญ แต่ต้องยึดถือบริบททางสังคมเป็นองค์ประกอบสำคัญที่จะทำให้ให้เข้าใจความรู้ได้ชัดเจน
ยิ่งขึ้น 
 
เอกสารอ้างอิง 
กีรต ิ บุญเจือ. (2546). ปรัชญาอรรถปริวรรตของมนุษยชาติ (ช่วงพหุนิยม). กรุงเทพมหานคร :  สำนักพิมพ์ 

มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น.  
วุฒิ เลิศสุขประเสริฐ. (2545). ญาณวิทยาเชิงธรรมชาติของไควน์. วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรมหาบัณฑิต  
 สาขาวิชาปรัชญา. คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  
Caputo John D. (1997). “Community without community”. Deconstruction in a Nutshell: A  

Conversation with Jacques Derrida. ed. by John D.Caputo. New York: Fordham   
University Press, 1997. 

Christopher Norris. (1987). Derrida. Massachusetts:  Harvard University Press. 
Coward Harold. (1990). Derrida and Indian Philosophy. New York: State University of New  

York Press. 
Christopher Norris. (1982). Deconstruction: Theory and Practice. London: Methuen. 
David Hoy. (1985). “Jacques Derrida”. The Return of Grand Theory in the Human 
Sciences.  

ed. by Quentin Skinner. London: Cambridge University Press. 
Henrietta L. Moore. (1999). “Anthropological Theory at the Turn of the Century”.  

Anthropological Theory Today. ed. by Henrietta L. Moore. Polity Press, 
Cambridge. 
Nancey Murphy. (1997). Anglo-American Postmodernity: Philosophical Perspectives on  

Science, Religion and Ethics. Oxford: Westview Press. 
Jacques Derrida. (1978). Writing and Difference. Translated with an Introduction and  

Additional Notes by Alan Bass.  London and Henley: Routledge and Kegan Paul. 
_________. (1980). Of Grammatology. tr. by Gayatri Chakravorty Spivak. Baltimore:  The  

Johns Hopkins University Press, Fourth printing. 
_________. (1981). Positions. tr. by A.Bass. Chicago: The University of Chicago Press. 
_________. (1982A). Margins of Philosophy. tr. by Alan Bass. Brighton:  The Harvester  

Press. 
_________. (1982B). “Sending: On Representation”, Social Research 49, : 294-326.  
John C. Coker. (2003). “Derrida”. The world’s Great Philosophers. ed. by Robert L.  

Arrington. Oxford: Blackwell Publishing. 
 


