
วิเคราะห์วาทกรรมเรือ่งเพศในทัศนะของฟูโกต์ 
An Analytic study of Discourse of Gender in Foucault’s View 

 
1พระมณฑล กิตฺติสมฺปนโน 

Phra Monton kittisumpunno 
2พระณฐฐนันท์ อภิปญโฺญ 

Phra nottanun athipunyo 
สถาบันพัฒนาพระวิทยากร 

Institute of Trainner Monk Development 
1Corresponding author email: asvp3e@hotmail.com 

 
Received December 20, 2020; Revised December 31, 2020; Accepted: December 31, 2020 

 
 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวาทกรรมเรื่องเพศ และเพ่ือวิเคราะห์วาทกรรมเรื่องเพศในทัศนะ
ของฟูโกต์ โดยใช้การศึกษาจากเอกสาร หนังสือและบทความที่เกี่ยวข้อง ผลการศึกษาพบว่า  ปัญหาเรื่องเพศ 
ไม่ว่าจะเป็นการจำกัดสิทธิ ลดทอนคุณค่าทางเพศ การให้สำคัญกับเพศบางเพศด้วยการหล่อหลอมค่านิยมที่
ควรปฏิบัติให้แก่สังคมไม่ว่าจะเป็นทางด้านศาสนาหรือการเมืองการปกครอง สิ่งเหล่านี้ก่อให้เกิดสิ่งที่เรียกว่า 
“วาทกรรม” มีนักปรัชญาหลายท่านพยายามนำเสนอปัญหาเหล่านี้  หนึ่งในนั้นคือ มิเชล ฟูโกต์ (Michel 
Foucault) ปัญหาเรื่องเพศ ถูกให้ความสำคัญมากขึ้นเมื่อไม่กี่ปีที่ผ่านมา ซึ่งรวมไปถึงการเรียกร้องสิทธิของ
กลุ่มเพศที่สามด้วยเช่นกัน บทความนี้ต้องการจะนำเสนอและยืนยันข้อเท็จจริงเพ่ือสนับสนุนทัศนะของฟูโกต์
ในเรื่องของเพศ และตอบคำถามว่าทำไมวาทกรรมเรื่องเพศเหล่านี้จึงสำคัญ และวาทกรรมเหล่านี้ก่อให้เกิด
ผลกระทบอย่างไรบ้าง 
คำสำคัญ: วาทกรรม, เพศ, ฟูโกต์ 
 
Abstract 
 This article aims to study discourse of Gender and to analyze discourse of Gender in 
Foucault’s View. This is a qualitative research done by studying academic documents. It was 
found that gender issues are not a limitation of rights. To reduce sexual value, to be 
sensitive to some sex, with a fusion of values that should be treated to a society, whether it 
is a religious or political rule. These things pose something called "Discourse" with several 
philosophers tried to present these problems, one of which is Michelle Fu Ko (Michel 
Foucault). Gender issues were more important than the last few years, including claims of 
third group sex as well. This article would like to present and confirm the facts to support 



62  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

the KO of the full story of sex and to answer questions about why these are so important, 
and how do these discourses affect the effects?  
Keywords: Discourse, sex, Foucault 
 
บทนำ 
 ปัญหาเรื่องเพศ ไม่ว่าจะเป็นการจำกัดสิทธิ ลดทอนคุณค่าทางเพศ การให้สำคัญกับเพศบางเพศด้วย
การหล่อหลอมค่านิยมที่ควรปฏิบัติให้แก่สังคมไม่ว่าจะเป็นทางด้านศาสนาหรือการเมืองการปกครอง สิ่งเหล่านี้
ก่อให้เกิดสิ่งที่เรียกว่า “วาทกรรม” ซึ่งวาทกรรมเหล่านี้คอยหล่อหลอมสังคมให้ติดอยู่กับความขัดแย้งและ
ความเกลียดชัง อีกทั้งยังส่งเสริมให้เกิดความรุนแรง แม้กระทั่งการลงมือสังหาร และเลือกปฏิบัติอย่างอ
ยุติธรรมราวกับว่าไม่ได้ปฏิบัติกับเพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน 
 ลักษณะของวาทกรรมที่ถูกพัฒนาขึ้นตามลำดับนี้ มาจากแนวคิดพ้ืนฐานที่เกี่ยวข้องกับรูปแบบหรือวิธี
คิดแบบศาสนา เช่นข้อความในใบเบิล (Biblical passages) ที่พยายามกล่าวถึงสิ่งที่สำคัญที่พระเจ้าควรมอบ
ให้หญิงและชายเท่ากันคือ 2 เกียรติและความสามารถ แต่ผู้หญิงกลับไม่ได้รับ แม้ข้อความในคัมภีร์จะอ้างว่า 
“พระเจ้าที่จะช่วยนำทางเรา โดยให้เราได้ต้อนรับพระองค์และเหล่าบาทหลวงเข้ามาในชีวิต” แต่ข้อความนั้น
แสดงให้เห็นอำนาจและเหตุผลแสดงออกผ่านความเท่าเที่ยมกันระหว่างความรักที่แสดงออกต่อมนุษย์เสมอกัน 
แต่กลายเป็นว่าอำนาจนั้นเมื่อถูกนำเสนอผ่านการปฏิบัติกลับกลายเป็นเรื่องของเพศชายเท่านั้น  เป็นไปได้ที่
อำนาจของเพศหญิงนั้นถูกลดทอนลงตามความสำคัญในโลกและไม่สามารถแสดงให้เห็นความสำเร็จได้อย่างที่
เพศชายทำ ดังเราจะเห็นได้จากการที่เพศชายประสบความสำเร็จทั้งในแง่การปกครองและการเป็นศาสดาใน
ศาสนา ยังไม่มีปรากฏในโลกที่ชี้ให้เห็นได้ว่า ผู้หญิงก็ทำได้เช่นเดียวกัน 
 จากข้อความดังกล่าว ศาสนาจึงเป็นหนึ่งในขบวนการและกลไกหลักที่ทำให้เกิดวาทกรรมเรื่องเพศ
เหล่านี้ให้เกิดขึ้น ทั้งที่ปรากฎในคัมภีร์ รวมถึงคำสอนของผู้นำทางศาสนาต่าง รวมไปถึงแม้กระทั่งการเลือก
ปฏิบัติในการเข้าถึงศาสนาอย่างชัดเจน ตัวอย่างหนึ่งที่ฟูโกต์พูดถึงคือ หญิงโสเภณี เขาได้กล่าวไว้ในงานเขียน 
“The History of Sexuality Vol.3” ว่า หากยกตัวอย่างทั้งสามคือ ภรรยา, ผู้เป็นที่รัก, หญิงโสเภณี การที่
ผู้ชายได้พบผู้หญิงคนหนึ่งเข้า หากหญิงนั้นดูแล้วอุดมไปด้วยการแต่งกายที่ดี มีเครื่องประดับที่เหมาะสม และ
เมื่อผูกพันธ์แล้วมีแต่จะก่อประโยชน์ให้ก็ดูเหมือนว่าเธอจะมีค่ายิ่งขึ้น แต่หากหญิงใดก็ตามที่ไม่ได้แต่งเครื่อง
แต่งกายดีงาม ยากจน และน่ารังเกลียด การพบเจอหญิงนั้นก็ดูจะกลายเป็นเรื่องอัปมงคลไปในทันที (michel 
Foucault, 1986)  
 แม้แต่ในพระพุทธศาสนาเองก็สะท้อนผ่านนางนามที่น่าดูในเวลาฟ้อนรำ และยามขบัร้อง จะช่วยทำให้
เกิดการยอมรับของคนจำนวนมากเรียกว่า นางงาม (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 386 หน้าที่ 243) 
โดยเป็นความงาม 5 อย่างคือ ผิวงาม เนื้องาม เล็บงาม ฟันงามและวัยงาม (อรรถกถาภาษาไทย เล่ม 1 ข้อ 
426 หน้า 314) การยกย่องความงามของหญิงนี้เป็นการแสดงออกให้เห็นผ่านลักษณะท่าทางที่มีเป็นหลัก ซึ่ง
สะท้อนให้เห็นการมองสตรีนั้นเป็นแค่ทางร่างกายเท่านั้น 
 จากข้อพิจารณาทั้งหมดตามนี้จึงพบว่า การที่ผู้หญิงถูกตีค่าและให้ค่าจากสังคมนั้นฟูโกต์จะตั้งคำถาม
ผ่าน ศาสนาและการเมืองว่ามีส่วนเกี่ยวข้องเสมอ ฉะนั้น ในบทความนี้จะให้คำตอบผ่านทัศนะของฟูโกต์ 
บทความนี้จะพยายามหาคำตอบด้วยศึกษาวาทกรรมเรื่องเพศในทัศนะของฟูโกต์ และศึกษาวาทกรรมเรื่องเพศ
ในทัศนะของศาสนาและการเมืองของฟูโกต์ต่อไป 
 



63 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 2 (July - December 2020) 

แนวคิดเรื่องเพศกับวาทกรรมของฟูโกต์ 
 ฟูโกต์ได้เสนอปัญหาเรื่องนี้ไว้ว่า ในช่วงศตวรรษที่สิบเจ็ดที่ผ่าน เป็นจุดเริ่มต้นของยุคปราบปราม
สัญลักษณ์ ของสิ่งที่เราเรียกว่าสังคมชั้นกลาง โดยพิจารณาจากการมองจากเรื่องเพศ ซึ่งปรากฎให้เห็นผ่านการ
ใช้ชื่อเพศนำหน้าชื่อ จากการพิจารณาดังกล่าวจึงสะท้อนให้เห็นจากการเรียนรู้ดังกล่าวนี้มาจากข้อเท็จจริงทาง
ภาษา ที่พยายามควบคุมวิธีการพูดคุยให้ถูกบังคับด้วยคำเรียก  ขณะเดียวกันก็ควบคุมการพูดคุยอย่างเสรี 
พยายามลบคำบางคำที่แสดงความหมายทางเพศออกไป และแม้แต่ความห้ามเหล่านี้ ดูเหมือนว่า เป็นความ
กลัวที่จะเอ่ยถึงชื่อ โดยไม่ต้องมีการออกเสียงคำ ความเคร่งครัดเกินไปในโลกสมัยใหม่ก็สามารถที่จะให้แน่ใจว่า
หนึ่งไม่ได้พูดของเพศ เพียงผ่านทางอิทธิพลของข้อห้ามที่อ้างว่ากลับไปยังอีกคนหนึ่ง กลายเป็นการไม่ออกเสียง 
จนไม่สามารถพูดได ้กลายเป็นความเงียบ (michel Foucault, 1978) 
 จากข้อพิจารณานี้จะพบว่า  ระดับของวาทกรรม และขอบเขตของพวกเขาได้แสดงให้ เห็น
ปรากฏการณ์ความจริงที่แตกต่างจากเดิม มีการแพร่กระจายอย่างต่อเนื่องของวาทกรรมที่เกี่ยวข้องกับวาท
กรรมเฉพาะทางเพศ แตกต่างจากอีกคนหนึ่ง โดยรูปแบบของพวกเขาต้องการสรางแรงพลักดันจนกลายเป็นสิ่ง
ผิดกฎหมาย กลายเป็นคำหยาบคาย ไม่อาจนำมาพูดได้ในที่สาธารณะ และกลายเป็นคำพูดที่มีการควบคุมที่
ชัดเจนและรายละเอียดสะสมที่ไม่มีที่สิ้นสุด (michel Foucault, 1978) ซึ่งแนวคิดดังกล่าวนี้สะท้อนผ่านวาท
กรรมทางศาสนา ที่ฟูโกตอ์ธิบายไว้ ดังนี้ 
 1. วาทกรรมทางศาสนาคริสต์  หากพิจารณาวิวัฒนาการของชาวคาทอลิกและระลึกถึงการสำนึก
บาปหลังจากมีประเด็นเกี่ยวกับคู่มือการสารภาพของยุคกลาง และจำนวนของการกำหนดพิธีกรรมต่างๆ ขึ้น 
ในศตวรรษที่สิบเจ็ด ด้วยการใช้ผ้าคลุมหน้า และการพยายามหลีกเลี่ยงการอธิบายความหมายของนักเขียนใน
ยุคนั้น ที่พยายามลดถ้อยคำบางคำลง ทำให้ถูกมองว่า การสารภาพนั้นไม่สมบุรณ์ โดยเฉพาะการไม่สามารถพูด
เรื่องเพศได้ ซึ่งคำดังกล่วนั้นเช่น คำว่า คู่ค้า ท่ การแสดงท่าทาง จุดสัมผัส การลูบไล้ ช่วงเวลากำลังมีความสุข 
ช่วงเวลาแห่งความดื่มด่ำ ความอุตสาหะทั้งหมดของการกระทำทางเพศอย่างเปิดเผย (michel Foucault, 
1978) โดยถ้อยคำเหล่านี้ได้ถูกตัดทิ้งไป ไม่ให้พูดถึงเพราะถือว่าเป็นคำหยาบ 
 ภาษาจึงถูกปิดกั้นและกลายเป็นขอบเขตของการสารภาพ เพราะการสารภาพทางด้านเนื้อหนังนั้นมี
เพ่ิมขึ้นอย่างต่อเนื่อง ทำให้เกิดความยุ่งยากมากขึ้น นี้เป็นบางส่วนเนื่องจากตัวนับปฏิรูปอันยุ่งยากของตัวเอง
ด้วยการก้าวขึ้นจังหวะของการสารภาพรายปีในประเทศคาทอลิก และเพราะมันพยายามที่จะกำหนดกฎความ
ประณีตของการตรวจตนเอง แต่เหนือสิ่งอ่ืนใดเพราะเมื่อมีมากขึ้นและมีความสำคัญมากขึ้นใน การสำนึกบาป 
และบางทีอาจจะมีค่าที่จะต้องจ่ายของความผิดบาปอ่ืนๆ ทั้งหมดบอกเป็นนัยของเนื้อหาว่า ความคิด ความ
ปรารถนา จินตนาการที่เต็มไปด้วยกิเลส, ความพึงพอใจ, การเคลื่อนไหวรวมของร่างกายและจิตวิญญาณ ต่อ
จากนี้ทั้งหมดนี้จะต้องถูกอธิบายไว้ในรายละเอียดของการเข้าสู่กระบวนการของการสารภาพและคำแนะนำ 
ตามที่สร้างใหม่ โดยเพศไม่ต้องมีชื่อเรียก เช่นเดียวกับความสัมพันธ์ และผลกระทบของมันจะต้องตามมาลงไป
ในความเป็นอยู่ของพวกเขา หรือแม้แต่การขับไล่ภูติผีที่กระทำความผิด (exorcised complicity) ระหว่าง
กลศาสตร์ของร่างกายและพึงของจิตใจ ทุกสิ่งที่จะได้รับการบอกที่โน้มเข้าสู่รากของความชั่วร้ายทั้งหมด ที่
สำคัญที่สุดของการกระทำตัวเองเพ่ือปลุกเร้า ยากเพ่ือรับรู้และกำหนดของความปรารถนา (michel 
Foucault, 1978)  
 ข้อพิจารณานี้สะท้อนให้ เห็ นรูปแบบของข้อจำกัดทางภาษาที่ถูกปิดกั้นจากเพศ และการมี
ความสัมพันธ์ทางเพศที่กลายเป็นความชั่วร้าย และเมื่อต้องการจะสารภาพความชั่วร้ายนี้ออกมาก็กลายเป็น
ความชั่วร้ายแบบใหม่ที่เกิดมีข้ึนในโลกที่จำเป็นต้องถูกมองว่าเป็นความผิดอีกอย่างหนึ่ง 



64  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

 2. ศาสนากับเพศที่สาม (LGBT)  เจมส์ เฟรชเชอร์ ได้อธิบายปัญหาที่คริสต์จักรมองเพศที่สามไว้ว่า 
เรื่องที่โดดเด่นในคริสตจักรของอังกฤษสาธารณะระบุว่า น้ำท่วมล่าสุดได้ถูกทำลายพ้ืนที่ส่วนใหญ่ของประเทศ 
นั้นเป็นการพิพากษาของพระเจ้าเกี่ยวกับสังคมที่สูญเสียศีลธรรม และการขาดความรับผิดชอบของกฎหมาย
บุคคลที่เป็นเกย์ พวกเขาต้องเป็นผู้รับผิดชอบในส่วนหนึ่งสำหรับอุทกภัยที่เกิดขึ้น กล่าวคือ 

“นี่คือการตัดสินที่ชัดเจนที่สุด เพราะโลกรับไม่ได้รับมนุษย์จึงมีวิธีจัดการในเรื่องนี้ เพราะมนุษย์ได้
ทำลายศีลธรรมเช่นเดียวกับสร้างความเสียหายให้กับสิ่งแวดล้อม เราอยู่ในปัญหาคุณธรรมร้ายแรง
เพราะทุกวิถีชีวิตได้รับการยกย่องว่าถูกต้องตามกฎหมาย รัฐบาลของเราได้รับการเล่นบทบาทของ
พระเจ้าในการพูดว่าคนมีอิสระที่จะทำหน้าที่ตามที่พวกเขาต้องการ ข้อบังคับด้านการปฐมนิเทศทาง
เพศ ซ่ึงให้สิทธิมากขึ้นในการเป็นเกย์ เป็นส่วนหนึ่งของฉากทั่วไปของการอนุญาต นั่นจึงทำให้เห็นว่า
น้ำท่วมที่ผ่านมา เขาโต้เถียงว่าเป็นวิธีการของพระเจ้าในการได้รับความสนใจของเราและเรียกร้องให้
เรากลับใจ (LOUIS P. POJMAN and JAMES FIESER, 2006) 

 การโยนความผิดให้กับกลุ่มคนรักร่วมเพศว่าเป็นสาเหตุที่ทำให้พระเจ้าพิโรธเป็นหนึ่งในวาทกรรมที่ศา
สนจักรเลือกใช้ในการลดทอนคุณค่าความเป็นมนุษย์ของกลุ่มคนรักร่วมเพศ ซึ่งเรื่องนี้เป็นปัญหาร้ายแรงไม่ใช่
เพียงแต่ในคริสต์จักรอย่างเดียวเท่านั้น  
 3. วาทกรรมเรื่องศีลธรรมกับเพศ ฟูโกต์อธิบายเรื่องนี้ว่า สมมติว่าช่วงเวลาที่เรายอมรับเรื่อง "ลัทธิ" 
"ศาสนาคริสต์" "ศีลธรรม" และ "ศีลธรรมทางเพศ" สมมติว่าเราถามว่า  "ศีลธรรมทางเพศของศาสนาคริสต์" 
และ "ศีลธรรมทางเพศของลัทธิโบราณ " จะพิจารณาเรื่องการห้ามให้การปกครองชายปราบปรามของผู้หญิงไว้
อย่างไรบ้าง?  

การตอบข้อสงสัยนี้ไม่ชัดเจนนัก เพราะความหมายของพระราชบัญญัติทางเพศ มักอ้างถึงการที่
ศาสนาคริสต์กล่าวว่า เป็นความชั่วร้าย, ความบาป และตาย ในขณะที่สมัยโบราณที่มีค่าสัญลักษณ์ที่ชัดเจน
อย่างมากในเรื่องเพศ เช่นพัฒนาการของศาสนาพระเวท (ก่อนคริสตวรรษ 1,500-1,000) ก้าวเข้าสู่ศาสนา
พราหมณ์ (ก่อนคริสตวรรษ 1,000-700) โดยได้ยกเอาเพศชายอยู่ในวรรณกษัตริย์และพราหมณ์ ซึ่งสามารถ
ศึกษาคัมภีร์ต่างๆ ส่วนผู้หญิงเป็นเพียงผู้ได้รับคำสั่งหรือคำสั่งสอนเท่านั้น ส่วนลูกชายมีหน้าที่ในการต้องทำพิธี
ศพให้พ่อเพ่ือที่พ่อจะได้ไปสู่สวรรค์ ทำให้ผู้ชายได้รับสิทธิมากกว่าผู้หญิง หน้าที่ผู้หญิงจึงเป็นภริยาที่มีหน้าที่ใน
การให้กำเนิดบุตร และคอยดูแลสามีและครอบครัวสามีเท่านั้น จากศาสนาพระเวทที่ให้ความเคารพสตรีก็
กลายเป็นมาศาสนาพราหมณ์ที่ทำให้สถานะของสตรีนั้นถูกจำกัด (Peter Harvey, 2000)  เช่นเดียวกับในยุคกรีก
และโรมันที่พบสัญลักษณ์ทางเพศชัดเจน แต่ในศาสนาคริสต์กลับมองว่าการสมรสแต่งงานจะต้องผ่านการ
เชื่อมโยงกับพระเจ้า และวางลงหลักการการให้กำเนิดแบบเอกสิทธิ์เฉพาะบุคคลที่สิ้นสุดภายในความสัมพันธ์
ฉันท์สามีภรรยา หรือ การไม่อนุญาต ของความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลที่มีเพศสัมพันธ์กันเหมือนว่าศาสนาคริสต์
อย่างเคร่งครัดยกเว้นความสัมพันธ์ดังกล่าว ในขณะที่กรีซอันสูงส่ง พวกเขาและโรมยอมรับพวกเขา อย่างน้อย
ระหว่างผู้ชาย ส่วนฝ่ายค้านอาจเพ่ิมค่าคุณธรรมและจิตวิญญาณสูงที่ศาสนาคริสต์ ซึ่งแตกต่างจากศีลธรรมของ
ศาสนา การบังคับใจตนเองท่ีเข้มงวด และความบริสุทธิ์ตลอดชีวิต (michel foucault, 1985) 
 ฟูโกต์อธิบายต่อว่า “สิ่งที่ถูกกระตุ้นโดยข้อความนั้น ได้ทําซ้ำาชุดเดิมของสตรีสามประเภทซึ่งตน
สามารถเข้าถึงได้ คือ ภรรยา เมียน้อย และโสเภณี การฝันถึงการมีเพศสัมพันธ์กับภรรยาของตนเอง เป็น
สัญญาณที่น่าพอใจเพราะภรรยากําลังอยู่ในความสัมพันธ์ของการเปรียบเทียบทางธรรมชาติ กับงานประดิษฐ์
หรืออาชีพของช่างฝัน อย่างหลัง ๆ แล้วก็มีการเข้าร่วมกับเธอในกิจกรรมที่เป็นที่ยอมรับและถูกกฏหมาย 
ผลประโยชน์หนึ่งจากเธอจากอาชีพที่รุ่งเรือง ความสุขที่หนึ่งได้มาจากการเข้ามาร่วมกับเธอ ได้ทํานายว่าความ



65 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 2 (July - December 2020) 

พอใจที่หนึ่งจะได้มาจากผลกําไรของการค้าของคน ๆ หนึ่ง ไม่มีความแตกต่างใด ๆ ในเรื่องนี้ ระหว่างภรรยา
และภรรยาน้อย กรณีของโสเภณีต่างกัน การพิจารณาแบบนั้นเท่ากับเป็นการมองในตัวผู้หญิงในฐานะที่เป็น
วัตถุท่ีซึ่งคนหนึ่งได้รับความพอใจมีคุณค่าทางบวก และโสเภณีซึ่งคําศัพท์แบบดั้งเดิมบางครั้ง เรียกว่า "คนงาน” 
ที่ไม่อาจปฏิเสธใครได้ ทำให้การค้าประเวณี เป็นการนําเสนอค่านิยมเชิงลบสําหรับชาย ซึ่งเป็นภาษาใน
ธรรมชาติถูกกําหนดโดยคําว่า "ร้านค้าหรือการประชุมเชิงปฏิบัติการ" ซึ่งมีนัยยะที่เอ้ืออํานวยก็เรียกว่าสุสาน 
"สถานที่สําหรับทุกคน" "สถานที่สามัญ" อีกเหตุผลหนึ่งที่เราได้ สัมผัสกันบนจุดที่ถูกอ้างถึงบ่อยๆ ในเรื่อง
จริยธรรมทางเพศของนักปรัชญา และแพทย์ การปล่อยเชื้อที่ไร้ ประโยชน์ ไร้ประโยชน์เสียเปล่าโดยไม่มี
ประโยชน์จากผู้สืบทอดที่หญิงสามารถให้ได้เหตุผลสองข้อที่ทําให้โสเภณีทําได้ในความฝัน และความตายของ
ผู้หญิง” (michel Foucault, 1986) 
 ข้อพิจารณานี้สะท้อนให้เห็นว่า เพศหญิงนั้นถูกมองค่าเป็นความเสื่อมทางศีลธรรม ขณะเดียวกันการที่
หญิงจะมีคุณค่าได้ก็ต่อเมื่อถูกผู้ชายยกย่องให้เป็นภรรยาเท่านั้น ส่วนคนที่ผู้ชายมองว่าเป็นเครื่องปลดปล่อย
ความใคร่ไม่ได้มีค่าในความเป็นหญิงแต่อย่างใด เพราะเป็นผู้ไม่มีศีลธรรม ซึ่งฟูโกต์พิจารณาว่านี่คือวาทกรรมที่
ผู้ชายสร้างขึ้นและสร้างความไม่เสมอภาคกับผู้หญิง 
 
วิเคราะห์วาทกรรมเรื่องเพศกับบริบททางการเมือง 
 ฟูโกต์ให้ข้อคิดเห็นว่า เราอาจคิดว่าณจุดนี้ของปรากฏการณ์มักจะถูกกล่าวถึงการเติบโตในโลกของ
ชาว เฮลเลนิสติก และโรมันที่เป็น "ปัจเจกนิยม " ที่กล่าวกันไว้ว่ามีความสําคัญมากขึ้นเรื่อย ๆ ต่อการดํารงอยู่
ของ "สมบัติส่วนตัว " ต่อค่านิติธรรมส่วนตัว และความสนใจที่คนสนใจจะสนใจ ดังนั้นมันจึงไม่ใช่การเสริม
อํานาจของ สาธารณชนที่นับว่าจะมีการพัฒนาจรรยาบรรณที่เข้มงวด แต่เป็นการทําให้กรอบงานทางการเมือง 
และสังคมอ่อนแอลงซึ่งชีวิตของคนที่เคยเปิดเผยการผูกพันกับเมืองต่าง ๆ น้อยลง แยกตัวจากกันมากขึ้น และ
พ่ึงพาตัวเองมากขึ้น พวกเขาก็ได้แสวงหากฎปรัชญาของการปฏิบัติที่ต่อคนมากขึ้น ไม่ใช่ทุกอย่างที่ผิด ใน
รูปแบบของการเรียงลําดับนี้ แต่เราอาจสงสัยถึงความเป็นจริงของความแตกต่างของปัจเจกนี้ และกระบวนการ
ทางสังคม และการเมืองที่จะแยกคน ออจากสังกัดแบบดั้งเดิมของพวกเขา กิจกรรมทางวิชาการ และการเมือง
อาจจะมีในบางระดับได้เปลี่ยนรูปแบบของมันกระนั้นก็ยังคงเป็นส่วนสําคัญของชีวิตสําหรับชั้นบน พูดได้ชัด ๆ 
ว่าสังคม โบราณยังคงอยู่ในระยะห่างของความสําคัญที่มีอยู่ในที่ที่มีการดํารงอยู่ของคนทั่วไป "พวกเขายังเป็น
สังคมที่ทุกคนอยู่ในระบบที่เข้มแข็งของความสัมพันธ์ระหว่างท้องถิ่น ความสัมพันธ์ระหว่างครอบครัว ความ
พ่ึงพาทางเศรษฐกิจ และความสัมพันธ์ของความเป็นประเทศ และมิตรภาพ นอกจากนี้ควรให้ข้อสังเกตว่าหลัก
คําสอนที่ผูกพันกับความประพฤติไม่เหมาะสมที่สุด และสโตอิกสามารถวางไว้ที่หัวหน้ารายชื่อได้ และยังเป็นผู้
ที่ยืนกรานที่จะปฏิบัติตามภาระหน้าที่สูงสุดต่อมนุษยชาติ ต่อเพ่ือนร่วมชาติคนหนึ่ง และต่อครอบครัวหนึ่ง ซึ่ง
รวดเร็วที่สุดที่จะประณามทัศนคติและความพึงพอใจในการถอนสังคม 
 โดยที่ฟูโกต์ได้ยกตัวอย่างรูปแบบขึ้นมาว่า ในงานเขียนบทนี้ของเขา "การเพาะปลูกตัวเอง" นี้สามารถ
อธิบายได้คร่าวๆโดยข้อเท็จจริงที่ว่าในกรณีนี้คือศิลปะการดํารงอยู่  ทั้งเทคนิคทั้งสองในรูปแบบที่แตกต่างกัน  
โดยหลักการที่ว่าต้อง "ดูแลตัวเองด้วย" มันเป็นหลักการดูแลตัวเองที่ก่อให้เกิดความจําเป็นขึ้นได้โดยบังคับให้
เกิดการพัฒนา และจัดระเบียบการปฏิบัติ แต่ต้องมีข้อแม้ตรงนี้ ความคิดที่ว่าคนหนึ่งควรจะสนใจกับตัวเอง 
ดูแลตัวเอง (Heutou epimelisthai) จริงๆแล้ว เป็นหัวข้อเก่าแก่มากในวัฒนธรรมกรีก มันดูเร็วมากๆ
เหมือนกับความจําเป็นที่แพร่หลายในตอนท้ายของการพิชิตของเขา ไซรัสในอุดมคติของเซโนโฟนยังไม่ได้
พิจารณาว่าการดํารงอยู่ของเขาจะสมบูรณ์ มันยังคงเป็นของเขา—และนี่เป็นสิ่งที่เขาให้ความสําคัญ มากกว่า



66  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

สิ่งอ่ืนใด—ที่จะเข้าร่วมกับตัวเอง "เราไม่สามารถพบความผิดใดๆกับพระเจ้าที่เราปรารถนาหมดนั้นยังไม่ได้
บรรลุผล" เขากล่าวขณะสะท้อนถึงชัยชนะในอดีตของเขา "อย่างไรก็ตาม หากความสําเร็จอันยิ่งใหญ่คือการมี
ผลที่ตามมาอย่างที่มนุษย์ไม่สามารถจะได้พักผ่อนหย่อนใจให้ตัวเองหรือมีเวลาให้สนุกกับเพ่ือนๆ ได้ ข้าพเจ้า
พร้อมที่จะอําลาให้กับความสุขดังกล่าว” คนลัทธิเหยียดผิวชาวลาเซดาโมเนีย รายงานโดยพลูทาร์ชกล่าวว่า
เหตุผลที่ชาวพ้ืนดินเพาะปลูกได้รับความไว้วางใจ คือประชาชนชาวสปาร์ตา เพ่ือส่วนหนึ่งของพวกเขา “ของ
ตัวเอง" : ไม่ต้องสงสัยเลยว่ามันเป็นการฝึกทางกายภาพ และทางทหารที่ถูกกําหนดโดยวลี แต่มันถูกใช้ ใน
ความรู้สึกที่แตกต่างกันโดยสิ้นเชิงในแอลซิเบียดซึ่งมันได้แทนการสนทนาแบบพื้นฐาน โซเครตีสแสดงให้เห็นถึง
ชายหนุ่มที่ทะเยอทะยานว่าเขาค่อนข้างจะมีความภาคภูมิใจในตนเองที่จะรับผิดชอบต่อเมือง จัดการกิจการ 
และเข้าแข่งขันกับกษัตริย์แห่งสปาร์ตา หรือผู้ปกครองของเปอร์เซีย หากเขาไม่ได้เรียนรู้เป็นครั้งแรกว่า
จําเป็นต้องทราบเพ่ือที่จะปกครองประเทศ เขาต้องเข้าร่วมตัวเองก่อน—และทันทีในขณะที่เขายังหนุ่มอยู่ด้วย
คําว่า "เมื่ออายุได้ห้าสิบขวบ มันคงสายเกินไป" และในการขอโทษมันก็เห็นได้ชัดว่ามันเป็นหลักในการดูแล
ตัวเองที่โซเครตีสได้นําเสนอตัวเองให้กับผู้พิพากษาของเขา พระเจ้าได้ทรงใช้พระองค์ไปเตือนสติมนุษย์ว่า พวก
เขาต้องการความห่วงใยตัวเอง มิใช่ด้วยทรัพย์สมบัติของเขา ด้วยเกียรติของเขา แต่ด้วยตัวเขาเองและวิญญาณ
ของเขา (michel Foucault, 1986) 
 บทหนึ่งที่ฟูโกต์ยกขึ้นมาอธิบายถึงปรากฎการณ์ที่สร้างวาทกรรมทางเพศขึ้นมาคือการแต่งงาน การ
แต่งงานนั้นสร้างบทบาทและหน้าที่ที่ก่อเกิดเป็นค่านิยม ปรากฎการณ์ รวมไปถึงวาทกรรมที่ผลิตซ้ำแล้วซ้ำเล่า 
โดยที่ฟูโกต์ได้อธิบายไว้ดังนี้  “มุมมองของสถาบันก่อนอ่ืนในฐานะที่เป็นการแสดงส่วนตัวสําคัญสําหรับ
ครอบครัวที่จะตัดสินใจว่าจะมาอยู่ภายใต้อํานาจ ตามกฎ และจดจําได้ว่าเป็นของมันเอง การแต่งงานไม่ได้
เรียกร้องให้มีอํานาจเข้ามาแทรกแซงในกรีซ หรือในโรม ในกรีซมันเป็นการปฏิบัติ “ที่ถูกออกแบบมาเพ่ือให้
แน่ใจว่าจะมีตัวตนอยู่ต่อไป" จากการกระทําพ้ืนฐานสองอย่างและสําคัญยิ่ง อันแรกเป็นการส่งตัวเจ้าสาวไปสู่
สามีของทหารยาง ซึ่งจัดขึ้นในเวลานั้นโดยบิดา และประการที่สองเป็นการมอบตัวเจ้าสาวให้แก่คู่สมรสของเธอ 
ดังนั้นมันจึงได้สร้าง "การทําธุรกรรมส่วนตัวธุรกิจขึ้นสรุประหว่างหัวของครอบครัวสองหน้า หรือที่หนึ่งพ่อของ
เด็กหญิงอีกคนเสมือนจริง อีกคนหนึ่งเป็นสามีที่ต้องเป็น” เรื่องส่วนตัวนี้คือ "ไม่ได้เกี่ยวข้องกับองค์กร 
การเมือง และสังคม" เหมือนกับการแต่งงานของโรมัน เจ เอ คร็อกและพอล เวนนี่ ชี้ให้เห็นว่า มันเป็นเพียง
เงื่อนไข "ขึ้นอยู่กับความตั้งใจของปาร์ตี้" "ถูกกําหนดโดยพิธี" และ "การผลิตผลทางกฎหมาย" แต่โดยไม่ต้อง
เป็น “การกระทําทางศาสนา" 
 ในโลกแห่งชาวเฮเลนนิก การแต่งงานได้ค่อยๆสร้างสถานที่ให้กับตัวมันเองในพ้ืนที่สาธารณะ ดังนั้นมัน
จึงก้าวข้ามขอบเขตของครอบครัวไปด้วยผลที่ขัดแย้งกันที่ว่าอํานาจของคนหลังได้พบว่าตนเอง " ต่อสาธารณะ" 
ได้รับอนุมัติแต่ก็ค่อนข้างจํากัดในมุมมองของ คลอด วาติน วิวัฒนาการนี้ได้รับการช่วยเหลือจากพิธีกรรมทาง
ศาสนาซึ่งทําหน้าที่เป็นแบบที่กลางระหว่างภาคเอกชน และสถาบันสาธารณะ สรุปการเปลี่ยนแปลงนี้ ซึ่งผลที่
ได้จะถูกสังเกตได้ ในศตวรรษท่ีสองและศตวรรษแรก บี.ซี. เขาเขียนไว้ว่า "เห็นได้ชัดว่าการแต่งงานได้ก้าวข้าม
ขีดจํากัดของสถาบันต่าง ๆ ในครอบครัว และการแต่งงานทางศาสนาของอเล็กซานเดรีย ซึ่งบางทีอาจจะเป็น
มรดกตกทอดของการแต่งงานทางศาสนาโบราณ ซึ่งก็เป็นสถาบันสังคม มันเป็นเมืองทั้งเมืองที่มีการคว่ําบาตร 
การแต่งงานเสมอ ไม่ว่าจะผ่านทางการ หรือพระ หรือทางการก็ตาม" และเปรียบเทียบข้อมูลของเมืองอเล็ก
ซานเดรีย กับข้อมูลสําหรับสังคมชนบท เขากล่าวเพ่ิมเติมว่า "เรามองเห็นในคอร์ดและในเมืองหลวง เป็น
วิวัฒนาการที่รวดเร็ว ด้วยตัวแปร จากเอกชนไปสู่สถาบันสาธารณะ 



67 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 2 (July - December 2020) 

 ในกรุงโรม ประการหนึ่งได้สังเกตถึงวิวัฒนาการที่เป็นประเภทเดียวกัน แม้ว่าจะใช้เส้นทางที่ต่าง
ออกไป และแม้ว่าการแต่งงานจะดําเนินต่อไปจนสายมากที่จะเป็น "เงินส่วนตัว และการเฉลิมฉลอง" การ
จัดการตามกฎหมายก็ไม่ใช่การยึดอํานาจสาธารณะในสถาบันการแต่งงาน กฎหมายที่มีชื่อเสียงคือผู้ใหญ่ คือ 
หนึ่งในสถานีการดํารงชีวิตของปรากฏการณ์นี้ การสําแดงตัวที่น่าสนใจยิ่งขึ้นนั้น เพราะการประนามการล่วง
ประเวณี หญิงที่แต่งงานแล้วที่มีเพศสัมพันธ์กับชายอ่ืน และชายที่มีปฏิสัมพันธ์กับหญิงที่แต่งงานแล้ว (และ
ไม่ใช่ชายที่แต่งงานแล้วที่มีความสัมพันธ์กับหญิงที่ยังไม่ได้แต่งงาน) กฎหมายนี้ไม่ได้เสนออะไรใหม่ๆ ใน
ลักษณะการกระทําทางกฎหมาย มันจะให้ผลต่อการประเมินค่าทางจริยธรรมตามแบบฉบับเดิมๆเพียงแค่การ
โอนไปยังอํานาจสาธารณะในอดีตที่ผ่านมาโดยการใช้อํานาจในครอบครัว 
 การตีพิมพ์เรื่องการแต่งงาน ค่อยๆ ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงอ่ืนๆ อีกหลายๆ อย่าง ซึ่งเกิดขึ้นทันที 
ในขณะที่เอกสารเหล่านี้ทําให้เราสามารถตัดสินใจได้ว่าการแต่งงาน หรือการสนับสนุนแบบธรรมดาๆ นั้นได้
กลายเป็นทั่วไป หรืออย่างน้อยก็ได้เป็นการกระจายตัวของประชากรอย่างกว้างขวางในรูปแบบโบราณ การ
แต่งงานไม่มีความน่าสนใจ ไม่มีเหตุผลใดๆ เลยนอกจากการบอกว่าแม้ว่าจะเป็นการกระทําให้เป็นสมบัติ
ส่วนตัว แต่มันก็มีผลทางกฎหมาย หรือผลกระทบอย่างน้อยก็ต่อสถานะ ยื่นชื่อให้ทายาทสถาบันจัดระบบ
พันธมิตร ร่วมกับความมั่งคั่ง มันมี ความหมายเฉพาะกับคนที่สามารถพัฒนากลยุทธ์ในขอบเขตแบบนี้ได้อย่าง
ที่พอล เวนน์ พูด "ในสังคมชาวพากัน ทุกคนไม่ได้แต่งงานกัน ไกลจากการแต่งงาน เมื่อใครคนหนึ่งแต่งงาน มี
วัตถุประสงค์ส่วนตัว เพ่ือส่งมอบทรัพย์สินให้แก่ลูกหลานคนหนึ่ง แทนที่จะส่งต่อสมาชิกคนอ่ืน ๆ ของ
ครอบครัว หรือต่อลูกหลานของเพ่ือน และมันเกี่ยวข้องกับการเมืองของปราสาท เพ่ือจะได้กินชุมชน " ในขณะ
ที่ จอห์น โบสเวิล กล่าวไว้ว่านี่เป็นการแต่งงานแบบหนึ่งซึ่ง "สําหรับชนชั้นสูงนั้น ส่วนใหญ่เป็นการทํางานที่
ยืดหยุ่น การเมือง และเศรษฐกิจ" ที่ก่อให้เกิดเศรษฐกิจระหว่างฝ่ายหญิงและชายที่จะกระทำต่อกันได้ เช่น มี
ระบบสู่ขอ การหมั่น เป็นต้น (michel Foucault, 1986) 
 ข้อพิจารณานี้เป็นการพิจารณาว่าการแต่งงานคือมาตรการทางสังคมที่เชื่อมให้เกิดผลประโยชน์ของแต่
ละฝ่ายเท่านั้น ไม่ได้บอกถึงระดับศีลธรรมที่ผู้หญิงและผู้ชายจะมีต่อกันมากขึ้น โดยจะสังเกตได้จากสังคมนั้นมี
รูปแบบของใช้กฎหมายเพ่ือกำหนดสิทธิของความเป็นเจ้าของ การที่หญิงเป็นของผู้ชาย และการที่ชายเป็นของ
ผู้หญิง เพราะสิทธิทางกฎหมายเป็นผู้กำหนด ข้อกำหนดทางกฎหมายนี้จึงเป็นวาทกรรมทางสังคมที่กำหนด
วิถีทางเพศที่ฟูโกต์พยายามจะแสดงให้เห็นว่า ไม่ต่างจากข้อกำหนดทางศีลธรรมที่ศาสนาเป็นคนหยิบยื่นให้
และทำให้เรื่องเพศเป็นเรื่องที่ไม่ใช่มนุษย์เป็นผู้กำหนดอีกต่อไป แต่เป็นด้วยศาสนาและสังคมจะเป็นผู้ออกแบบ
ให้เป็นไปแบบนั้น 
 
บทสรุป 
 ศาสนจักรเข้ามามีบทบาทในการผลิตซ้ำซึ่งวาทกรรมที่ก่อให้เกิดความเกลียดชัง  แบ่งแยกให้เกิดขึ้น
ภายในสังคม โดยอ้างอิงถึงที่มองไม่เห็น (พระเจ้า) เพ่ือใช้เป็นเครื่องมือในการชักนำผู้คนเข้าด้วยกัน และเข้า
ปกครองคนมาหลายศตวรรษ ลดทอนคุณค่าผู้หญิง ส่งเสริมเอกสิทธิ์ให้ผู้ชาย ซึ่งในทัศนะของฟูโกต์มองเรื่องนี้
ว่ามีปัญหา จึงสมควรทำความเข้าใจเสียใหม่ทั้งหมด วาทกรรมเป็นเครื่องมือของผู้มีอำนาจที่ต้องการที่ควบคุม
คนให้เป็นไปตามที่ตนเองต้องการ 

ข้อกำหนดทางสังคมได้แสดงออกผ่านการแต่งงานคือมาตรการทางสังคมที่เชื่อมให้เกิดผลประโยชน์
ของแต่ละฝ่ายเท่านั้น ไม่ได้บอกถึงระดับศีลธรรมที่ผู้หญิงและผู้ชายจะมีต่อกันมากขึ้น โดยจะสังเกตได้จาก
สังคมนั้นมีรูปแบบของใช้กฎหมายเพ่ือกำหนดสิทธิของความเป็นเจ้าของ การที่หญิงเป็นของผู้ชาย และการที่



68  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

ชายเป็นของผู้หญิง เพราะสิทธิทางกฎหมายเป็นผู้กำหนด ข้อกำหนดทางกฎหมายนี้จึงเป็นวาทกรรมทางสังคม
ที่กำหนดวิถีทางเพศ 
 
 
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539).  พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ๒๕๓๙. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560).อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
LOUIS P. POJMAN and JAMES FIESER. (2006). Ethics Discovering Right and Wrong. SEVENTH  

EDITION. (Boston: Wadsworth Michel Foucault. (1978). The History of Sexuality  
Volume I: An Introduction. New York City: Random House, Inc. 

Michel Foucault. (1985). The History of Sexuality Volume 2: The Use of Pleasure. New  
York City: Random House, Inc. 

Michel Foucault. (1986). The History of Sexuality Volume 2: The Care of The Self. New  
York City:  Random House, Inc. 

Peter Harvey. (2000). An Introduction to Buddhist Ethics, (New York: Cambridge University  
Press. 

 
 
 

 


