
ปรัชญาการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ 
Han Fei Tzu’s Political Philosophy 

 
1พระมหาศักรินทร์ ธมฺมาลโย 

Phramaha Sakarin Dhammalayo  
2พระมหามฆวินทร์ ปุริสุตฺตโม 

Phramaha Maghavin Purisuttamo  
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Graduate School, Mahamakut Buddhist University 
2Corresponding Author E-Mail: arithaj.lk@gmail.com 

 
Received December 30, 2020; Revised December 31, 2020; Accepted: December 31, 2020 

 
 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือนำเสนอปรัชญาของฮ่ันเฟยจื่อ โดยปรัชญาของเขานี้คนจีนยุคใหม่
ชอบใจเป็นอย่างมาก ตามประวัติศาสตร์แล้ว หลังจากเสร็จสิ้นการสงครามระหว่างแคว้นแล้ว คนในประเทศ
เริ่มพากันเบื่อหน่ายสงครามและไม่เห็นด้วยกับการแบ่งแยกชนชั้นในสังคม ดังนั้น สังคมในตอนนั้นจึงหันมาให้
ความสำคัญกับกฎหมายมากกว่าระบบจารีตประเพณีและคุณธรรม จนในที่สุด จึงได้เกิดรัฐจิ๋น ซึ่งเป็นรัฐแรกๆ 
ที่นำปรัชญานิตินิยมมาใช้ในการเมืองการปกครอง  

คำสำคัญ : ปรัชญาการปกครอง, ฮ่ันเฟยจื่อ, ปรัชญานิตินิยม 
 
Abstract 

This article aims to present the philosophy of Han Fei Tzu which is Chinese 
philosophy that was interesting by a new generation people. In Chinese history after the war 
between the regions there were tired of wars and anti with the social classes; therefore, they 
turned to attend with the law rather than the customary and moral system. Finally, Chin 
state was the first Chinese ancient state that adopted the jurisprudence philosophy into its 
administration of the state. 

Keywords: philosophy of government, Han Fei Tzu, jurisprudence philosophy 
 
 
 
 



78  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

บทนำ 
 ฮ่ันเฟยจื่อเป็นนักปรัชญาสำนักนิตินิยม ให้ความสำคัญกับผลสัมฤทธิ์ของวิธีการที่ทำให้เกิดผลสำเร็จ
มากกว่าที่จะมองเรื่องของขนบธรรมเนียมวิธีปฏิบัติในอดีตหรือวิทยาการในปัจจุบัน  เขาให้ความสำคัญกับ
สภาวการณ์เป็นหลัก ดังนั้น วิธีการที่จะนำมาใช้จะต้องสอดคล้องกับสภาวการณ์ ไม่ว่าจะวิธีไหนในอดีตหรือ
ปัจจุบันหากมีความสอดคล้องกับสภาวการณ์แล้วเขาก็พร้อมนำมาปรับใช้ ในประเด็นความสัมพันธ์ของ
คุณธรรมกับอำนาจฮ่ันเฟยจื่อมองว่าเป็นสิ่งที่เข้ากันไม่ได้ เหมือนน้ำกับน้ำมัน จึงไม่สามารถนำคุณธรรมมาใช้
ควบคุมให้สังคมมีระเบียบวินัย แต่สิ่งที่เขาเชื่อว่าจะรักษาระเบียบวินัยได้นั้นคือพลังอำนาจการข่มขู่ด้วยการ
ลงโทษตามกฎหมายนั่นเอง โดยเฉพาะในกรณีการปกครองของรัฐการใช้กฎหมายในการปกครองจะทำให้เกิด
ประสิทธิภาพต่อการจัดระเบียบสังคม ดังนั้นเขาจึงปฏิเสธระบบคุณธรรมของขงจื้อ แนวคิดของฮ่ันเฟยจื่อเป็น
แนวรัฐนิยม โดยเขามองว่าแนวทางแห่งมนุษยนิยมที่เชิดชูคุณธรรมนั้นมีแต่จะนำความยุ่งเหยิงมาสู่รัฐ โดยเขา
ให้ความเห็นว่า ความเป็นส่วนตัวของบุคคลต้องแยกออกจากภาวะสาธารณะ เพราะทั้งสองสภาวะขัดแย้งกัน
เสมอ ทางนิติปรัชญาของจีนที่มีความชัดเจนมากที่สุด (จรัญ โฆษณานันท์ , 2550) ยึดถือการใช้กฎหมายเพ่ือ
การควบคุมสังคมและเพ่ือความมั่นคงของรัฐ สำหรับนักคิดคนสำคัญของสำนักนิตินิยมที่มีความโดดเด่นคือ ฮ่ัน
เฟยจื่อ เป็นผู้ที่จิ๋นซีฮ่องเต้ให้ความศรัทธาชื่นชมต่อปรัชญากฎหมายในฐานะเป็นพ้ืนฐานของการปกครอง
บ้านเมืองอันเข้มแข็ง (ทวีป วรดิลก, 2547) จากแนวคิดทางการปกครองของจีนที่ได้กล่าวมาทั้งหมดนี้นั้น ต่าง
ก็มีส่วนที่ทำให้จีนมีความเข้มแข็งทางการปกครองประเทศด้วยกันทั้งสิ้น 

บทความนี้ผู้เขียนจะไดนำเสนอประเด็นปรัชญาการปกครองของฮ่ันเฟยจื่อ ดังนี้ 1) ปรัชญาสังคมและ
การเมือง 2) ปรัชญาปัจเจกบุคคล และ 3) คุณธรรมและอำนาจ เพ่ือเป็นพื้นฐานในการศึกษาต่อไป 
 
ทัศนะทางการปกครองของฮั่นเฟยจื่อ 
 ฮ่ันเฟยจื่อเป็นนักปรัชญาสำนักนิตินิยม สำนักนิตินิยมเป็นสำนักที่เสนอแนวคิดแบบถอนรากถอนโคน
ที่สุดในบรรดาสำนักนักคิดจีนโบราณทั้งหมด สำนักนี้ปฏิเสธมาตรฐานทางจริยธรรมของพวกขงจื้อ ปฏิเสธ
บัญญัติทางศาสนาของพวกม่อจื่อ ทั้งนี้โดยใส่ใจในอำนาจ สำนักนิตินิยมไม่ยอมรับสิทธิอำนาจใดๆ นอกจาก
ผู้ปกครอง และไม่แสวงหาแบบแผนแนวปฏิบัติจากอดีต (Wing-Tsil Chan, 1963, อ้างใน สุวรรณา  
สถาอานันท์, 2538) เพราะเขาได้ใช้จุดเด่นของนักปรัชญาก่อนหน้า  มาเป็นรากฐานของตน โดยเฉพาะปรัชญา
จากสำนักขงจื้อ แต่ที่ได้รับอิทธิพลมากที่สุดก็จากปรัชญาของเซน เต๋า เซนปู-ไฮ และซางหยาง นั่นคือซี่ ซู่  
หรืออำนาจ ศิลปะหรือการใช้วิธีการใช้อำนาจ และกฎหมาย   ฮ่ันเฟยจื่อเสนอว่า “เมื่อพิจารณาทิศทางคำพูด
ของตน อย่าไปเปลี่ยน อย่าไปแก้ไข จงตรวจสอบคำพูดเหล่านั้นแล้วเปรียบเทียบกับผลที่เกิดขึ้น” ปรัชญาของ
ฮันเฟยจื่ออาจจัดเป็นประเภทใหญ่ๆ ได้ 2 ประเภท คือ 1. ปรัชญาสังคมและการเมือง 2. ปรัชญาชีวิต 
เศรษฐกิจ และสังคมอุดมคติ (ฟ้ืน  ดอกบัว, 2542) 
 1. ปรัชญาสังคมและการเมือง 
 ฮันเฟยจื่อเชื่อว่าทุกสิ่งทุกอย่างเป็นอนิจจัง เปลี่ยนแปลงไปเรื่อยๆ สังคมมนุษย์ก็เช่นเดียวกัน ได้      
แปลี่ยนแปลงมาตามลำดับ อย่างเช่น สมัยโบราณมนุษย์สร้างบ้านอยู่บนคาคบไม้เพ่ือป้องกันสัตว์ร้าย กาล
ต่อมาเกิดต้นพบไฟจากการเอากิ่งไม้แห้ง 2 อันมาสีกัน ก็มีความภูมิใจอย่างที่สุด ในปัจจุบันหากใครยังสร้าง
บ้านอยู่บนต้นไม้และก่อกองไฟโดยเอาไม้มาสีกัน ก็จะเป็นที่ขบขันไม่ใช่น้อยเพราะปัจจุบันมนุษย์ได้ค้นพบ
วิธีการอ่ืนๆ ที่ดีกว่านั้นมาก ดังนั้น ฮ่ันเฟยจื่อจึงสรุปความเห็นของเขาว่า เพราะฉะนั้น ในปัจจุบันนี้ หากจะมี
ใครยกย่องสรรเสริญของพระเจ้าเย้า (Yao) พระเจ้า (Shun) พระเจ้าถัง  (Tang) พระเจ้าหวู (Wu) ซึ่งเป็น



79 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 2 (July - December 2020) 

กษัตริย์นักปราชญ์ทั้ง 5 ในอดีตว่าควรจะนำมาใช้ในปัจจุบัน ผู้นั้นย่อมตกเป็นที่ตลกขบขันเป็นแน่ ด้วยเหตุนี้ ผู้
ที่เป็นปราชญ์จึงไม่มีความมุ่งหมายที่จะปฏิบัติตามอดีต หรือกำหนดกฎเกณฑ์อะไรจากอดีต แต่เขาจะศึกษา
เหตุการณ์ในปัจจุบันเป็นยุคสมัยขงเขาอย่างถ่องแท้ แล้วคิดแสวงหาลู่ทาง เพ่ือเผชิญกับเหตุการณในปัจจุบัน
อย่างเหมาะสมกับกรณี (สกล นิลวรรณ, 2523) 

ความข้อนี้จะเห็นได้จากนักปรัชญาสมัยก่อน ต่างก็ให้ความสำคัญต่อแบบอย่างของผู้นำในอดีต พวก
นักปรัชญาดังกล่าว จึงถือปฏิปทาของกษัตราธิราชดังกล่าวว่าเป็นสิ่งที่สมบูรณ์  ได้มาตรฐาน เป็นแบบอย่าง
ตลอดไป แต่ฮ่ันเฟยจือกลับมีความเห็นว่าการยึดมั่นในอดีต ถึงแม้จะมีประโยชน์ด้านถ่ายทอดวรรณกรรมและ
สร้างเสถียรภาพแกสังคม แต่ก็เป็นอุปสรรคขัดขวางความคิดใหม่ๆ และความเจริญก้าวหน้าเป็นอย่างมาก จึง
ไม่เป็นผลดี ควรเลิกเสีย ฮ่ันเฟยจื่อได้ยกตัวอย่างความเขลาของการยึดมั่น ซึ่งเป็นวิธีการปกครองในเรื่องอดีต 
ว่าไมค่วรนำมาใช้ในปัจจุบันอีก ตัวอย่างเช่น 
 ครั้งหนึ่งยังมีชาวนาอยู่คนหนึ่งในแคว้นซุง กำลังไถนาอยู่ในทุ่ง ขณะที่เขาไถนาอยู่ มีกระต่ายป่าตัวหนึ่ง
วิ่งมาอย่างรวดเร็วชนตอไม้ซึ่งอยู่กลางนา คอหักตาย ตั้งแต่นั้นชาวนาก็เลิกไถนา ไปคอยยืนดูที่ตอไม้ หวังว่าจะ
มีกระต่ายตัวอ่ืนวิ่งมาชนตอไม้ตายอีก จะได้เก็บเป็นอาหาร แต่ก็ต้องผิดหวังเพราะไม่มีกระต่ายตัวไหนมาชนตอ
ไม้ตายอีก การกระทำของชายคนนั้น กลายเป็นที่ขบขันของคนทั้งแคว้นซุง ผู้ปกครองใดยึดมั่นกับสิ่งอดีต 
ปรารถนาจะใช้สิ่งอดีตมาปกครองในปัจจุบันผู้ปกครองนั้นก็เหมือนชายเฝ้าคอยกระต่าย 
 ด้วยเหตุนี้ ฮันเฟยจื่อจึงตำหนิปรัชญาสำนักของขงจื้อว่า เป็นเพียงแค่ทฤษฎี ไกลจากความเป็นจริง 
นำมาปฏิบัติไม่ได้ การปกครองบ้านเมืองไม่ใช่ของเล่นสำหรับใช้ทดสอบทฤษฎีต่างๆ แต่ต้องใช้ความจริงที่
สอดคล้องเหมาะสมกับยุคนั้นๆ มาปกครอง 
 อนึ่ง พวกนักปราชญ์มัวแต่ถกเถียงกันในเรื่องการปกครองรูปแบบต่างๆ แต่ไม่คำนึงถึงความจริงที่มีอยู่
ในปัจจุบัน กลับพูดแต่คุณความดีที่มีอยู่ในอดีต พวกนักปราชญ์เหล่านั้นไม่ศึกษาข้อเท็จจริงของกฎหมาย
บ้านเมือง ไม่พิจารณาศึกษาสภาวการณ์อันผิดปกติวิสัยของพลเมือง ดีแต่พูดถึงประเพณีที่ผ่านมา มัวแต่ยึดมั่น
กับการเลียนแบบคุณความดีของนักปกครองที่ดีในอดีต พวกนักปราชญ์ในสำนักขงจื้อกล่าวออกมาอย่าง
ไพเราะว่า “ขอให้ฟังคำแนะนำของพวกเรา แล้วท่านจะกลายเป็นผู้ปกครองบ้านเมืองที่ปรีชาสามารถ” คำพูด
อย่างนี้เหมือนกับคำสวดอ้อนวอนของหมอผี เพราะฉะนั้น ผู้ปกครองที่ฉลาดย่อมไม่รับคำแนะนำเช่นนั้นเป็น
อันขาด แต่จะใช้ปัญญาพิจารณาความเป็นจริง แล้วสกัดทิ้งสิ่งที่ไร้ประโยชน์ ผู้ปกครองที่มีสติปัญญาจะไม่ยอม
พ่ึงพาสิ่งที่เรียกว่ามนุษยธรรม ไม่ยึดมั่นอยู่ในศีลธรรม หรือคอยฟังคำแนะนำของนักปราชญ์ในลัทธิขงจื้อแต่
ประการใด กล่าวคือ 
 “ถ้าผู้ปกครองต้องการหยุดการกระทำอันชั่วร้าย ผู้ปกครองต้องระวังให้คำพูดต้องตรงกับผลที่เกิดขึ้น 
กล่าวคือ คำพูดกับการกระทำต้องสอดคล้องกัน เมื่อขุนนางยื่นข้อเสนอ ผู้ปกครองมอบหมายงานแก่ขุนนาง
ตามน้ำหนักแห่งคำพูด แล้วจึงเรียกร้องให้บรรลุผลงานตามนั้น ถ้าความสำเร็จต้องตรงกับงาน ถ้างานต้องตรง
กับคำพูด เมื่อนั้นผู้ปกครองควรให้รางวัล แต่ถ้าไม่สำเร็จต้องตรงกับงาน งานไม่ตรงกับคำพูด ผู้ปกครองต้อง
ลงโทษ ด้วยเหตุนี้ ถ้าขุนนางผู้ใดกล่าววาจาคำใด แต่มีผลงานเพียงเล็กน้อย ผู้ปกครองต้องลงโทษขุนนางนั้น 
มิใช่เพราะผลงานน้อย แต่เพราะผลงานไม่ตรงกับ “นาม” ที่ให้ไว้เพ่ือกระทำการนั้น ในทำนองเดียวกัน ถ้าขุน
นางผู้ใดกล่าววาจาคำน้อย แต่มีผลงานอันยิ่งใหญ่ ขุนนางผู้นั้นก็ต้องถูกลงโทษเช่นกัน มิใช่เพราะผู้ปกครองไม่
พึงใจในผลงานอันยิ่งใหญ่ แต่เพราะท่านพิจารณาเห็นว่า ความไม่สอดคล้องระหว่างนามกับการกระทำเป็น
ข้อผิดพลาดที่หนักหนากว่าผลงานอันยิ่งใหญ่มากมาย” (Burton Watson (Trans.) 1964), อ้างใน สุวรรณา 
สถาอานันท์, 2538) 



80  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

 2. ปรัชญาปัจเจกบุคคล 
ฮ่ันเฟยจื่อมีปรัชญาที่เก่ียวข้องปัจเจกบุคคลในฐานะมนุษย์ไว้ดังนี้ 
1) ธรรมชาติมนุษย์ เชื่อว่าธรรมชาติแท้หรือดั้งเดิมของคนนั้นต้องมีความเห็นแก่ตัว มุ่งแสวงหาและ

รักษาผลประโยชน์ของตน มนุษย์ยังเป็นนักวัตถุนิยมคือ ทุกอย่างที่คนทำลงไปก็เพ่ือผลประโยชน์ของตัวเท่านั้น 
ยิ่งได้ผลประโยชน์ตอบแทนมากก็ยิ่งทำมาก แม้แต่บิดามารดาในสังคมประเทศจีนก็มีความลำเอียง รักบุตร
มากกว่าธิดา ทั้งนี้ก็เนื่องจากความเห็นแก่ตัวเช่นเดียวกัน โดยมีนิทานที่เขาเล่าไว้ว่า 

“อันปลาไหลนั้นมีรูปร่างละม้ายคล้ายกับอสรพิษ และตัวไหมก็มีลักษระไม่ผิดเพ้ียนจากตัวหนอน
ธรรมดา มนุษย์เมื่อประสบพบพานพญางู ก็มักจะตื่นตระหนกตกใจกลัว และเมื่อเห็นฝูงกิมิชาติก็
มักจะให้รู้สึกขยะแขยงขนลุกขบพองเสมอ แต่แม้ความรู้สึกเช่นนี้จะเกิดแก่มนุษย์ทุกรูปทุกนามเป็น
ปกติ หากบรรดาอิสตรีแน่งน้อยก็ยังถึงกับสามารถใช้มือเปล่าจับตัวไหมได้ด้วยอารมณ์ที่สงบ ไม่
หวั่นไหว และบรรดาชาวประมงก็กล้าเพียงพอที่จะรีบเข้าตะครุบจับปลาไหลได้อย่างไม่ลังเล ทั้งนี้มา
จากเรื่องผลประโยชน์ มนุษย์ก็อาจลืมอารมณ์รังเกียจหรือสามารถแสดงความองอาจออกมาได้โดยทัน
ควัน” (ปกรณ์ ลิ้มปนุสรณ์, มปป) 
บิดามารดาที่ได้บุตรชายย่อมปลาบปลื้มยินดี แต่ถ้ามีลูกสาวจะเกิดความรู้สึกชิงชัง อาจทำได้แม้ฆ่าลูก

ของตนเสีย ทั้งนี้บิดามารดาคำนึงแต่ผลประโยชน์ที่ตนพึงจะได้รับในกาลข้างหน้า ก็ในเมื่อบิดามารดายังทำต่อ
ลูกของตนถึงอย่างนี้ จะกล่าวไปใยถึงความสำพันธ์ระหว่างคนอื่น 

ฮ่ันเฟยจื่อได้ยกตัวอย่างความสัมพันธ์ระหว่างบิดากับบุตร เพ่ือชี้ให้เห็นว่า แม้แต่ความสัมพันธ์ระหว่าง
บิดากับบุตร ซึ่งเป็นความสัมพันธ์แห่งสายโลหิตก็ยังเป็นการสัมพันธ์โดยหวังผลประโยชน์ซึ่งกันและกันอยู่ดี 

2) ลักษณะของมนุษย์ อ่ันเฟยจื่อถือว่ามนุษยม์ีลักษณะดังนี้ 
ก. มนุษย์ไม่มีความเท่าเทียม คือการปกป้องตนเองให้ได้เสียก่อนคือความเที่ยงธรรม โดยเขายกโศลก

ในคัมภีร์มหากาพย์ซือจิงว่า “แม้นมิน้อมนำตนเองเร่งปฏิบัติ มิเร่งรัดด้วยหยาดเหงื่อเพ่ือพูนผล ที่จะหวัง
ศรัทธาประชาชนนั้นก็มิอาจสมกมลตนได้เลย” โดยข้อความนี้ถือเป็นตราประทับอันน่าสังเวชสำหรับผู้ที่ยึดมั่น
ว่าจะต้องลงมือปฏิบัติทุกสิ่งด้วยตนเองอย่างเคร่งครัดยุติธรรม หากผู้นำจำเป็นต้องลงมือทำหน้าที่เป็นตัวอย่าง 
เหล่าบริวารจึงจะยอมทำตามด้วยใจภักดี ถ้าเช่นนั้น บรรดาผู้นำทั้งปวงก็คงต้องลงมือทำนาขุดดินหาเลี้ยงปาก
ท้องด้วยตนเองเสียก่อน หรือผู้เป็นนายทัพก็คงจะต้องลงไปลุยตะลุมบอนด้วยตนเอง จึงจะสามารถดึงดูดใจให้
บริวารยอมตามลงไปดำนาหรือตะลุมบอนด้วย แต่ในความเป็นเป็นจริง การนำเพ่ือแสดงให้เห็นเป็นแบบอย่าง
นั้นเป็นการดีอยู่ แต่ถ้าหากเลยเถิดเกิดยึดความคิดเรื่อง “ความเท่าเทียมกัน” อย่างผิดกาลเทศะ การกำกับ
บัญชาการของกองทัพนั้นๆ ก็ย่อมกลายเป็นอัมพาต ไม่สามารถทำการรบได้ เพราะหากจะยึดหลักความเที่ยง
ธรรมไว้ก็อย่าคิดจัดเตรียมกองทัพออกสงคราม เพราะสัจจะในโลกของสงครามย่อมไม่มีอยู่จริง ทันทีที่มีการ
ต่อสู้ เป้าหมายคือชัยชนะ หรือยอ่างน้อยก็ต้องไม่พ่ายแท้ย่อยยับ ดังนั้น การที่มีคนกล่าวอย่างเต็มปากว่า 
เปี่ยมไปด้วยความบริสุทธิ์ยุติธรรม อาจจะไม่ได้เข้าใจอย่างแจ่มแจ้งถึงยุทธศาสตร์แห่งการฉกฉวยโอกาสที่เป็น
ต่อหรือไม่เช่นนั้นก็อาจจะไม่รู้ว่าทำอย่างไรจึงจะหลีกเลี่ยงความพ่ายแพ้อย่างหมดรูปได้  (ปกรณ์ ลิ้มปนุสรณ์, 
มปป) 

ข. มนุษย์ยึดถือค่านิยมทางสังคม มนุษย์เป็นสัตว์สังคม ไม่สามารถจะใช้โฉมหน้าที่แท้จริงของแต่ละ
คนสำหรับมาเผชิญหน้ากันได้ บางคนจึงต้องสวมหน้ากากอยู่ถึงหลายๆ ชั้น และเมื่อแสดงออกบนจุดยืนจุด
หนึ่ง หน้ากากที่สวมอยู่ก็อาจจะเท่ากับโฉมหน้าที่แท้จริงก็ได้ ด้วยเหตุนี้ ความใฝ่ฝันปรารถนาที่ถูกต้องตาม
ทำนองคลองธรรมในสถานการณ์หนึ่งก็อาจจะกลายเป็นความปรารถนาที่ไม่ถูกต้องในอีกสถานการณ์หนึ่งก็ได้ 



81 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 2 (July - December 2020) 

และความปรารถนาที่พิกลพิการก็อาจกลายเป็นความปรารถนาที่เหมาะสมในสถานการณ์ที่ต่างกันก็ได้เช่นกัน 
(ปกรณ์ ลิ้มปนุสรณ์, มปป) การเข้าใจบริบทของสังคมแบบนี้จึงเป็นสังคมที่ทำให้มนุษย์พยายามแสดงตัวตน
ออกมาตามกำหนดทางสังคม โดยข้อพิจารณานี้จะพบว่า สังคมเป็นตัวกำหนดบทบาทของมนุษย์ที่ดูเหมือนว่า
มนุษย์จะไม่มีจิตใจ แต่ถูกสังคมชักนำให้เป็นไปตามนั้น แต่ที่จริงมนุษย์มีจิตปรารถนาตลอดเวลาและการ
แสดงออกนั้นเป็นเพียงเบื้องหน้าที่จะทำให้ความปรารถนาภายในใจของตนสำเร็จ ดังนั้น การยึดค่านิยมทาง
สังคมจึงเป็นไปเพ่ือให้ตนเองได้สำเร็จสิ่งที่ตนเองต้องการนั่นเอง 

 
วิเคราะห์คุณธรรมกับอำนาจของฮั่นเฟยจื่อ 
 ใจความสำคัญของปรัชญาฮ่ันเฟยจื่อ คือ เขาต้องการให้พลเมืองมีความสุข สังคมเป็นระเบียบ 
ประเทศชาติมั่นคงและมั่งคั่ง ซึ่งการที่จะบรรลุเป้าหมายดังกล่าวได้ จะต้องพิจารณาเรื่องคุณธรรมกับอำนาจไม่
ควรจะต้องเก่ียวข้องกัน กล่าวคือ 
 1. ข้อบกพร่องเรื่องคุณธรรม ตามจารีตแห่งคุณธรรมนั้นมีอยู่ในฐานะกลไลหรือกลวิธีในการปกครอง 
แตฮ่ั่นเฟยจื่อแย้งว่า  

 กษัตริย์เหยินทางคุณธรรม และเปี่ยมด้วยความเท่ียงธรรม แต่รัฐสูของท่านถูกรุกรานราบคาบ จื่อกังใช้
วาทศิลป์และภูมิปัญญา แต่รัฐหลู่กับต้องเสียดินแดน ดังนั้นจึงเห็นได้ชัดว่า มนุษยธรรม ความเที่ยง
ธรรม วาทศิลป์ และภูมิปัญญา ไม่ใช่เครื่องมือที่จะรักษารัฐไว้ได้ จงละทิ้งมนุษยธรรมของกษัตริย์เหยิน 
จงหยุดภูมิปัญญาของจื่อกัง หันมาสร้างกำลังทัพแห่งรัฐสูและรัฐหลู่ให้แข็งแกร่งจนกระทั่งทั้งสองรัฐ
สามารถเผชิญหน้ากับรัฐขนาดรถม้าศึกนับหมื่น เมื่อนั้นรัฐฉีและชิงจะไม่กล้ากระทำต่อรัฐสูและรัฐหลู่
ตามอำเภอใจ (สุวรรณา สถาอานันท์, 2538) 

 การอ้างนี้ชี้ให้เห็นว่า การมีมนุษยธรรม ไม่ใช่เครื่องประกันได้ว่ารัฐจะอยู่รอดจากการรุกรานได้ ตรงกัน
ข้ามหากผู้นำทิ้งมนุษยธรรมของผู้ปกครองแล้วหันมาสร้างกำลังทัพให้แข็งแกร่ง จึงจะสร้างสามารถนำพาให้รัฐ
อยู่รอดได้ เช่นเดียวกับการโต้แย้งระหว่างความสัมพันธ์ทางครอบครัวที่เป็นปัญหาต่อการปกครองเช่น หาก
ผู้ปกครองและผู้ใต้ปกครองเป็นดั่งบิดาและบุตรจะยิ่งทำให้สังคมไม่สามารถดำเนินไปได้ กล่าวคือ ถ้าบิดารัก
บุตรด้วยการตามใจอาจทำให้ลูกเสียคนได้ เพราะความรักของพ่อแม่ไม่อาจป้องกันมิให้บุตรหลานประพฤติตัว
เหลวไหลได้ ความรักที่ผู้ปกครองมีต่อประชาชนก็ไม่อาจสร้างระเบียบขึ้นมาได้เช่นกัน โดยความรักนั้นจะต้อง
ไม่มีอยู่ในผู้ปกครอง โดยต้องอยู่เหนืออำนาจเหล่านี้ กล่าวคือ 

 “การที่ผู้ปกครองน้ำตาไหลเมื่อต้องลงโทษประชาชนตามกฎหมายเป็นการแสดงมนุษยธรรมที่น่าชม 
แต่ไม่ได้ช่วยให้เกิดระเบียบแต่อย่างใดทั้งสิ้น มนุษยธรรมอาจทำให้ผู้ปกครองน้ำตาตก และลังเลที่จะ
ลงโทษประชาชน แต่กฎหมายกำหนดชัดว่าต้องลงโทษตามข้อบัญญัติแห่งกฎหมาย” (สุวรรณา สถา
อานันท์, 2538) 

 2. อำนาจคือที่มาของการปกครองที่ยั่งยืน ฮ่ันเฟยจื่อมองว่า ผู้ปกครองจะมีพันธกิจสำคัญคือการ
ปกครอง การลงโทษ การจัดใช้ และรักษาระเบียบสังคม มิใช่การมีความรู้สึก รัก เมตตา สงสารประชาชนซึ่ง
ข้อพิจารณาเรื่องการมีคุณธรรมนี้เองที่ส่วนหนึ่งมีการพยายามแสวงหาบุคคลผู้มีคุณธรรมมาปกครอง เป็นเรื่อง
ที่ยากที่จะทำให้คนอยู่ในอาณัติปกครองได้ กล่าวคือ 

 “ผู้คนย่อมเคารพนบนอบต่อสิทธิอำนาจโดยธรรมชาติ แต่น้อยคนนักจะหวั่นไหวต่อความเที่ยงธรรม 
ขงจื่อได้ชื่อว่าเป็นจอมปราชญ์ที่ยิ่งใหญ่ที่สุดคนหนึ่งของโลก ความประพฤติของท่านไร้ที่ติ ท่านทำให้
มรรควิธีประจักษ์ชัด ท่านเดินทางไปยังดินแดนต่างๆ มากมายทั้งสี่ทิศ แต่ในดินแดนทั้งหลายนั้น มีคน



82  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่3 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2563) 

ที่ชื่นชมคุณธรรมความเที่ยงธรรมของท่าน และยินยอมพร้อมใจเป็นศิษย์อยู่ทั้งสิ้นเพียงเจ็ดสิบคน ทั้งนี้
เพราะการเคารพมนุษยธรรมเป็นสิ่งที่หายาก การยึดมั่นในความเที่ยงธรรมเป็นเรื่องลำบาก ด้วยเหตุนี้ 
ดินแดนอันกว้างใหญ่ไพศาลทั่วโลกมีเพียง 70 คนที่ยอมเป็นศิษย์และมีแต่ขงจื่อเพียงคนเดียวที่เปี่ยม
มนุษยธรรมและเท่ียงธรรมอย่างแท้จริง” (สุวรรณา สถาอานันท์, 2538) 

 ด้วยการมองว่าประสิทธิภาพของพลังการข่มขู่นั้นมีผลมากกว่าพลังแห่งความรัก ความเมตตา 
โดยเฉพาะกับรัฐที่เต็มไปด้วยมนุษย์ที่ไม่อาจใช้พลังอำนาจคุณธรรมในการเป็นเสาหลักในสังคมได้ การข่มขู่จึงมี
ผลมากกว่า กล่าวคือ 

 “มีชายหนุ่มเกเรคนหนึ่ง พ่อแม่ว่ากล่าวตักเตือน แต่เขาก็ไม่ปรับปรุงตัวเอง เพ่ือบ้านด่าเขาก็ไม่สะทก
สะท้าน ครูอาจารย์ต่างอบรมสั่งสอน เขาก็ไม่ยอมเปลี่ยนนิสนัย จะเห็นได้ว่า อิทธิพลในทางดีงามถึง
สามประการ ได้แก่ ความรักของพ่อแม่ ความพยายามของเพ่ือนบ้าน และภูมิปัญญาของครูอาจารย์ 
ยังไม่ทำให้เขาสะทกสะท้าน หรือเปลี่ยนอะไรเขาได้แม้แต่เส้นขนบนหน้าแข้ง แต่ถ้าปล่อยให้เจ้าเมือง
ส่งทหารของรัฐบาลออกมาบังคับใช้กฎหมายสอบสวนหาตัวผู้กระทำผิด เขาก็จะสั่นสะท้านด้วยความ
กลัว จะปรับปรุงตัวเองและเปลี่ยนวิถีชีวิต ด้วยเหตุนี้ ความรักของพ่อแม่ ไม่พอที่จะทำให้บุตรหลาน
เรียนรู้ว่าอะไรถูกผิด แต่ต้องมีบทลงโทษอันเข้มงวดจากเจ้าหน้าที่ของรัฐหนุนหลังอยู่จงจะได้ผล ทั้งนี้
เพราะโดยธรรมชาติแล้ว ผู้คนหยิ่งผยองเมื่อได้รับความรัก แต่จะเชื่อฟังสิทธิอำนาจ” (สุวรรณา สถา
อานันท์, 2538) 

 การยอมรับว่าความรักนั้นไม่สามารถจะทำให้ลูกหลายหยุดเกเรได้ แต่ต้องใช้พลังข่มขู่ต่างหากจึงจะทำ
ให้เด็กหยุดเกเรได้ ซึ่งกรณีดังนี้เป็นเช่นเดียวกับการสร้างระเบียบทางสังคมเพ่ือสร้างพลังข่มขู่ให้เด็กที่เกเรอยู่
ในระเบียบจึงจะสามารถเลี้ยงดูและปลูกฝังสิ่งอื่นๆ ต่อไปได้  ด้วยอำนาจมีส่วนสำคัญในการปกครองจึงเป็น
หน้าที่ๆ รัฐจะต้องดำเนินการดังต่อไปนี้ 

ก. แต่งตั้งให้มีฮ่องเต้หรือกษัตริย์เป็นผู้นำของรัฐ มีอำนาจเด็ดขาดในการปกครอง กำหนดคุณและโทษ
ไว้ให้ชัด และคอยดูแลทุกอย่างให้ดำเนินไปตามกฎหมายอย่างเคร่งครัด โดย 

ข. ผู้นำของรัฐต้องแต่งตั้งบุคคลอ่ืนๆ ให้ดำรงตำแหน่งต่างๆ ลดหลั่นกันไปตามลำดับ เพื่อช่วยแบ่งเบา
ภาระของพระองค์ ทุกตำแหน่งต้องมีอำนาจและหน้าที่อยู่ในตัว ใครทำไม่ได้ตามกำหนดก็ให้ปลดออก ตั้งคน
อ่ืนแทน 

ค. ใช้กฎหมายเป็นเครื่องมือในการปกครองประเทศ ใช้กฎหมายเป็นบรรทัดฐานในการตัดสินปัญหา
ทุกอย่าง ให้เลิกชนชั้นสูงต่ำ ทุกคนมีฐานะเท่าเทียมกันในสายตาของกฎหมาย 

ง. รณรงค์ให้พลเมืองเป็นชาวไร่ชาวนาและทหาร เพราะชาวไร่ชาวนาสามารถหารายได้เข้ารัฐ ทำให้
ประเทศชาติมั่นคง ไม่ถูกรุกราน ทำให้บ้านเมืองมีเสถียรภาพ สงบสุข ดังนั้น บุคคลทั้ง 2 ประเภท จึงได้รับการ
ยกย่องมากกว่าการเป็นแค่กำลังสำคัญของชาติ แตเ่ป็นถึงพลเมืองที่มีค่าของประเทศ 

 
 

บทสรุป 
ปรัชญาของฮ่ันเฟยจื่อนั้นเป็นที่ชอบใจของคนจีนยุคใหม่สมัยหลังสงครามระหว่างแคว้นต่างๆ เพราะ

คนเบื่อหน่ายต่อสงคราม เห็นความไม่ดีของการแบ่งแยกชั้น และเมื่อมาพบแนวความคิดใหม่ที่นิยมใช้กฎหมาย
แทนจารีตประเพณีและคุณธรรม ทำให้เกิดความหวังใหม่ว่า กฎหมายคงจะช่วยได้ คงจะไม่ล้มเหลวอย่างการ
ใช้ระบบจารีตประเพณีและคุณธรรมดังท่ีผ่านมา ดังจะเห็นได้จากการที่รัฐจิ๋นซ่ึงเป็นรัฐแรกทีนำปรัชญานิตินิยม



83 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 2 (July - December 2020) 

ไปใช้ และก็ประสบความสำเร็จเป็นอย่างมาก ทำให้รัฐจิ๋นเป็นเลิศในทางกสิกรรมและการทหาร และรัฐจิ๋นเอง
ซึ่งเป็นรัฐเล็กๆ แต่ก็สามารถกำจัดแคว้นปรปักษ์ได้หมด จนกระทั่งสามารถรวบรวมแคว้นทั้งหมดเข้าเป็น
อาณาจักรประเทศจีนประเทศเดียวกันได้สำเร็จเป็นครั้งแรกในประวัติศาสตร์จีน ฮั่นเฟยจื่อได้ปฏิวัติปรัชญาจีน
ที่ผ่านมา โดยใช้กฎหมายแทนที่จารีตประเพณีและคุณธรรม เป็นการนำเอาทฤษฎีใหม่มาใช้แทนทฤษฎีเก่าซึ่ง
ยึดถือกันมานาน และจากอิทธิพลของปรัญาฮ่ันเฟยจื่อจึงทำให้คนจีนยุคถัดมาเห็นความสำคัญของกฎหมาย จึง
หันมาใช้กฎหมายเข้ามาแก้ปัญหาต่างๆ จนเป็นเหตุให้เกิดการเปลี่ยนแปลงการปกครองต่อมา จนทำให้ชนชั้น
กรรมาชีพเป็นพลังสำคัญของประเทศ 

 
เอกสารอ้างอิง 
จรัญ โฆษณานันท์. (2550). นิติปรัชญาแนววิพากษ์. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์นิติธรรม. 
ซิวไซ. (2523).ปรัชญาจีน: The Story of Chinese Philosophy. แปลโดย สกล นิลวรรณ. พระนคร: โอ

เดียนสโตร์. 
ทวีป วรดิลก. (2547). ประวัติศาสตร์จีน. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์สุขภาพใจ. 
ฟ้ืน ดอกบัว. (2542). ปวงปรัชญาจีน. (พมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ธรรมสาร. 
ปกรณ์ ลิ้มปนุสรณ์. (มปป). กลยุทธ์หานเฟย. กรุงเทพมหานคร:  สำนักพิมพ์ศรีปัญญา. 
สุวรรณา สถาอานันท์. (2538). กระแสธารปรัชญาจีน. กรุงเทพฯ: ศยาม. 
Gia Fu Feang and Jane English. (1973). Tao Tzu: Tao Te Ching. New York: Vintage Book. 
Fung yu-lan. (1973). A History of Chinese Philosophy. (Vol.1). New Jersy: Princeton University.  
Wing-Tsil Chan. (1963). A Source Book in Chinese Philosophy. Princeton: Princeton University 

Press. 
Burton Watson (Trans.). (1964). Han Fei Tzu: Basic Writings. New York: Columbia University 

Press. 
 

 

 


