
วจนกรรมกับการบวชเป็นพระภิกษุในพุทธปรัชญาเถรวาท 
A Speech Act and the Ordination in Theravada Buddhist Philosophy  

 
1แม่ชีธรรมอธิษฐาน   พรบันดาลชัย 

Mae Chee Dhammadhisthana   Pornbandalchai 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Graduate School Mahachulalongkorn University 
2ประเวศ  อินทองปาน 

Praves Intongpan 
คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 

Faculty of Humanities, Kasetsart University 
1Corresponding Author Email: fonghong2523@gmail.com 

 
Received June 15, 2020; Revised June 29, 2020; Accepted: June 30, 2020 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ เพ่ือศึกษาแนวคิดเรื่องวจนกรรม และเพ่ือวิเคราะห์วจน
กรรมกับการบวชในพุทธปรัชญาเถรวาท การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยการวิเคราะห์
เอกสาร จากผลการศึกษาพบว่า วจนกรรมคือแนวคิดที่อธิบายให้เห็นว่าคำที่สื่อสารนั้นสามารถ
ทำให้ เกิดผลขึ้น และการบวชพระภิกษุในทางพระพุทธศาสนาด้วยคำขอบวชสามารถ
เปลี่ยนแปลงบุคคลนั้น และคนทั่วไปจะยอมรับผู้นั้นได้จริงหรือไม่ วจนกรรมกับการบวชนั้นทำ
ให้เกิดผลคือการเปลี่ยนแปลงความหมายจากบุคคลให้เป็นพระภิกษุ แต่การเปลี่ยนแปลงนั้นเป็น
การเปลี่ยนแปลงในใจของผู้นั้นโดยตรง ไม่ได้เปลี่ยนแปลงการเข้าใจความหมายของคนทั่วไปได้
ทั้งหมด ดังนั้นการแสดงออกภายนอกถึงความเป็นพระภิกษุจึงช่วยทำให้ทุกคนยอมรับ
ความหมายของการเป็นพระภิกษุได้ ในขณะที่การบวชอีกแบบนั้นเป็นการขอของผู้ขอบวชกับ
การอนุญาตของผู้ให้บวช โดยมีสิ่งที่สำคัญคือคำอนุญาตการบวชถือว่าผู้นั้นได้ความเป็นอิสระ
จากตระกูล แตเ่ป็นการอยู่ภายใต้การดูแลของกฎและคณะสงฆ์ 



2  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

คำสำคัญ: วจนกรรม, การบวชเป็นภิกษุ, พุทธปรัชญาเถรวาท 
 
ABSTRACT 

 This article entitled to study the concept of the SPEECH ACT AND the 
ordination in Theravada Buddhist Philosophy. This is a qualitative research done 
by studying academic documents.  it was found that in the first, the speech act 
is a concept that explains how we use words to communicate effectually. 
Second, the ordination in the Buddhism makes the people to be the monk. If 
the people became the monk, the other people will believe or not.  The SPEECH 

ACT AND the ordination mean to make the people to be the monk. In fact, it 
could change in own mind but couldn’t change in human being. When they 
show the monkhood, the other people can believe the monkhood. On the 
other hand, the ordination included the permission of the ordained person. By 
the way, the permission to ordain is considered to be independent, but to be 
live by law and Sangha.  
Keywords:  Speech Act, the Ordination, Theravada Buddhist Philosophy 
 
บทนำ 

 การสื่อสารนั้นเกิดจากมนุษย์ที่ต้องการส่งต่อข้อมูลระหว่างกันโดยได้พัฒนามา
ตามลำดับจนกลายเป็นภาษาที่ใช้กันอยู่ในปัจจุบัน สิ่งที่ภาษาทำให้เกิดคือความหมาย โดยอาจ
เรียกได้ว่า ความหมายนั้นทำให้มนุษย์สามารถเข้าใจกันได้ เช่นถ้าแม่สั่งลูกว่าให้ทำการบ้าน 
คำสั่งนั้นจะมีอำนาจทำให้ลูกๆ รีบทำการบ้าน หรือคำอ้อนวอน เช่น ขอข้าวกินหน่อย ผมอดมา
หลายวันแล้ว คำเหล่านี้เป็นภาษาที่เปลี่ยนอารมณ์ของคนฟัง และทำให้เกิดผลบางอย่างต่อมา 
ซึ่งภาษาในลักษณะดังกล่าวนี้ถูกเรียกว่าวจนกรรม (speech act) และเมื่อภาษานี้ถูกใช้ในทาง
พระพุทธศาสนาได้ทำให้เกิดความหมายที่เราสามารถเข้าใจได้ ดังในพิธีกรรมการบวชที่มีการใช้
คำพูดให้เกิดผลบางอย่าง  คือเป็นการแปลงแปลงสถานะจากคนธรรมดาที่มีฐานะอาชีพ
หลากหลายให้กลายเป็นพระภิกษุที่พระพุทธองค์ทรงให้ความหมายว่าเป็นผู้ประพฤติ
พรหมจรรย์ และเป็นอาหุเนยยบุคคลคือผู้ควรได้รับการอุปถัมภ์ดูแลด้วยจีวร บิณฑบาต 
เสนาสนะ และยารักษาโรค  



3 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

 การบวชจึงไม่ใช่แค่การรับรู้ร่วมกันระหว่างผู้ขอบวชกับผู้อนุญาตการบวชที่เรียกว่า
อุปัชฌาย์เท่านั้น แม้แต่คนธรรมดาทั่วไปก็ยอมรับความพิเศษของบุคคลผู้ผ่านการบวชนี้ไปด้วย 
ตั้งแต่การบวชของพระอัญญาโกณฑัญญะผู้ได้เห็นธรรม แล้วขอบวช พระพุทธองค์จึงทรงตรัสว่า 
“เธอจงมาเป็นภิกษุเถิด ธรรมอันเรากล่าวดีแล้ว เธอจงประพฤติพรหมจรรย์เพ่ือทำที่สุดทุกข์โดย
ชอบเถิด” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 1/18/25) พระวาจานั้นเป็นการอุปสมบทของท่าน
พระอัญญาโกณฑัญญะ ต่อมามีการบวชแบบไตรสรณคมน์ที่ให้บุคคลกล่าวคำว่า พุทฺธํ สรณํ คจฺ
ฉามิ ข้าพเจ้าขอถึงพระพุทธเจ้าเป็นสรณะ ธมฺมํ สรณํ คจฺฉามิ ข้าพเจ้าขอถึงพระธรรมเป็นสรณะ 
สงฺฆํ สรณ ํคจฺฉามิ ข้าพเจ้าขอถึงพระสงฆ์เป็นสรณะ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/34/43) กล่าว 3 
หน ก็บวชสำเร็จ และในยุคสมัยต่อมาก็มีการใช้พระภิกษุร่วมพิจารณาโดยอาศัยพระอุปัชฌาย์
เป็นหลักในการพิจารณาผู้ประสงค์จะบวชเข้าหมู่เรียกรูปแบบการบวชนี้ว่า ญัตติจตุตถ
กรรมวาจา 
 การพิจารณาลักษณะวจนกรรมจากการบวชนี้จะช่วยขยายลักษณะของคำในทาง
พุทธศาสนาให้มีอิทธิพลต่อการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมหรือยกสถานะของคนให้ต่างจากเดิมได้
จริงหรือไม่ และการเปลี่ยนแปลงดังกล่าวนั้นเป็นการรับรู้ร่วมกันระหว่างผู้ขอบวชกับผู้อนุญาต
การบวช แต่ทำไมผู้อ่ืนจึงยอมรับได้ว่า ผู้ที่กล่าวคำแค่นั้นจะประเสริฐได้จริงตามนั้น ซึ่งการ
พิจารณาเรื่องเหล่านี้จะช่วยตอบประเด็นข้อสงสัยทางด้านภาษาและรูปแบบปฏิบัติที่สอดคล้อง
กับจุดประสงค์ของพุทธปรัชญาเถรวาท 
 
แนวคิดเรื่องวจนกรรม 

 วจนกรรม (speech act) เป็นการกระทำที่แสดงออกผ่านคำพูดโดยแยกได้ตาม
เจตนาของผู้พูด เช่น การทำสัญญา คำสั่ง คำถาม เช่น กล่าวถ้อยคำหรือคำพูดว่า “ผมสัญญาว่า
จะใช้หนี้คืนคุณภายในสิ้นเดือนนี้” วจนกรรมขอร้อง เช่น การกล่าวถ้อยคำหรือคำพูดว่า “ช่วย
ส่งหนังสือให้หน่อย” (ราชบัณฑิตยสถาน, 2553)  นักคิดที่นำเสนอแนวคิดนี้ คือออสติน (J. L. 
Austin)  พิจารณาถึงขั้นตอนของการพูดนั้นประกอบด้วยประโยคที่สามารถอธิบายฐานะความ
จริงบางอย่างได้และต้องเป็นอย่างใดอย่างหนึ่งระหว่างจริงหรือเท็จ (Austin, J.L., 1962)  แต่
เขาสังเกตเห็นว่ามีการใช้หลายอย่างของภาษาซึ่งมีลักษณะแตกต่างกัน  เช่นคำว่า  "คุณถูกไล่
ออก"  และ "ฉันลาออก"  อาจบ่งบอกถึงสถานะที่ต่างกันได้  แต่ก็ยังให้ความจริงเหมือนกันคือ 
"การออก" ฉะนั้น ข้อความที่สื่อสารกันนั้นจึงถูกพิจารณาผ่านเจตนาที่ผู้พูดต้องการจะสื่อสาร
เป็นหลัก เพ่ือให้ผู้ฟังเข้าใจและแสดงบางอย่างที่ตรงกับข้อความที่สื่อสารนั้น  โดยมีรูปแบบการ
สื่อสารผ่านวจนกรรมไว้ 3 แบบ คือ 



4  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

 1. การสื่อสารที่ตรงไปตรงมาเรียกว่า วจนกรรมตรงตามคำ (locutionary act) 
เช่นบอกว่า “กี่โมงแล้วล่ะ” ในสถานการณ์ทั่วๆ ไปก็สื่อความตรงตามคำหมายถึงการถามเวลา 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2553) การสื่อสารแบบตรงไปตรงมานี้ เป็นการเข้าใจตามคำท่ีสื่อสาร ไม่ได้
ตีความหรือเนื้อหาที่โยงไปหาบริบทอ่ืน จึงเป็นการสื่อสารที่ตรงและชัดเจนที่สุด  

 2. การสื่อสารแบบไม่ตรงตามคำพูด (illocutionary act) แต่ซ่อนความหมายไว้
มากกว่านั้น เช่นพูดว่า “นี่กี่โมงแล้ว” อาจแสดงให้เห็นวจนกรรมปฏิบัติที่แตกต่างกันไป คือ ผู้
พูดต้องการทราบเวลา  ผู้พูดต้องการเตือนผู้ฟังให้รีบกลับบ้านเพราะดึกแล้ว ผู้พูดตำหนิผู้ฟัง
ที่มาช้าไม่ตรงเวลา เป็นต้น (ราชบัณฑิตยสถาน, 2553) การสื่อสารแบบนี้ต้องการการตีความ 
ผ่านเจตนาและบริบทที่ผู้พูดสื่อความหมายซึ่งสะท้อนทั้งสถานะของผู้พูดและผู้ฟังว่าเป็นใคร พูด
ผ่านบริบท สถานการณ์แบบใด วจนกรรมแบบนี้จึงต้องการตีความเพ่ือโยงหาความหมายที่
เป็นไปได้ 

 3. ผลวจนกรรม (perlocutionary act) ออสตินได้อธิบายถึงความจริงและเจตนา
ที่จะใช้วจนกรรมนั้นได้ต้องเน้นที่ผลของการพูดจะต้องเกิดความสมบูรณ์ขึ้นแก่ผู้ฟัง  เรียกว่า 
ผลวจนกรรม ซึ่งเป็นวิธีการพูดที่เน้นผลที่เกิดกับผู้ฟังในสถานการณ์บางอย่าง เช่น ในศาลหรือ
สภาที่ต้องมีการพูดให้เหตุผลกัน ทุกเสียงล้วนมีส่วนทำให้สถานการณ์เปลี่ยนแปลงไปในทางใดก็
ได้ และทุกคนต้องยอมรับผลที่ตามมา ขณะเดียวกันกลุ่มคนในที่นั้นจะต้องใช้เสียงของตัวเองให้
เหมาะสมต่อทุกข้อเรียกร้องที่ถูกยกขึ้นมา แต่หากขั้นตอนในศาลหรือในสภาถูกออกแบบให้มี
การยอมรับเหตุผลหรือเสียงข้างมาก แต่ละคนจึงต้องพูดให้คนอ่ืนคล้อยตามตนเองให้ได้ 
(Austin, J.L., 1962)  ดังกรณีที่แม่พูดว่า “นี่กี่โมงแล้วลูก” ถ้าเป็นการกล่าวในสถานการณ์ที่ดึก 
เป็นวันที่โรงเรียนเปิด และลูกต้องไปโรงเรียนตอนเช้า การกล่าวถ้อยคำของคุณแม่ก็เพ่ือแสดง
เจตนาเตือนลูกให้รีบเข้านอนได้แล้ว และแม่ก็เชื่อว่าลูกเข้าใจเจตนาการเตือน ถ้าลูกเข้าใจตรง
ตามเจตนาของแม่ก็จะส่งประสิทธิผลวจนกรรมให้ลูกต้องเลิกเล่นเกมหรือเลิกดูโทรทัศน์แล้วเข้า
นอน (ราชบัณฑิตยสถาน, 2553)   

 การพิจารณาถึงผลที่ตามมาจากวจนกรรมต้องนำไปสู่บางสิ่งบางอย่างที่ผู้ฟังจะต้อง
รับรู้ร่วมกัน จากคำพูดดังกล่าวนี้ วจนกรรมจึงเป็นการใช้ถ้อยคำที่ทำให้เกิดการปฏิบัติบางอย่าง 
ไม่ใช่แค่พูดแล้วก็จบไปโดยไม่มีความหมาย ดังคำว่า “ฉันหิว” ในกรณีที่สื่อสารแบบวจนกรรม
ตรงตามคือต้องการอาหารหรือน้ำมากิน แต่ถ้าสื่อสารแบบไม่ตรงตามคำพูด ต้องการพัก หรือ
หยุดงานที่ทำอยู่ หรือแสดงอารมณ์โมโหต้องการให้ทำอาหารให้เสร็จเร็วๆ เป็นต้นทำให้ต้อง
หยุดพัก หรือหยุดทำงาน หรือเร่งพ่อครัวให้ทำอาหารเร็วๆ ทั้งการสื่อสารแบบตรงและไม่ตรง
ล้วนมีผลตามมาเสมอทั้งในแง่ของการเตรียมอาหารและการหยุดพักชั่วคราว และเมื่อมีผล



5 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

ตามมาเสมอ ซึ่งคำดังกล่าวนั้นสามารถนำมาพิจารณากับการบวชในทางพระพุทธศาสนาจะ
พบว่ามีเงื่อนไขใดบ้างท่ีจะทำให้เกิดการปฏิบัติบางอย่างตามนั้น  

 สรุป วจนกรรมแบ่งเป็น 3 คือ 1. วจนกรรมโดยตรงหรือวจนกรรมตรงตามคำ 
(locutionary act) โดยเป็นการสื่อสารที่ชัดเจนและตรงไปตรงมาที่สุด 2. วจนกรรมไม่ตรงตาม
คำพูด (illocutionary act) เป็นวจนกรรมที่สร้างความหมายโดยอ้อมหรือเกิดการตีความ และ 
3. ผลของการพูด เรียกว่า ผลวจนกรรม (perlocutionary act) เป็นผลที่เกิดขึ้นไม่ใช่กล่าว
เพ่ือให้เข้าใจเท่านั้นแต่ต้องเกิดผลทางการปฏิบัติด้วยจึงจะถือว่าวจนกรรมนั้นสมบูรณ์แบบ 

 
วจนกรรมกับการบวชในพุทธปรัชญาเถรวาท 

 การบวช ตรงกับคำว่า บรรพชา แปลว่า เว้นความชั่วทุกอย่าง หมายถึง การบวช 
โดยในสมัยพุทธกาลนั้นมีการใช้คำว่า บรรพชาในการบวชเป็นพระภิกษุ แต่ต่อมาใช้หมายถึงการ
บวชเป็นสามเณร ถ้าบวชเป็นพระภิกษุใช้คำว่า อุปสมบท (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2553) โดยการบวชที่จะพิจารณาในบทความนี้มี 2 ลักษณะคือ 

 1. การบวชแบบเอหิภิกขุอุปสัมปทา คือวิธีการอุปสมบทที่พระพุทธเจ้าประทาน
ด้วยพระองค์เอง ด้วยการเปล่งพระวาจาว่า “เธอจงมาเป็นภิกษุเถิด ธรรมอันเรากล่าวดีแล้ว เธอ
จงประพฤติพรหมจรรย์เพื่อทำท่ีสุดทุกข์โดยชอบเถิด (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/18/25) 

 2. ญัตติจตุตถกรรม คือวิธีอุปสมบทที่พระสงฆ์เป็นผู้กระทำอย่างที่ใช้อยู่ในปัจจุบัน 
โดยภิกษุจะต้องครบองค์กำหนดภายในเขตชุมชนเรียกว่า สีมา โดยกล่าววาจาประกาศการรับ
คนเข้าหมู่ และต้องได้รับความยินยอมของภิกษุทั้งปวง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2553) โดยพระสงฆ์จะลงมติร่วมกันว่า “ผู้มีชื่อนี้สงฆ์ให้อุปสมบทแล้ว มีท่านผู้มีชื่อนี้ เป็น
อุปัชฌาย์ สงฆ์เห็นด้วยเพราะฉะนั้นจึงนิ่ง ข้าพเจ้าขอความนิ่งนั้นเป็นมติอย่างนี้ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 4/72/98) 

 เมื่อพิจารณาลักษณะที่เป็นวจนกรรมผ่านคำที่ทำให้บุคคลธรรมดากลายเป็น
พระภิกษุนั้น จะได้ศึกษาจากกรณีการบวชเป็นพระภิกษุผ่านกรณีการบวชเหล่านี้คือ 

 1. การบวชแบบเอหิภิกขุอุปสัมปทา กรณีที่บวชองคุลิมาล ซึ่งการพิจารณาการ
บวชขององคุลิมาลนั้นปรากฏเนื้อหาในพระสุตตันตปิฎกและพระวินัยปิฎก ดังนี้ 

 ข้อความที่ 1 เป็นข้อความปรากฎในพระสุตตันตปิฎกว่า พระพุทธองค์ทรงตรัสกับ 
องคุลิมาลถึงการที่ทรงหยุดไม่มีอาชญาในสรรพสัตว์ แต่องคุลิมาลไม่หยุดในประทุษร้าย 
สรรพสัตว์ ต่อมาโจรองคุลิมาลก็กล่าวว่า “สมณะ นานจริงหนอ ท่านผู้ที่เทวดาและมนุษย์บูชา
แล้ว ผู้แสวงหาคุณอันยิ่งใหญ่เสด็จมาถึงป่าใหญ่เพ่ืออนุเคราะห์ข้าพระองค์ ข้าพระองค์นั้นจักละ
การทำบาป เพราะฟังคาถาอันประกอบด้วยธรรมของพระองค์” โจรองคุลิมาลได้กล่าวอย่างนี้



6  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

แล้ว ทิ้งดาบและอาวุธลงในเหวลึกมีหน้าผาชัน โจรองคุลิมาลได้ถวายอภิวาทพระบาททั้งสอง
ของพระสุคตแล้วทูลขอบรรพชากับพระสุคต ณ ที่นั้นเอง พระพุทธเจ้าได้ตรัสกับโจรองคุลิมาล
ในเวลานั้นว่า “เธอจงเป็นภิกษุมาเถิด”หลังจากจบพระดำรัส องคุลิมาลก็กลายเป็นพระภิกษุ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 13/348-349/423-424) 

 ข้อความที่ 2 เป็นข้อความในพระวินัยปิฎกนั้นโดยเป็นการบวชแบบญัตติจตุตถ
กรรม เป็นการที่พระภิกษุสงฆ์อนุญาต โดยปรากฎตอนที่ว่าด้วยข้อบัญญัติห้ามโจรผู้เรืองนาม
บวชว่า สมัยนั้น โจรองคุลีมาลได้บรรพชาในหมู่ภิกษุ ชาวบ้านเห็นเข้าต่างหวาดกลัวบ้าง ตกใจ
บ้าง หนีไปบ้าง ไปเสียทางอ่ืนบ้าง หลบหน้าไปบ้าง ปิดประตูบ้าง คนทั้งหลายพากันตำหนิ 
ประณาม โพนทะนาว่า “ไฉนพระสมณะเชื้อสายศากยบุตรทั้งหลายจึงให้โจรที่มีชื่อโด่งดัง
บรรพชาเล่า” ภิกษุทั้งหลายได้ยินคนเหล่านั้นตำหนิ ประณาม โพนทะนา จึงนำเรื่องนี้ไปกราบ
ทูลพระผู้มีพระภาคให้ทรงทราบ พระผู้มีพระภาครับสั่งว่า “ภิกษุทั้งหลาย โจรที่มีชื่อโด่งดัง ไม่
พึงให้บรรพชา รูปใดให้บรรพชา ต้องอาบัติทุกกฏ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/91/146) โดย
อรรถกถาอธิบายเพ่ิมเติมว่าพระองคุลิมาลนั้นต่างถูกเคยเห็นในเวลาที่ท่านเป็นคฤหัสถ์ และเมื่อ
เห็นตอนที่ท่านเป็นพระภิกษุก็เกิดความกลัวขึ้น เพราะทุกคนต่างไม่เชื่อว่าท่านเป็นพระภิกษุ
แล้ว การตกใจกลัวโจรองคุลมาลที่ห่มจีวรเป็นพระภิกษุ เพราะการอนุญาตของคณะสงฆ์จึงไม่ได้
ทำให้คนอื่นรับรู้ได้ว่าท่านเป็นพระภิกษุจริง  

 จากข้อความทั้ง 2 ข้อนี้ การบวชขององคุลิมาลในข้อความที่ (1) ชี้ให้เห็นคำที่
เปลี่ยนแปลงให้เป็นภิกษุภาวะ ด้วยคำว่า “เธอจงเป็นภิกษุมาเถิด” กับข้อความที่ (2) ที่
กลายเป็นพระภิกษุด้วยการที่คณะสงฆ์รับเข้าด้วยการบวช โดยทั้ง 2 วิธีนั้นทำให้ เกิดผลวจน
กรรมให้โจรกลายเป็นพระภิกษุได้ โดยเราอาจพิจารณาถึงผลของการกลายเป็นพระภิกษุผ่าน
พิธีกรรมเหล่านี้ได้ 2 กรณีคือ  

 ก. ผลทางอ้อม มาจากการสื่อสารคำว่า “พระภิกษุ" ไม่ตรงตามความหมายเชิง
ประจักษ์ (illocutionary act)  อันเป็นผลที่ปรากฎเป็นพระภิกษุ ไม่ใช่ทางกายแต่เป็นทางใจ 
ดังข้อความในสามัญญผลสูตรว่า “คหบดี บุตรคหบดี หรืออนุชน (คนผู้เกิดภายหลัง) ในตระกูล
ใดตระกูลหนึ่งได้สดับธรรมนั้นแล้วเกิดศรัทธาในตถาคต เมื่อมีศรัทธาย่อมตระหนักว่า  ‘การอยู่
ครองเรือนเป็นเรื่องอึดอัด เป็นทางแห่งธุลี การบวชเป็นทางปลอดโปร่ง การที่ผู้ครองเรือนจะ
ประพฤติพรหมจรรย์ให้บริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วนดุจสังข์ขัด ไม่ใช่ทำได้ง่าย ทางท่ีดีเราควรโกนผม
และหนวดนุ่งห่มผ้ากาสาวพัสตร์ออกจากเรือนไปบวชเป็นบรรพชิต’ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
9/191/64) ผลดังกล่าวสะท้อนผ่านลักษณะของการแสดงออกของผู้เป็นพระภิกษุ ตามที่องคุ
ลิมาลบวชเป็นพระภิกษุแล้วแสงอาการที่ทำให้พระเจ้าปเสนทิโกศลเชื่อใจว่าเปลี่ยนแปลงได้จริง
จากอาการสงบและพูดคุยด้วยถ้อยคำที่เป็นหลักธรรม รวมถึงคำพูดที่สะท้อนให้เห็นภาวะความ



7 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

เป็นพระภิกษุ กรณีที่องคุลิมาลกำลังเที่ยวบิณฑบาตไปตามลำดับตรอกอยู่ในกรุงสาวัตถีได้เห็น
สตรีคนหนึ่งมีครรภ์แก่ใกล้คลอด ได้เดินเข้าไปหาหญิงนั้นถึงที่อยู่แล้วได้กล่าวว่า “น้องหญิง 
ตั้งแต่อาตมภาพเกิดมาโดยอริยชาติ ไม่เคยรู้ว่าจงใจปลงชีวิตสัตว์เลย ด้วยสัจจวาจานี้ ขอความ
สวัสดีจงมีแก่เธอ ขอความสวัสดีจงมีแก่ทารกในครรภ์ของเธอเถิด”ทันใดนั้น นางก็คลอดเด็ก
โดยง่าย (พระไตรปิฎกภาษาไทย 13/351/528-429) 

 เมื่อพิจารณาจากลักษณะผลดังกล่าว หญิงที่มีครรภ์ได้รับผลจากคำพูดของ
พระภิกษุบวชใหม่ทำให้นางคลอดง่าย คำพูดนั้นเป็นผลที่เกิดจากวจนกรรมเมื่อองคุลิมาลได้รับ
จากการเป็นพระภิกษุเท่านั้น ซึ่งหากพิจารณาจากภาพภายนอก คนที่เห็นองคิลิมาลใส่ผ้าเหลือง
อาจจะมองว่า ผู้นั้นเป็นโจร ไม่ใช่พระภิกษุ แต่การที่คำกล่าวต่อหญิงท้องนั้นได้ทำให้เห็นผล
ภายในที่กระทบต่อหญิงนั้นทำให้ความเป็นพระภิกษุนั้นขององคุลิมาลสมบูรณ์พร้อม ฉะนั้น การ
ที่พระพุทธองค์ทรงห้ามการบวชให้กับโจรผู้มีชื่อโด่งดัง ไม่ใช่ว่าโจรเหล่านั้นจะไม่สามารถบวช
และเปลี่ยนแปลงเป็นคนดีได้  แต่หากกระทำแบบนั้นจะเป็นการทำให้สังคมเกิดความ
หวาดระแวงต่อพระภิกษุโดยรวมว่ามีโจรเข้ามาบวชหลังจากนั้นอีกหรือไม่ และทำให้การเป็นอยู่
ของพระสงฆ์โดยรวมยากยิ่งขึ้นเท่านั้น เพราะไม่มีการตรวจสอบเลย ใครก็บวชได้ เพราะแค่
กล่าวคำเท่านั้นผลก็คือแม้แต่ใครก็บวชได้ การวางข้อปฏิบัตินี้ไว้จึงเป็นการทำให้การบวชนั้น
ไม่ใช่แค่การกล่าวคำเท่านั้นแต่เป็นการยืนยันด้วยผลของคำนั้นว่าจะต้องทำให้ผู้ที่เป็นพระภิกษุ
นั้นมีจิตใจที่ดีงามตามไปด้วย 

 ข. ผลทางตรง อันเป็นผลเชิงประจักษ์ เป็นวจนกรรมตรงตามคำ (locutionary 
act) โดยอ้างถึงข้อความในสามัญญผลสูตรที่พิจารณาจากการเปลี่ยนแปลงคนธรรมดาหรือ
แม้แต่ทาสกรรมกรที่เบื่อหน่ายในความเป็นอยู่ของตนเองต้องการจะมีชีวิตที่ดีขึ้นจึงออกบวช
จากเรือน ก็กลายเป็นผู้ที่ถูกผู้อ่ืนบำรุงเลี้ยงด้วยจีวร เป็นต้น และมีการคุ้มครองด้วยธรรม ซึ่งผล
ในข้อ ข. หลายคนอาจคิดว่าน่าจะขัดกับข้อความข้อที่ (2) ในกรณีการบวชองคุลิมาล แม้การ
บวชจะสำเร็จเป็นพระภิกษุ  แต่ผลของการเป็นพระภิกษุขององคุลิมาลไม่เหมือนการเป็น
พระภิกษุของคนธรรมดาทั่วไปที่ไม่ได้เป็นโจร ดังจะเห็นได้ว่า คนทั่วไปยังเชื่อว่าองคุลีมาลเป็น
โจร แต่ปลอมเป็นพระภิกษุ  ซึ่งผลของการเป็นพระภิกษุนั้นไม่ได้เป็นผลของสังคมจะยอมรับ
ร่วมกัน เพราะเป็นแค่กลุ่มของพระสงฆ์ที่ยอมรับกันเท่านั้น การที่สังคมไม่ยอมรับการบวช
เช่นเดียวกับข้อความในกสิภารทวาชสูตรที่ชาวนาเล่าว่าตนเองต้องทำมาหาเลี้ยงชีพด้วยการถือ
ไถและหว่านข้าวจึงจะได้ข้าวมากิน ไม่ว่าใครก็ต้องทำแบบนั้น แม้แต่พระพุทธองค์ก็ควรไถและ
หว่านเช่นกัน คำทำนองนี้จะเห็นว่าทุกคนต้องหาเลี้ยงชีพด้วยตนเอง ไม่ใช่เป็นทำตัวให้เป็นภาระ
ของผู้อ่ืน การเป็นพระภิกษุจึงไม่ควรมีอภิสิทธิ์เหนือคนอ่ืนที่แค่ถือบาตรแล้วก็ได้อาหารกลับไป 
จึงมีคำเรียกว่า ภิกษุ ในพระวินัยปิฎกที่แปลว่า ผู้ขอ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 2/266/415) 



8  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

ฉะนั้น สังคมจึงพิจารณาว่าพระภิกษุเป็นผู้ขอนั้นคือผู้ไม่มีอาหารจะรับประทานต้องเที่ยวไปหา
อาหารจากเรือนผู้อ่ืน เป็นลักษณะการเป็นพระภิกษุเป็นผลที่ถูกยอมรับเฉพาะพระภิกษุเท่านั้น 
เพราะหากการเป็นพระภิกษุที่สังคมยอมรับได้ต้องมาจากคำพูดและการกระทำที่สื่อไปใน
ลักษณะบางอย่างที่ตรงข้ามกับวิถีชีวิตของคนทั่วไปที่ยังคงเบียดเบียดผู้อ่ืน แต่หากใครที่ไม่
เบียดเบียนผู้อ่ืนแม้จะไม่ห่มผ้าจีวรแบบพระภิกษุผู้นั้นก็เป็นพระภิกษุได้เช่นกัน ดังข้อความที่ว่า 
“แม้บุคคลจะแต่งตัวแบบใดก็ตาม ถ้าเขาเป็นผู้สงบ ฝึกตนได้ เป็นผู้แน่นอนประพฤติพรหมจรรย์
ละเว้นการเบียดเบียนสรรพสัตว์ ประพฤติสม่ำเสมอ ควรเรียกบุคคลเช่นนั้นว่า พราหมณ์ สมณะ 
หรือภิกษุก็ได ้(พระไตรปิฎกภาษาไทย 25/142/75) 

 2. การบวชแบบญัตติจตุตถกรรม คือการบวชราธพราหมณ์ การบวชราธพราหมณ์
ถือเป็นการบวชที่ห้ามการบวชแบบไตรสรณคมน์ซึ่งพระพุทธองค์ทรงอนุญาตมาก่อนหน้านี้แล้ว
มาใช้วิธีญัตติจตุตถกรรมวาจา โดยจะต้องมีผู้ขอบวชเรียกว่าอุปสัมปทาเปกขะ และมีผู้ที่ให้บวช
เรียกว่าอุปัชฌาย์ โดยการบวชนั้นถือเอาการร้องขอของอุปสัมปทาเปกขะเป็นหลัก โดยหาก
ภิกษุมิได้รับการขอร้อง ไม่พึงให้บวช รูปใดให้บวช ต้องอาบัติทุกกฎ เราอนุญาตให้ภิกษุผู้ได้รับ
การขอร้องให้กุลบุตรบวชได้ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/71/99) ถ้าหากพิจารณาจากคำที่กล่าว
ขอบวชว่า ขอสงฆ์จงฟังข้าพเจ้า ผู้นี้มีชื่อนี้เป็นอุปสัมปทาเปกขะของท่านผู้มีชื่อนี้ ผู้มีชื่อนี้ขอ
อุปสมบทต่อสงฆ์ ถ้าสงฆ์พร้อมกันแล้ว พึงให้ผู้มีชื่อนี้อุปสมบท มีท่านผู้มีชื่อนี้เป็นอุปัชฌาย์ นี่
เป็นญัตติ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 4/72/100)  

 รูปแบบของการบวชแบบญัตติจตุตถกรรมนั้นแม้โดยลักษณะจะปรากฎชัดในแง่
ของจนกรรมตรงตามคำ (locutionary act) กล่ าวคือมีข้ อพิจารณ าตามคำนั้ นอย่ าง
ตรงไปตรงมา ไม่อ้อมให้เกิดความสับสน เป็นคำในลักษณะการขอของผู้บวชและการอนุญาต
ของผู้ให้บวช คำอนุญาตให้บวชจึงเป็นเรื่องการพิจารณาเช่นเดียวกับการอนุญาตให้บวชได้ของ
บิดามารดา คือการบวชเท่ากับการอนุญาตให้ผู้นี้เป็นอิสระในแง่ของการเป็นลูกของใคร เป็น
อิสระจากการมีเรือน จากการมีครอบครัว แต่ขณะเดียวกันก็ยอมรับการอยู่ภายใต้สังคมของ
พระภิกษุที่มีผู้ดูแลคือพระอุปัชฌาย์ที่ได้รับการอนุญาตจากสงฆ์ที่อีกทีหนึ่ง เป็นการยอมรับว่า
บุคคลนี้เป็นอุปัชฌาย์จึงเป็นการขอให้ท่านสอนได้แนะนำได้ การบวชในแง่ของการอนุญาตให้
ผู้อื่นสอนหรือแนะนำได้ เพราะเป็นการยืนยันแค่คำขอและอนุญาตเท่านั้น แต่การให้ความหมาย
ว่าการบวชควรปฏิบัติอย่างไรเป็นการพิจารณาในรายละเอียดของข้อปฏิบัติตามหลักวินัย ฉะนั้น 
การบวชนี้จึงได้เพ่ิมเติมความหมายโดยอ้อมไว้คือให้พระภิกษุรูปนั้นต้องมีผู้ดูแล คือพระ
อุปัชฌาย์และอาจารย์บนฐานของข้อปฏิบัติตามหลักวินัยเป็นหลัก แม้แต่พระอรหันต์เองก็มีพระ
พุทธองค์ที่มีฐานะเป็นพระอุปัชฌาย์หรือเป็นศาสดาคอยดูแล 



9 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

 การบวชในทางพุทธปรัชญาเถรวาทจึงมุ่งถึงการกล่าวคำว่า “จงเป็นภิกษุมาเถิด” 
ได้แสดงให้เห็นผลของคำด้วยการเปลี่ยนแปลงความหมายจากบุคคลให้เป็นพระภิกษุ แต่การ
เปลี่ยนแปลงนั้นเป็นการเปลี่ยนแปลงในใจของผู้นั้นโดยตรง ไม่ได้เปลี่ยนแปลงการเข้าใจ
ความหมายของคนทั่วไปได้ทั้งหมด ดังนั้นการแสดงออกภายนอกถึงความเป็นพระภิกษุจึงช่วย
ทำให้ทุกคนยอมรับความหมายของการเป็นพระภิกษุได้ ในขณะที่การบวชอีกแบบนั้นเป็นการ
ขอของผู้ขอบวชกับการอนุญาตของผู้ให้บวช โดยมีสิ่งที่สำคัญคือคำอนุญาตการบวชนั้นถือว่าผู้
นั้นได้ความเป็นอิสระจากตระกูลแต่ขณะเดียวกันก็อยู่ภายใต้การดูแลของหมู่สงฆ์ไม่ใช่อยู่ลำพัง
เป็นอิสระอย่างที่ตนเข้าใจ 
 
บทสรุป 

 วจนกรรมแบ่งเป็น ๓ คือ ๑. วจนกรรมโดยตรงหรือวจนกรรมตรงตามคำ 
(locutionary act) โดยเป็นการสื่อสารที่ชัดเจนและตรงไปตรงมาที่สุด ๒. วจนกรรมไม่ตรงตาม
คำพูด (illocutionary act) เป็นวจนกรรมที่สร้างความหมายโดยอ้อมหรือเกิดการตีความ และ 
๓. ผลของการพูด เรียกว่า ผลวจนกรรม (perlocutionary act) เป็นผลที่เกิดขึ้นไม่ใช่กล่าว
เพ่ือให้เข้าใจเท่านั้นแต่ต้องเกิดผลทางการปฏิบัติด้วยจึงจะถือว่าวจนกรรมนั้นสมบูรณ์ การบวช
ในทางพุทธปรัชญาเถรวาทจึงมุ่งถึงการกล่าวคำว่า “จงเป็นภิกษุมาเถิด” ได้แสดงให้เห็นถึงผล
ของคำด้วยการเปลี่ยนแปลงความหมายจากบุคคลให้เป็นพระภิกษุ แต่การเปลี่ยนแปลงนั้นเป็น
การเปลี่ยนแปลงในใจของผู้นั้นโดยตรง ซ่ึงไม่ได้เปลี่ยนแปลงการเข้าใจความหมายของคนทั่วไป
ได้ทั้งหมด การที่จะทำให้ทุกคนยอมรับความหมายของการเป็นพระภิกษุได้ จึงเกิดจากการ
แสดงออกภายนอกถึงความเป็นพระภิกษุ ในขณะที่การบวชอีกแบบนั้นเป็นการขอของผู้ขอบวช
กับการอนุญาตของผู้ให้บวช และยังมีสิ่งที่สำคัญคือคำอนุญาตการบวชนั้นถือว่าผู้นั้นได้ความ
เป็นอิสระจากตระกูลแต่ขณะเดียวกันก็อยู่ภายใต้การดูแลของหมู่สงฆ์ไม่ใช่อยู่ลำพังเป็นอิสระ
อย่างที่ตนเข้าใจ 
 
เอกสารอ้างอิง 
กีรติ  บุญเจือ. (2526). ปรัชญาภาษา.  กรุงเทพมหานคร : ไทยวัฒนาพานิช. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2553). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์, พิมพ์ 
 ครั้งที ่15, กรุงเทพมหานคร: สหธรรมิก. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย.กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2553). พจนานุกรมศัพท์ภาษาศาสตร์ (ภาษาศาสตร์ประยุกต์).  



10  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

 กรุงเทพมหานคร : ราชบัณฑิตยสถาน. 
สุริยา  รัตนกุล. (2555). อรรถศาสตร์เบื้องต้น. พิมพ์ครั้งที่ ๒. กรุงเทพมหานคร :  
 มหาวิทยาลัยมหิดล. 
โสรัจจ์  หงศ์ลดารมภ์. (2552). ปรัชญาภาษา. กรุงเทพมหานคร : จุฬาลงกรณ์ 
 มหาวิทยาลัย. 
Austin, John L. (1962). How to Do Things with Words. Oxford: Oxford University  
 Press. 
 
 

 


