
การศึกษาวิเคราะห์ธรรมชาติของอำนาจในปรชัญาเต๋า 
A Critical Study of the Nature of Power in Taoism 

 
ภาศิณี โกมลมิศร์  

Pasinee Komolmisr 
มหาวิทยาลัยบูรพา   

Burapha University 
Corresponding Author Email:  chapasinee@gmail.com 

 
Received: June 1, 2020; Revised: June 17, 2020; Accepted: June 30, 2020 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาธรรมชาติของอำนาจในปรัชญาเต๋า และเพ่ือ
วิเคราะห์อำนาจกับการปกครองในปรัชญาเต๋า  โดยเป็นการวิจัยเชิงเอกสาร จากการศึกษา
พบว่า สิ่งที่มีพลังอำนาจมากที่สุดคือเต๋า เนื่องจากเต๋าถือเป็นแหล่งกำเนิดของทุกสรรพสิ่ง 
เกิดขึ้นจากกระบวนการสัมพัทธ์กันระหว่างหยินและหยาง พลังอำนาจแห่งเต๋านั้น มีอยู่แบบอิง
อาศัยกันและกัน แปรเปลี่ยนเป็น 2 ลักษณะคือ (1) แปรเปลี่ยนในลักษณะเคลื่อนไหวเป็น
วงกลม และ (1) แปรเปลี่ยนในลักษณะภาวะตรงกันข้าม ภายใต้กฎเกณฑ์แห่งพลังอำนาจของ
เต๋า มนุษย์ซึ่งถือกำเนิดมาจากเต๋า จึงมีสภาวะที่แท้จริงคือ มีทั้งดีและชั่วติดตัวมาตั้งแต่เกิด หาก
มนุษย์ประพฤติตนไปในทิศทางที่เป็นภาวะตรงกันข้ามกับเต๋า ซึ่งเกิดจากความเห็นแก่ตัวและ
ความโลภครอบงำ จะนำไปสู่หายนะ 
 เมื่อวิเคราะห์อำนาจกับการปกครองในปรัชญาเต๋า พบว่า ผู้ปกครองที่ใช้อำนาจใน
การปกครองบ้านเมืองด้วยความพอดี จึงจะถือว่าเป็นผู้ปกครองที่ดี โดยอาศัยหลักของการไม่
กระทำ (อู๋เหวย) คือ ไม่กระทำการใดๆ ที่จะเป็นการเข้าไปยุ่งเกี่ยวกับราษฎรมากจนเกินไป 
ผู้ปกครองต้องตระหนักว่า อำนาจในการปกครองที่แท้จริงอยู่ที ่ราษฎรซึ่งเป็นผู้ใต้ปกครอง 
เพราะราษฎรสามารถยึดเอาอำนาจกลับคืนมาจากผู้ปกครองได้ นอกจากนี้ ในการปกครองนั้น 
ผู้ปกครองควรหลีกเลี่ยงการทำสงครามเพราะการทำสงครามถือเป็นความรุนแรงและก่อให้เกิด



47 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

ความสูญเสียในทัศนะของเต๋า ในด้านการจัดการศึกษา ผู้ปกครองควรเน้นให้ราษฎรได้รับความรู้
ฝ่ายเต๋ามากกว่าความรู้ฝ่ายโลก เพราะความรู้ฝ่ายโลกนั้นมีแนวโน้มที่จะทำให้เกิดการเอารัดเอา
เปรียบกัน 
คำสำคัญ: ธรรมชาต,ิ อำนาจ, ปรัชญาเต๋า 
 

Abstract 
 This article entitled to study the nature of power in Taoism and to 
critically study the power and ruling in Taoism. This is a qualitative research done 
by studying academic documents. In the research, it was found that in the study 
of the nature of power in Taoism, it was found that the most powerful thing is 
Taoism because Taoism is by nature the origin of all things relatively arising out 
of Yin and Yang; such power of Taoism conditionally exists, it always changes into 
two aspects: 1) it changes in the form of circulating thing and 2) it changes in the 
opposite way. Under the mentioned law of Taoism, a human being who is born 
out of Taoism naturally comes to be of good and bad characteristics, if a human 
being behaves in the opposite way of Taoism whose nature is overwhelmed by 
selfishness and greed, he may create harmful actions.  
 As far as the analysis of the power and ruling in Taoism is concerned, 
it was found that the ruler who moderately rules the country through the 
principle of non-action (Wu-Wei) can be regarded as the good ruler; the aforesaid 
principle basically means non-action, disturbing people in exaggerating ways; such 
a ruler should realize that the true power belongs to general people who are 
under his ruling because they can take their power back from the ruler. Moreover, 
in ruling, the ruler should avoid initiating war because it is dangerous giving rise to 
a great deal of damage in viewpoint of Taoism. When it comes to educational 
management, the ruler should inculcate people with more knowledge based on 
Taoism than worldly knowledge because such worldly knowledge is prone to 
bring about exploitation over one another.  
Keyword: Nature, Power, Taoism 
 



48  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

 
บทนำ  
 ธรรมชาติของอำนาจโดยทั่วไปมีลักษณะเป็นความสามารถที่จะทำให้เกิดสิ่งใดสิ่ง
หนึ่งตามที่ต้องการหรือเป็นอิทธิพลที่ครอบงำและบีบบังคับให้สิ่งต่างๆ ยอมเปลี่ยนแปลงตนเอง
ไปในทิศทางที่ทั้งพอใจและไม่พอใจ ธรรมชาติของอำนาจนั้นมีทั้งแบบที่ปรากฏให้เห็นชัดเจน
และแบบที่ไม่ปรากฏชัดเจนแต่แฝงอยู่ในทุกแห่ง ในส่วนที่ปรากฏชัดเจนนั้นหมายถึงอำนาจที่
มนุษย์สร้างขึ ้นเพื ่อใช้ควบคุมสิ ่งต่างๆ ในการกำหนดทิศทางหรือเป้าหมายตามที่ต้องการ 
อย่างเช่น การใช้อำนาจในทางกฎหมาย การใช้อำนาจของผู้บังคับบัญชา เป็นต้น ส่วนอำนาจอีก
รูปแบบหนึ่งนั้นหมายถึงอำนาจที่มีอยู่ในธรรมชาติหรืออำนาจเหนือธรรมชาติ อย่างเช่น พลัง
อำนาจของน้ำ ดิน ไฟและลมที่มีการเคลื่อนไหวและเปลี่ยนแปลงไปในทิศทางต่างๆ หรือพลัง
อำนาจในการสร้างโลกของพระเจ้าตามความเชื่อของศาสนาประเภทเทวนิยม เป็นต้น 
 ธรรมชาติของอำนาจในทุกรูปแบบนั้นล้วนมีอิทธิพลต่อทุกสรรพสิ่งที่เกิดขึ้น ดำรง
อยู่และสิ้นสลายไป การมองธรรมชาติของอำนาจว่าเป็นความสามารถในการกำหนดกฎเกณฑ์
และบีบบังคับสิ่งต่างๆ ให้เป็นไปตามที่ต้องการ โดยไม่สนใจผลที่ตามมาจากการใช้อำนาจใน
ลักษณะนั้นว่าจะเกิดความพึงพอใจหรือไม่พอใจ อาจส่งผลให้เกิดการต่อต้านอย่างรุนแรง เช่น 
การขัดคำสั่งหรือไม่ปฏิบัติตาม ซึ่งอาจส่งผลกระทบที่รุนแรงมากยิ่งขึ้นในภายหลัง ดังนั้น การ
มองธรรมชาติของอำนาจควรเป็นไปในแบบทวิลักษณะคือ มีทั้งอำนาจเชิงแข็งที่เป็นแรงบีบ
บังคับและอำนาจเชิงอ่อนที่เป็นแรงสนับสนุน ธรรมชาติของอำนาจในลักษณะนี้มีปรากฏให้เห็น
ในปรัชญาเต๋า 
 ปรัชญาเต๋าถือกำเนิดขึ้นจากปราชญ์ชาวจีนที่มีนามว่าเหลาจื๊อ แนวคิดหลักๆ ของ
เขาปรากฏอยู่ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิง ซึ่งมีการกล่าวถึงสิ่งสมมุติที่เรียกว่าเต๋าในฐานะความจริงสูงสุด
ที่เป็นบ่อเกิดและที่มาของสรรพสิ่ง การกล่าวเช่นนี้นำไปสู่ความเข้าใจที่ว่า ความหลากหลายที่
ปรากฏอยู่ในทุกสรรพสิ่งล้วนมาจากต้นกำเนิดเดียวกัน เป็นการสะท้อนให้เห็นถึงความเป็น
เอกภาพและความมีอำนาจในการสร้างสรรค์สิ่งต่างๆ ของสิ่งสมมุติที่เรียกว่าเต๋า ซึ่งการศึกษา
เต๋าในความหมายดังกล่าวนี ้อยู ่ในขอบเขตของอภิปรัชญา “เต๋านั ้นคือความเวิ ้งว้าง แต่
คุณประโยชน์ของเต๋ามิรู ้สิ ้นสุด ข้าพเจ้ามิรู ้ว่าเต๋ากำเนิดจากแห่งใด คล้ายกับดำรงอยู่ก่อน
ธรรมชาติ” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 
 หากเต๋าคือความจริงสูงสุดที่มีพลังอำนาจในการสร้างสรรค์สิ่งต่างๆ จริง เพราะเหตุ
ใดเต๋าจึงเป็นเพียงชื่อเรียกที่สมมุติขึ้น เป็นสิ่งที่อยู่นอกเหนือการอธิบายด้วยภาษาและอยู่เหนือ
ประสาทสัมผัสทั้งปวง ความไม่ชัดเจนในแหล่งกำเนิดหรือที่มาของเต๋าดังกล่าวนั้น อาจส่งผลให้
เต๋ากลายเป็นเพียงความว่างเปล่าที่ไร้ตัวตนหรืออาจเป็นสิ่งที่ไม่มีอยู่จริง   



49 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

“...สรรพสิ่งมากมายล้วนกำเนิดขึ้น และดำเนินไปตามวิถี ข้าพเจ้าได้คอยเฝ้ามอง
สรรพสิ่ง กลับไปสู่ต้นกำเนิดเดิม...” (พจนา จันทรสันติ, 2556) จากข้อความดังกล่าวข้างต้น 
แสดงให้เห็นถึงพลังอำนาจของเต๋าในการเป็นผู้ให้กำเนิดแต่มิได้ครอบครองสิ่งนั้น เพราะเมื่อเต๋า
ให้กำเนิดทุกสรรพสิ่งแล้วก็จะทำหน้าที่เพียงแค่เฝ้ามองสิ่งเหล่านั้นให้ดำเนินต่อไปเรื่อยๆ จนถึง
ที่สิ้นสุดคือการกลับสู่รากฐานเดิมที่ให้กำเนิด หากเชื่อว่าเต๋าคือความจริงสูงสุดที่มีพลังอำนาจใน
การสร้างสรรค์ ในเมื่อที่เต๋าเป็นผู้ให้กำเนิดแล้วทำไมจึงไม่ครอบครองหรือกำหนดทิศทางให้สิ่ง
นั้นหรือแท้ที่จริงแล้วการที่ไม่ได้ครอบครองสิ่งนั้นอาจแสดงให้เห็นถึงความไม่มีพลังอำนาจของ
เต๋า 
 แต่เมื่อรัฐต้องใช้อำนาจในการปกครอง รัฐมีหน้าที่สร้างกฎเกณฑ์ต่างๆ ขึ้นเพ่ือ
จัดสรรผลประโยชน์ของผู้คนในรัฐนั้น รัฐเป็นผู้กำหนดว่าสิ่งใดคือความถูกต้อง ความยุติธรรม 
รวมถึงการจัดระบบการศึกษา แต่ในทัศนะของปรัชญาเต๋า บทบาทของรัฐมิใช่เป็นการกำหนด
กฎเกณฑ์ต่างๆ มากมาย แต่มีหน้าที่ละกฎเกณฑ์หลายประการที่รัฐสร้างขึ้นมาใช้ปฏิบัติกับ
ประชาชน (สุวรรณา สถาอานันท์, 2548)  
 จากข้อมูลดังกล่าวข้างต้น นำไปสู่การศึกษาวิเคราะห์ธรรมชาติของอำนาจใน
ปรัชญาเต๋า ว่าธรรมชาติของอำนาจนั้น มีอยู่อย่างไร รวมถึงวิเคราะห์เต๋ากับการใช้อำนาจในการ
ปกครองว่ามีความสัมพันธ์กันหรือไม่ อย่างไร บทความนี้จึงเขียนเพ่ือศึกษาธรรมชาติของอำนาจ
ในปรัชญาเต๋า และเพ่ือวิเคราะห์อำนาจกับการปกครองในปรัชญาเต๋า 
 

แนวคิดเรื่องธรรมชาติของอำนาจในปรัชญาเต๋า 
 ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิง ซึ่งเป็นคัมภีร์ที่สำคัญของปรัชญาเต๋า มีการกล่าวถึง “เต๋า” ใน
ฐานะที่เป็นบ่อเกิดหรือที่มาของสรรพสิ่ง กล่วคือ  
 “เต๋าที่อธิบายได้มิใช่เต๋าอันอมตะ 
  ชื่อที่ตั้งให้กันได้ก็มิใช่ชื่ออันสูงส่ง 
  เต๋านั้นมิอาจอธิบายและมิอาจตั้งชื่อ 
  บ่อเกิดนั้นสุดแสนลึกล้ำ 
  ความลึกล้ำสุดแสนนั้น 
  คือประตูท่ีเปิดไปสู่ความรู้แจ้งแห่งสรรพชีวิต” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 
  ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิงบทที่ ๑ เต๋าอันสูงสุดนี้ เป็นการกล่าวถึงสิ่งที่มิอาจตั้งชื่อได้ แต่มี
ความจำเป็นที่ต้องเรียกว่า “เต๋า” เพ่ือเป็นแนวทางในการทำความเข้าใจ เต๋าเป็นบ่อเกิดแห่งฟ้า
และดิน ถือเป็นมารดาของทุกสรรพสิ่ง การกล่าวเช่นนี้นำไปสู่ความคิดที่ว่า ความหลากหลาย
ของสรรพสิ่งล้วนมาจากแหล่งกำเนิดเดียวกัน แสดงให้เห็นถึงความมีเอกภาพของจักรวาล ซึ่ง



50  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

มนุษย์สามารถรู้เอกภาพนั้นได้ แต่ภาษาของมนุษย์ยังมีขอบเขตท่ีจำกัด มนุษย์จึงต้องดำรงตนใน
ความไร้สภาวะ เต๋าในความหมายนี้ คือ เต๋าในฐานะความจริงสูงสุดของสรรพสิ่ง  
  หากเรายอมรับว่าเต๋าคือที่มาของทุกสรรพสิ่ ง การกลับคืนสู่รากฐานเดิม ก็คือการ
กลับสู่สภาวะแห่งเต๋า จากข้อความข้างต้นมีการอธิบายโดยยกตัวอย่างพืชพันธุ์ที่เจริญเติบโต
แตกกิ่งใบมากมายแต่ท้ายที่สุดก็จะต้องกลับสู่รากฐานเดิมคือการย่อยสลายไปในพื้นดินที่ให้
กำเนิด การกลับคืนสู่รากฐานเดิมถือเป็นกฎเกณฑ์อันไม่แปรเปลี่ยน ที่มนุษย์ควรทำความเขา้ใจ 
หากไม่ทราบถึงกฎเกณฑ์ดังกล่าวแล้ว มนุษย์ย่อมพบกับความเสื่อมสลาย 
  “กลับไปสู่ธรรมชาติเดิมของตน 
  ย่อมค้นพบกฎเกณฑ์อันไม่แปรเปลี่ยน 
  เมื่อทราบกฎเกณฑ์อันไม่แปรเปลี่ยน 
  จึงเรียกได้ว่าเป็นผู้รู้แจ้ง” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 
  จากข้อความดังกล่าวแสดงให้เห็นถึงสิ่งที่มนุษย์พึงประพฤติปฏิบัติ  การรู้แจ้งแห่ง
กฎเกณฑ์อันไม่แปรเปลี่ยนนี้ ส่งผลให้มนุษย์สามารถดำเนินชีวิตได้อย่างมีความกลมกลืนกับเต๋า
ซ่ึงถือว่าเป็นรากฐานเดิมที่ให้กำเนิดทุกสรรพสิ่ง นอกจากนี้ กฎเกณฑ์แห่งเต๋าถือเป็นสิ่งที่ยิ่งใหญ่
อย่างแท้จริง เพราะเต๋ามีอยู่ก่อนฟ้าและดิน เป็นอยู่ชั่วนิรันดร เป็นบ่อเกิดของสรรพสิ่ง คงอยู่
และเป็นไปด้วยตนเอง ไม่ตกอยู่ภายใต้กฎอะไร ซึ่งต่างจากฟ้า ดินและปราชญ์ เพราะปราชญ์
หรือคนต้องอยู่ภายใต้กฎของแผ่นดิน แผ่นดินก็อยู่ภายใต้กฎของฟ้า และฟ้าก็ต้องอยู่ภายใต้กฎ
ของเต๋า จะเห็นได้ว่าทุกสรรพสิ่งล้วนตกอยู่ภายใต้กฎเกณฑ์แห่งเต๋า  เพราะเต๋าคือความจริง
สูงสุด คือความยิ่งใหญ่อย่างแท้จริง เป็นต้นกำเนิดของทุกสิ่งทุกอย่าง การปรากฏตัวขึ้นของสิ่ง
ต่างๆ เกิดจากกระบวนการสัมพัทธ์กันระหว่างสองลักษณะแห่งเต๋าที่เรียกว่าหยินและหยาง โดย
มีข้อพิจารณาดังนี้ 
  1. แนวคิดเรื ่องหยินและหยาง ปรัชญาจีนมีหลายกระแสและทุกกระแสดูจะ
ยอมรับแนวคิดเรื่องพลังที่ผลักดันให้เกิดความสมดุลในจักรวาลที่เรียกว่า  “หยินและหยาง” 
(สมภาร พรมทา, 2546) หยิน-หยาง เป็นสภาวะธรรมชาติที่มีอยู่คู่กันเสมอ เป็นมูลธาตุแห่งพลัง
ก่อให้เกิดสิ่งต่างๆ ขึ้น หยินเป็นพลังลบ สงบนิ่ง แสดงออกในรูปต่างๆ เช่น ดวงจันทร์ ความมืด 
ความหนาว ความชื้น ความอ่อนแอ ความอ่อนโยนและเพศหญิง เป็นต้น ส่วนหยางเป็นพลัง
บวก เคลื่อนไหวไม่หยุดนิ่ง แสดงออกในรูปต่างๆ เช่น ดวงอาทิตย์ ความสว่าง ความร้อน ความ
อบอุ่น ความแห้ง ความแข็งแรง ความมั่นคงและเพศชาย เป็นต้น อาจกล่าวได้ว่า ทุกสรรพสิ่งใน
จักรวาลสามารถจำแนกได้เป็นขั้วที่ตรงกันข้ามกัน ซึ่งทั้งสองขั้วนี้มีความสำคัญเท่าๆ กันและ
จำเป็นต้องมีอยู่คู่กัน เพ่ือเป็นพลังผลักดันให้จักรวาลดำเนินไป ความสัมพันธ์ของหยินและหยาง
มีกล่าวไว้ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิงดังนี้ 



51 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

 “เต๋าให้กำเนิดแก่หนึ่ง  จากหนึ่งเป็นสอง  จากสองเป็นสาม  จากสามเป็นสรรพสิ่งใน
จักรวาล จักรวาลที่ถูกสร้างสรรค์ ประกอบด้วย “หยัง” อยู ่ด้านหน้า “อิน” อยู่
ด้านหลัง สิ่งหนึ่งขาวสิ่งหนึ่งดำ สิ่งหนึ่งบวกสิ่งหนึ่งลบ ทั้งสองสิ่งผสมผสานกัน จนกลม
เกลียวเป็นหนึ่งเดียว” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 

 หยินและหยางโดยลำพังแล้ว ไม่อาจแสดงตัวให้เห็นได้  ดังนั ้น จึงต้องอาศัย
ความสัมพันธ์อันเป็นเอกภาพระหว่างพลังทั ้งสองที ่จะช่วยให้เต๋าปรากฏให้เห็นได้  เป็น
กระบวนการอันต่อเนื่องระหว่างพลังทั้งสองในการแปรเปลี่ยนไปสู่อีกสิ่งหนึ่งอย่างมีความ
กลมกลืนกัน โปรดดูภาพและคำอธิบายการทำงานระหว่างหยินและหยางดังนี้ 
 
 
 
 
 
 
 
 
ภาพที่ 1 การทำงานระหว่างหยินและหยาง (ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ ษัฏเสน, 2545)  
 I ในระยะแรกนี้ไม่มีการทำให้เกิดหรือผลิต ดังนั้น เต๋าจึงเป็นโดยยังไม่ทำอาการ
กิริยาผลิตสิ่งใดๆ ขึ้นมา ตอนนี้เต๋าจึงเป็นความว่าง เป็นโลกุตรสภาวะ เป็นสิ่งสมบูรณ์ 
 II ในขั้นนี ้เส้นโค้งท่ีลากจากด้านบนของวงกลมเป็นตัว S ลงมาสู่เส้นวงกลมด้านล่าง 
เป็นการแยกให้เห็นความแตกต่างระหว่าง หยิน (เพศหญิง) และหยาง (เพศชาย) 
 III ในระยะที่สาม เกิดการสัมพัทธ์ขึ้นระหว่างพลังหยิน-หยาง ผลจากการสัมพัทธ์นี้ 
สรรพสิ่งทั้งปวงก็เกิดตามมา ทั้งหยินและหยางเป็นลักษณะแห่งเต๋าที่สำแดงให้ปรากฏเห็นและ
เป็นพลังที่คู่กัน เป็นสองลักษณะของสิ่งเดียวกัน ที่มีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอและเป็นต้นเหตุ
แห่งการเคลื่อนไหวและการกระทำแห่งสรรพสิ่งทั้งปวง (ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ ษัฏเสน, 2545)  
 
 
 
 

 
 

ภาพที่ 2 สัญลักษณ์หยินหยาง 



52  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

 หากเรามองภาพรวมของสัญลักษณ์หยินหยาง จะปรากฏเป็นภาพวงกลมหนึ่งวงที่มี
เส้นโค้งเป็นตัว S ลากจากด้านบนของวงกลม ลงมาสู่เส้นด้านล่าง เป็นการแยกให้เห็นระหว่าง
ด้านที่เป็นสีดำ (หยิน) และสีขาว (หยาง) ภายในครึ่งดำของวงกลมมีจุดสีขาวปรากฏอยู่แสดงให้
เห็นว่ามีเมล็ดพันธุ์ของหยางอยู่ในหยินและเป็นเช่นนี้ในทางกลับกัน แม้ว่าจะมีการแบ่งเป็นสอง
ขั้วที่แสดงให้เห็นถึงความสุดโต่ง แต่พลังทั้งสองนี้มิได้เป็นปฏิปักษ์ต่อกัน กลับส่งเสริมกันและกัน
อย่างมีเอกภาพและดุลยภาพ 
 แนวคิดเรื่องหยินและหยางนี้มีนัยสำคัญตรงที่หากเราเชื่อแนวคิดนี้ สิ่งที่ต้องยอมรับ
ต่อไปคือ ภายในจักรวาลนี้ไม่มีอะไรดีที่ต้องสนับสนุนให้งอกงาม ในขณะเดียวกันก็ไม่มีอะไรเลว
ทรามท่ีต้องพยายามหาทางขจัดทิ้ง จักรวาลมีแต่สิ่งที่มีความหมายเป็นกลางในทางจริยธรรม ไม่
มีอะไรดี ไม่มีอะไรชั่ว แม้หยินจะดูเป็นสิ่งหม่นหมองหรือเป็นความมัวเมา หยินก็ไม่ใช่สิ่งเลว 
ส่วน หยางนั้นแม้จะมีลักษณะเป็นความสะอาด สว่าง แต่หยางก็ไม่ได้หมายความว่าเป็นสิ่งดี สิ่ง
เหล่านี้คือธรรมชาติ เป็นธรรมชาติที่ดำรงอยู่และจะดำรงอยู่เช่นนี้ต่อไปอีกนานเท่านาน ซึ่ง
ธรรมชาติของมนุษย์ก็ได้รับการอธิบายในรูปหยินและหยางเช่นกัน เรามีความโลภ ความโกรธ 
ความหลง ในขณะเดียวกัน เราก็มีจิตใจเมตตา เสียสละและมีปัญญา นี่คือสองขั้วของความจริง 
ขั้วแรกได้แก่ กิเลส (หยิน) ขั้วที่สองคือ คุณธรรม (หยาง) (สมภาร พรมทา, 2546)  
 จะเห็นได้ว่าการอธิบายเรื่องหยินและหยางนั้น เป็นความพยายามที่จะอธิบายว่าทุก
สิ่งทุกอย่างที่ถือกำเนิดขึ้นมานั้น ต่างก็มีสองลักษณะภายในตัวเอง ทุกสรรพสิ่งจึงมีความสัมพันธ์
กับภาวะตรงกันข้ามของมันด้วยเสมอ เมื่อสิ่งหนึ่งเกิดขึ้นย่อมต้องมีสิ่งที่ตรงข้ามกับมันเกิดขึ้น
ด้วย ถึงแม้ว่าหยินและหยางจะเป็นสภาวะที่ตรงกันข้าม แต่ทั้งสองสภาวะนั้น ต่างก็มีลักษณะที่
ส่งเสริมซึ่งกันและกัน เป็นสองลักษณะในสิ่งเดียวกัน เป็นต้นเหตุของการเปลี่ยนแปลงและการ
เคลื่อนไหวในทุกสรรพสิ่ง และเพ่ือให้ทุกสิ่งสามารถดำเนินไปได้อย่างเป็นปกติ จำเป็นต้องทำให้
เกิดดุลยภาพระหว่างหยินและ หยางให้ได้ ซึ ่งประเด็นที่จะพิจารณาต่อจากนี้  ยังคงมีความ
เกี่ยวข้องกับแนวคิดเรื่องหยินและหยางซึ่งเป็นสภาวะที่ตรงกันข้ามกัน 
 2. ธรรมชาติของอำนาจกับปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ สิ ่งสมมุติที ่เรียกว่า 
“เต๋า” ถือเป็นเอกนิยม (monism) ซึ่งหมายถึงทัศนะที่ถือว่า สิ่งเป็นจริงที่เป็นพ้ืนฐานของสิ่งทั้ง
ปวงนั้นมีเพียงหนึ่ง (ราชบัณฑิตยสถาน, 2532) ดังข้อความที่ปรากฏในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิงกล่าวคือ 
 “ในอดีตกาลสิ่งเหล่านี้ได้รวมกันเป็นหนึ่งเดียว 
 จากความเป็นหนึ่งเดียวฟ้าก็กระจ่างแจ้ง 
 จากความเป็นหนึ่งเดียวพ้ืนดินก็มั่นคง 
 จากความเป็นหนึ่งเดียวดวงจิตก็ศักดิ์สิทธิ์ 
 จากความเป็นหนึ่งเดียวแหล่งน้ำก็เปี่ยมล้น” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 



53 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

 ความเป็นหนึ่งเดียวที่ว่านี้หมายถึง “เต๋า” เต๋าจึงเป็นสิ่งที่มีพลังอำนาจมากที่สุด โดย
คำว่าเต๋านี้เป็นคำบ่งลักษณะและสภาวะ ซึ่งบ่งบอกถึงต้นกำเนิดและกระบวนการดำเนินไปของ
ทุกสรรพสิ่งซึ่งมีลักษณะวนกลับคืนสู่รากฐานเดิม 
 พลังอำนาจแห่งเต๋า อยู ่เบื ้องหลังปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ  โดยเริ ่มต้นจาก
ลักษณะอาการของเต๋าที่แปรเปลี่ยนออกไปจนกลายเป็นสรรพสิ่งและเกิดเป็นปรากฏการณ์
ต่างๆ ในธรรมชาติขึ้น อาจแบ่งได้เป็น 2 ลักษณะคือ  
 (1) แปรเปลี่ยนในลักษณะเคลื่อนไหวเป็นวงกลม  ในทัศนะปรัชญาเต๋า มองทุก
สรรพสิ่งว่าเมื่อถือกำเนิดขึ้นมาจะมีการพัฒนาไปอย่างต่อเนื่องตามธรรมชาติ  ท้ายที่สุดก็จะ
ย้อนกลับมาสู่ต้นกำเนิดเดิม จะเห็นได้ว่าทิศทางในการเคลื่อนที่ของทุกสรรพสิ่งจะมีอยู่  2 
ทิศทางคือ ทิศทางท่ีทุกสรรพสิ่งแปรเปลี่ยนออกจากเต๋าไปและทิศทางที่ทุกสรรพสิ่งแปรเปลี่ยน
กลับคืนมาสู่เต๋า ซึ่งมีลักษณะการเคลื่อนไหวเป็นวงกลม ลักษณะการแปรเปลี่ยนแบบนี้ อาจ
นำไปสู่แนวคิดท่ีว่าจะต้องมีสิ่งสร้างกับสิ่งที่ถูกสร้าง ซึ่งในกรณีของเต๋าน่าจะเป็นการแปรเปลี่ยน
ของส ิ ่ งสร ้ า งแบบ  becoming ค ื อ  การ เปล ี ่ ยนจากภาวะหน ึ ่ ง ไปส ู ่ อ ี กภาวะหนึ่ ง 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2532) ซึ่งจะทำให้สิ่งสร้างและสิ่งที่ถูกสร้างสามารถย้อนกลับกลายมาเป็น
สิ่งเดียวกันได้เหมือนเดิม อาจกล่าวได้ว่าเต๋าดำรงอยู่ในทุกสรรพสิ่ง ซึ่งในแต่ละสิ่งจะมีความเป็น
เต๋าอยู่ด้วยและสามารถกลับมาเป็นเต๋าได้อีก 
  “เต๋าอันยิ่งใหญ่นั้นไหลบ่าท่วมท้นไปทุกแห่งหน 
  เหมือนกับสายน้ำอาจไหลไปทางซ้ายหรือทางขวา 
  สรรพสิ่งอุบัติขึ้นจากเต๋า 
  จึงไม่มีสิ่งใดอาจฝ่าฝืนเต๋าได้” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 
 จะเห็นได้ว่าการกระจายความเป็นตัวตนของเต๋าในขณะที่แปรเปลี่ยนไปเป็นสรรพ
สิ่งต่างๆ ซึ่งมีลักษณะของการแปรเปลี่ยนออกไปและแปรเปลี่ยนกลับเข้ามาสู่เต๋านั้น  ส่งผลต่อ
แนวคิดท่ีว่าไม่มีการเกิดขึ้นหรือการสิ้นสุดอย่างแท้จริง มีเพียงแค่การแปรเปลี่ยนหรือแปรสภาพ
ไปมาเท่านั้น มนุษย์เองก็เป็นส่วนหนึ่งในสรรพสิ่งที่อุบัติขึ้นจากเต๋า เมื่อรู้ถึงทิศทางในการแปร
เปลี่ยนไปมานี้แล้ว ก็ควรจะดำเนินชีวิตให้มีความกลมกลืนกับเต๋า ปล่อยวางตนเองให้กลับคืนสู่
เต๋าซึ่งเป็นต้นกำเนิดด้วยความสงบ อย่าได้เกรงกลัวต่อการแปรเปลี่ยนเพื่อกลับสู่สภาวะเดิม 
 (2) แปรเปลี่ยนในลักษณะภาวะตรงกันข้าม  จากแนวคิดเรื่องหยินและหยาง ซึ่งเป็น
สภาวะพ้ืนฐานที่มีลักษณะตรงกันข้ามกัน มาทำปฏิกิริยาต่อกัน จนทำให้เกิดการเคลื่อนไหวและ
เกิดเป็นสิ่งต่างๆ ขึ้น ดังนั้น ทุกสรรพสิ่งที่เกิดขึ้นจึงมีความสัมพันธ์กับภาวะตรงกันข้ามเสมอ ซึ่ง
กระบวนการดังกล่าวนี้อาจนำไปสู่แนวคิดที่ว่า เมื่อมีสิ่งหนึ่งเกิดขึ้นย่อมต้องมีสิ่งที่เป็นภาวะ
ตรงกันข้ามเกิดขึ้นด้วยเสมอ 



54  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

  “เมื่อคนในโลกรู้จักความสวยว่าสวย 
  ความน่าเกลียดก็อุบัติขึ้น 
  เมื่อคนในโลกรู้จักความดีว่าดี 
  ความชั่วก็อุบัติขึ้น” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 
 จะเห็นได้ว ่า ภาวะตรงกันข้ามนั ้นเกิดขึ ้นจากการเปรียบเทียบสิ ่งต่างๆ  หรือ
แม้กระทั่งการกำหนดกฎเกณฑ์ให้กับสิ่งหนึ่ง ก็เท่ากับเป็นการกำหนดภาวะตรงกันข้ามไปโดย
ปริยาย ด้วยเหตุนี้ภาวะตรงกันข้ามจึงต้องอิงอาศัยซึ่งกันและกันในการอุบัติขึ้น  อย่างเช่น ใน
สังคม ก. กำหนดความสูงสำหรับสตรีซึ่งถือว่า “งาม” ไว้ที่ ๑.๖๐ ซ.ม. สตรีที่สูงไม่ถึงเกณฑ์
ดังกล่าวย่อมถูกถือว่า “เตี้ย”และ “ไม่งาม” โดยปริยาย (สุวรรณา สถาอานันท์, 2548) การ
กำหนดกฎเกณฑ์เช่นนี้เป็นการให้คุณค่ากับสิ่งต่างๆ โดยมนุษย์ ซึ่งโดยปกติแล้วภาวะตรงกันข้าม
นี้อาจเป็นภาวะที่ดูขัดแย้งกัน เพราะมนุษย์มักจะให้ค่าแก่ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งจนมองข้ามคุณค่าหรือ
ประโยชน์ของอีกฝ่ายเสมอ แต่ข้อความที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิงพยายามชี้ให้เห็นว่าภาวะ
ตรงกันข้ามนั้นมิได้มีความขัดแข้งกัน แต่มีลักษณะอิงอาศัยซึ่งกันและกันมากกว่า  
 3. ธรรมชาติที่แท้จริงของมนุษย์  ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิง มีการกล่าวถึง ธรรมชาติที่
แท้จริงของมนุษย์ ซึ่งปรากฏข้อความอยู่ในบทที่ 19 ธรรมชาติดั้งเดิมของมนุษย์ ดังนี้ 
 “...ราษฎรต้องการพึ่งพาใน 
  การเป็นตัวของตัวเองอย่างง่ายๆ 
  สอดคล้องกับธรรมชาติดั้งเดิม 
  เพ่ือขจัดความเห็นแก่ตัว 
  เพ่ือตัดรากเหง้าแห่งความโลภ” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 
 จากข้อความดังกล่าว ในทัศนะของปรัชญาเต๋า ให้ความสำคัญกับการประพฤติ
ปฏิบัติตนของคนในสังคม ทั้งผู้ปกครองและผู้ใต้ปกครอง เพื่อให้สอดคล้องกับธรรมชาติดั้งเดิม
ของมนุษย์ ซึ่งอาจวิเคราะห์ได้ว่า ถึงแม้ว่ามนุษย์จะมีทั้งความเห็นแก่ตัวและความโลภ แต่ถ้า
มนุษย์สามารถขจัดสิ่งเหล่านี้ได้ มนุษย์จะเข้าใกล้ธรรมชาติดั้งเดิมของตัวมนุษย์เอง ซึ่งถือกำเนิด
มาจากเต๋า มนุษย์จึงมีสภาวะที่แท้จริงคือ มีทั้งดีและชั่วติดตัวมาตั้งแต่เกิด นอกจากนี้ การเป็น
หนึ่งเดียวกับเต๋า ถือเป็นจุดมุ่งหมายของชีวิตที่ควรยึดถือ ดังข้อความที่ปรากฏอยู่ในบทที่ ๒๓ 
เข้าร่วมกับเต๋า ดังนี้ 

“การพูดมากนั้นขัดกับธรรมชาติ 
 แม้แต่พายุจัดยังพัดไม่ถึงเช้า 
 แม้แต่พายุฝนยังตกไม่ถึงวัน 
 ใครเล่าทำให้เกิดสิ่งเหล่านี้ 



55 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

 คือธรรมชาติ” (พจนา จันทรสันติ, 2556)  
 จากข้อความนี้  เป็นการแสดงให้เห็นถึงกฎของธรรมชาติอย่างหนึ ่ง  ที ่มีการ
เปลี่ยนแปลงอยู่ตลอดเวลา ไม่มีอะไรที่ดำรงอยู่ตลอดไป ทุกสิ่งทุกอย่างย่อมเปลี่ยนแปลงไปตาม
ทิศทางที่ควรจะเป็น สำหรับมนุษย์ ถ้าประพฤติปฏิบัติตนโดยดำเนินชีวิตตามทางแห่งเต๋า ก็จะ
ไดเ้ป็นหนึ่งเดียวกับเต๋า ซ่ึงถือเป็นจุดมุ่งหมายที่มนุษย์ควรปฏิบัติตาม ถ้าดำเนินตามทางแห่งคุณ
ความดีก็จะได้ร่วมกับคุณความดี จากจุดนี้อาจตั้งข้อสังเกตได้อย่างหนึ่งว่า เต๋ากับความดี อาจ
เป็นสิ่งเดียวกันหรือมิใช่สิ่งเดียวกัน ในแง่มุมนี้ อาจวิเคราะห์ต่อไปได้ว่า เต๋าถือเป็นเป้าหมายที่
มนุษย์ควรยึดถือ ส่วนวิธีการอาจใช้การทำคุณความดี ซึ่งการวิเคราะห์เช่นนี้นำไปสู่คำถามใน
เชิงจริยศาสตร์ได้ 
 ในทัศนะของปรัชญาเต๋า นอกจากมนุษย์จะต้องรู้จักตนเองแล้ว มนุษย์จำเป็นต้อง
รู้จักพอด้วย หากมนุษย์ต้องการจะดำรงชีวิตอยู่ได้ยาวนาน ดังข้อความนี้ 

 “ชื ่อเสียงกับตัวเอง อย่างไหนน่าหวงแหนมากกว่ากัน ตัวเองกับทรัพย์สมบัติ  
อย่างไหนมีค่ามากกว่ากัน รักษาชีวิตไว้ได้แต่สูญเสียทุกสิ่ง รักษาทุกสิ่งไว้ได้แต่สิ้นชีวิต 
อย่างไหนน่าเศร้าและเจ็บปวดมากกว่ากัน” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 

 ดังนั้น สิ่งที่มนุษย์ควรทำก็คือ การดำเนินชีวิตตามวิถีแห่งเต๋า เพราะเต๋าคือต้น
กำเนิดแห่งจักรวาล ซึ่งถือว่าเป็นมารดาแห่งสรรพสิ่ง จากต้นกำเนิดนี้ทำให้มนุษย์รู้ถึงสิ่งต่างๆ ที่
เกิดขึ้นรอบตัว หากรู้สิ่งเหล่านั้นแล้วยังสามารถรักษาต้นกำเนิดไว้ได้  ตลอดชีวิตของผู้ที่ปฏิบัติ
เช่นนั้นจะอยู่รอดปลอดภัย เปรียบเหมือนเป็นการปิดประตูแห่งตน หากมนุษย์สามารถปิดกั้น
ช่องว่างแห่งตนได้ จะไม่ต้องพบกับความยุ่งยาก แต่ถ้าเปิดช่องว่างแห่งตน มัวแต่วุ่นวายกับ
กิจการงานต่างๆ บุคคลผู้นั้นก็จะต้องพบกับความยุ่งยากไปตลอดชีวิต ดังที่ปรากฏอยู่ในบทที่ 
52 ปิดประตูแห่งตน ดังนี้ 

 “มีต้นกำเนิดแห่งจักรวาล 
 อันอาจถือได้ว่าเป็นมารดาแห่งสรรพสิ่ง 
 จากต้นกำเนิดนี้เราก็อาจรู้สิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้น 
 เมื่อรู้สิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นก็สามารถสงวนรักษาต้นกำเนิดไว้ได้ 
 ดังนั้นตลอดชีวิตของผู้ที่ปฏิบัติเยี่ยงนี้ 
 ย่อมรอดพ้นจากภัยทั้งปวง” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 

 สรุป ธรรมชาติของอำนาจในเชิงอภิปรัชญาตามทัศนะของปรัชญาเต๋า ความเป็นจริง
ของสิ่งทั้งหลายคือสิ่งสมมุติที่เรียกว่า "เต๋า" เต๋าคือความจริงสูงสุด เป็นต้นกำเนิดของทุกสรรพ
สิ่ง ในแง่มุมนี้อาจกล่าวได้ว่าเต๋าคือสิ่งที่มีพลังอำนาจมากที่สุด ยิ่งใหญ่ที่สุด นอกจากนี้สิ ่งที่
ปรากฏต่อการรับรู้ของเรา ล้วนเกิดขึ้นจากกระบวนการสัมพัทธ์กันระหว่างหยินและหยางซึ่ง



56  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

เป็นสองลักษณะแห่งเต๋า เป็นการเน้นย้ำให้เห็นถึงความยิ่งใหญ่ของเต๋า เพราะการดำรงอยู่ของ
สิ่งต่างๆ ล้วนเคลื่อนไหวและเปลี่ยนแปลงไป ภายใต้กฎเกณฑ์แห่งเต๋า มนุษย์ซึ่งเป็นส่วนหนึ่ง
ของธรรมชาติที่ถือกำเนิดมาจากเต๋า จึงมีสภาวะที่แท้จริงคือ มีทั้งดีและชั่วติดตัวมา ดังนั้น 
มนุษยค์วรดำเนินชีวิตให้มีความสอดคล้องและกลมกลืนกับเต๋าให้มากท่ีสุด 
 
วิเคราะห์อำนาจกับการปกครองในปรัชญาเต๋า 
  การกล่าวถึงประเด็นเรื่องการกระทำ-ไม่กระทำ ซึ่งเป็นแนวคิดด้านการปกครองที่
ปรากฏอยู่ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิง ซึ่งเป็นคัมภีร์ที่สำคัญในปรัชญาเต๋า กล่าวคือ คัมภีร์เต๋าเต๋อจิง มี
การอธิบายมโนทัศน์หลักในเรื่องของการไม่กระทำ (อู๋เหวย) นักวิชาการจีนศึกษาได้ถกเถียงกัน
มากว่าแนวคิดเรื่องการไม่กระทำในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิง หมายถึงอะไรกันแน่ ส่วนใหญ่ลงความเห็น
ร่วมกันว่ามิได้หมายถึงการอยู่เฉยโดยไม่ทำอะไร แต่หมายถึงการกระทำที่เอ้ือต่อกระบวนการวิถี
แห่งธรรมชาติ และการไม่กระทำสิ่งที่ขัดกับกระบวนวิถีนั้น (สุวรรณา สถาอานันท์, 2548) ซึ่ง
สุวรรณา สถาอานันท์ ได้ทดลองใช้กระบวนวิธีศึกษาอีกรูปแบบหนึ่งในการนำเสนอข้อมูล คือ ใช้
มโนทัศน์คู ่จึงเป็นที่มาของแนวคิดเรื่องการกระทำ (action) – การไม่กระทำ (non-action) ดัง
ตัวอย่างข้อความในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิง บทที ่3 การปกครองของปราชญ์ ดังนี้ 

 “ปราชญ์ย่อมปกครอง 
 โดยการไม่ปกครอง 
 ดังนี้ทุกสิ่งทุกอย่าง 
 ก็จะถูกปกครอง 
 และดำเนินไปอย่างมีระเบียบ” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 

 นี่คือตัวอย่างที่เข้าข่ายการไม่กระทำ การกำหนดคุณค่าให้กับสิ่งต่างๆ ถือเป็นเรื่อง
ของการกระทำ ซึ่งอาจจะส่งผลต่อการแข่งขันกันเพื่อครอบครองสิ่งที่มีค่าเหล่านั้น การกระทำ
ของผู้ปกครองในลักษณะของการออกคำสั่ง การกำหนดคุณค่าหรือมาตรฐานต่างๆ การเชิดชู
เกียรติ การส่งเสริมความรู้ (ทางโลก) การทำสงคราม ล้วนมีผลกระทบต่อผู้ใต้ปกครอง รวมถึง
อาจเป็นเงื่อนไขที่นำอันตรายมาสู่ผู้ปกครองเอง ดังนั้น การหยุดการกระทำของผู้ปกครอง ย่อม
เป็นการหยุดการกระทำอื่นๆ ที่ไม่สมควรของผู้ใต้ปกครองไปด้วย การลดละการกระทำ จะช่วย
ให้สังคมกลับคืนสู่สภาวะเรียบง่ายตามธรรมชาติดั้งเดิมได้ 
 ธรรมชาติไม่พูด ไม่ออกคำสั่ง แต่ธรรมชาติคือที่มาและเครื่องหล่อเลี้ยงชีวิตของ
สรรพสิ่ง มีแต่อหังการของมนุษย์ที่คิดฝันไปว่าจะควบคุมจัดการธรรมชาติได้ดังใจปรารถนาของ
ตน มนุษย์ถือว่าตนคือ “ผู้กระทำ” (subject who acts) ในขณะที่โลกเป็นวัตถุสสารที่รองรับ
การกระทำของมนุษย์อย่างเชื่องๆ แต่ธรรมชาติในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิง มิใช่เป็นเพียง “วัตถุสสาร” 



57 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

แต่ธรรมชาติคือเครื่องค้ำจุนชีวิต และมีกฎเกณฑ์อันลึกล้ำที่มนุษย์เข้าใจได้และพึงนำมาปฏิบัติ
ในชีวิต กฎเกณฑ์นั้นคือ การไม่กระทำ (อู๋เหวย) (สุวรรณา สถาอานันท์, 2548) อาจกล่าวได้ว่า 
แนวคิดเรื่องการไม่กระทำในระดับรัฐนี้เองนำไปสู่การเข้าใจอำนาจในความหมายใหม่  ซึ่งมอง
อำนาจเป็นพลังเกื้อหนุนส่งเสริม เป็นพลังอ่อนและทรงชีวิต มิใช่อำนาจตามความเข้าใจทั่วไป 
ซึ่งมักจะมองอำนาจเพียงในแง่พลังยึดครอง ควบคุม บังคับ ลงโทษ กำหนดเกณฑ์ต่างๆ อันนับ
ได้ว่าเป็นพลังแข็ง (สุวรรณา สถาอานันท์, 2548)  
 การไม่กระทำ ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิงเป็นกฎเกณฑ์แห่งธรรมชาติ ซึ่งธำรงไว้ซึ่งภาวะ
สมดุลของทั้งหมด ผู้ปกครองก็พึงเห็นความสำคัญจำเป็นของการไม่กระทำ ในฐานะนโยบายรัฐ 
อันจะนำสันติมาสู่สังคมและไม่นำอันตรายมาสู่ผู ้ปกครองด้วย แนวคิดการไม่กระทำ ช่วยให้
เข้าใจ อำนาจเชิงอ่อน ซึ่งเอื้อต่อชีวิตมากกว่า อำนาจเชิงแข็ง ซึ่งมักนำมาซึ่งอันตรายและความ
ล่มสลายของชีวิต (สุวรรณา สถาอานันท์, 2548) ซึ่งพิจารณาในรายละเอียดในแต่ละประเด็น
ดังนี้ 
 1. อำนาจของผู้ปกครอง  ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิงมีการกล่าวถึงลักษณะของผู้ปกครอง
ที่ดีและลักษณะของการใช้อำนาจของผู้ปกครองเอาไว้ดังนี้ 
 “ผู้ปกครองที่ดีที่สุดนั้น ราษฎรเพียงแต่รู้ว่ามีเขาอยู่ 
  ที่ดีรองลงมา  ราษฎรรักและยกย่อง 
  ที่ดีรองลงมา ราษฎรกลัวเกรง 
  รองลงมาเป็นอันสุดท้าย ราษฎรชิงชัง 
  เมื่อนักปกครองขาดศรัทธาในเต๋า” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 
 จะเห็นได้ว่าผู้ปกครองที่ดีที่สุดนั้นราษฎรเพียงแต่รู้ว่ามีผู้ปกครองอยู่ ตรงจุดนี้อาจมี
นัยว่าผู้คนในสังคมนั้นประพฤติปฏิบัติดีอยู่แล้ว มีวิถีชีวิตที่เรียบง่าย มีความสุขสบายตาม
ธรรมชาติอยู่แล้ว ผู้ปกครองจึงไม่ต้องใช้อำนาจในการบังคับ ราษฎรเหล่านั้นก็ดีงามด้วยตนเอง 
ส่วนผู้ปกครองที่ดีรองลงมาคือราษฎรรักและยกย่อง กลัวเกรง ชิงชัง สิ่งเหล่านี้เป็นลักษณะ
ความสัมพันธ์ในเชิงความรู้สึก ซึ่งอาจแปรเปลี่ยนไปสู่ภาวะตรงกันข้ามได้ จากความรู้สึกในด้าน
บวกก็อาจเปลี่ยนเป็นด้านลบได้ ดังนั้นความสัมพันธ์ที่มีลักษณะเพียงแต่ดำรงอยู่  ที ่ราษฎร
เพียงแต่รู้ว่ามีผู้ปกครองอยู่นั้น เมื่อราษฎรอยู่เย็นเป็นสุขดีหรือประสบทุกข์ภัยต่างๆ พวกเขาก็
จะเข้าใจว่าเป็นเพราะตนเอง จึงไม่มีสาเหตุใดที่จะต้องกล่าวโทษผู้ปกครอง 
 ผู้ปกครองที่ดีไม่ควรเข้าไปก้าวก่ายหรือยุ่งเกี่ยวกับชีวิตของราษฎรมากจนเกินไป  
เพราะการกระทำเช่นนั้นถือเป็นการใช้อำนาจในเชิงแข็ง ซึ่งมีลักษณะของการบังคับให้เป็นไป
ตามความต้องการ ซึ่งอาจก่อให้เกิดการต่อต้านได้ 
 “เมื่อราษฎรอดอยากยากแค้น 



58  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

 เพราะผู้ปกครองเก็บภาษีมากเกินไป 
 ราษฎรที่หิวโหยย่อมไม่อาจปกครองได้ 
 นี่เกิดจากผู้ปกครองเข้าไปยุ่งเกี่ยวมากเกินไป” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 
 จะเห็นได้ชัดว่า ผู ้ปกครองที ่ด ีควรปกครองบ้านเมืองด้วยความเรียบง่าย  ยึด
กฎเกณฑ์แห่งเต๋าเป็นที่ตั้ง โดยไม่กระทำการใดๆ ที่จะเป็นการเข้าไปยุ่งเกี่ยวกับราษฎรมาก
จนเกินไป ผู้ปกครองที่สามารถรักษากฎเกณฑ์แห่งเต๋าเอาไว้ได้ จึงจะถือว่าเป็นผู้ปกครองที่ดี แต่
หากละทิ้งหนทางแห่งเต๋านี้ แล้วทำการประพฤติปฏิบัติไปในทิศทางตรงกันข้าม ก็อาจจะนำมา
ซึ่งความเสื่อมสลายของตัวผู้ปกครองเอง ผู้ปกครองประเทศที่ดี จะต้องไม่เหลิงอำนาจ อย่าทำ
ตัวเป็นนายประชาชน อย่าถือยศถือศักดิ์ แต่ควรทำตัวให้เข้ากับประชาชน รับใช้ประชาชน คอย
ตามประชาชนแล้วผลจะทำให้เขาได้เป็นผู้นำประชาชน ทั้งสามารถอยู่ในตำแหน่งได้นานด้วย 
(ฟ้ืน ดอกบัว, 2549) 
 ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิง มีอยู่หลายจุดที่ปรากฏข้อความในลักษณะที่กล่าวเปรียบเทียบ
ว่า ผู้ปกครองนั้นพึ่งปฏิบัติตนเช่นนักปราชญ์ เพราะปราชญ์นั้นอยู่ในโลกอย่างสงบกลมกลืน
สอดคล้องกับเต๋า มีใจกรุณาและดีงาม มีความหวังที่จะเปลี่ยนแปลงให้คนในสังคมเป็นคนดี หาก
ผู้ปกครองสามารถปฏิบัติตนได้อย่างนักปราชญ์ จึงเชื่อว่าจะสามารถปกครองและดูแลประชาชน
ได้เป็นอย่างดี นอกจากนี้ นักปราชญ์ยังเป็นผู้ที่แสดงออกด้วยความเรียบง่าย ถ่อมตน จึงจะ
สามารถเป็นผู้ปกครองที่ยิ่งใหญ่ได้ ดังข้อความในบทที่ 28 แสดงออกด้วยความง่าย ดังนี้ 

  “เมื่อปราชญ์รับอาสาเข้าปฏิบัติภารกิจ 
  ท่านก็จะเป็นเอกในหมู่เสนาบดี 
  มหาเสนาบดีผู้ยิ่งใหญ่จะไม่มีวันถูกโค่นล้ม” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 

 2. อำนาจของผู้ใต้ปกครอง ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิงมีการกล่าวถึงลักษณะของการใช้
อำนาจของผู้ใต้ปกครองหรือราษฎรเอาไว้ ซึ ่งอำนาจทางการปกครองที่แท้จริงนั้นอาจอยู่ที่
ราษฎร เพราะเมื่อใดก็ตามที่ผู ้ปกครองเข้าไปก้าวก่ายจนส่งผลกระทบต่อการดำรงชีวิตของ
ราษฎร ผู้ปกครองย่อมไม่สามารถจะใช้อำนาจในการบังคับหรือควบคุมราษฎรได้อีกต่อไป ด้วย
เหตุผลดังกล่าวนี้ ราษฎรจึงสามารถที่จะยึดอำนาจกลับคืนมาได้ การที่ราษฎรจะยึดเอาอำนาจ
กลับคืนมาจากผู ้ปกครองนั ้น สามารถทำได้ เมื ่อเห็นว่าตนเองนั ้นไม่ได้รับการปฏิบัติจาก
ผู้ปกครองอย่างถูกต้องเหมาะสม ดังคำกล่าวที่ว่า 

  “เมื่อประชาราษฎร์ไม่เกรงกลัวการข่มเหงด้วยกำลังอำนาจ 
 อำนาจอันยิ่งใหญ่ก็ตกอยู่กับพวกเขาแล้ว 
 อย่าได้เหยียดหยามชีวิตความเป็นอยู่ของไพร่ฟ้า 



59 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

 อย่าได้รังเกียจเผ่าพันธุ์เชื้อสายของไพร่ฟ้า 
 ด้วยท่านมิได้เกลียดชังเขา 
 ท่านก็จะไม่ถูกเกลียดชังด้วย...” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 

 จะเห็นได้ว่าอำนาจที่แท้จริงนั้นอยู่ที่ราษฎร เนื่องจากผู้ปกครองจะต้องอาศัยราษฎร
เป็นแรงสนับสนุนในการขับเคลื่อนทางสังคม และการที่ผู้ปกครองจะสามารถดำรงตำแหน่งได้
ยาวนานเพียงใด ขึ ้นอยู ่กับการกระทำที่ไม่เข้าไปเก้าก่ายราษฎรจนเกินไป เมื ่อใดก็ตามที่
ผู้ปกครองกระทำในสิ่งที่ไม่ถูกต้อง ไม่เหมาะสม ราษฎรย่อมมีสิทธิในการเรียกร้องและล้มล้าง
ผู้ปกครองได้ 
 3. ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลในสังคม ในคัมภีร์เต๋าเต๋อจิง นอกจากจะมีการ
กล่าวถึงอำนาจหน้าที่ของผู้ปกครองกับผู้ใต้ปกครองหรือราษฎรเอาไว้แล้ว  ยังมีการกล่าวถึง
ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลในสังคมซึ ่งก็คือความสัมพันธ์ระหว่างเครือญาติทั ้งหก  โดยมี
ความสัมพันธ์ระหว่างคู่บิดากับบุตร คู่พ่ีกับน้อง และคู่สามีกับภรรยา ดังข้อความนี้ 
 “เมื่อสัจธรรมแห่งเต๋าเสื่อมโทรมลง 
 ความถูกต้องและความดีงามก็เกิดขึ้น 
 เมื่อความรอบรู้และความเฉลียวฉลาดเกิดข้ึน 
 ความหน้าไหว้หลังหลอกก็ติดตามมา 
 เมื่อความสัมพันธ์ระหว่างเครือญาติทั้งหก 
 ไม่เป็นไปโดยปรกติสุข 
 ก็เกิด “บิดาใจดี” และ “บุตรกตัญญ”ู 
 เมื่อประเทศชาติตกอยู่ในภาวะยุ่งเหยิง 
 คุณค่าของขุนนางผู้ภักดีก็เกิดข้ึน” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 
 จะเห็นได้ว่าเมื่อใดก็ตามที่สัจธรรมแห่งเต๋าเสื่อมโทรมลง การกำหนดคุณค่าของสิ่ง
ต่างๆ เช่น ความถูกผิด ดีชั่วก็จะอุบัติขึ้น เมื่อความสัมพันธ์ระหว่างเครือญาติอยู่ในภาวะไม่
ปรกติ ผู้รู้ทั้งหลายต่างก็พร่ำสอนในเรื่องความกตัญญูของบุตร ความซื่อสัตย์ของสามี การกล่าว
เช่นนี้มิได้เป็นการไม่เห็นด้วยหรือปฏิเสธแนวคิดทางจริยธรรม เพียงแต่มีความเชื่อมั่นในสภาวะ
ธรรมชาติดั้งเดิมของมนุษย์มากกว่าการสร้างกลไกทางวัฒนธรรม หากมนุษย์สามารถรักษาสัจ
ธรรมแห่งเต๋าเอาไว้ได้ การให้คุณค่าแก่สิ่งทั้งหลายก็ไม่มีความจำเป็น อย่างเช่น ที่ใดไม่มีผู้ทิ้ง
ขยะ ก็ไม่มีความจำเป็นต้องติดป้ายประกาศ “ห้ามทิ้งขยะ” เมื่อสภาวะธรรมชาติยังดีอยู่ ก็ไม่
จำเป็นต้องเรียกร้องให้มีการอนุรักษ์สภาพแวดล้อม (สุวรรณา สถาอานันท์, 2548)  
 4. วิเคราะห์การใช้อำนาจในการปกครอง การปกครองรัฐนั้นเป็นการใช้อำนาจเพื่อปกครอง 
ดังนี ้



60  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

 4.1 การใช้อำนาจกับการเมืองการปกครอง การปกครองของรัฐโดยทั่วไป รัฐมี
หน้าที่สร้างกฎเกณฑ์ต่างๆ ขึ้นเพื่อจัดสรรผลประโยชน์ของผู้คนในรัฐนั้น รัฐเป็นผู้กำหนดว่าสิ่ง
ใดคือความถูกต้อง ความยุติธรรม รวมถึงการจัดระบบการศึกษา แต่ในทัศนะของปรัชญาเต๋า 
บทบาทของรัฐมิใช่เป็นการกำหนดกฎเกณฑ์ต่างๆ มากมาย แต่มีหน้าที่ละกฎเกณฑ์หลาย
ประการที่รัฐสร้างขึ้นมาใช้ปฏิบัติกับประชาชน (สุวรรณา สถาอานันท์, 2548) ในคัมภีร์เต๋า
เต๋อจิง บทที่ 38 เมื่อเต๋าสูญหายไป มีใจความที่มุ ่งเน้นให้มนุษย์ไม่ยึดติดประเพณี รวมถึง
กฎเกณฑ์ทางสังคม เพราะถือว่าสิ่งเหล่านี้เป็นเพียงภาพลวงของเต๋าและถือเป็นจุดเริ่มต้นของ
ความวุ่นวายและความงมงาย คนที่ทำดีเพียงเพราะกลัวกฎเกณฑ์หรือถูกบังคับจากกฎเกณฑ์  
ย่อมมิอาจเข้าถึงความดีที่แท้จริง เพราะคนเหล่านั้น พร้อมที่จะทำความชั่วได้อีก หากไม่มี
กฎเกณฑ์มาควบคุม แต่สำหรับคนที่ทำความดีเพื่อความดี บุคคลเหล่านี้ก็จะทำดีตลอดไป ดัง
ข้อความนี้ 

 “...ดังนั้นเมื่อเต๋าสาบสูญไป คุณธรรมก็เข้ามาแทนที่ เมื่อคุณธรรมสูญหายไป ความ
เมตตาก็เข้ามาแทนที่ เมื่อความเมตตาสูญหายไป ความยุติธรรมก็เข้ามาแทนที่ เมื่อความ
ยุติธรรมสูญหายไป ประเพณีก็เข้ามาแทนท่ี ประเพณีนั้นคือความภักดีและความสัตย์ซื่อ 
ที่มีอยู่เพียงน้อยนิดในดวงใจ และเป็นจุดเริ ่มต้นของความวุ่นวาย ความหยั่งรู ้อย่าง
กระท่อนกระแท่น เป็นเพียงภาพลวงของเต๋า และเป็นจุดเริ่มต้นของความงมงาย” (พจนา 
จันทรสันติ, 2556) 

   จากข้อความนี้ จะเห็นได้ชัดว่า สังคมที่ดีจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อคนในสังคมดำเนิน
ชีวิตโดยยึดถือเต๋าเป็นหลัก หากเต๋าสูญหายไปจากสังคม สิ่งที่เข้ามาแทนที่คือคุณธรรม หาก
คุณธรรมหายไป สิ่งที่มาแทนที่คือความเมตตา หากความเมตตาสูญหายไป สิ่งที่มาแทนที่คือ
ความยุติธรรม และหากความยุติธรรมหายไป จะมีประเพณีเข้ามาแทน หากคนในสังคมยึดถือ
ประเพณีมากเกินไป สังคมนั้นจะเกิดความวุ่นวายและเกิดความงมงาย การกล่าวเช่นนี้แสดงให้
เห็นถึงการจัดลำดับความสำคัญของหลักในการดำเนินชีวิตร่วมกันของคนในสังคมหรือเป็น
บรรทัดฐานของสังคม 
 4.2 การใช้อำนาจกับการรักษาอาณาเขตดินแดน  ในทัศนะของปรัชญาเต๋า การทำ
สงครามเป็นสิ่งที่ไม่ควรเกิดขึ้น เพราะถือว่าเป็นความรุนแรงที่ขัดกับเต๋า และผลที่จะเกิดขึ้น
หลังจากการทำสงครามนั้น ถือเป็นความจำเป็นอันน่าโศกเศร้า เป็นช่วงเวลาแห่งความขาด
แคลน ความยากแค้นและความอดอยาก ดังที่ปรากฏในบทที ่30 สงคราม ดังนี้ 

 “ผู้ที่รู้เต๋าและประสงค์จะมาช่วยเหลือกิจการบ้านเมือง 
จะต้องคัดค้านการพิชิตด้วยกำลังทหาร”  (พจนา จันทรสันติ, 2556) 



61 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

 การทำสงครามนั้นถือเป็นสิ่งที่ขัดกับเต๋า อาวุธถือเป็นสิ่งชั่วร้าย การรบเป็นพิธีของ
งานศพ เพราะถึงแม้จะได้รับชัยชนะ แต่ก็ต้องแลกมาด้วยความสูญเสีย ดังที่ปรากฏในบทที่ 31 
ชัยชนะอันน่าโศกเศร้า ดังนี้ 

 “ศัตราวุธนั้นถึงแม้จะมีลวดลายสวยงาม 
แต่ก็นับว่าเป็นสิ่งชั่วร้ายที่สุด 
ผู้คนต่างเกลียดชังมัน 
ดังนั้นผู้มีศาสนธรรมย่อมหลีกเลี่ยงการใช้อาวุธ” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 

 ข้อความข้างต้นนี้ นอกจากจะมีการกล่าวถึงชัยชนะที่มาพร้อมกับความสูญเสยีแล้ว 
ซึ่งถือเป็นสิ่งที่ผู้ปกครองควรหลีกเลี่ยง ยังมีการกล่าวถึงความเชื่อในเรื่องของทิศทางหรือการจัด
วางตำแหน่ง ซึ่งเชื่อว่าด้านซ้ายนั้นเป็นด้านสวัสดิมงคล ส่วนด้านขวานั้นถือว่าเป็นด้านอัปมงคล 
 4.3 การใช้อำนาจกับการจัดการศึกษา  การศึกษาควรเป็นไปในทิศทางที่สอดคล้อง
กับเต๋า ทั้งผู้ปกครองและผู้ใต้ปกครอง มีความจำเป็นที่จะต้องเรียนรู้และประพฤติปฏิบัติตามวิถี
แห่งเต๋า เพ่ือความเจริญรุ่งเรืองของประเทศชาติ ดังข้อความเหล่านี้ 
 “ผู้ที่พยายามปกครองประเทศด้วยความรอบรู้ 
 มีแต่จะนำความหายนะมาสู่ 
 ผู้ที่ไม่พยายามปกครองประเทศด้วยความรอบรู้ 
 มีแต่จะนำความเจริญรุ่งเรืองมาสู่” (พจนา จันทรสันติ, 2556) 
 จะเห็นได้ว่าการประพฤติปฏิบัติตามวิถีแห่งเต๋าถือเป็นหนทางที่จะทำให้ผู้ปกครอง
ได้เป็นผู้ปกครองที่ยิ่งใหญ่อย่างแท้จริง ส่วนผู้ใต้ปกครองหรือราษฎรก็สามารถดำรงชีวิตได้อย่าง
สงบสุข หากผู้ปกครองยึดถือว่าตนเป็นผู้รู้และทำการปกครองประเทศโดยความรู้ฝ่ายโลก ซึ่ง
เป็นความรู ้ในแบบมนุษย์ที ่สามารถเปลี ่ยนแปลงได้ตลอดเวลาจะก่อให้เกิดปัญหาตามมา 
ผู้ปกครองจึงไม่ควรยึดถือความรู้ในลักษณะนี้ เพราะจะนำความเสียหายมาสู่ประเทศและตนเอง 
นอกจากนี้ ความฉลาดของผู้คนถือเป็นปัญหาใหญ่ของสังคม เพราะคนที่ยังเข้าไม่ถึงเต๋าก็จะใช้
ความรู้ความฉลาดของตนไปในทิศทางตรงกันข้ามกับเต๋า อาจเป็นไปเพ่ือการหาผลประโยชน์ให้
ตนหรือพวกพ้อง การเบียดเบียนเอารัดเอาเปรียบกัน ดังนั้น สิ่งที่ผู้ปกครองควรสนับสนุนให้
เกิดข้ึน คือ ความรู้ฝ่ายเต๋า มิใช่ความรู้ฝ่ายโลก 

 “ผู้ศึกษาความรู้ฝ่ายโลก 
ก็จะได้เพ่ิมพูนขึ้นทุกวัน 
ผู้ศึกษาความรู้ฝ่ายเต๋า 
ก็จะสูญหายลดน้อยลงทุกวัน 
ลดหายไป ลดหายไป 



62  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

จนถึงภาวะแห่งการไม่กระทำ” (พจนา จันทรสันติ, 2556)  
 ในประเด็นเรื่องการศึกษา ถ้าปฏิบัติตามแนวคิดของปรัชญาเต๋าที่ปรากฏในคัมภีร์
เต๋าเต๋อจิงของเหลาจื๊อ การศึกษาเล่าเรียนหรือความรู้ทางโลกก็มิใช่สิ่งจำเป็น สถานศึกษาต่างๆ 
มากมายคงต้องปิดตัวลง เนื่องจากการเรียนเช่นนั้นอาจนำไปสู่การแข่งขันและเบียดเบียนซึ่งกัน
และกันของคนในสังคม ซึ่งในความเป็นจริงแล้ว ผู้ที่ใช้ความรู้ไปในทางช่วยเหลือผู้อื่นก็มี  ซึ่ง
ความรู้ทางโลกนั้นเป็นสิ่งที่สำคัญในการเกิดขึ้นของอารยธรรมต่างๆ รวมถึงความเจริญก้าวหน้า
ทางเทคโนโลยี ซึ่งเป็นผลมาจากการสะสมความรู้จากคนในอดีตและพัฒนาต่อมาเรื่อยๆ จนถึง
ปัจจุบัน นอกจากนี ้หากมนุษย์อยู่ตามธรรมชาติและไม่ศึกษาเล่าเรียนอย่างที่เหลาจื๊อต้องการ ก็
ไม่มีหลักประกันอะไรที่จะสามารถบอกได้ว่ามนุษย์ผู้นั้นจะเข้าถึงเต๋า  เพราะเต๋าเป็นเรื่องของ
นามธรรม ยากท่ีจะพิสูจน์  
 
บทสรุป 

 เต๋าในฐานะที่เป็นต้นกำเนิดของทุกสรรพสิ่ง เต๋าจึงเป็นความจริงสูงสุด กฎเกณฑ์
แห่งเต๋าถือเป็นสิ่งที่ยิ่งใหญ่และมีอำนาจอย่างแท้จริง ปรากฎตามแนวคิดเรื่องหยินและหยางที่ชี้
ไปที่จักรวาลนี้มีแต่สิ่งที่มีความหมายเป็นกลาง ไม่มีอะไรดี ไม่มีอะไรชั่ว และจากแนวคิดเรื่องห
ยินและหยาง ได้ปรากฎเป็นธรรมชาติของอำนาจกับปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ พลังอำนาจ
แห่งเต๋า อยู่เบื ้องหลังปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ แบ่งได้ ๒ ลักษณะคือ (๑) แปรเปลี่ยนใน
ลักษณะเคลื่อนไหวเป็นวงกลม และ (๒) แปรเปลี่ยนในลักษณะภาวะตรงกันข้าม โดยผสมอยู่ใน
ตัวมนุษย์ก็เช่นกัน เพราะธรรมชาติที่แท้จริงของมนุษย์ ซึ่งถือกำเนิดมาจากเต๋านั้น มีทั้งดีและชั่ว
ติดตัวมาตั้งแต่เกิด  
 การวิเคราะห์อำนาจกับการปกครองในปรัชญาเต๋า จากคัมภีร์เต๋าเต๋อจิง มีการ
อธิบายแนวคิดเรื่องการไม่กระทำ (อู๋เหวย) ซึ่งหมายถึงการกระทำที่เอื้อต่อกระบวนการวิถีแห่ง
ธรรมชาติหรือวิถีแห่งเต๋า และการไม่กระทำสิ่งที่ขัดกับกระบวนวิถีนั้น แนวคิดเรื่องการไม่กระทำ
นี้นำไปสู่การเข้าใจอำนาจในความหมายใหม่ โดยมองอำนาจว่าเป็นพลังทีเ่กื้อหนุนส่งเสริม ช่วย
ให้เข้าใจ อำนาจเชิงอ่อน ซึ่งเอ้ือต่อชีวิตมากกว่า มิใช่อำนาจตามความเข้าใจโดยทั่วไป ซึ่งมักจะ
มองอำนาจในแง่ของพลังในการยึดครอง ควบคุม บังคับ ลงโทษ กำหนดเกณฑ์ต่างๆ ซึ่งถือว่า
เป็นอำนาจเชิงแข็ง ซึ ่งมักจะนำมาซึ ่งอันตรายและความล่มสลายของชีวิต มีการกล่าวถึง
ผู้ปกครองที่ดีว่าควรประพฤติตนตามแนวทางแห่งปราชญ์ คือจะต้องไม่ไปยุ่งเกี่ยวในชีวิตของ
ราษฎรมากเกินความจำเป็น จะต้องไม่เหลิงอำนาจ อย่าทำตัวเป็นนายของราษฎร จะต้องเลิกทำ
สงครามและใช้ชีวิตอย่างไม่ฟุ่มเฟือย สามารถชี้นำราษฎรให้กลับไปสู่ความกลมกลืนแห่งเต๋า 



63 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 3 No. 1 (January - June 2020) 

นอกจากนี ้หากวิเคราะห์อำนาจทางการปกครองที่แท้จริงแล้ว อำนาจอาจจะอยู่ที่ราษฎรซึ่งเป็น
ผู้ใต้ปกครอง เพราะราษฎรสามารถยึดเอาอำนาจกลับคืนมาจากผู้ปกครองได้ เมื่อเห็นว่าตนเอง
นั้นไม่ได้รับการปฏิบัติจากผู้ปกครองอย่างเหมาะสม เต๋ากับการปกครองมีความสัมพันธ์กันใน
แง่มุมที่ว่า หากผู้ปกครองหรือรัฐ ยึดแนวทางแห่งเต๋าในการปกครอง ความสันติสุขจะบังเกิดขึ้น
ภายในสังคมหรือประเทศนั้นๆ 
 
เอกสารอ้างอิง 
พจนา จันทรสันติ. (2544). วิถีแห่งเต๋า. พิมพ์ครั้งที ่15. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์เคล็ด 
 ไทย. 
 

ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงห์ ษัฏเสน. (2545). คัมภีร์เต๋าฉบับสมบูรณ์พร้อมอรรถกถา. พิมพ์ครั้งที ่4. 
กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ศยาม. 

นิพาดา วิริยะวงศ์พานิช. (2559). แก่นขงจื๊อ ความหมายแห่งชีวิตแท้จริงและปัญญาที่ 
 ยิ่งใหญ.่ พิมพ์ครั้งที ่2. กรุงเทพมหานคร : แสงดาว. 
ปกรณ ์ลิมปนุสรณ์. (2553). คัมภีร์เต๋าของเหลาจื่อ. พิมพ์ครั้งที ่2. กรุงเทพมหานคร :  
 สร้างสรรค์บุ๊คส์ จำกัด. 
ฟ้ืน ดอกบัว. (2549). ปวงปรัชญาจีน. พิมพ์ครั้งที ่3. กรุงเทพมหานคร : สำนักพิมพ์ศยาม. 
สมภาร พรมทา. (2546). พุทธศาสนานิกายเซน : การศึกษาเชิงวิเคราะห์. พิมพ์ครั้งที ่3. 
 กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
สุวรรณา สถาอานันท์.(2548). กระแสธารปรัชญาจีน: ข้อโต้แย้งเรื่องธรรมชาติ อำนาจ จารีต.  
 พิมพ์ครั้งที ่3. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

 

 


