
ความมีอยู่ของเวลา : การศึกษาเชิงวิพากษ์ในพุทธปรัชญาเถรวาท 
An Existence of Time: A Critical Study in Theravãda 

Buddhist Philosophy 
 

ณัฐสุภรณ ์ เตียวเพชรภัสกร 
Nutsuphorn Tieophetphussakorn 

มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์ 
Kasetsart University 

Email: nutsptieo2011@gmail.com 
 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการเร่ือง “ความมีอยู่ของเวลา : การศึกษาเชิงวิพากษ์ในพุทธปรัชญา    
เถรวาท” น้ี  ผู้เขียนประสงค์จะตอบปัญหาทางปรัชญาว่า  เวลาในพุทธปรัชญาเถรวาทมีอยู่
แบบ ภววิสัยหรือแบบอัตวิสัย  หรือเวลามีอยู่ทั้งสองแบบ?  โดยการวิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสาร  
 การวิเคราะห์แนวคิดว่าด้วยความมีอยู่ของเวลาในทัศนะของสรวาสติวาทและเสาตรานติกะ  
ซึ่งเป็นสำนักพุทธปรัชญาเถรวาทยุคสันสกฤต  พบว่า  ในทัศนะของสรวาสติวาทน้ัน เวลามีอยู่
ทั้งแบบภววิสัยและแบบอัตวิสัย  และเวลามีอยู่จริงตลอดทั้งกาล 3 คือ อดีตกาล ปัจจุบันกาล  
และอนาคตกาล  ส่วนทัศนะของเสาตรานติกะมีเพียงความมีอยู่ของเวลาแบบอัตวิสัย  และ
ความมีอยู่ของเวลาที่เป็นปัจจุบันขณะเท่าน้ัน  สำหรับพุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลีมีทัศนะว่า  
เวลามีอยู่ทั้งแบบภววิสัย และแบบอัตวิสัย  เวลาแบบภววิสัยคือเวลาที่ไหลเลื่อนไปของสรรพสิ่ง
ตามกฎอิทัปปัจจยตา  และเวลาแบบอัตวิสัยคือเวลาในการรับรู้ธรรมของมนุษย์  ความมีอยู่ของ
เวลาในทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลีจึงมีความต่างกับความมีอยู่ของเวลาในทัศนะของ
สรวาสติวาทและเสาตรานติกะ  ด้วยเหตุว่า  พุทธปรัชญาเถรวาทท้ังสามสำนักมีแนวคิดว่าด้วย
ความมีอยู่ของสรรพสิ่งต่างกัน   
 ผู้เขียนไม่เห็นด้วยกับการยืนยันความมีอยู่ของเวลาที่เที่ยงแท้ทั้งอดีตกาล ปัจจุบันกาล 
และอนาคตกาล  ในทัศนะของสรวาสติวาส  เพราะไม่สามารถอธิบายความหลุดพ้นจากทุกข์ได้  
ผู้เขียนไม่เห็นด้วยกับทัศนะของเสาตรานติกะที่ยืนยันเพียงความมีอยู่จริงของปัจจุบันกาล  และ
เห็นว่าสรรพสิ่งมีลักษณะพลวัตและดับสูญไป  เพราะทำให้มีปัญหาในการรับรู้ธรรมปัจจุบัน
ขณะของมนุษย์   เมื่อมนุษย์ไม่อาจรู้ธรรมตามกาลได้  มนุษย์จะพัฒนาตนเพ่ือบรรลุนิพพานได้



2  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2562) 

อย่างไร  ผู้เขียนเห็นด้วยกับทัศนะความมีอยู่ของเวลาในพุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลี  เพราะ
ความมีอยู่ของเวลาเป็นสภาวะแห่งความเป็นจริงของปรมัตถธรรมที่เป็นไปตามหลักอิทัปปัจจย
ตา  สามารถอธิบายธรรมตามกาล และการรู้กาลตามธรรม  เพ่ือการหลุดพ้นจากความทุกข์และ
การบรรลุนิพพานของมนุษย์ได้     
  
คำสำคัญ: ความมีอยู่  เวลา  พุทธปรัชญาเถรวาท 
 
Abstract 
 This article entitled An Existence of Time: A Critical Study in Theravãda 
Buddhist Philosophy was critically made to answer a philosophical question that 
is time in Theravãda philosophy objective or subjective or both? This is a 
documentary study. 
 In the analytical study of existence of time in Saravãstivãda and 
Sautrantika, Sanskrit era of Buddhist schools of thought, it was found that 
according to Saravãstivãda’s viewpoint, the time exists objectively and 
subjectively and it also exists all three times, past, present and future. According 
to Sautrantika’s viewpoint, the time becomes subjective and it basically exists 
only in the present. As regards a school of Theravãda Buddhist philosophy, Pãli 
era, the time become both objective and subjective; the objective time is the 
time of which things flow in accordance with the law of Idappaccayatã and the 
subjective time basically refers to human beings’ realization of Dhamma. It, 
therefore, can be said that the existence of time in Theravãda Buddhist 
philosophy, Pãli era, totally differs from the existence of time in the standpoints 
of Saravãstivãda and Sautrantika because they had the different viewpoints of 
the existence of things resulting in different existence of time. 
 In this, a researcher reasonably disagreed with such Saravãstivãda’s claim 
of the existence of permanent times, past, present and future because it cannot 
explain the end of suffering and a researcher also disagreed with Sautrantika’s 
claim of the existence of present time and the view that things were dynamic 
and annihilated  because such views bring about a difficulty in understanding of 
Dhamma in the present moment of a human being and when one cannot attain 



3 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 2 (July - December 2019) 

timely Dhamma and thereby one cannot realize Nibbãna. As far as the time is 
concerned,   a researcher actually agreed with Theravãda Buddhist 
philosophical viewpoint of the existence of time, Pãli era, because such 
existence of time is the real state of absolute truth based on the law of 
Idappaccayatã; this can explain timely Dhamma and its realization leading to 
the complete liberation, Nibbãna. 
 
Keyword: Existence, Time, Theravãda Buddhist Philosophy   
 
บทนำ 

ในปรัชญาตะวันออกโดยเฉพาะพุทธปรัชญาเถรวาทน้ันมีทัศนะว่าด้วยความมีอยู่ของ
สรรพสิ่ง (Existence of everything) ต่างกัน  ระหว่างสำนักพุทธปรัชญาเถรวาทยุคสันสกฤต
ด้วยกันได้แก่ สำนักสรวาสติวาท (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2548) (Sarvãstivãda) ที่ยึดมั่นกับความ
คิดเห็นว่า “สรรพสิ่งมีอยู่จริง” กับสำนักเสาตรานติกะ (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2548) (Sautrãntika)  
ที่ยึดมั่นกับความคิดเห็นว่า “สรรพสิ่งว่าง” ขณะที่พุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลี (Theravãda 
Buddhism) ซึ่งเป็นสำนักที่พัฒนาการมาจากพระพุทธศาสนายุคด้ังเดิม  สืบเน่ืองมาแต่สมัย
ปฐมสังคายนาที่มีพระมหากัสสปะเถระเป็นประธานในการประกาศให้พระภิกษุ สงฆ์ถือปฏิบัติ
ตามสิกขาบทท่ีพระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้ กลับมีความคิดเห็นว่า “สรรพสิ่งเป็นอนัตตา” ความ
คิดเห็นที่ต่างกันเช่นน้ีได้มีผลต่อมุมมองของปัญหาว่าด้วยความมีอยู่ของเวลา (Existence of 
Time) ในสำนักพุทธปรัชญาเถรวาททั้งสามต่างกันด้วย  ปัญหานี้ยังมีมาตราบจนถึงปัจจุบัน      

อน่ึง “เวลา” (Time) ในปัญหาว่าด้วยความมีอยู่ของเวลาน้ี  เป็นคำเดียวกับคำว่า 
“กาล” (Kãla) ในทัศนะของสำนักพุทธปรัชญาเถรวาททั้งสามข้างต้น  แต่ “เวลา” หรือ “กาล” 
ในสำนักปรัชญาทั้งสามคืออะไรและมีอยู่อย่างไร จะกล่าวไว้โดยละเอียดในเนื้อหา   

ปัญหาว่าด้วยความมีอยู่ของ “เวลา” (Time) ในพุทธปรัชญาเถรวาทนี้  หมายถึง ความมี
อยู่ของเวลา 2 แบบ คือ 1) ความมีอยู่ของเวลาแบบภววิสัย (Objective Time) เป็นความมีอยู่
ของเวลาในลักษณะที่มีอยู่จริงนิรันดร์  เป็นเวลานามธรรม  มีอยู่อย่างเป็นอิสระ  ไม่ขึ้นอยู่กับ
การรับรู้มนุษย์  ไม่ว่าจะมีมนุษย์หรือไม่มีมนุษย์ก็ตาม  2) ความมีอยู่ของเวลาแบบอัตวิสัย 
(Subjective Time)  เป็นความมีอยู่ของเวลาในลักษณะที่ขึ้นอยู่กับการรับรู้ของมนุษย์  เป็น
เวลานามธรรมเช่นกัน  แต่มีอยู่เพียงช่ัวขณะ  ไม่เป็นนิรันดร์    
 



4  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2562) 

 บทความนี้ต้องการวิเคราะห์ว่า  “เวลา” หรือ “กาล” ในทัศนะของสำนักพุทธปรัชญา
เถรวาททั้งยุคสันสกฤตและยุคบาลีสามสำนักข้างต้นมีอยู่แบบวัตถุวิสัย (Objective Time)  
หรือมีอยู่แบบอัตวิสัย (Subjective Time) หรือมีอยู่ทั้งแบบภววิสัยและอัตวิสัย (Objective -
Subjective Time)  เพ่ือไขข้อข้องใจว่า  แท้จริงแล้ว  เวลาในพุทธปรัชญาเถรวาทมีอยู่อย่างไร 
น่ันเอง    
 
 “เวลา” ในทัศนะสรวาสติวาทและเสาตรานติกะ 
 คำว่า “เวลา” น้ี  เมื่อกล่าวโดยทัศนะของสรวาสติวาทจะมีความหมายสองนัย นัยแรก
คือ  มิติที่สรรพสิ่งเกิดขึ้นน้ัน  และนัยที่สองคือ กาล 3  ความหมายของเวลานัยแรก  ตีความได้
จากข้อความที่กล่าวไว้ว่า “ข้าพเจ้าคือมนุษย์  โลกแห่งวัตถุมีอยู่  มีอวกาศซึ่งเป็นตำแหน่งที่
สรรพสิ่งดำรงอยู่  และมีกาลเวลาซึ่งเป็นมิติที่สรรพสิ่งเกิดขึ้นน้ัน” (พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์ 
วันจันทร์), 2556)  จะเห็นว่า “เวลา”  ในข้อความน้ีคือคำเดียวกับคำว่า “กาลเวลา” ซึ่งเป็น 
“มิติที่สรรพสิ่งเกิดขึ้นน้ัน”   
 ความหมายของ “เวลา” ในทัศนะของสรวาสติวาทนัยที่สอง  หมายถึง “กาล 3” คือ
อดีตกาล  ปัจจุบันกาล  และอนาคตกาล  เหตุที่เรียก “กาล 3” เพราะตำแหน่ง  (อวัสถา-ขณะ)    
ของธรรมหรือสรรพสิ่งต่างกัน  กล่าวคือ ตำแหน่งของธรรมท่ีผ่านไปแล้ว  เรียกว่า “อดีต” 
ตำแหน่งของธรรมที่กำลังเป็นอยู่เรียกว่า “ปัจจุบัน” และตำแหน่งของธรรมที่ยังมาไม่ถึงเรียกว่า 
“อนาคต” (พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์ วันจันทร์), 2556) กาล 3 ในทัศนะของสรวาสติวาทน้ีมี
อยู่จริง  ทั้งอดีตกาล ปัจจุบันกาล และอนาคตกาล        
 สำหรับ “เวลา” ในทัศนะของเสาตรานติกะตีความได้ 2 นัย นัยแรกคือ กาลบัญญัติ  
และนัยที่สองคือ  กาลปัจจุบัน  เวลานัยแรกคือกาลบัญญั ติ  หมายถึง  ช่ือเรียกความ
เปลี่ยนแปลงของสรรพสิ่งทั้งที่เป็นสังขตธรรมและอสังขตธรรมที่มนุษย์รับรู้ผ่านจิตหรืออายตนะ
สัมผัส  “เวลา” ในความหมายนี้ขึ้นอยู่กับการรับรู้ของมนุษย์  กาลบัญญัติน้ีอีกนัยหน่ึงก็คือ 
นามธรรมวัดของความเปลี่ยนแปลงของสรรพสิ่งอันเป็นวัตถุแห่งความสำนึกรู้ของมนุษย์  ซึ่งเกิด
จากจิตและโครงสร้างทางภาษาของมนุษย์ (Amar Singh, 2007) น่ันเอง   
 ส่วน “เวลา” ในทัศนะของเสาตรานติกะนัยที่สอง  หมายถึง  ปัจจุบันกาลหรือปัจจุบัน
ขณะ  ปัจจุบันขณะน้ีมิใช่ปัจจุบันขณะเช่นทัศนะของสรวาสติวาทที่เป็นภาวะสากล (สุมาลี มห
ณรงค์ชัย, 2548)  แต่เป็นปัจจุบันขณะที่สรรพสิ่งเกิดขึ้นดับไปชั่วขณะน้ัน  เสาตรานติกะยอมรับ
แต่ปัจจุบันขณะเท่าน้ันว่าจริง  ส่วนอดีตกาลและอนาคตกาลไม่ใช่สิ่งที่มีอยู่จริง   
    
 



5 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 2 (July - December 2019) 

 “เวลา” ในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลี 
“เวลา” ในทัศนะของสำนักพุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลีมี 2 นัย  เวลานัยแรกคือกาล

กำหนด  และเวลานัยที่สองคือหน่วยวัดความเปล่ียนแปลงของสรรพส่ิง   เวลานัยแรกคือกาล
กำหนด  สำแดงผ่าน“กัป” อันเป็นกาลกำหนดหลายลักษณะ เช่น อสงไขยกัป (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 13/156/216)  ซึ่งเป็นกาลกำหนดท่ีมีช่วงระยะเวลาแห่งความเสื่อม  ที่เรียกว่า สัง
วัฏฏะ ยาวนานเกินกว่าที่จะกำหนดได้ว่าโลกอันเป็นสกลจักรวาลประลัยครั้งหน่ึงน้ันก่ีแสนกัปปี 
อันตรกัป (พระไตรปิฎกภาษาไทย 33/24/721)  ซึ่งเป็นเวลาแห่งการจะเกิดขึ้นของพระสัมมา 
สัมพุทธเจ้า แต่ละพระองค์อันประมาณเวลามิได้  เป็นต้น กล่าวอีกนัยหน่ึง  กาลกำหนด
หมายถึงโครงข่ายอันเป็นนิรันดร์ที่กำหนดเกิดขึ้น ต้ังอยู่ และดับไป ของสรรพสิ่งแห่งสากลโลก
จักรวาลท่ีไม่สามารถประมาณเวลาปีได้  ซึ่งกาลกำหนดเกิดขึ้น ต้ังอยู่ และดับไปน้ีพุทธปรัชญา
สำนักน้ีอธิบายไว้ด้วยภาวะของธรรมชาติที่เปลี่ยนแปลงไปตามหลักอิทัปปัจจยตา อันเกิดขึ้น 
ต้ังอยู่ และดับไป ดังสายน้ำที่มิอาจมองเห็น แต่มีมาคู่กับอากาศในความหมายของอสังขตธรรม  
หากอากาสหมายถึงสนามอันเป็นนิรันดร์สำหรับรองรับการปรากฏตัวของสิ่งช่ัวคราวทั้งหลาย  
เวลาก็หมายถึง  ตาข่ายอันเป็นนิรันดร์ที่ครอบครองสรรพสิ่งที่ผ่านมาช่ัวคราวนั้น (สมภาร พรม
ทา, 2546)   
 เวลานัยที่สองคือหน่วยวัดความเปล่ียนแปลงของสรรพสิ่ง  หมายถึง  สรรพสิ่งปัจจุบันมี
ความเปลี่ยนแปลงไปเป็นอดีต  และมีความเปลี่ยนแปลงไปเป็นอนาคต  ดังความที่ปรากฏใน
กถาวัตถุ 3 (พระไตรปิฎกภาษาไทย 11/305/275)  ความว่า “...กาลท่ีล่วงไปแล้ว   ได้มีแล้ว
อย่างน้ี  ปรารภกาลส่วนอดีต, …กาลท่ียังมาไม่ถึง  จักมีอย่างน้ี   ปรารภกาลส่วนอนาคต,  ...
กาลที่เกิดขึ้นเฉพาะหน้า  บัดน้ีเป็นอยู่อย่างน้ี  ปรารภกาลส่วนปัจจุบันน้ี”  กาลในข้อความน้ีคือ
หน่วยวัดเหตุการณ์  เมื่อกล่าวโดยอรรถจะมีความหมายเชิงซ้อนของหน่วยวัดที่เป็นได้ทั้งอดีต
กาล  ปัจจุบันกาล  และอนาคตกาล  อันเป็นเวลาที่ขึ้นอยู่กับการรับรู้ของมนุษย์ว่า   อดีตคือ
กาลท่ีล่วงไปแล้ว   ปัจจุบันคือกาลที่เกิดขึ้นเฉพาะหน้า และอนาคตคือกาลที่ยังมาไม่ถึง น่ันเอง   
  
ความมีอยู่ของสรรพสิ่งในพุทธปรัชญาเถรวาทสามสำนัก  
 การวิเคราะห์ปัญหาว่าด้วยความมีอยู่ของเวลาในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทน้ี ต้อง
ย้อนกลับไปศึกษาแนวคิดพ้ืนฐานว่าด้วย “ความมีอยู่ของสรรพสิ่ง” ในสำนักพุทธปรัชญาเถร
วาททั้งสามสำนักเสียก่อน  เพ่ือจะได้วิเคราะห์ปัญหาว่าด้วยความมีอยู่ของเวลาในทัศนะทั้งสาม
ได้ถูกต้อง 
 
 



6  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2562) 

1. ความมีอยู่ของสรรพสิ่งในทัศนะสรวาสติวาท  สำนักสรวาสติวาทมีแนวคิดว่า 
“สรรพสิ่งมีอยู่” (Theory that everything exists - sarvam asti) (Kalupahana., 1991)  
โดยคำว่า “สรรพสิ่ง (sarvam)” น้ี  สรวาสติวาทหมายถึง “แก่นสารของสรรพสิ่ง” พวกเขาถือ
ว่า  สรรพสิ่งมีอยู่สามกาลท้ังปัจจุบัน อดีต และอนาคต (This everything (sarvam) was the 
substance of everything which, they held, exist during the three periods, past, 
present and future) (Kalupahana., 1991)  กล่าวอีกนัยหน่ึงก็คือ   สรรพสิ่ งมีอ ยู่ทุก
กาลเวลา  สรรพสิ่งหมายถึงธาตุที่เป็นอดีตและธาตุที่เป็นอนาคตมีอยู่ในปัจจุบัน (All things 
exist at all times, present, past and future. But it means the existence of the 
elements of the past and the future in the present.) (A.C. Banerjee, 1994)  ความมี
อยู่ของสรรพสิ่งเป็นหลักฐานยืนยันว่า  ปัจจุบันมีรากมาแต่อดีต และมีผลไปจนถึงอนาคต (the 
present has its root in the past and the consequence in the future) ( A.C. 
Banerjee, 1994)  ทั้งน้ี  “แก่นสาร” หรือ “ธาตุ” ในทัศนะของสรวาสติวาท  หมายถึง  แก่น
สารหรือธาตุอันเป็นปรมัตถธรรมที่แยกได้เป็นสังขตธรรมและอสังขตธรรม   สังขตธรรมคือธรรม
ที่ปัจจัยปรุงแต่งได้  กอปรด้วย จิต เจตสิก ขันธ์ ธาตุ  และอสังขตธรรมหรือธรรมที่ปัจจัยปรุง
แต่งไม่ได้  กอปรด้วยอากาส  นิพพาน   เป็นต้น  อย่างไรก็ดี  สังขตธรรมหรือธรรมท่ีปัจจัยปรุง
แต่งได้น้ันมีทั้งธรรมที่เป็นลักษณะปรากฏหรือวัตถุธาตุที่เกิดขึ้น (the nascent)  ต้ังอยู่ (the 
static)  เสื่อมสลาย (the decaying) และดับไป (the cessation) (Kalupahana., 1991)  
และธรรมท่ีเป็นแก่นของสังขตธรรมคือจิต เจตสิก ขันธ์  ธาตุ เป็นอยู่สืบต่อเสมอ ส่วนอสังขต
ธรรมหรือธรรมที่ปัจจัยปรุงแต่งไม่ได้น้ันเป็นธรรมที่ดำรงอยู่นิรันดร์  ฉะน้ัน  ความมีอยู่ของ
สรรพสิ่งในทัศนะของสรวาสติวาทจึงเป็นความมีอยู่ของปรมัตถธรรมที่กอปรด้วยสังขตธรรม
และอสังขตธรรม    
 นอกจากน้ี  สรวาสติวาทยังมีทัศนะว่า  ความจริงของสรรพสิ่งทั้งหลายนั้นเมื่อทอนลง
จนถึงที่สุดแล้วจะมีสภาวะที่เรียกว่า “ขณะ” เป็นสวภาวะที่มีอยู่เป็นอยู่เอง (own-existence) 
ไม่ใช่สิ่งที่เกิดจากความคิดสร้างขึ้น  สภาวธรรม (หรือสวภาวธรรม) ของแต่ละขณะ ทำให้แต่ละ
ขณะมีเอกลักษณ์ในตัวเอง  สามารถยืนยันได้ตลอดเวลา  การมีอยู่ของสิ่งต่างๆ ในรูปขณะจึง
เป็นความมีอยู่แบบมีจุดหมาย (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2548)  
 2. ความมีอยู่ของสรรพสิ่งในทัศนะเสาตรานติกะ  สำหรับสำนักเสาตรานติกะซึ่งเป็น
สำนักพุทธปรัชญาเถรวาทที่แยกตัวไปจากสรวาสติวาทในภายหลังน้ันไม่เห็นด้วยกับการอธิบาย
ความมีอยู่ของสรรพสิ่งโดยถือมั่นตามหลักอภิธรรมของสรวาสติวาทและไม่เห็นด้วยกับทัศนะว่า
แก่นสารมีอยู่จริงทั้งสามกาล  เสาตรานติกะวิพากษ์ว่า  การมีทัศนะเช่นน้ันไม่ต่างไปจากแนวคิด
ว่าด้วยตัวตน (Theory of self–atman)  (Kalupahana., 1991) การอธิบายความมีอยู่ของ



7 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 2 (July - December 2019) 

สรรพสิ่งน้ันควรถือตามพระสูตรเป็นที่สุดของความรู้  เพราะแท้จริงแล้ว  แก่นสารเป็นสิ่งที่ไม่มี
อยู่ การปรากฏของแก่นสารน้ันเกิดเพียงช่ัวเสี้ยวขณะแล้วหายไป คล้ายดังการฉายภาพยนตร์ 
(The view that there is no duration whatsoever and that what appears as 
duration is a series of fleeting moments, like the cinematograph.) (Kalupahana., 
1991) ดังน้ัน เสาตรานติกะจึงยอมรับแนวคิดว่าด้วย “ขณะ” (Theory of moment) เพียง 2 
ลักษณะ คือ ขณะเกิดขึ้น (the nascent)  และดับไป (the cessant) โดยปฏิเสธขณะที่ต้ังอยู่ 
(the static moment)  (Kalupahana., 1991)   
 นอกจากน้ี  เสาตรานติกะยังมีทัศนะว่า “สรรพส่ิงว่าง” (สรวศูนยตา) (พระศรีคัมภีร
ญาณ (สมจินต์ วันจันทร์), 2556)  สรรพสิ่งในทัศนะนี้หมายถึงปรมัตถธรรมคือสังขตธรรม
และอสังขตธรรมเช่นเดียวกับสรวาสติวาท  แต่ต่างกันที่สรรพสิ่งหรือธรรมในทัศนะของเสา
ตรานติกะไม่เที่ยง  เมื่อไม่มีสรรพส่ิงหรือธรรมใดเที่ยง สรรพสิ่งหรือธรรมนั้นจึงไม่มีอยู่จริง 
หมายความว่า  ทุกสรรพส่ิงเป็นอนิจจังตามหลักไตรลักษณ์  เหตุที่เสาตรานติกะมีทัศนะเช่นน้ี
น่าจะเกิดจากตีความคำว่า “อนัตตาหรืออนัตตตา” ให้มีนัยเท่ากับคำว่า “ศูนยหรือ  ศูนยตา” 
อันเป็นเหตุให้เสาตรานติกะมองว่า  สรรพสิ่งมีลักษณะ “เกิดดับ” มิใช่ “เกิดขึ้น ต้ังอยู่ ดับไป”  
 กระน้ัน การท่ีเสาตรานติกะมีทัศนะว่า  ไม่มีสิ่งใดเกิดขึ้นแล้วต้ังอยู่ได้ แม้เพียงช่ัวขณะ  
สรรพสิ่งมีแต่การเกิดดับ  ดำรงอยู่ในฐานะเดิมไม่ได้  และไม่มีแก่น (อัตตา) เป็นฐานรองรับ 
(พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์ วันจันทร์), 2556)  ทำให้เสาตรานติกะมองความมีอยู่ของสรรพสิ่ง
ในลักษณะของพลังงานท่ีพลวัตว่า “สรรพส่ิงเป็นพลังงานท่ีพลวัต  ดังน้ัน  สรรพสิ่งจึงมีอยู่โดย
พลวัต หรือสรรพส่ิงน้ันเสื่อมสลายไปโดยที่ไม่เคยรับรู้ได้โดยประสบการณ์” (Everything is 
Energy which is dynamic, therefore everything that exists is dynamic or whatever 
is produced is subject to decay are the principles which are never contradicted 
by experience.) (Amar Singh, 2007) ความมีอยู่ของสรรพสิ่งในทัศนะของเสาตรานติกะจึง
เป็นความมีอยู่ของพลังงานท่ีมีอยู่เพียงช่ัวขณะน้ัน  ไม่มีสิ่งใดมีอยู่เที่ยงแท้ 
 อย่างไรก็ดี  เสาตรานติกะยอมรับหลักการว่าด้วยความเปลี่ยนแปลงอันเป็นสากลของ
วัตถุแห่งผัสสะ (the principle of universal flux of the object of the senses) (Amar 
Singh, 2007)  โดยเห็นว่า  สรรพสิ่งน้ันมีอยู่โดยเหตุหรือเง่ือนไขของการรับรู้วัตถุแห่งสำนึกรู้น้ัน
ผ่านผัสสะและจิตสำนึกของมนุษย์  วัตถุอ่ืน เช่น  แก่นสารของสรรพสิ่ง เอกภพ อดีต และ
อนาคต จึงเป็นเพียงจิตเท่าน้ัน  

3. ความมีอยู่ของสรรพส่ิงในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลี  สำหรับสำนักพุทธ
ปรัชญาเถรวาทยุคบาลีเป็นสำนักที่พัฒนาการมาจากพระพุทธศาสนายุคด้ังเดิม  สืบเน่ืองมาแต่
สมัยปฐมสังคายนาที่มีพระมหากัสสปะเถระเป็นประธานในการประกาศให้พระภิกษุสงฆ์ถือ



8  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2562) 

ปฏิบัติตามสิกขาบทท่ีพระพุทธองค์ทรงบัญญัติไว้  สำนักน้ีถือคติว่า “สรรพสิ่งเป็นอนัตตา” คำ
ว่า “อนัตตา” หมายถึง ความไม่มีตัวตนของสรรพสิ่ง  ส่วนคำว่า “สรรพสิ่ง” หมายถึง ปรมัตถ
ธรรมอันกอปรด้วยสังขตธรรมและอสังขตธรรม   สังขตธรรมน้ีหมายถึงธรรมที่ปัจจัยปรุงแต่งได้
คือ จิต เจตสิก รูป นาม ขันธ์ ธาตุ เป็นต้น และอสังขตธรรมน้ีหมายถึงธรรมที่ปัจจัยปรุงแต่ง
ไม่ได้คือ นิพพานและอวกาศ เป็นต้น  อันว่า “สรรพสิ่งเป็นอนัตตา” จึงหมายถึง ปรมัตถธรรม
ทั้งที่เป็นสังขตธรรมและอสังขตธรรมไม่มีตัวตน  
 เมื่อศึกษาแนวคิดว่าด้วยสรรพสิ่งที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกแล้วพบว่า  สรรพส่ิงทั้งปวงที่มี
อยู่ในสากลโลกน้ีมีเพียงธรรม 2 ประการคือ  สังขตธรรมหน่ึงและอสังขตธรรมหน่ึง  ดังพุทธ
วจนะของพระพุทธเจ้าที่ปรากฏในพระไตรปิฎก  ความว่า “...สังขตลักษณะแห่งสังขตธรรม 
(ลักษณะที่ถูกปัจจัยปรุงแต่งแห่งธรรมที่ถูกปัจจัยปรุงแต่ง) 3 ประการคือ 1) ความเกิดขึ้น
ปรากฏ 2) ความดับสลายปรากฏ  3) เมื่อต้ังอยู่ ความแปรปรากฏ”  (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
20/47/208-209)  และ “…อสังขตลักษณะแห่งอสังขตธรรม  (ลักษณะที่ไม่ถูกปัจจัยปรุงแต่ง
แห่งธรรมที่ไม่ถูกปัจจัยปรุงแต่ง) 3 ประการคือ 1) ความเกิดขึ้นไม่ปรากฏ  2) ความดับสลายไม่
ปรากฏ 3) เมื่อต้ังอยู่ ความแปรไม่ปรากฏ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 20/48/209)  หมายความ
ว่า  สังขตธรรมอันเป็นธรรมที่ถูกปัจจัยปรุงแต่งได้น้ันมี 3 ลักษณะ คือ  เกิดขึ้น ดับสลาย และ
แปรเปล่ียนได้  และอสังขตธรรมอันเป็นธรรมที่ไม่ถูกปัจจัยปรุงแต่งได้มี 3 ลักษณะเช่นกัน  คือ 
ไม่เกิดขึ้น  ไม่ดับสลาย และไม่แปรเปลี่ยน     
 ความมีอยู่ของสรรพสิ่งในพุทธปรัชญาเถรวาทสำนักน้ี   เมื่อวิเคราะห์ตามกฎอิทัปปัจจย
ตา จะเห็นว่า  สังขตธรรมนั้นเป็นธรรมท่ีเป็นไปตามกฏอิทัปปัจจยตา  ดังความในพระไตรปิฎก
ว่า   “ความที่มีสิ่งน้ีเป็นปัจจัยของสิ่งน้ี” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 13/337/407, 16/20/35) 
กล่าวคือ “เมื่อสิ่งน้ีมี  สิ่งน้ีก็มี  เพราะสิ่งน้ีเกิดขึ้น  สิ่งน้ีก็เกิดขึ้น  เมื่อสิ่งน้ีไม่มี  สิ่งน้ีก็ไม่มี  
เพราะสิ่งน้ีดับ สิ่งน้ีก็ดับ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 29/865/418)  คำว่า “สิ่งน้ี” ก็คือ จิต 
เจตสิก รูป นาม ขันธ์ ธาตุ ที่เปลี่ยนแปลงไปตามหลักปฏิจสมุปบาทและหลักไตรลักษณ์ อันมี
ลักษณะเกิดขึ้น (the nascent)  ต้ังอยู่ (the static)  และดับไป (the cessation) ส่วนความมี
อยู่ของสรรพสิ่งที่เป็นอสังขตธรรม ได้แก่ นิพพานและอากาส  ไม่เป็นไปตามกฏอิทัปปัจจยตา  
เพราะอวกาศและนิพพานไม่ได้อาศัยกาลเป็นบ่อเกิด แต่อวกาศและนิพพานมีอยู่เป็นอยู่โดย
อิสระ  กระนั้น  นิพพานก็มีสภาวะพิเศษต่างไปจากอวกาศที่เป็นอสังขตธรรมเช่นกัน  ตรงที่
นิพพานเป็นภาวะจิตที่มีอยู่เป็นอยู่เอง แต่อวกาศไม่ใช่ภาวะจิตที่มีอยู่เป็นอยู่เอง  เมื่อพุทธ
ปรัชญาเถรวาทสำนักน้ีเห็นว่า “ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 17/90/172)  
จึงมักหมายถึง “ธรรม” ที่เป็นสังขตธรรมคือ จิต  เจตสิก ขันธ์ ธาตุ  ด้วยว่าสังขตธรรมเหล่าน้ี



9 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 2 (July - December 2019) 

เป็นธรรมที่เปลี่ยนแปลงตามหลักปฏิจจสมุปบาท และเป็นธรรมตามหลักไตรลักษณ์  คือ 
อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา     

4. ความแตกต่างของทัศนะว่าด้วยความมีอยู่ของสรรพสิ่งในพุทธปรัชญาสามสำนัก 
การวิเคราะห์ความมีอยู่ของสรรพสิ่งในพุทธปรัชญาสามสำนักข้างต้น วิเคราะห์ได้ว่า  สำนักพุทธ
ปรัชญาเถรวาทยุคบาลีมีทัศนะว่าด้วยความมีอยู่ของสรรพส่ิงแย้งกับสรวาสติวาทในประเด็น
ความมีอยู่จริงตลอดกาลของสรรพสิ่งทั้งปวง  ด้วยเห็นว่า  สรรพสิ่งไม่มีแก่นสาร  สรรพส่ิงเป็น
ธรรมที่ไม่มีตัวตน  สรรพสิ่งเป็นอนัตตา  โดยแย้งเหตุผลกับสรวาสติวาทในหลายประเด็น 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 37/282-300/175-236) เช่น  สรรพสิ่งเป็นเพียงขันธ์  5  ถ้าขันธ์ 5  มี
อยู่จริงทั้งสามกาล ขันธ์ 5 ก็ไม่ใช่ขันธ์ 5 อีกต่อไป  แต่จะเป็นขันธ์ 15  เพราะมีขันธ์ในอดีต 5 
ขันธ์ในปัจจุบัน 5 และขันธ์ในอนาคต 5  เป็นต้น  ถ้าสิ่งที่เป็นอดีตไปแล้วและสิ่งที่เป็นอนาคตยัง
ไม่เกิดถือว่ามีอยู่  พระอรหันต์ที่หลุดพ้นไปแล้วก็จะยังมีกิเลสอยู่  (กิเลสก็เป็นธรรมอย่างหน่ึง)  
และแม้ว่าจะละกิเลสได้แล้วหรือดับขันธ์แล้ว  การละกิเลสและการดับขันธ์ก็จะเป็นเพียงแค่
คำพูด  เพราะในความเป็นจริงขันธ์ 5 มีอยู่ทั้งในอดีต ปัจจุบัน และอนาคต (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 
2548)  พุทธปรัชญาเถรวาทสำนักน้ีจึงยอมรับการมีอยู่ของสังขตธรรมที่เป็นปัจจุบันขณะเท่าน้ัน   
 การที่พุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลีน้ีเห็นว่า  สรรพสิ่งเป็นอนัตตาก็ดูเหมือนจะสอดคล้อง
กับทัศนะของเสาตรานติกะที่เห็นว่า  สรรพสิ่งทั้งปวงเป็นความว่าง  แต่ความว่างในทัศนะเสาตราน
ติกะเป็นความว่างของทุกสรรพสิ่งทั้งสังขตธรรมและอสังขตธรรม  ในลักษณะเกิดขึ้นแล้วดับไป 
โดยไม่ปรากฏลักษณะการต้ังอยู่ให้รับรู้ได้ด้วยประสบการณ์  แต่พุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลีเห็น
ต่างไปว่า  แม้สรรพสิ่งเป็นอนัตตา  แต่มนุษย์สามารถรับรู้การเกิดขึ้น  การต้ังอยู่  และการดับ
ไปของสรรพสิ่งได้    
     
เวลากับความมีอยู่ของสรรพสิ่ง 
 ประเด็นน้ีต้องการวิเคราะห์ว่า  ความมีอยู่ของสรรพสิ่งมีความสัมพันธ์กับเวลาอย่างไร  
เพ่ือหาคำตอบว่า  แท้จริงแล้ว  เวลาในพุทธปรัชญาเถรวาทมีอยู่หรือไม่ หากเวลามีอยู่ เวลามี
อยู่แบบภววิสัยหรือแบบอัตวิสัย?  โดยจะเริ่มต้นจากการวิเคราะห์ประเด็นน้ีในทัศนะของพุทธ
ปรัชญาเถรวาทยุคสันสกฤตคือสรวาสติวาทและเสาตรานติกะเสียก่อน   แล้วค่อยวิเคราะห์
ทัศนะของพุทธปรัชญา เถรวาทยุคบาลี     
 ความหมายของเวลาและแนวคิดความมีอยู่ของสรรพสิ่งในทัศนะของสรวาสติวาทและ
เสาตรานติกะดังความข้างต้นน้ันวิเคราะห์ได้ว่า  สรวาสติวาทถือว่า “สรรพสิ่งมีอยู่จริง” สรรพ
สิ่งคือ “ธรรม” (dharma) มีอยู่ทั้งอดีตธรรม  ปัจจุบันธรรม  และอนาคตธรรม หมายความว่า  
ธรรมอันเป็นสังขตธรรมซึ่งประกอบด้วยลักษณะที่ปรากฏและสภาวะที่เป็นแก่นมีอยู่จริง  ความ



10  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2562) 

มีอยู่จริงของธรรมน้ีเมื่อกล่าวโดยลักษณะของธรรมจะมีอยู่จริงเพียงปัจจุบันกาล  สภาวะที่เป็น
แก่นแห่งธรรม คือ จิต เจตสิก ขันธ์ ธาตุ มีอยู่จริงทั้งปัจจุบันกาล อดีตกาล และอนาคตกาล  
ส่วนอสังขตธรรม คือ  นิพพานมีอยู่จริงตลอดกาล กล่าวคือ ความมีอยู่ของธรรมที่เป็นลักษณะ
ของธรรม  อันเป็นสังขตธรรมหรือธรรมที่ปัจจัยปรุงแต่งได้ เช่น จิต เจตสิก  รูป ขันธ์ หรือธาตุ  
มีอยู่จริง  โดยมีอยู่จริงทั้งปัจจุบันกาล  อดีตกาล  และอนาคตกาล  และสภาวะแห่งธรรมหรื
ออสังขตธรรมอันเป็นแก่นธรรมที่ปัจจัยปรุงแต่งไม่ได้ เช่น นิพพาน เป็นสัจธรรมที่มีอยู่จริงตลอด
ทั้งปัจจุบันกาล  อดีตกาล  และอนาคตกาล หมายความว่า สภาวะแห่งธรรมหรือแก่นธรรมเป็น
สิ่งที่มีศักยภาพในการสืบต่อถึงกันได้ทั้งปัจจุบันกาล อดีตกาล  และอนาคตกาล  ตัวอย่างเช่น  
เด็กชายย้ิมเป็นอดีตของนายย้ิมวัยรุ่นที่เป็นปัจจุบัน  และนายย้ิมวัยชราจะเป็นอนาคตของนาย
ย้ิมวัยรุ่นที่เป็นปัจจุบัน  ความเป็นเด็กชายของนายย้ิม  ความเป็นวัยรุ่นของนายยิ้ม  และความ
เป็นวัยชราของนายย้ิม  เป็นเพียงลักษณะของธรรมที่ปรากฏ  จึงไม่มีความเที่ยง  และเป็นจริง
เพียงปัจจุบันกาลที่เป็นนายย้ิมวัยรุ่นซึ่งเป็นปัจจุบันของนายยิ้ม  โดยแก่นของธรรมที่ปรากฏ คือ 
จิต เจตสิก รูป ขันธ์ ธาตุ ที่ประกอบเป็นเด็กชายย้ิม นายย้ิมวัยรุ่น และนายย้ิมวัยชรา มีอยู่จริง
ทั้งสามกาล ทั้งอดีตกาลที่เป็นเด็กชายย้ิม  ปัจจุบันกาลที่เป็นนายย้ิมวัยรุ่น  และอนาคตกาลที่
เป็นนายย้ิมวัยชรา  แม้ว่าวันหน่ึงนายย้ิมอาจเสียชีวิตด้วยอุบัติเหตุ แต่สภาวะแห่งแก่นของธรรม
คือ  จิต เจตสิก รูป ขันธ์ ธาตุ จะยังมีสืบเน่ืองต่อไป   
 เหตุที่สรวาสติวาทมีทัศนะว่า  แก่นของธรรมมีอยู่จริงทั้งสามกาลน้ันมีไว้เพ่ือเป็นเหตุผล
รองรับแนวคิดว่าด้วยกรรม กล่าวคือ  หากแก่นของธรรมไม่มีอยู่จริงแล้ว  จะอธิบายกรรมและ
ผลของกรรมได้อย่างไร  ในเมื่อกรรมมีการส่งผลข้ามภพข้ามชาติ  เมื่อกรรมส่งผลข้ามภพชาติ  
แสดงว่า แก่นของธรรมย่อมมีอยู่ในกรรม         
 จะเห็นว่า ความมีอยู่ของธรรมตามกาลในทัศนะสรวาทติวาทสะท้อนความมีอยู่ของ
เวลาในความหมายของมิติที่สรรพสิ่งเกิดขึ้นน้ันอย่างชัดเจน  กล่าวคือ  ความมีอยู่ของธรรมตาม
กาล อันหมายถึงความมีอยู่จริงของสังขตธรรมอันเป็นสภาวะแห่งธรรมคือ จิต เจตสิก รูป ขันธ์ 
ธาตุ และอสังขตธรรมคือนิพพาน  มีอยู่จริงทั้งอดีตกาล ปัจจุบันกาล และอนาคตกาล  ความมี
อยู่จริงของธรรมทั้งสามกาลน้ีได้สื่อความถึงความมีอยู่จริงของมิติกาลทางภววิสัย (Objective 
Time) หรือมิติกาลทางกายภาพ (Physical Time) ว่า  ธรรมท้ังปวงทั้งที่ เป็นสังขตธรรม
และอสังขตธรรมมีอยู่จริงได้ ต้องมีมิติกาลทางภววิสัยหรือกาลทางกายภาพเป็นฐานหรือบ่อเกิด
ของธรรมทั้งปวงน้ันเสียก่อน  จึงจะกล่าวได้ว่าธรรมทั้งปวงน้ันมีอยู่  หากไร้มิติกาลอันเป็นมิติที่
สรรพสิ่งเกิดขึ้นน้ันเสียแล้ว  จะกล่าวได้อย่างไรว่าธรรมมีอยู่  เมื่อธรรมทั้งปวงมีอยู่ทั้งสามกาล 
จึงกล่าวได้ว่า “กาลมีอยู่”  
 



11 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 2 (July - December 2019) 

 เมื่อพิจารณาต่อไปว่า “มิติที่สรรพสิ่งเกิดขึ้นน้ัน” เป็นมิติทางภววิสัย (Objective 
Dimension)  หรือมิติทางอัตวิสัย (Subjective Dimension)  พบว่า  มิติที่สรรพสิ่งเกิดขึ้นน้ัน
เป็นไปได้ทั้งมิติทางภววิสัยและมิติทางอัตวิสัย  กล่าวคือ  สรวาสติวาทมีทัศนะว่า  แก่นสารของ
สรรพสิ่งมีอยู่  เมื่อแก่นสารของสรรพสิ่งมีอยู่  แก่นสารย่อมมีบ่อเกิด  เมื่อมิติเป็นบ่อเกิดของ
แก่นสาร  สรรพสิ่งย่อมเกิด  ย่อมต้ังอยู่  ย่อมเสื่อมสลาย  และย่อมดับสูญไปได้  จึงกล่าวได้ว่า  
มิติทางภววิสัยมีอยู่  มิติน้ีเป็นมิตินามธรรมที่มีอยู่  แม้ไม่มีมนุษย์เป็นผู้รับรู้ก็ตาม  ส่วนมิติ
ทางอัตวิสัยเป็นมิติที่มีอยู่โดยการรับรู้ของมนุษย์  การเกิดขึ้นของสรรพสิ่งเป็นการเกิดขึ้นในมิติ
ของจิตมนุษย์  การกล่าวว่า  ข้าพเจ้าคือมนุษย์หมายถึงจิต   โลกแห่งวัตถุมีอยู่หมายถึงวัตถุ  
สรรพสิ่งหมายถึงจิตและวัตถุ  เมื่อกล่าวว่ามีกาลเวลาซึ่งเป็นมิติที่สรรพสิ่งเกิดขึ้นน้ัน  จึงตีความ
ความหมายของมิติที่สรรพสิ่งเกิดขึ้นน้ันว่าเป็น มิติทางอัตวิสัยอันเป็นมิติที่มีอยู่โดยการรับรู้ของ
มนุษย์  หรือมีอยู่เป็นอยู่โดยจิตมนุษย์  จิตมนุษย์ใน แง่น้ีจึงเป็นมิติที่สรรพสิ่งเกิดขึ้น  แต่จิต
มนุษย์น้ีไม่ได้หมายถึงพระเจ้าเช่นทัศนะของพราหมณ์ฮินดู    แต่เป็นจิตมนุษย์ที่เป็นบ่อเกิดหรือ
มิติของจิตและวัตถุในการรับรู้ น่ันเอง     
 ส่วนเสาตรานติกะมีทัศนะว่า  เวลาหรือกาลมีอยู่เพียงปัจจุบันกาล  ส่วนกาลท่ีเป็นอดีต
กาลและอนาคตกาลไม่มีอยู่  สิ่งที่มีอยู่มีเพียงปัจจุบันกาลเท่าน้ัน  เหตุผลที่เสาตรานติกะมี
ทัศนะเช่นน้ีต้องมองย้อนกลับไปหาแนวคิดพ้ืนฐานของเสาตรานติกะที่กล่าวไว้ว่า  “สรรพสิ่ง
ว่าง”  ซึ่งเกิดจาก การตีความคำว่า “อนัตตาหรืออนัตตตา” ให้มีนัยเท่ากับคำว่า “ศูนยหรือ
ศูนยตา”  อันเป็นเหตุให้  เสาตรานติกะเห็นว่า “สรรพสิ่งเกิดดับ”  มิใช่ “สรรพสิ่งเกิดขึ้น ต้ังอยู่ 
ดับไป”  และเห็นว่า  “...ไม่มีสิ่งใดเกิดขึ้นแล้วต้ังอยู่ได้แม้เพียงช่ัวขณะ  สรรพสิ่งมีแต่การเกิดดับ  
ธรรมจึงมีความไม่เที่ยง  ดำรงอยู่ในฐานะเดิมไม่ได้  และไม่มีแก่น (อัตตา) เป็นฐานรองรับ (พระ
ศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์ วันจันทร์), 2556)  แนวคิดพ้ืนฐานน้ีทำให้เสาตรานติกะมีทัศนะว่า  
สรรพสิ่งทั้งที่เป็นสังขตธรรมและอสังขตธรรม  ทั้งที่เป็นสัตว์บุคคลตัวตนเราเขา  และสรรพสิ่งที่
เป็นธรรมคือรูป นาม ขันธ์ ธาตุ มีลักษณะพลวัต  ไม่เที่ยง  สามารถลดทอนไปจนถึงจุดสูงสุดอัน
ไร้สภาวะแห่งธรรมได้  ความมีอยู่ของกาลในทัศนะของเสาตรานติกะจึงอิงได้กับความมีอยู่ของ
ธรรมในปัจจุบันกาลเท่าน้ัน  ส่วนกาลที่เป็นอดีตและกาลท่ีเป็นอนาคตไม่มีอยู่  เพราะธรรมซึ่ง
เป็นพฤติการณ์แสดงของกาลไม่มีอยู่  เวลาในเสาตรานติกะจึงมีอยู่เพียงปัจจุบันกาลด้วยเหตุน้ี  
 กระนั้น เมื่อวิเคราะห์ต่อไปว่า เวลาในทัศนะเสาตรานติกะมีอยู่แบบภววิสัยหรือแบบ   
อัตวิสัย พบว่า  เวลาในทัศนะนี้มีอยู่แบบอัตวิสัย (Subjective Time) เพราะเป็นเวลาท่ีขึ้นอยู่
กับ  การรับรู้ของมนุษย์  แม้ว่าโดยประสบการณ์แล้วมนุษย์มิอาจรับรู้การต้ังอยู่ของสรรพสิ่งได้  
แต่มนุษย์รับรู้การมีอยู่ของเวลาที่เป็นปัจจุบันขณะน้ันได้  ความมีอยู่ของเวลาเช่นน้ี  นักวิชาการบาง
คนจึงกล่าวว่า เวลาเป็นนามธรรมวัดของความเปลี่ยนแปลงของสรรพส่ิงอันเป็นวัตถุแห่งความ



12  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2562) 

สำนึกรู้ของมนุษย์    ซึ่งเกิดจากจิตและโครงสร้างทางภาษาของมนุษย์ (Amar Singh, 2007) 
น่ันเอง   
 การวิเคราะห์ปัญหาว่าด้วยความมีอยู่ของเวลาในพุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลีกับความมี
อยู่ของสรรพสิ่งอันเป็นปรมัตถธรรมซึ่งเป็นอนัตตาน้ัน  เมื่อวิเคราะห์โดยกาลกำหนดอันเป็น
เวลานามธรรม จะเห็นว่า  เวลามีอยู่ในลักษณะเลื่อนไหลไปไม่รู้จบ  เวลาเป็นไปเช่นน้ันตลอด
กาล  ความมีอยู่ของเวลาที่ไหลเลื่อนไปน้ันถือเป็นเวลานามธรรมที่มีอยู่จริงและมีอยู่อย่างเป็น
อิสระจากสิ่งต่างๆ  ในเอกภพ (สมภาร พรมทา, 2546)  เวลาน้ีจึงเป็นเวลาแบบภววิสัย  อธิบาย
ได้ด้วยปรมัตถธรรมท่ีมีความเปลี่ยนแปลงตามหลักปฏิจจสมุปบาทและเป็นไปตามหลักไตร
ลักษณ์   
 กระน้ัน ความมีอยู่ของเวลาที่เป็นปัจจุบันกาล  อดีตกาล  และอนาคตกาล ย่อมถือเป็น
เวลาแบบอัตวิสัยด้วย  เพราะมนุษย์เป็นผู้วัดความเปลี่ยนแปลงของเหตุการณ์หรือธรรมที่เป็น
ปัจจุบัน  เหตุการณ์หรือธรรมที่เป็นอดีต  และเหตุการณ์หรือธรรมที่เป็นอนาคต  แม้แต่การ
เกิดขึ้นช่ัวขณะน้ัน ก็จัดเป็นเวลาแบบอัตวิสัยเช่นกัน     
 อย่างไรก็ตาม  พุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลีให้ความสำคัญกับความมีอยู่ของเหตุการณ์   
หรือธรรมท่ีเป็นปัจจุบันกาลเช่นเดียวกับทัศนะของเสาตรานติกะที่เห็นว่าปัจจุบันกาลเท่าน้ันมี
อยู่ แต่พุทธปรัชญาเถรวาทสำนักน้ีเห็นต่างกับเสาตรานติกะในแง่ที่ ว่า  สรรพสิ่งมีการ
เปลี่ยนแปลง  เกิดขึ้น  ต้ังอยู่ และดับไป  แต่เสาตรานติกะเห็นเพียงว่า  สรรพสิ่งมีการเกิดดับไป
อย่างรวดเร็ว จนรับรู้ความต้ังอยู่ของสรรพสิ่งมิได้    
 สำหรับความมีอยู่ของปรมัตถธรรมที่เป็นอสังขตธรรมคือนิพพานและอวกาศน้ัน พุทธ
ปรัชญาสำนักน้ีมีทัศนะว่า  นิพพานและอวกาศเป็นปรัตถธรรมที่ไม่ขึ้นอยู่กับกาล  กล่าวคือ  
เวลาแบบภววิสัยจะมีอยู่หรือไม่มีอยู่ก็ไม่ได้มีผลต่อการมีอยู่ของนิพพานและอวกาศ  เพราะ
นิพพานและอวกาศ มีอยู่เป็นอยู่เช่นน้ันเอง  นิพพานและอวกาศจึงเป็นนิรันดร์  กระน้ัน  มนุษย์
สามารถใช้ปัญญาญาณในการปฏิบัติธรรมตามกาลเพื่อมุ่งสู่การบรรลุนิพพานได้   โดยอาศัยกาล
แบบอัตวิสัยเป็นเครื่องมือในการปฏิบัติธรรมผ่านญาณ 3 ดังคำตรัสของพระพุทธเจ้าที่กล่าวถึง
ธรรม 3 ไว้ความว่า  “ธรรม 3 ประการที่ควรให้เกิดขึ้นคือ ญาณ 3 ได้แก่ อตีตังสญาณ (ญาณ
หย่ังรู้ส่วนอดีต)  อนาคตังสญาณ (ญาณหย่ังรู้ส่วนอนาคต) ปัจจุปปันนังสญาณ (ญาณหย่ังรู้ส่วน
ปัจจุบัน)” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 11/353/374) ธรรม 3 น้ี จึงแสดงกาลแบบอัตวิสัยทั้งที่เป็น
อดีตกาล  ปัจจุบันกาล  และอนาคตกาลอย่างชัดเจน  
 นอกเหนือจากน้ี  ความมีอยู่ของเวลาในสรรพส่ิงตามกาลแบบอัตวิสัย พุทธปรัชญา    
เถรวาทยังมองเป็นเรื่องของขณะ ที่ไม่สัมพันธ์กับอดีตและอนาคต  ดังข้อความว่า “ขณะอย่าได้
ล่วงเธอท้ังหลายไปเสีย  เพราะว่าผู้ล่วงขณะเสียแล้ว” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 24/327/298)  



13 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 2 (July - December 2019) 

และว่า “ก็บุคคลผู้มีปัญญาเพ่งพินิจ  มีชีวิตอยู่วันเดียวประเสริฐกว่าบุคคลผู้ไร้ปัญญามีจิตไม่
มั่นคง  มีชีวิตอยู่ต้ังร้อยปี” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 24/18/21)    
 
วิพากษ์ความมีอยู่ของเวลาในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 แนวคิดความมีอยู่ของเวลาในทัศนะสรวาสติกะที่กล่าวไว้ว่า  “เวลาเป็นมิติซึ่งสรรพสิ่ง
เกิดขึ้น” “เวลาคือกาล 3” “เวลามีอยู่ทั้งอดีตกาล  ปัจจุบันกาล และอนาคตกาล”  และ “เวลา
มีอยู่ทั้งแบบภววิสัยและอัตวิสัย”  ผู้เขียนมีข้อวิพากษ์ว่า  การท่ีสรวาสติวาทยืนยันแนวคิดความ
มีอยู่ของเวลาทั้งแบบภววิสัยและอัตวิสัยทั้งปัจจุบันกาล อดีตกาล และอนาคตกาลน้ัน  แม้จะ
เป็นไปเพ่ือแก้ไขปัญหาการอธิบายการมีอยู่ของปรมัตถธรรมและกรรมของมนุษย์  แต่ก็ทำให้
แนวคิดของสรวาส-ติวาทกลายเป็นสัสตทิฐิ  ที่ยอมรับความมีอยู่ของธรรมที่เที่ยงแท้ถาวร   อันมี
ลักษณะคล้ายกับแนวคิดว่าด้วย “อัตตา” หรือ “อาตมัน” ของสาสนาพราหมณ์-ฮินดู  ซึ่งแย้ง
กับหลักการของพระพุทธศาสนาท่ีเห็นว่า ไม่มีสิ่งใดเที่ยงแท้ถาวร  ทุกสรรพสิ่งเป็นอนัตตา  การ
ที่สรวาสติวาทเห็นว่า   สรรพสิ่งเที่ยงแท้และมีอยู่ตลอดกาลจะไม่สามารถอธิบายความหลุดพ้น
จากทุกข์หรือความส้ินไปจากอาสวกิเลสได้  เพราะทุกข์เช่นขันธ์ 5 เป็นสังขตธรรมหน่ึงที่มีอยู่
ตลอดกาล  มนุษย์จึงไม่สามารถบรรลุสู่นิพพานได้  ขณะเดียวกัน  สังขตธรรมคือจิต เจตสิก 
ขันธ์ ธาตุ ย่อมมีแก่นสารตามธรรมในแบบท่ีต่างกัน  และอสังขตธรรมคือนิพพานก็ย่อมมีแก่น
สารตามธรรมต่างไป  เมื่อเป็นเช่นน้ี  การเช่ือมต่อของกรรมและธรรมเพื่อการบรรลุนิพพานจึงมิ
อาจเกิดขึ้นได้  แนวคิดของสรวาสติวาทจึงไม่มีเหตุผลในการอธิบายการเช่ือมต่อของกรรมของ
มนุษย์และธรรมตามความเป็นจริงได้        
 ส่วนแนวคิดความมีอยู่ของเวลาในทัศนะเสาตรานสติกะที่กล่าวไว้ว่า “เวลามีอยู่เพียง
ปัจจุบันขณะ” และ “เวลามีอยู่แบบอัตวิสัย” เป็นการโต้แย้งทัศนะของสรวาสติวาทเรื่องการมี
อยู่ตลอดกาลของธรรม  แต่การที่เสาตรานติกะเห็นว่า  ธรรมตามกาลมีอยู่เพียงปัจจุบันขณะ  
และมีลักษณะพลวัต  ไม่เที่ยง  และดับสูญ  ก็ทำให้เป็นมีปัญหาต่อความเป็นเหตุเป็นผลในการ
รับรู้ธรรมในปัจจุบันขณะน้ันของมนุษย์  เมื่อมนุษย์ไม่อาจรู้ธรรมตามกาลได้  มนุษย์จะพัฒนา
ตนเพ่ือบรรลุนิพพานได้อย่างไร   
 สำหรับแนวคิดความมีอยู่ของเวลาในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลีที่กล่าวไว้ว่า 
“เวลาคือกาลกำหนด”  “เวลาคือหน่วยวัดความเปล่ียนแปลงของสรรพสิ่ง”  “เวลาในพุทธ
ปรัชญาเป็นได้ทั้งเวลาแบบภววิสัยและแบบอัตวิสัย”  “เวลาแบบภววิสัยเป็นเวลาที่ไหลเลื่อนไป
ของสรรพสิ่งตามกฏอิทัปปัจจยตา”  และ “เวลาแบบอัตวิสัยเป็นเวลาในการรับรู้ธรรมของ
มนุษย์”  ทำให้แนวคิดว่าด้วยความมีอยู่ของเวลาในทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาทสำนักน้ี
รองรับการกระทำเพ่ือบรรลุนิพพานของมนุษย์ได้   เพราะเวลาในการรับรู้ธรรมเป็นเวลาแห่งสติ



14  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน ์ ปีท่ี 2 ฉบับท่ี 2 (กรกฎาคม – ธันวาคม 2562) 

การสำนึกรู้ของมนุษย์  เมื่อมนุษย์มีสติสำนึกรู้วาระของธรรมตามกาลได้ถูกต้อง  จะมีผลต่อการ
กระทำของมนุษย์ที่ถูกต้องด้วย    
 
บทสรุป 
 แนวคิดว่าด้วยความมีอยู่ของเวลา (Existence of Time) ในทัศนะของสำนักพุทธ
ปรัชญาเถรวาทยุคสันสกฤต  ได้แก่ สำนักสรวาสติวาท  และสำนักเสาตรานติกะ  และแนวคิด
ว่าด้วยความมีอยู่ของเวลาในสำนักพุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลีมีความต่างกัน กล่าวคือ สำนักสร
วาสติวาท มีแนวคิดว่า  เวลามีอยู่ทั้งแบบภววิสัยและแบบอัตวิสัย  และเวลามีอยู่ตลอดกาล 3 
คือ อดีตกาล  ปัจจุบันกาล  และอนาคตกาล  โดยมีปรมัตถธรรมคือสังขตธรรมและอสังขตธรรม
เป็นหลักฐานยืนยันการมีอยู่ของเวลา  แต่สำนักเสาตรานติกะมีแนวคิดว่า  เวลามีอยู่แบบอัต
วิสัย  เวลาขึ้นอยู่กับการรับรู้ของมนุษย์  ความมีอยู่ของเวลามีความสัมพันธ์กับปรมัตถธรรมใน
ปัจจุบันกาล  เวลาจึงมีอยู่เพียงปัจจุบันขณะเท่าน้ัน   
 สำหรับสำนักพุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลีมีแนวคิดว่า เวลามีอยู่ทั้งแบบภววิสัยและ
แบบอัตวิสัย  เวลามีอยู่แบบภววิสัย  คือ เวลาธรรมชาติตามกฏอิทัปปัจยตา  คล้ายกับโครงข่าย
รองรับปรมัตถธรรมหรือสรรพสิ่ง  เวลามีอยู่แบบอัตวิสัย คือ เวลาที่ขึ้นอยู่กับการรับรู้ธรรมตาม
กาลของมนุษย์  ทั้งที่เป็นอดีตธรรม  ปัจจุบันธรรม  และอนาคตธรรม  พุทธปรัชญาเถรวาท
สำนักน้ีจึงให้ความสำคัญกับเวลาปัจจุบันที่สัมพันธ์กับการกระทำตามกาลท่ีถูกต้อง  เพราะการ
กระทำตามกาลที่ถูกต้องเป็นการสำนึกรู้ในปรมัตถธรรมอันกอปรด้วยสังขตธรรมและอสังขต
ธรรม น่ันเอง    
 
  
เอกสารอ้างอิง 
พระศรีคัมภีรญาณ (สมจินต์ วันจันทร์). (2556). พุทธปรัชญา. พระนครศรีอยุธยา :  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย   
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.   
สมภาร  พรมทา. (2546). ความเร้นลับของเวลา. พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร : ศยาม. 
สุมาลี มหณรงค์ชัย. (2548).  พระนาคารชุนะกับคำสอนว่าด้วยทางสายกลาง.  

กรุงเทพมหานคร : ศยาม 
Amar Singh. (2007). The Sautrãntika Analytical Philosophy. 2nd. Delhi: R.K.  

Offset. 



15 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 2 (July - December 2019) 

 
Banerjee, A.C. (1994). “The Sarvãstivãda School of Buddhist Thought”, In The  

arvãstivãda and Its Tradition. ed. by Sanghasen Singh. Delhi: Delhi  
University, 1994. 

Kalupahana, D.J. (1991). “The Buddhist conception of time and temporality” in  
Essays on Time in Buddhism. edited by Prasad H.S., Delhi: Sri Satguru  
Publication. 

Kalupahana, David J. (1974). “The Buddhist conception of time and temporality”  
in Philosophy East and West 24, no. 2, APRIL 1974, by The University  
Press of Hawaii. 

 
 

 


