
ความมีอยู่ของความชั่วในพุทธปรัชญาเถรวาท 
Existence of Evil in Theravada Buddhist Philosophy 

 
พระมหาโสฬส ชนุตฺตโม (พรมมา) 

Phramaha Soros ChanuttamÕ 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Email: sorasa175@hotmail.com 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการเรื่อง “ความมีอยู่ของความชั่วในทรรศนะพุทธปรัชญาเถรวาท”                
เป็นการศึกษาผ่านคำสอนในพุทธปรัชญาเถรวาทที่เกี่ยวข้องกับปัญหาพ้ืนฐานของความมีอยู่ของ
ความชั่วในทรรศนะพุทธปรัชญาเถรวาท ความชั่วในทรรศนะพุทธปรัชญาเถรวาท จัดได้ว่ามีอยู่ 
2 ระดับ คือ ระดับกรรมนิยาม หมายถึงความมีอยู่ของความชั่วที่ดำเนินไปตามกฎแห่งกรรม 
และระดับจิตนิยามหมายถึงความมีอยู่ของความชั่วในความรู้สึกที่เกิดขึ้นในจิตใจของผู้กระทำ 
ความชั่วเป็นผลของการกระทำที่เกิดจากอกุศลมูลมีองค์ประกอบ 3 อย่าง คือ กิเลส กรรม และ
วิบาก จัดได้ว่าเป็นรากเหง้าของความชั่วทรรศนะพุทธปรัชญาเถรวาท   
 เกณฑ์วินิจฉัยถึงความมีอยู่ของความชั่วในทรรศนะพุทธปรัชญาเถรวาทถือได้ว่าความ
ชั่วเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง โดยพุทธปรัชญาเถรวาทว่าใครก็ตามทีก่ระทำกรรมชั่วย่อมได้วิบากกรรมคือ
ตกนรก นรกหมายถึงแดนเป็นสถานที่รองรับผู้กระทำชั่ว แต่การให้ผลของกรรมชั่วเป็นเรื่องที่
สลับซับซ้อน  เพราะกรรมชั่วนั้นเป็นกระบวนการทางธรรมชาติ แต่กรรมชั่วนั้นจะให้ผลเร็วหรือ
ช้าเท่านั้นเอง เพราะการให้ผลของกรรมชั่วนั้นมีเงื่อนไขของกรรม คือ“เวลา”“หน้าที่” และ
“ความหนัก เบา” โดยกรรมชั่วบางอย่างให้ผลเร็ว กรรมชั่วบางอย่างให้ผลช้า กรรมชั่วบางอย่าง
ให้ผลในชาตินี้ กรรมชั่วบางอย่างให้ผลในชาติต่อไป ประมวลเกณฑ์แนวคิดเชิงยืนยันไดว้่า ความ
มีอยู่ความชั่วตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง 
 
คำสำคัญ: ความมอียู่, ความชั่ว, พุทธปรัชญาเถรวาท 
 
 



12  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

Abstract 
 The title of academic article is “Evil’s Being in Theravada philosophy”. It 
is the study through Theravada texts in the point of basic problem of evil’ s 
being in Theravada philosophy. The evil in Theravada philosophy is classified in 
2 levels: 1) Kammaniyama means the evil’s being in the law of Kamma(Action) 
and 2)  Chitaniyama means the evil’ s being in the feeing of person who has 
done evil. The evil is the results of action which is the root from unwholesome. 
It has 3 components: 1) Kilesa (defilement) 2)Kamma (Action) and 3)Vipaka (the 
results). They are the roots of evil in Theravada philosophy. 
 The justice law of the evil’s being in Theravada philosophy proves that 
the evil is reality. Theravada philosophy believes that who ace bad thing, will 
get bad thing in the hell. “Hell” means the place for bad person. The results of 
bad action are complex.  Because it is condition about “ time”  “ duty”  and 
“strong and weak”. Some is quick but some is slow. Some is this life and some 
in the next life. The confirmative conclusion of the point is the evil’s being in 
Theravada philosophy is real. 
 
Keywords: Existence, the Evil, Theravada Buddhist Philosophy 
   
บทนำ 
 เรื่องความชั่วหรือบาปกรรม ว่าตามความเชื่อของพระพุทธศาสนา นักวิชาการทาง
พระพุทธศาสนาส่วนมากมีความเห็นเป็นแนวทางเดียวกันว่า การที่คนเราจะรับรู้ได้ว่าบาปหรือ
ความชั่วว่ามีจริงหรือไม่อย่างไร ก็ต้องอาศัยกรรมเป็นตัวบ่งชี้ เพราะว่าบาปหรือความชั่วจะมี
ขึ้นมาลอย ๆ ให้ผลลอยลอยโดยไม่มีสาเหตุไม่ได้ ในสังคมมนุษย์หากเราพิจารณาจะเห็นว่ามีคน
หลากหลายประเภทที่แตกต่างกันเช่น บางคนหูหนวก ตาบอด ปัญญาอ่อน บ้าใบ้ พิการแต่
กำเนิดก็ดี หรืออาศัยสิ่งแวดล้อม อุบัติเหตุบางอย่างหรือการกระทำบางอย่างแล้วกลายเป็นคน
พิการก็มี และที่เห็นชัดคือ มีสัตว์หลายประเภทที่อาศัยอยู่ร่วมโลกใบเดียวกับมนุษย์ อะไรเล่า
เป็นสิ่งที่ทำให้มนุษย์และสัตว์เหล่านั้นแตกต่างกัน สิ่งที่ทำให้มนุษย์และสัตว์เหล่านั้นแตกต่างกัน
ออกไปเช่นนั้น หากว่าตามหลักความเชื่อในพุทธศาสนากล่าวว่าเป็นเพราะผลแห่งกรรมดีและ
กรรมชั่ว ยังสัตว์โลกให้แตกต่างกันไป สัตว์โลกไม่มีใครมาลิขิตบันดาลให้เป็น กล่าวคือใครทำ



13 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

กรรมเช่นใดไว้ก็ได้รับผลเช่นนั้น  ตัวกรรมดีและตัวกรรมชั่วที่อาศัยเจตนาเป็นตัวการนี้แหละ ที่
เป็นตัวชักนำ เป็นตัวการให้สำเร็จ แล้วจำแนกสัตว์ให้ได้รับทุกข์แตกต่างกันไป  
 หากว่าตามพุทธปรัชญานั้นหมายถึงสิ่งที่เกิดจากการกระทำความชั่วที่ประกอบด้วย
เจตนาอันมีพ้ืนฐานมากจากกิเลสที่อยู่ภายในจิตใจเป็นเหตุนำไปสู่ความเสื่อม  อาศัยการ
แสดงออกทางทวารทั้ง 3 คือ กายทวาร วจีทวาร และมโนทวาร ทั้งนี้ ในการอธิบายปัญหาเรื่อง
ความชั่ว ตามสมมติฐานที่ยอมรับกัน บางคนก็ปฏิเสธข้อเท็จจริงเกี่ยวกับความชั่ว บางคนก็กล่าว
ว่าความชั่วนั้นเป็นเพียงความบกพร่องหรือมายา หรือว่าเป็นเพียงสิ่งที่มีอยู่อย่างสัมพันธ์เท่า
นั้นเอง แต่บางคนก็ยืนยันว่า ความชั่วเป็นสิ่งที่จำเป็นต้องมี (ประเวศ อินทองปาน, 2553)
ประเด็นที่ผู้เขียนพิจารณาเห็นข้อตีบตันในการเรียนรู้ คือว่า พุทธศาสนิกชนในปัจจุบันนี้ส่าวมาก
จะไม่ค่อยมองเห็นถึงผลของความชั่วหรือผลของบาปกรรมที่ได้กระทำไปแล้วว่าย่อมจะมีผลใน
ชาติปัจจุบันนี้และในชาติหน้าต่อไป ซึ่งส่วนมากคนจะมองเพียงการกระทำของตนหรือของผู้อ่ืน
เพียงชาตินี้ชาติเดียว คือว่า คนส่วนมากไม่ได้พิจารณาให้ลึกซึ่งลงไปถึงผลกรรมในอดีตชาติว่า
กรรมที่ทำไปแล้วนั้นมิได้ให้ผลในชาติใดชาติเดียว แต่ให้ผลในชาตินี้ก็ได้ ให้ผลในชาติหน้าก็ได้ 
ให้ผลในชาติต่อ ๆ ไปก็ได้ อีกอย่างหนึ่ง เรื่องความเข้าใจที่คับแคบในหลักการที่ว่า หลักกรรม
ของพุทธศาสนาเป็นเรื่องละเอียดลึกซึ้งและซับซ้อนเกินกว่าวิสัยของผู้ที่ไม่มีญาณอภิญญาจะ
หยั่งรู้ได้ ถึงแม้ผู้มีญาณอภิญญา หากมิใช่พระสัมมาสัมมาพุทธเจ้าก็ไม่อาจรู้เรื่องกรรมได้อย่าง
ถูกต้อง พระสัมมาสัมพุทธเจ้าพระองค์เดียวเท่านั้นที่ทรงรู้เรื่องกรรมได้ถูกต้อง  
 เมื่อฟังต่อมาว่ากรรมเป็นสิ่งที่ยากยิ่งเกินวิสัยของมนุษย์ปุถุชนสามัญที่จะรับรู้ได้  ข้อนี้
แหละเป็นปัญหาส่วนหนึ่งที่ทำให้คนในสังคมพุทธศาสนาส่วนมาก ไม่สนใจที่จะศึกษาเรียนรู้ใน
เรื่องของความมีอยู่ ของความชั่วหรือบาปกรรมว่ามีผลจริงหรือไม่ จึงทำให้ตีบตันทางปัญญาเป็น
อย่างมากในการที่จะตั้งคำถามเกี่ยวกับความมีอยู่ของความชั่วหรือว่าบาปกรรม  
 ในข้อนี้ผู้เขียนเห็นว่า มนุษย์ปุถุชนสามัญธรรมดาก็สามารถที่จะเรียนรู้ทำความเข้าใจได้
ในเรื่องของกรรมชั่วว่ามีอยู่จริงหรือไม่อย่างไร เช่น ประเด็นคำถาม คือ  ความชั่วมีอยู่จริง
หรือไม่ ? ความชั่วคืออะไร ? มีมูลเหตุเกิดจากอะไร ? มีลักษณะอย่างไร?  และมีองค์ประกอบ
อย่างไร ? หลักฐานในความมีอยู่ของความชั่วในทรรศนะพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นอย่างไร ? เพ่ือ
ทำให้เห็นว่าแนวคิดเรื่องของความชั่วว่าตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นมีอยู่จริง จะเห็นว่าเรื่อง
ความมีของความชั่วในทรรศนะพุทธปรัชญาถือว่ามีความสำคัญอย่างมากในการที่จะให้คำตอบ
ต่อแนวคิดทางปรัชญาต่อผู้สนใจในการศึกษา  
 
 
 



14  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

ความหมายของความชั่ว 
 คำว่า ความชั่ว ตรงกับภาษาบาลีว่า บาปและอกุศล ดังนั้น ความหมายของความชั่ว 
ผู้เขียนจะใช้การนิยามเรื่องความชั่ว แทนบาป และอกุศล ซึ่งมีความหมายเดียวกัน โดย
ความหมายของความชั่ว มีนักปราชญ์และนักวิชาการได้ให้ความหมายไว้อย่างหลากหลาย และ
มีความหมายที่กว้าง พอที่จะประมวลได้ว่า ความชั่ว หมายถึง เลว ทราม ร้าย ไม่ดี เพราะจงใจ
ฝ่าฝืนศีลธรรม หรือจารีตประเพณี (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546)  ในทางพุทธปรัชญาได้กล่าวถึง
ความชั่วในรูปของคำว่า "บาป"  ซึ่งมาจากภาษาบาลีว่า ปาป (อ่านว่า ปา - ปะ) แปลว่า ชั่ว 
ลามก (พระไตรปิฎกภาษาไทย 6/65/85) สิ่งที่ไม่ดี หากว่ามีอยู่กับบุคคลใด ก็จะทำให้บุคคลนั้น
ได้รับทุกข์เดือดร้อน ดังนั้น จึงมีความหมายไป ในทางความชั่ว ความร้าย ความชั่วร้าย กรรมชั่ว 
กรรมลามก อกุศลกรรมที่ส่งให้ถึงความเดือดร้อน สภาพที่ทำให้ถึงคติอันชั่ว สิ่งที่จำจิตให้ตกสู่ที่
ชั่ว คือ ให้เลวลง ให้เสื่อมลง  ความชั่วหรือบาปยังรวมไปถึงการกระทำใด ๆ ที่ผิดหลักศีลธรรม
จรรยา เป็นไปเพ่ือความเดือดร้อน เบียดเบียนผู้อื่น ไม่ใช่แนวทางสงบ ไม่ใช่แนวทางที่ประเสริฐ 
ที่บัณฑิตนักปราชญ์สรรเสริญ การกระทำนั้น ๆ  ก็จัดว่าเป็นกรรมชั่ว กรรมลามก   
 นอกจากนี้แล้ว บาปกรรมประเภทใดที่อยู่ในฝักฝ่ายให้เกิดความชั่ว ความเดือดร้อนแก่
ตนและผู้อ่ืนก็ชื่อว่า กรรมชั่ว หรือธรรมในฝ่ายชั่ว  เช่น เจตสิกธรรม โดยธรรมที่อยู่ในฝ่ายอกุศล       
มีโลภะ โทสะ โมหะ เป็นมูลก็ชื่อว่าธรรมชั่ว ธรรมลามก เพราะผู้ที่มีธรรมเหล่านี้อยู่ในจิตใจแล้ว
ย่อมจะทำกรรมชั่วเสมอ ฉะนั้น ธรรมฝ่ายที่เป็นอกุศลจัดเรียกว่า ธรรมชั่ว ธรรมลามก ภาษาลี
ว่า ปาปธมฺโม ปาปธมฺมา 
 สว่นคำว่า อกุศล หมายถึง สภาวะที่เป็นปฏิปักษ์ หรือตรงข้ามกับกุศล ดังนั้น บาปหรือ
ความชั่ว สำหรับคำว่า อกุศลกรรม จึงหมายถึงกรรมที่เป็นอกุศล ด้วยเหตุนี้ กรรมชั่วหรือ
บาปกรรมคือ การกระทำที่ไม่ดี เกิดจากอกุศลมูล  ข้อนี้ ราชบัณฑิตยสถานได้ให้ความหมายของ
คำว่า อกุศล  หมายถึง ชั่ว ไม่ดี ไม่เป็นมงคล  อีกความหมาย อกุศลกรรม แปลว่า กรรมที่เป็น
อกุศล กรรมไม่ดี การกระทำของคนไม่ฉลาด ดังนั้น อกุศลกรรม หมายถึง บาปกรรม จะเห็นว่า
บาปกรรมหรือความชั่ว ความไม่ถูกต้อง ให้ผลเป็นความทุกข์  ด้วยว่า การกระทำบาป กระทำ
ความชั่ว เรียกว่าทำอกุศลกรรม  กล่าวโดยสรุปว่า ความชั่ว หมายถึง บาปสิ่งลามก ความไม่ดี 
ในทรรศนะพุทธปรัชญาเถรวาทให้ความหมายความชั่ว ใช้แทนคำเรียกของบาปและอกุศล  
 
ประเภทของความชั่ว 
 พุทธปรัชญาแสดงถึงบาปหรือความชั่ว 3 ประเภทคือ โดยทางกายทวาร มี 3 อย่าง คือ 
ก.การฆ่าสัตว์ ข. การลักทรัพย์ ค.การประพฤติผิดในกาม โดยทางวจีทวาร มี 3 คือ ก.พูดเท็จ ข.
พูดส่อเสียด ค.พูดคำหยาบ ง.พูดเพ้อเจ้อเหลวไหล โดยทางมโนทาร มี 3 อย่าง คือ  ก.อภิฌา            



15 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

โลภอยากได้ของผู้อ่ืนมาเป็นของตน ข.พยาบาท คิดทำร้ายผู้อ่ืน ค.มิจฉาทิฏฐิ มีความเห็นผิด 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย 11/358/284)   
 
ลักษณะของความชั่ว 
 พุทธปรัชญาเห็นว่าลักษณะของบาปหรือความชั่ว โดยสภาวะของจิตที่เกิดขึ้นแล้วเศร้า
หมอง เร้าร้อน ให้ผลเป็นความทุกข์ ส่วนบาปนั้น มีลักษณะตรงกันข้ามกับบุญ   มีลักษณะ 3 
อย่าง เช่นเดียวกัน  คือ ก. เมื่อกล่าวถึงเหตุของบาป  ได้แก่  การทำชั่วทุกอย่าง ข. เมื่อกล่าวถึง
ผลของบาป ได้แก่ ความทุกข์กาย ทุกข์ใจทั้งในชาตินี้และในชาติหน้า ค. เมื่อกล่าวถึงสภาพของ
จิตใจ ได้แก่ ความสกปรกเศร้าหมองของจิตใจ ฉะนั้น บาปก็คือ ชั่วอันเป็นเหตุทำจิตใจของตน
ให้สกปรกเศร้าหมอง แล้วส่งผลเป็นความทุกข์ความเดือดร้อน  ดังพุทธพจน์ว่า “ความชั่วไม่ทำ
เสียเลยดีกว่า เพราะว่าความชั่วย่อมตามเผาผลาญในภายหลังได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
25/32/56)  ลักษณะของความชั่วที่ พระพุทธองคท์รงตรัสถึงการล่วงละเมิดศีล 5 ว่าเป็นสาเหตุ
ให้บุคคลผู้ตายแล้วไปเกิดในนรก เช่น 
 ภิกษุทั้งหลาย ปาณาติบาตอันบุคคลเสพแล้ว พอกพูนแล้วกระทำให้มากแล้ว ย่อมยัง
สัตว์ให้เป็นไปในนรก ในกำเนิดสัตว์เดียรัจฉาน ในเปตวิสัย วิบากแห่งปาณาติบาตอย่างเบาที่สุด 
ย่อมยังความเป็นผู้มีอายุสั้นให้เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ 
 ภิกษุทั้งหลาย อทินนาทานอันบุคคลเสพแล้ว พอกพูนแล้วกระทำให้มากแล้ว ย่อมยัง
สัตว์ให้เป็นไปในนรก ในกำเนิดสัตว์เดียรัจฉาน ในเปตวิสัย วิบากแห่งอทินนาทานอย่างเบาที่สุด
ย่อมยังความพินาศแห่งโภคะให้เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ 
 ภิกษุท้ังหลาย กาเมสุมิจฉาจารอันบุคคลเสพแล้ว พอกพูนแล้ว กระทำให้มากแล้ว ย่อม
ยังสัตว์ให้เป็นไปในนรก ในกำเนิดสัตว์เดียรฉาน ในเปตวิสัย วิบากแห่งกาเมสุมิจฉาจารอย่างเบา
ที่สุด ย่อมยังความมีศัตรูมาก มีเวรมากให้เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ 
 ภิกษุทั้งหลาย มุสาวาทอันบุคคลเสพแล้ว พอกพูนแล้วกระทำให้มากแล้ว ย่อมยังสัตว์
ให้เป็นไปในนรก ในกำเนิดสัตว์เดียรัจฉาน ในเปตวิสัย วิบากแห่งมุสาวาทอย่างเบาที่สุดย่อมยัง
การกล่าวตู่ด้วยคำไม่เป็นจริงให้เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ 
 ภิกษุทั้งหลาย ปิสุณาวาจา (การพูดส่อเสียด) อันบุคคลเสพแล้ว พอกพูนแล้ว กระทำให้
มากแล้ว ย่อมยังสัตว์ให้เป็นไปในนรก ในกำเนิดสัตว์เดียรัจฉาน  ในเปตวิสัย วิบากแห่งปิสุณา
วาจาอย่างเบาท่ีสุด ย่อมยังเสียงทีไ่ม่น่าพอใจให้เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ 
 ภิกษุทั้งหลาย  ผรุสวาจา (การกล่าวคำหยาบ) อันบุคคลเสพแล้ว พอกพูนแล้ว กระทำ
ให้มากแล้ว ย่อมยังสัตว์ให้เป็นไปในนรก ในกำเนิดเดียรัจฉาน ในเปตวิสัย วิบากแห่งผรุสวาจา
อย่างเบาที่สุด ย่อมยังเสียงที่ไม่น่าพอใจให้เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ 



16  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

 ภิกษุทั้งหลาย สัมผัปลาปะ (การพูดเพ้อเจ้อ) อันบุคคลเสพแล้ว พอกพูนแล้ว กระทำให้
มากแล้ว ย่อมยังให้เป็นไปในนรก ในกำเนิดสัตว์เดียรัจฉาน ในเปตวิสัย วิบากแห่งสัมผัปปลาปะ 
อย่างเบาที่สุด ย่อมยังคำไม่ควรเชื่อถือให้เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ 
 ภิกษทุั้งหลาย การดื่มน้ำเมาคือสุราและเมรัยอันบุคคลเสพแล้ว พอกพูนแล้ว กระทำให้
มากแล้ว ย่อมยังสัตว์ให้เป็นไปในนรก ในกำเนิดสัตว์เดียรัจฉานในเปตวิสัย วิบากแห่งการดื่มสุรา
และเมรัยอย่างเบาที่สุด ย่อมยังความเป็นบ้าให้เป็นไปแก่ผู้มาเกิดเป็นมนุษย์ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 11/94-95/70) 
 พระพุทธพจน์นี้ชี้ให้เห็นถึงลักษณะของความชั่วในการล่วงละเมิดศีล 5 แต่ก็ไม่ได้
แตกต่างไปจากเรื่องทุจริต 3 ดังกล่าวมาแล้วมากนัก คือ ยังคงเป็นกายทุจริต 4 วจีทุจริต 4 
เพียงแต่เอาข้อการดื่มน้ำเมาเข้ามาแทนมโนทุจริตเท่านั้น ในข้อความดังกล่าวนี้ นอกจากจะ
แสดงสาเหตุที่ทำให้บุคคลตายไปเกิดในนรก เข้าถึงกำเนิดสัตว์เดียรัจฉาน และเปตวิสัยแล้ว ยัง
แสดงผลอย่างเบาที่จะเกิดขึ้นแก่ผู้เกิดเป็นมนุษย์ด้วย คือ ผลของปาณาติบาตหรือการฆ่าสัตว์จะ
ทำให้เป็นคนมีอายสั้น  ผลของอทินนาทานหรือการลักทรัพย์ให้ประสบกับความพินาศแห่ง
ทรัพย์สมบัติ เช่น พินาศด้วยอัคคีภัย โจรภัย หรือภัยอ่ืน ๆ ผลของการประพฤติผิดในกามทำให้
เป็นผู้มีศัตรูมากมีเวรภัยมาก   ผลของมุสาวาททำให้ถูกกล่าวตู่ด้วยถ้อยคำหรือเรื่องราวที่ไม่เป็น
จริง ผลของการพูดส่อเสียดทำให้ต้องแตกสามัคคีกับมิตรสหาย ผลของการกล่าวคำหยาบทำให้
ได้ยินได้ฟังเสียงที่ไม่น่าพอใจ เช่น เสียงด่า เสียงนินทา ฯลฯ ผลของการพูดเพ้อเจ้อทำให้ถูก
หลอกลวงด้วยถ้อยคำหรือเรื่องราวที่เชื่อถือไม่ได้  ผลของการดื่มน้ำเมาทำให้บ้าหรือมีสติฟ่ัน
เฟือน ไม่สมประกอบดังกล่าวนี้ นี่คือผลอย่างเบาที่จะเกิดแก่บุคคลผู้ประพฤติชอบดังกล่าว
มาแล้ว   
 นอกจากนี ้คำว่า อกุศลมูล พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543) ถือว่าเป็นสาเหตุของ
กรรมชั่วหรือบาปกรรม มี 3 อย่างคือ ความโลภ ความโกรธ และความหลง ทั้ง 3 จัดเป็นบ่อเกิด
ของความชั่ว สมดังพุทธพจน์กล่าวว่า “ธรรมที่จัดอยู่ในฝ่ายแห่งความเสื่อม 3  ประการ ได้แก่ 
อะไรบ้าง ได้แก่ อกุศลมูล 3 ประการ คือ อกุศลมูลกล่าว คือ ความโลภ อกุศลมูล กล่าว คือ 
ความโกรธ อกุศลมูลกล่าวคือความหลง ธรรม 3 ประการนี้จัดอยู่ในฝ่ายเสื่อม” (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย 11/353/373)   จากพุทธพจน์นี้ชี้ให้เห็นว่า บ่อเกิดของความชั่ว คือ อกุศลมูล 3 อย่าง 
คือ ความโลก ความโกรธ และความหลง เป็นที่มาของความชั่วทำให้เกิดความทุกข์ทางกายและ
ความทุกข์ทางจิตใจ (สมัคร บุราวาส, 2555) เพราะอกุศลธรรมนั้นสิ่งที่ควรละ ลด และเลิกด้วย
การงดเว้นด้วยการไม่ประพฤติตาม (เสฐียรพงษ์ วรรณปก, 2537) เป็นพ้ืนฐานที่ทำให้เกิดการ
กระทำที่ผิดทางศีลธรรม ย่อมเกิดขึ้นทางด้านมโนทวารเรียกว่า“มโนกรรม”(Mental Action) 
แล้วจึงมีพลังผลักดันให้เกิดการกระทำทาง กายกรรม และวจีกรรม ต่อมาภายหลัง  จะเห็นว่า



17 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

ลักษณะความชั่ว (Evil) คือ ความไม่ดี ความชั่วร้าย มีลักษณะเป็นโทษโดยมีสภาวะเป็น
เครื่องเศร้าหมองขุ่นมัวโดยปราศจากความบริสุทธิ์ เพราะความชั่วมีความกระวนกระวาย
ทางด้านร่างกายและจิตใจ และส่งผลกระทบต่อบุคลิกภาพของมนุษย์โดยตรง ความชั่วจะ
มีสภาพที่“ถูกบีบคั้น”ทางด้าน“สภาวะทางจิตใจ”จนทนอยู่ไม่ได้จึงทำให้มีความรู้สึกอึด
อัดโดยไม่สบายกายและไม่สบายใจ ย่อมมีแต่ความรู้ส ึกที ่เป็นทุกขเวทนาหรือโทมนัส
เวทนาอันเป็นความบกพร่องทางร่างกายและจิตใจ ความชั่วนี้จึงมีลักษณะที่เป็นปฏิปักษ์
ต่อความดีโดยมีการกำจัดทำลายร้ายผลาญความดีทุกประเภท และมีสภาพที ่เป็นผล
ปรากฏอย่างชัดเจนคือมีสภาพขุ ่นมัวไม่สดใสอยู ่ภายในจิตใจข องมนุษย์ตามสภาวะ
ลักษณะประจำตัวของความชั่ว 
   
องค์ประกอบของการกระทำความชั่ว 
 ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทมองว่าสิ่งใดสิ่งหนึ่งเกิดขึ้นเพราะมีเหตุปัจจัยให้เกิดขึ้นไม
มีสิ่งใดเกิดขึ้นลอยๆ โดยปราศจากเหตุปัจจัย โดยเฉพาะความชั่วในพุทธปรัชญาเถรวาทมี
แหล่งที่มาของความชั่ว เพราะความชั่วนั้นจะเกิดขึ้นเองไม่ได้แต่เกิดมาจากกิเลสเป็นบ่อเกิดของ
การกระทำกรรมชั่วคำว่า “กิเลส”(Defilements) คือ กิเลสเป็นสิ่งที่ทำใจให้เศร้าหมองความชั่ว
ที่แฝงอยู่ในความรู้สึกนึกคิดทำให้จิตใจขุ่นมัว (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) คือ
“อวิชชา”กิเลสอ่ืนๆในเวลาจิตใจปกติอาจกล่าวได้ว่าไม่มีหรือยังไมเกิดขึ้นต่อเมื่อมีสิ่งเร้าไป
กระตุ้นถึงเกิดขึ้น สิ่งเร้าที่ทำให้เกิดกิเลส คือ รูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส ธรรมารมณ์ที่ผ่านเข้ามา
ทาง ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ถ้าสิ่งเหล่านี้เป็นสิ่งที่ดีน่าใคร นาพอใจกิเลสฝ่ายสร้างสรรค์เกิดขึ้น 
ถ้าสิ่งเร้าไม่ดี ไม่น่าพอใจ กิเลสฝ่ายทำลายจะเกิดขึ้น การที่คนหลงพอใจและไมพอใจต่อสิ่งเร้าก็
เพราะกิเลสประเภทสนับสนุน เมื่อมนุษย์มีกิเลสที่เป็นฝ่ายชั่วที่เป็นแรงผลักดันให้เกิดการกระทำ
ความชั่ว (แสง จันทร์งาม, 2544) ทั้งนี้ หลักการดังกล่าวนี้เกี่ยวข้องกับกรรมตามทรรศนะพุทธ
ปรัชญาเห็นว่า 
 ก. กรรม  คำว่า กรรม (Action) คือ การกระทำเป็นคำกลางๆ เป็นการกระทำมี
พ้ืนฐานมาจาก“กุศลมูล” (Roots of Good) เป็นบ่อเกิดของการกระทำกรรมดี และ“อกุศล” 
(Roots of Bad) เป็นบ่อเกิดของการกระทำกรรมชั่ว ทั้งกรรมดีและกรรมชั่วต้องเป็นการกระทำ
ที่ประกอบเจตนา เป็นตัวกำหนดการกระทำกรรมหรือ“เจตนาของกรรม” โดยเฉพาะกรรมชั่ว
ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาท เกิดการกระทำที่ประกอบด้วย “อกุศลเจตนา”โดยมี“อกุศลมูล” 
คือ ความโลภ ความโกรธ และความหลงเป็นมูลเหตุในการกระทำความชั่ว เมื่อใดก็ตามที่มนุษย์
กระทำกรรมด้วยแรงผลักดันฝ่ายชั่วแล้วแสดการกระทำกรรมผ่าน “ไตรทวาร” (The Three 
Doors) คือ กระทำทางกายเรียกว่า“กายกรรม” (Bodily Action) มีการฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ และ



18  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

ประพฤติผิดในกาม กระทำทางวาจา เรียกว่า“วจีกรรม”(Verbal Action) มีการพูดคำเท็จ การ
พูดส่อเสียด การพูดคำหยาบ และการพูดเพ้อเจ้อ และกระทำทางใจเรียกว่า “มโนกรรม” 
(Mental Action) มีการโลภอยากได้สิ่งของของผู้อื่น การคิดพยาบาทปองร้ายผู้อ่ืน และการเห็น
ผิดจากทำนองคลองธรรม ทั้งนี้ พุทธปรัชญาปรัชญาเถรวาทพิจารณาว่า นั้นคือการกระทำความ
ชั่ว  
 ข. วิบากกรรม  คำว่า“วิบาก” หมายถึงผลของกรรม เรียกว่า “อกุศลวิบาก”ที่เกิดมา
จากการกระทำกรรมชั่วมีความสัมพันธ์กันเชิงสาเหตุคือการกระทำกรรมชั่วอยู่ในฐานะที่ “เป็น
สาเหตุ”ส่วนผลของกรรมชั่วอยู่ในฐานที่“เป็นผล” หากมนุษย์กระทำกรรมชั่วแล้ว ย่อมได้รับผล
ของกรรมชั่วอย่างแน่นอน ดังที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่า “บุคคลหว่านพืชเช่นใด ย่อมได้รับผล
เช่นนั้น ผู้ทำกรรมดี ย่อมได้ผลดี ผู้ทำกรรมชั่ว ย่อมได้ผลชั่ว” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
15/256/374) นี่แสดง“ผลเชิงประจักษ์”คือ เห็นเป็นรูปธรรมอย่างชัดเจน ทั้งนี้เป็นที่มาของ
ความแตกต่างกันของมนุษย์ดังบทสนทนาที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “มาณพ สัตว์ทั้งหลายมีกรรม
เป็นของตน มีกรรมเป็นทายาท มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย 
กรรมย่อมจำแนกสัตว์ทั้งหลายให้เลวและดีต่างกัน” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 14/289/350) 
หลักกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นเงื่อนไขหรือปัจจัยทุกความแตกต่างที่เกิดขึ้นกับมนุษย์ 
สรรพสัตว์ เช่น ความแตกต่างด้านสติปัญญา บุคลิกลักษณะ ความมั่งมี ความยากจน และ
ความสุข และความทุกข์ เป็นต้น เป็นที่แน่ชัดว่า ความชั่วตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นเป็น
การกระทำที่ประกอบองค์ประกอบ 3 อย่าง คือ “กิเลส” เป็นแรงกระตุ้นหรือมีความตั้งใจใน
การกระทำกรรม (แสง จันทร์งาม, 2544) “กรรม” คือ การกระทำกรรมออกทางกาย วาจา 
และใจที่เป็นการกระทำกรรมชั่วและวิบากกรรมคือการให้ผลของกรรมที่เป็นความชั่วบาป หนี
ไม่พ้น” (พระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระจันทบุรีนฤนาท, 2553) ดังพุทธภาษิตที่ว่า คนทำชั่วไม่ว่า
จะหนีไปในอากาศ ท่ามกลางสมุทร เข้าไปในซอกเขา อยู่บนแผ่นดินนั้นใดทุกแห่ง ก็ไม่พ้นจาก
กรรมชั่วไปได ้(พระไตรปิฎกภาษาไทย 10/412/352) 
 
การวินิจฉัยความมีอยู่ของความชั่วในทรรศนะพุทธปรัชญาเถรวาท 
 ศัพท์พ้ืนฐานในการศึกษาสิ่งอะไรบ้างอย่างที่เกี่ยวกับความมีอยู่มักใช้คำว่า ภววิทยา 
เรียกตามหลักการของศัพท์สาขาวิชา ปรัชญา ใช้คำว่า ontology แปลตามตัวว่า วิชาที่ว่าด้วย
ภาวะ ใช้ในอภิปรัชญา ซึ่งเป็นสาขาหนึ่งของระบบวิชาปรัชญาเพ่ือใช้เป็นฐานเครื่องมือใน
การศึกษา ตามทรรศนะของวูลฟ์เห็นว่า ภววิทยา ว่าด้วยสัตตามความเป็นจริง โดยใช้วิธีการนิร
นัยเป็นเครื่องมือสืบค้นสัจจธรรม หรือความจริงแท้ของอภิปรัชญามีลักษณะเป็นอบุคลิกและ



19 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

เป็นนามธรรม ส่วนของศาสนาเป็นบุคลิก และเป็นรูปธรรม (อดิศักดิ์ ทองบุญ, 2533) สามารถ
นำหลักการนี้มาวิเคราะห์ได้คือ 
       ก. ความมีอยู่ของความชั่วในแบบจิตนิยาม ความมีอยู่ของความชั่วในระดับจิตนิยาม
หมายถึงความชั่วที่เป็นผลของกรรมที่เกิดขึ้นในจิตใจของผู้กระทำกรรมชั่ว โดยผู้กระทำความชั่ว
นั้นย่อมรู้สึกได้ด้วยตนเองว่ามีความรู้สึกอย่างไร ตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทถือว่า ผลของ
กรรมชั่วย่อมส่งผลต่อผู้กระทำความชั่วทางจิตใจให้มีความเศร้าหมองและให้มีความทุรุนทุราย 
ทุกข์”กล่าวคือ“เดือดร้อน” ดังนั้น เรื่องผลของความชั่วในระดับจิตวิทยานี้เป็นเรื่องการให้ผล
ของกรรมชั่วในระดับ“ชั้นใน”ที่ส่งผลแก่ผู้กระทำโดยตรง“ทันที”อย่างแน่นอน ทำให้สภาวะจิต
ของผู้ที่กระทำกรรมชั่วมีความเศร้าหมอง กระสับกระส่ายและวุ่นวาย อาการที่เศร้าหมองนั้นเป็น
ผลโดยตรง สมดังพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าทรงยืนยันว่าความชั่วนั้นสามารถให้ผลได้ทันอย่าง
ทันท่วงทีว่า“กรรมใดทำแล้วไม่เดือดร้อนภายหลัง กรรมนั้นดี บุคคลทำกรรมใดแล้ว เดือดร้อน
ภายหลังกรรมนั้นไม่ดี” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 15/89/94) จากพุทธพจน์ข้างต้นทำให้ยืนยัน
ได้ว่าความชั่วนั้นให้ผล เป็นความรู้สึกนึกคิด เช่น ทำดีก็ให้ผลเป็นความรู้สึกนึกคิดที่ดี ทำชั่วก็
ให้ผลเป็นความรู้สึกนึกคิดที่ชั่ว ความรู้สึกนึกคิดที่ดีหรือความรู้สึกนึกคิดที่ชั่วจะเป็นวิบากตกค้าง
อยู่ในจิตใจส่งผลแก่ผู้กระทำกรรมชั่วทันที ความทุกข์ใจที่เกิดตามมาในภายหลังในฐานะเป็นผล
ที่ตรงกับลักษณะของกรรมชั่วที่ทำไป เช่น ความทุกข์ใจที่เกิดจากการต้องถูกจำคุก เพราะการ
ขโมยทรัพย์สินของผู้อ่ืนความทุกข์ใจชนิดหลังนี้จัดเป็นวิบากของกรรมชั่วที่แท้จริง (วัชระ งาม
จิตรเจริญ, 2550) 
            กรณีตัวอย่าง ความมีอยู่ของความชั่วในระดับจิตนิยามหมายเอาการกระทำกรรมชั่วที่
ส่งผลต่อผู้กระทำความชั่วทันที ซึ่งเป็นเรื่องของจิตใจย่อมจะได้รับผลในทางจิตใจทันที  โดย
สภาวะจิตของผู้ที่กระทำกรรมชั่วมีความเศร้าหมอง กระสับกระส่ายและวุ่นวาย เพราะเป็นการ
กระทำที่เกิดจาก “อกุศลมูล”เป็นบ่อเกิดของการกระทำที่ไม่ดีมี 3 อย่างคือ ความโลภ ความ
โกรธ และความหลง เป็นความทะยานอยาก ความริษยา ความโกรธแค้นไม่พอใจและความลุ่ม
หลงงมงาย หากผู้กระทำกรรมมีจิตใจที่ประกอบด้วยความโลก ความโกรธ และความหลงอย่าง
ใดอย่างหนึ่งนั้น บทสรุปของการกระทำกรรมชั่ว คือ การได้รับผลเป็นความทุกข์และทุกใจ
ตามมาอย่างแน่นอนหากเป็นกรรมชั่วอย่างหนักอาจทำให้ได้รับผลในปัจจุบันทันตาได้ดังกรณี
ตัวอย่างของนันทมาณพเป็นตัวอย่างของที่ผู้กระทำกรรมด้วยเจตนาไม่ดีและได้รับผลของกรรมที่
ไม่ดีดว้ยจนถูกแผ่นดินสูบตกลงสู่นรกอเวจีด้วยโดยมีใจความโดยสังเขปดังนี้ 
  พอนันทมาณพทราบว่า พระอุบลวรรณาเถรี จำพรรษาอยู่ในป่า ในกระท่อมเล็ก ด้วย
จิตอันฝังแน่นด้วยราคะตัณหา (พระไตรปิฎกภาษาไทย 3/758/6-7) นันทมาณพได้แผงตัว แอบ
รถอยู่จนถึงเช้า พระอุบลวรรณาเถรีออกบิณฑบาตแล้ว นันทมาณพได้หลบเข้าไปแอบซ่อนอยู่ใต้



20  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

เตียงนอนในกระท่อม เมื่อพระอุบลวรรณาเถรีกลับจากบิณฑบาตยังไม่ได้ฉันข้าวนั่งพักสงบอยู่
บนเตียง นันทมาณพได้ออกมาจากที่ซ่อนเข้าปลุกปล้ำ พระอุบลวรรณาเถรี แม้นจะร้องหาคน
ช่วยก็ไม่เป็นผล เพราะไม่มีใครอยู่ใกล้ จึงกล่าวให้สติแก่นันทมานพว่า จงอย่าทำเช่นนี้ ความ
หายนะจะสู่ท่าน นันทมาณพไม่ได้ฟังกลับปลุกปล้ำพระอุบลวรรณาเถรี จนสำเร็จความใคร่ดังใจ
ปรารถนา พอก้าวลงจากแคร่ก็ถูกแผ่นดินสูบตกลงสู่นรกอเวจีด้วยกรรมลามกนั้นหนักมาก 
(อรรถกถาพระไตรปิฎกภาษาไทย 1/2/212-214) 
 จากกรณีตัวอย่างจะเห็นว่า ในเบื้องต้นก่อนจะลงมือกระทำการข่มขื่นพระอุบลวรรณา
เถรีนั้นมาณพมีเจตนาที่ไม่ดีคือมีสภาพจิตใจที่ถูกกิเลสเปรียบเหมือนไฟกำลังเผ่าจิตใจให้มีความ
เดือดร้อนอยู่ ๓ อย่าง คือ ไฟคือความโลภ ความโกรธ และความหลง โดยที่กิเลสทำให้จิตใจเกิด
ความกระสับกระส่ายและวุ่นวายและความทะยานอยาก จนทำให้นันทมาณพนั้นตัดสินใจข่มข่ืน
พระอุบลวรรณาเถรีที่เป็นพระอรหันต์ จนทำให้ตนเองต้องถูกแผ่นดินสูบตกลงสู่นรกอเวจี แต่ใน
ส่วนของพระอุบลวรรณาเถรีในฐานะที่สำเร็จเป็นพระอรหันต์แล้วจึงไม่มีความยินดีในการลูบไล้
การจับต้องหรือการเคล้าคลึงจึงไม่มีผลต่อความรับผิดชอบทางศีลธรรม 
      ข. ความมีอยู่ของความชั่วในแบบกรรมนิยาม ความมีอยู่ของความชั่วตามทรรศนะ
พุทธปรัชญาเถรวาทในระดับกรรมนิยามนั้นเป็นความมีอยู่ธรรมชาติที่ตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของความ
จริง ความชั่วไม่ใช่สิ่งที่ใครหรือคนใดกำหนดขึ้น ความชั่วตามแนวคิดของพุทธปรัชญาเถรวาทมี 
2 ลักษณะคือ เชิงเหตุ และเชิงผล เป็นไปตามธรรมชาติหรือสภาวะของมันเทียบได้กับธรรมชาติ
ของความชั่วเชิงวัตถุวิสัย (Objective)ที่ปรากฏในหลักสัจธรรม เป็นสภาวะที่มีอยู่ตามธรรมชาติ
ของมันเองในลักษณะที่เรียกว่า“ธรรมนิยาม”โดยมีลักษณะเหตุก่อให้เกิดผล และผลย่อมมาจาก
เหตุกล่าวอีกอย่างหนึ่งว่าเมื่อมีสาเหตุย่อมมีผลตามมา และเมื่อผลปรากฏย่อมมีสาเหตุก่อนเป็น
สิ่งหรือสภาวะที่ดำรงอยู่แล้ว ไม่มใีครหรือผู้ใดสร้างหรือกำหนดขึ้น มีลักษณะเป็นสัจธรรมหรือมี
ความสากล (ประเวศ อินทองปาน, 2553) กฎแห่งกรรม คือ กฎแห่งการกระทำ เป็นกฎแห่งเหตุ
และผล เป็นกฎของธรรมชาติ คือ ธรรมฝ่ายใดเกิดขึ้นในใจก็ทำกรรมฝ่ายนั้น เกิดกุศลธรรมก็
ประกอบกุศลกรรม เกิดอกุศลธรรมก็ประกอบอกุศลกรรมอย่างนี้เรียกว่า ธรรมชาติ กฎแห่ง
กรรมเป็นเรื่องราวความเป็นจริงของชีวิต คือ ประกอบเหตุอย่างนี้ต้องไปมีผลอย่างนั้น ประสบ
ผลอย่างนี้เพราะประกอบเหตุมาอย่างนั้น กรรม คือ การกระทำทางกาย ทางวาจา และทางใจ
จะดีหรือชั่วเจตนาหรือไม่จะน้อยหรือมาก ล้วนมีผลทั้งสิ้นที่ไม่มีผลไม่มี ผลบางอย่างปรากฏใน
ปัจจุบันทันตาเห็น บางอย่างเห็นผลตอนตายไปแล้ว กฎแห่งกรรมนี้ไร้ความปรานี ไม่มีข้อยกเว้น
ให้กับใครๆ ไม่จำกัดเชื้อชาติ ภาษา ศาสนาใดก็ตามในโลก ก็หนีกฎแห่งกรรมไม่พ้น แม้แต่พระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าในสมัยที่ยังเป็นพระบรมโพธิสัตว์นักสร้างบารมีก็ยังต้องเสวยวิบากกรรม 
เพราะกรรมติดตามตัวเราไปทุกที่ทุกสถานเหมือนเงาติดตามตัว เมื่อเรายังหนีตัวเราไม่พ้นสมดัง



21 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

พุทธพจนธ์ที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสยืนยันว่ากรรมและผลของกรรมนั้นมีความสัมพันธ์กันที่ดำเนิน
ไปตามระบบของหลักกรรมนิยามว่า“บุคคลหว่านพืชเช่นใด ย่อมได้ผลเช่นนั้น คนทำดีย่อมได้ดี 
ทำชั่วย่อมได้ชั่ว” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 15/256/374) จากพุทธพจน์ข้างต้นจะเห็นว่า
พระพุทธเจ้าทรงยืนยันถึงกรรมและผลของกรรมย่อมมีผลต่อกันและกันอย่างแน่นอนในฐานะสิ่ง
หนึ่งเป็นสาเหตุและสิ่งหนึ่งเป็นผล” (สมภาร พรมทา, 2540) ผู้ที่กระทำกรรมชั่ว ก็ย่อมได้รับผล
ของกรรมคือความชั่ว ผู้ที่กระทำกรรมดี ก็ย่อมได้รับผลของกรรมคือความดีต่างดำเนินไประบบ
ของกรรมอย่างตรงไปตรงมาเปรียบเทียบกับการปลูกพืช ถ้าปลูกข้าว ผลที่ได้รับก็ต้องเป็นข้าว 
ปลูกมะม่วง ผลก็ต้องเป็นมะม่วง เป็นไปไม่ได้ที่จะปลูกมะม่วงแล้วผลที่ได้รับกลายเป็นมะละกอ 
ในทำนองเดียวกัน กรรมกับผลของกรรมย่อมจะต้องสอดคล้องกัน ถ้าทำกรรมดี ผลที่ได้รับก็
จะต้องเป็นผลดีถ้ากระทำกรรมชั่ว ผลที่ได้รับก็ต้องเป็นผลชั่ว 
           กรณีตัวอย่าง ความมีอยู่ของความชั่วหรือกรรมชั่วตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทนอก    
จากระดับจิตแล้วยังมีความมีอยู่ของกรรมอีกหนึ่งคือความมีอยู่ในระดับกรรมนิยม คือ การให้ผล
ของกรรมชั่วในระดับนี้ส่งผลใน“ปัจจุบันชาติ”ก็ได้หรือ “ส่งผลในชาติต่อไป”ก็ได้ ทั้งสองอย่าง
ต่างเป็นสิ่งดำเนินไปตามกฎแห่งกรรมเช่นกัน กรณีตัวอย่างของการกระทำกรรมในอดีตที่ตามส่ง
ให้ผลแก่ผู้กระทำกรรมในปัจจุบันชาติ โดยที่ผลของกรรมที่เกิดกับการกระทำกรรมในปัจจุบันไม่
มีความเกี่ยวข้องกันแต่อย่างใด แต่เป็นเรื่องของการให้ผลของกรรมในอดีต ตามหลักพุทธ
ปรัชญาเถรวาทถือว่าตราบใดกรรมที่ทำยังไม่ให้ผลในชาตินี้ ผู้กระทำกรรมจักต้องได้รับผลของ
กรรมในชาติต่อๆไปอย่างแน่นอน การกระทำกรรมและได้รับผลของกรรมเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยง
ไม่ได้  ดังกรณีตัวอย่างเรื่องของชาวนาคนหนึ่งที่ ไม่ได้มีส่วนร่วมในการลักทรัพย์ แต่ตนเองต้อง
ได้รับการลงโทษจากการกระทำของคนอ่ืน โดยมีเรื่องเล่าโดยสังเขปว่า 

ในวันนั้น เวลาใกล้รุ่ง พระศาสดาทรงตรวจดูสัตวโลก ทรงเห็นชาวนานั้นผู้เข้าไปใน
ภายในข่าย คือพระญาณของพระองค์ แล้วทรงใคร่ครวญอยู่ว่า "เหตุอะไรหนอแล? จักมี" ได้ทรง
เห็นเหตุนี้ว่า "ชาวนาคนนี้จักไปเพ่ือไถนาแต่เช้าตรู่” แม้พวกเจ้าของภัณฑะไปตามรอยเท้าของ
โจรทั้งหลายแล้ว เห็นถุงที่บรรจุทรัพย์พันหนึ่งในนาของชาวนานั้น แล้วก็จักจับชาวนานั่น, เว้น
เราเสีย คนอ่ืนชื่อว่าผู้เป็นพยานของชาวนานั้นจักไม่มี,แม้อุปนิสัยแห่งโสดาปัตติมรรคของชาวนา
นั้นก็มีอยู่,เราไปในที่นั้น ย่อมควร"  
     ฝ่ายชาวนานั้นไปเพ่ือไถนาแต่เช้าตรู่ พระศาสดามีพระอานนทเถระเป็นปัจฉาสมณะ ได้
เสด็จไปในที่นั้นแล้ว ชาวนาเห็นพระศาสดาแล้ว ไปถวายบังคมพระผู้มีพระภาคเจ้า แล้วเริ่มไถ
นาอีก พระศาสดา ไม่ตรัสอะไรๆ กับ เขา เสด็จไปยั งที่ ๆ  ถุงบรรจุทรัพย์ พันหนึ่ งตก 
ทอดพระเนตรเห็นถุงนั้นแล้ว จึงตรัสกะพระอานนทเถระว่า "อานนท์ เธอเห็นไหม อสรพิษ."  



22  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

พระอานนทเถระทูลว่า “เห็น พระเจ้าข้า อสรพิษร้าย” ชาวนาได้ยินถ้อยคำนั้นคิดว่า 
"ที่นี้เป็นที่เที่ยวไปในเวลาหรือมิใช่เวลาแห่งเรา, ได้ยินว่า อสรพิษมีอยู่ในที่นั่น" เมื่อพระศาสดา
ตรัสคำมีประมาณเท่านั้นหลีกไปแล้ว, จึงถือเอาด้ามปฏักเดินไปด้วยตั้งใจว่า "จักฆ่าอสรพิษนั้น" 
เห็นถุงบรรจุทรัพย์พันหนึ่งแล้วคิดว่า "คำนั้น จักเป็นคำอันพระศาสดาตรัสหมายเอาถุงบรรจุ
ทรัพย์พันหนึ่งนี้" จึงถือถุงบรรจุทรัพย์พันหนึ่งนั้นกลับไป เพราะความที่ตนเป็นคนไม่ฉลาด จึง
ซ่อนมันไว้ในที่สมควรแห่งหนึ่ง กลบด้วยฝุ่นแล้ว เริ่มจะไถนาอีก (อรรถกถาพระไตรปิฎก
ภาษาไทย 2/15) 
  จากกรณีตัวอย่างข้างต้นสะท้อนให้เห็นว่า ความมีอยู่ของความชั่วเป็นเรื่องของกฎแห่ง
กรรมตามหลักของกรรมนิยามที่กระทำกรรมใดไว้ตราบใดยังไม่ส่งผลก็จะส่งผลในเวลาชาติ
ต่อไป ดังกรณีตัวอย่างของนายหรือแม้บางครั้งการกระทำบางอย่างที่เราไม่ได้มีส่วนรวมกับการ
กระทำในปัจจุบัน  แต่ต้องรับผิดชอบต่อสิ่งที่ไม่ได้กระทำนั้น ในกรณีนี้ล้วนเป็นการยืนยันถึง
ความมีอยู่ของความชั่วตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทนั้นเป็นไปตามหลักของกรรมนิยามที่มี
องค์ประกอบหรือเงือนไขในการให้ผลอย่างที่เรียกว่า “วิบากกรรม” กรรมชั่วบางอย่างให้ผล
อย่างรวดเร็วทันตาเห็นไม่ต้องรอชาติหน้าอย่างที่เรียกกันในปัจจุบัน กรรมชั่วบางอย่างต้องรอ
ให้ผลในชาติต่อไปแบบข้ามภพข้ามชาติไม่ว่าจะกรรมชั่วจะให้ผลแบบไหนก็ตาม ตราบใดแต่
ผู้กระทำกรรมชั่วยังไม่ได้รับผลของกรรม ตราบนั้นผู้กระทำกรรมชั่วไม่สามารถจะหลีกหนีผล
ของกรรมชั่วได้ยังคงต้องรอรับผลของกรรมชั่วเพราะความชั่วตามหลักพุทธปรัชญาเถรวาทนั้น
ไม่มีวันสูญหายแต่ประการใดไม่  
 
บทสรุป 
 ความมีอยู่ของความชั่วในทรรศนะหลักพุทธปรัชญาเถรวาท คือ ความทุกข์และความ
เดือนร้อนที่เกิดจากกระทำกรรมชั่วที่เกิดจากอำนาจของอกุศลมูล 3 อย่างคือ ความโลก ความ
โกรธ และความหลงเป็นสาเหตุสำคัญของการกระทำกรรมชั่ว การกระทำกรรมชั่วนั้นเกิดได้ทาง
กาย วาจา เรียกว่าการกระทำ ดังนั้น ความมีอยู่ของกรรมมีอยู่ กล่าวถึงเรื่องความมีอยู่ของ
ความชั่วมีอยู่ระดับ คือ ระดับกรรมนิยามหมายความมีอยู่ของความชั่วที่ดำเนินไปตามหลักของ
กรรมนิยาม ซึ่งเป็นกระบวนการของธรรมชาติของกรรม และความระดับจิตนิยาม คือ ระดับ
จิตใจที่ผู้กระทำได้รับผลของกรรมโดยตรงทันทีดังนั้นผลของกรรมชั่วจึงมีอยู่จริงให้ผลจริงที่
ปรากฏในจิตสำนึกของผู้ทำ และผู้กระทำกรรมชั่วนั้นย่อมรู้อย่างเต็มที่ว่าตนทำความชั่วอย่างไร
และจิตใจของตนเองเป็นอย่างไร แม้ว่ากรรมชั่วและการให้ผลของกรรมชั่วนั้นมีความ
สลับซับซ้อนขึ้นอยู่กับเงื่อนไขและปัจจัยหลายอย่างก็ตาม เช่น ชนิดของกรรมชั่ว ความแรงมาก
น้อยของเจตนาในการกระทำกรรมชั่ว โอกาสในการให้ผลของกรรมชั่ว กรรมชั่วบางอย่างให้ผล



23 Journal of MCU Philosophy Review Vol. 2 No. 1 (January - June 2019) 

ในปัจจุบัน กรรมชั่วบางอย่างให้ผลในอนาคต กรรมชั่วบางอย่างให้ผลในชาตินี้ กรรมชั่วอย่าง
ให้ผลในชาติหน้าหรือชาติต่อต่อไปล้วนเป็นการยืนยันว่า “ความชั่วเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง”  
 แนวคิดเรื่องความมีของความชั่วในพุทธปรัชญาเกี่ยวข้องกับเรื่องกรรมและผลของ
กรรม หรือการกระทำนั้น  ตามแนวคิดของพุทธปรัชญาเห็นว่า ผลวิบากของกรรม ไม่ว่าจะเป็น
กรรมดี หรือกรรมชั่ว นั่นมีอยู่จริง สมดังพุทธพจน์ที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า“บุคคลหว่านพืชเช่นใด 
ย่อมให้ผลเช่นนั้น คนทำดีย่อมได้ดี ทำชั่วย่อมได้ชั่ว” ผลของกระทำกรรมของมนุษย์ที่มีผลต่อ
ชีวิตของมนุษย์ไม่ว่าเป็นความเสื่อม หรือทางเจริญ  กล่าวคือขึ้นอยู่กับการกระทำกรรมของ
มนุษย์ทั้งสิ้น และมนุษย์ย่อมเป็นผู้รับผลของกรรมนั้น  จึงกล่าวได้ว่ากรรมใดที่มนุษย์ได้กระทำ 
ไม่ว่าจะเป็นกรรมดีหรือกรรมชั่วก็ตามย่อมให้ผลเสมอ ย่อมติดตามผู้กระทำดุจเสมือนเงาติดตาม
ตนดังเหมือนล้อหมุนตามรอยเท้าโคที่ลากเกวียนไป ฉะนั้น  การกระทำกรรมดีและกรรมชั่วนั้น
เป็นเหตุปัจจัยก่อให้เกิดผลไม่ว่างเปล่าจากผลของการกระทำกรรม ในพุทธปรัชญาถือว่าการ
กระทำกรรมดีหรือกรรมชั่วอย่างไรก็ตามย่อมยังผลจำแนกสัตว์ โลกให้แตกต่างกันไปตามการ
กระทำกรรม ดังความว่า “กรรมย่อมจำแนกสัตว์ทั้งหลาย ให้เลวและดีต่างกัน”  
 
เอกสารอ้างอิง 
ประเวศ อินทองปาน. (2553). พุทธปรัชญาในพระไตรปิฏก. ภาวิชาปรัชญาและศาสนา                  
 คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์. 
พระเจ้าบรมวงศ์เธอกรมพระจันทบุรีนฤนาท. (2553). ปทานุกรมบาลี -ไทย -อังกฤษ – 

สังสกฤต. พิมพ์ครั้งที ่5. นครปฐม : โรงพิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสตรฉบับประมวลธรรม.  

กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
__________. (2554). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร: 
  โรงพิมพ์พระพุทธศาสนาของธรรมสภา. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย. ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
________. (2560).อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.กรุงเทพมหานคร:  
 โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2531). พระธรรมปทัฏฐกถาแปล ภาค 1. กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏ 

ราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542.  

กรุงเทพมหานคร : บริษัทนานมีบุ๊คส์พับลิเคชันส์ จำกัด.  



24  

 

วารสาร มจร ปรัชญาปริทรรศน์  ปีที ่2 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – มิถุนายน 2562) 

วัชระ งามจิตรเจริญ. (2550). พุทธศาสนาเถรวาท. กรุงเทพมหานคร:  
มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 

สมภาร พรมทา. (2546). พุทธศาสนานิกายเซน การศึกษาเชิงวิเคราะห์. กรุงเทพมหานคร:  
สำนักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

สมภาร พรมทา. (2540). พุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ ์
มหาวิทยาลัย. 

สมัคร บุราวาส. (2555). จิตวิทยาและการทำใจทางพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ 
ศยาม. 

เสถียรพงษ์ วรรณปก. (2537). พุทธศาสนา: ทรรศนะและวิจารณ์. กรุงเทพมหานคร:  
สำนักพิมพ์มติชน. 

แสง จันทร์งาม. (2544). พุทธศาสนวิทยา. กรุงเทพมหานคร : ธีระการพิมพ์. 
อดิศักดิ์ ทองบุญ. (2533). คู่มืออภิปรัชญา. กรุงเทพมหานคร : พิมพ์ที่ โรงพิมพ์มหาจุฬาลง 

กรณราชวิทยาลัย.  
 

 


